
259

Valamon kellot
Karjalaisten kanteleensoittajien kirkonkelloimitaatioiden tausta ja 
merkitys ennen ja nyt

ARJA KASTINEN

Itäisen Suomen ja Karjalan syrjäseuduilta tallennettiin 1800-luvun lo-
pulla ja 1900-alussa tietoja musiikkiperinteestä, joka tuossa vaiheessa 
oli jo muualta Suomesta kadonnut. Suuri suomen- ja karjalankielisen 
väestön musiikkikulttuurin murros – siirtymä runolaulukulttuurista1 
säkeistölauluun, uusiin soittimiin ja pelimannimusiikkiin – oli alkanut 
Länsi-Suomessa 1600-luvulla, Savossa 1700-luvun lopulla ja lopulta 
Karjalassa 1800-luvulla.2 Runolaulukulttuurin tärkein soitin oli vanha-
kantainen kantele, ja 1800- ja 1900-lukujen taitteen molemmin puolin 
tämän kuulonvaraisen kanteleperinteen taitajia löydettiin, kansallisro-
mantiikan hengessä myös ihannoitiin ja perinteen kerääjien toimesta 
etsittiin. Vanhakantainen kantelemusiikki kytkeytyi tallennusaikanaan 
Karjalassa Laatokan ympäristön pohjoispuolisille alueille, joiden kult-
tuurinen erilaisuus menneinä vuosisatoina suhteessa läntisiin ja eteläisiin 
lähialueisiin tai muuhun Eurooppaan on selkeä.

Alueellisten kulttuurierojen kehittymisen ja säilymisen mahdollisti-
vat Suomessa sekä ilmaston että maaperän erot, joiden myötä erätalous 
oli idässä ja pohjoisessa kannattavampaa kuin maanviljely. Uusimpien 
muinais-DNA-tutkimusten mukaan Pähkinäsaaren rauhan raja 1323 
mukaili jo paljon aiemmin syntynyttä rajaa läntisten ja eteläisten maan-
viljelijöiden sekä itäisten ja pohjoisten metsästäjä-keräilijöiden välillä. 

1	 Runolaulukulttuuri-käsitettä käytän artikkelissani kattamaan koko kalevala-
mittaisen runolaulukielen yhteisöllisen käytön menneinä vuosisatoina arkielä-
män ja juhlien kautta riittikäyttöön ja loitsuista itkuvirsiin sekä instrumentaa-
limusiikin paimensoittimista kantelemusiikkiin.

2	 Asplund & Hoppu & Laitinen & Leisiö & Saha & Westerholm 2006, 12.



260

ARJA KASTINEN

Tämä jako on hämmentävän selkeästi edelleen nähtävissä suomalaisten 
perimässä.3 Vaikeakulkuisissa ja harvaan asutuissa Karjalan erämaissa 
metsästys ja kalastus säilyivät pienimuotoisemman kaskitalouden rin-
nalla vuosisatojen ajan pääasiallisena toimeentulona. Vielä 1900-luvun 
alussa vastaava ero oli nähtävissä Laatokan rantamaiden maanviljelijöi-
den ja perifeerisenä nähtyjen pohjoisempien Karjalan erämaiden asuk-
kaiden välillä.4 Pitkien erä- ja kalastusretkien lisäksi eräalueiden miehet 
hankkivat lisätienestiä muun muassa rahdinajosta, mutta yhteisöllinen 
toiminta pysyi pääsääntöisesti kylän ja suvun piirissä.5

Erilainen elämänmuoto heijastui musiikkikulttuuriin. Pohjoisten 
alueiden runolaulukulttuurissa pääasiassa miesten perinteenä siirtynyt 
epiikka oli arkaaisempaa ja myyttisempää kuin Etelä-Karjalan, Inkerin 
ja Viron lauluissa tai läntisemmillä suomalaisalueilla. Folkloristi Anna-
Leena Siikalan (1943–2016) mukaan pohjoinen epiikka ”muistuttaa 
monessa suhteessa enemmän Euroopan ulkopuolisten kirjoituksetto-
mien kulttuurien perinnettä kuin eurooppalaisten kansankulttuurien 
traditiota”.6 Mielenkiintoisesti Suomen museoihin kerätyissä vanhakan-
taisissa kanteleissa voidaan erottaa osittain Pähkinäsaaren rauhan rajaa 
mukailevat mallit: pohjoiset alta koverretut, yksipuiset ja pohjasta avoi-
met kanteleet sekä eteläiset päältä tai sivulta koverretut kanteleet, joissa 
koverrusaukko on peitetty erillisellä levyllä.7

Sosiaaliset ja kulttuuriset erot suomalaisten talonpoikien ja yhteis-
kuntaa hallitsevien säätyläisten välillä olivat 1800-luvun lopulla valtavia. 
Karjalaisten kansanihmisten näkökulmasta tiedon ja elintason kuilu oli 
usein vielä tätäkin suurempi. Monet 1800–1900-lukujen vaihteessa tal-
lennetuista vanhan kanteleperinteen taitajista olivat lukutaidottomia, osa 
köyhiä, joukossa maattomiakin, ja heidän musiikillinen maailmanku-
vansa pohjautui edelleen kymmenien sukupolvien ajan kuulonvaraisena 
siirtyneen runolaulukulttuurin estetiikkaan. Kantelemusiikki oli impro-
visoitua, jatkuvasti ajassa muuntuvaa ja sen olemukseen vaikutti vahvasti 

3	 Palo 2020; Korpela 2008, 40–45.
4	 Brander 1928, 51–58; Hämynen 1993, 41–43.
5	 Hämynen 1993, 148; Siikala 1990, 26.
6	 Siikala 1990, 19; Siikala 2014, 112, 135.
7	 Laitinen 2010, 122.



261

Valamon kellot

erityinen, ilmeisesti vuosisatojen ajan runolaulukulttuuriin kytkeytynyt 
soittotekniikka, jonka kansanmusiikintutkija Armas Otto Väisänen 
(1890–1969) nimesi yhdysasentoiseksi näppäilytekniikaksi.8 Vanhakan-
taisesta kantelemusiikista on kirjallisten soittotilannekuvausten ohella 
tallennettu vain pieni murto-osa lyhyinä ja pelkistettyinä nuotinnoksina 
sekä 1900-luvun alun äänitteinä. Kirkonkelloimitaatiot erottuvat tallen-
teiden joukossa vielä pienempänä, mutta erityisenä ryhmänä.

Kirkonkelloimitaatioiden nimeen on usein yhdistetty Valamo (ks. 
taulukko 1 s. 282), ja siksi keskityn tässä tekstissä perinteen yleisen taus-
toituksen jälkeen tarkastelemaan Valamon luostarin ja karjalaisten kan-
teleensoittajien välistä yhteyttä. Ortodoksinen usko on ollut tärkeä osa 
karjalaisten elämää vuosisatojen ajan, ja yhtenä tutkimuskysymyksenä 
pohdin, minkälaisia merkityksiä kirkonkelloimitaatiot heijastelevat or-
todoksiluostareihin suuntautuneista pyhiinvaellusmatkoista ja ortodok-
sikirkon asemasta karjalaisyhteisöissä. Kyseisen kanteleperinteen juuret 
osana runolaulukulttuuria ulottuvat vuosisatojen taakse yhdistyen vah-
vasti myös myyttisiin uskomuksiin. Siksi tarkastelen lisäksi, miten kan-
sanusko ja kristillinen ortodoksisuus lomittuivat karjalaisten kanteleen-
soittajien ajatusmaailmassa, voidaanko kirkonkelloimitaatioissa nähdä 
myös kytköksiä muinaisuskoon ja kuinka kauas historiassa kirkonkel-
loimitaatiot mahdollisesti ulottuvat. Lähdeaineistoon kuuluu aikalais
kirjallisuuden ja sanomalehtiartikkeleiden lisäksi kansanperinteen, 
folkloristiikan, arkeologian ja uskontotieteen tutkimuskirjallisuutta sekä 
verkkomateriaalia. Julkaisemattomista alkuperäisaineistoista tärkeimpiä 
ovat Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran (SKS) arkiston kantelekäsikir-
joitukset ja -äänitteet.

Lähestyn aihetta myös muusikkona oman kokemukseni kautta mu-
siikin sisältä käsin. Tästä lähtökohdasta koen historiantutkijoiden Pertti 
Haapalan (s. 1954) ja Jorma Kalelan (1940–2022) näkökulmat mielen-
kiintoisiksi erityisesti aikaperspektiivin käsittelyn ja tutkijan asemoitu-
misen kannalta. Menneisyyden nykyhetkestä ja tulevaisuudesta jyrkästi 
erottavan lineaarisen aikakäsityksen sijaan hedelmällisempi käsite on 

8	 Yhdysasentoisessa näppäilytekniikassa molempien käsien sormet vuorottelevat 
asteikolla, eikä käsillä ole erillisiä rooleja. Ks. Väisänen (1928) 2002, x.



262

ARJA KASTINEN

nämä kolme aikaperspektiiviä yhdistävä ”oma aika”9. Se tarkoittaa kaik-
kea sitä sekä menneisyyteen että tulevaisuuteen kuuluvaa aikaa, jonka 
henkilö kokee itselleen merkitykselliseksi ja jota ilman nykyhetki ei ole 
käsitettävissä. Haapala toteaa, että historiantutkimus on kyseisen ”oman 
ajan” tutkimusta, jossa tutkija itse on osa sitä, eikä voi olla tutkimus-
kohteensa ulkopuolella.10 Kuten Anna-Leena Siikala on huomauttanut 
nykytilanteen ainaisesta vaikutuksesta kykyymme hahmottaa mennei-
syyttä, myös Haapalan mukaan historiantutkimus on sisällöltään ”tut-
kijan esitys oman aikansa yhteiskunnallisesta ymmärryksestä”.11 Tavoit-
teenani on Siikalan esimerkin tavoin hyödyntää sosiaalisen kontekstin ja 
kulttuuristen merkitysten tutkimuksen avulla saatua tietoa jo väistyneen 
perinteen ymmärtämiseen.12 Tavoite sisältää historiallisen ympäristön li-
säksi musiikin kokemisen tuottaman tiedon tässä ajassa.

Vanhakantaisen kanteleperinteen uusi tutkimus ja siihen liittyvän 
pienkanteleimprovisaation elvytys alkoi Heikki Laitisen ja Hannu Sa-
han johdolla Kansanmusiikki-instituutin toimesta 1980-luvulla. Siihen 
liittyi myös ”Kantele kouluun” -projekti, jossa esiteltiin luovaan mu-
sisointiin ja improvisaatioon pohjautuva, tuolloin vielä vaihtoehtoinen 
musiikkikasvatusmenetelmä. Vanhakantaisen kantelemusiikin estetii-
kan nähtiin tarjoavan tasa-arvoisen mahdollisuuden musisoimiseen ja 
oman musiikin tekemiseen jokaiselle musiikillisesta taustasta, iästä tai 
vauraudesta riippumatta.13 Kyseisen aikakauden kasvattina omaa tut-
kimustani ohjaavat pyrkimys tämän musiikin olemuksen ja sen merki-
tysten ymmärtämiseen perinteen alkuperäisessä kontekstissa sekä sen 
käytännön mahdollisuudet ja anti osana demokraattista yhteiskuntaa 
nyt ja tulevaisuudessa. Karjalaisen kanteleimprovisaation estetiikasta ra-
kennetut musiikkipedagogiset mallit ovat monessa suhteessa yhteneviä 
demokraattisen dialogin periaatteiden kanssa.14 Lisäksi sen nykypäivän 

9	 ”Oman ajan historiasta” oli kirjoittanut jo vuonna 1961 englantilainen histo-
rioitsija Edward Hallet Carr (1892–1982). Carr 1963, 22–23.

10	 Haapala 1989, 10–12; Kalela 2020, 122–125, 132–138.
11	 Haapala 1989, 10; Siikala 1990, 26.
12	 Siikala 1990, 10.
13	 Tenhunen 2010, 213–215.
14	 Kastinen 2022.



263

Valamon kellot

musiikillinen filosofia on vahvasti yhtenevä filosofi Martha C. Nuss-
baumin ja taloustieteilijä Amartya Senin luoman capabilities approach 
-teorian kanssa, joka painottaa yhteiskunnan roolia mahdollisuuksien 
tarjoajana tasa-arvoisesti kaikille jäsenilleen näiden omista lähtökohdis-
ta ja yksilön vapaan tahdon mukaisesti.15

Tässä artikkelissa keskityn tutkimani kanteleperinteen yhteen pie-
neen osa-alueeseen, kirkonkelloimitaatioihin. Menneen kulttuurin mu-
siikkiin porautuminen edellyttää muiden tieteenalojen tuottaman tiedon 
yhdistämistä musiikin tekemiseen. Vanhakantaisen kanteleperinteen ta-
pauksessa niihin kuuluvat esimerkiksi kulttuurihistoria, folkloristiikka, 
arkeologia, soitintutkimus ja itse improvisaatiotapahtumaan liitettynä 
myös aivotutkimus.16 Aidon ymmärryksen tavoittelu edellyttää olemas-
sa olevan lähdetiedon kriittistä tarkastelua: mitä sadan vuoden takaiset 
tallenteet kertovat tallentajasta ja tallennustilanteesta, mitä ne jättävät 
kertomatta perinteenkantajasta? Lisäksi jokaisen muusikon kokemus 
on ja on aina ollut yksilöllinen ajasta riippumatta. Kuten Jorma Kalela 
on todennut: ”Empiirisessä tutkimuksessa on aina läsnä monia mennei-
syyksiä, koska jokaisella ihmisellä on oma, ainutkertainen elämänkul-
kunsa”.17 Karjalaisista kanteleensoittajista suurimman osan elämänkulku 
on jo tavoittamattomissa.

Vanhakantaisen kantelemusiikin ja modernin ajan ihmisen yhteentörmäys

Siitä lähtien, kun vanhakantaista kanteleensoittoperinnettä ryhdyt-
tiin elvyttämään 1980-luvulla, on lukemattomissa työpajoissa ja soit-
totilanteissa käynyt selväksi, että musiikin luominen yhdysasentoisella 
näppäilytekniikalla on nuottikirjoitukseen pohjautuvaan musisoimiseen 
tottuneelle modernin ajan ihmiselle aluksi hämmentävä kokemus. Am-
mattimuusikkous tai aiempi musiikin opiskelu vaikuttavat aiheutta-
van jopa lisähaasteita, kun länsimaiseen musiikilliseen ajatteluun poh-
jautuva toiminta pitäisi ”nollata” sekä soittoteknisesti että esteettiseltä 
ajatusmaailmaltaan. Soitin on nuottiviivastoa ajattelevalle väärin päin, 

15	 Nussbaum 2013, 17–19; Sen 1999, xii, 53, 85–86.
16	 Ks. esim. Kastinen 2021.
17	 Kalela 2018, 35.



264

ARJA KASTINEN

kun lyhin kieli eli soittimen korkein sävel on soittajaa lähinnä. Erityi-
sesti vanhempien käsikirjoitusten kohdalla soittimen soiva viritystaso ei 
useinkaan vastaa nuottikuvan sävellajia, vaan musiikki transponoidaan 
sen mukaan, minkä vireinen soitin on käytössä. Oikean ja vasemman 
käden vuorottelu asteikolla erilaisin sormitusvaihtoehdoin tuntuu jär-
jenvastaiselta, ja tekniikka vaatii melkoisen määrän toistoja ennen kuin 
aivot hyväksyvät ajatuksen sormien lomittumisesta. Kuten muissakin 
soittimissa ja soittotekniikoissa, tekniikan omaksuminen automaattisen 
aivotoiminnan tasolle on välttämätöntä, jos soittaja haluaa sormien ajat-
telun sijasta pystyä keskittymään itse musiikkiin.

Tämän jälkeen soittajan on sisäistettävä ajatus musiikin jatkuvasta 
muuntumisesta ajassa muusikon omien mielleyhtymien mukana. Kir-
jalliset tallenteet, usein pelkästään yhden tai kahden rivin säkeet, eivät 
ole muuta kuin vihje toteutuneen musiikillisen tarinan juonenkulus-
ta. Aina nuottikuvaan ei ole merkitty edes säestäviä ääniä muuntelus-
ta puhumattakaan, vaikka kanteleella tuotetun musiikin moniäänisyys 
oli kaikille itsestäänselvyys. Alkuperäiseen musiikkiin kuulumattomien 
tahtilajimerkintöjen käyttö ja sen seurauksena tahtiviivojen sijoittelu ai-
heuttaa joskus virheellisiä tulkintoja säerakenteissa. Lisäksi arkistoäänit-
teet osoittavat, että rytmiikka on usein sopeutettu tahtilajimerkintöjen 
sisään alkuperäistä yksinkertaisempana. Edes nuottikuvan asteikko ei 
edusta absoluuttista totuutta, vaan muusikolla oli ja on vapaus soittaa 
sama musiikillinen ajatus oman mielialansa mukaan eri kerroilla erilaista 
asteikkoa käyttäen. Tämän päivän muusikon on myös muistettava, että 
1800-luvun karjalaiset kuulonvaraisen runolaulukulttuurin musisoijat 
eivät olleet kuulleetkaan tasavireisestä asteikosta. Kuten lauletussakin 
musiikissa, kanteleissa eri kokoisten duuri- ja molliterssien lisäksi käy-
tössä oli myös neutraali terssi. Näin ollen käytössämme olevan nuottiku-
van ja alkuperäisen musiikin välillä on valtava kuilu – aivan samoin kuin 
1800-luvun suomalaisen sivistyneistön ja erämaiden karjalaisten välillä.

Musiikkiesteettisestä näkökulmasta yksi suurimmista haasteista 
tämän aikakauden ihmiselle on tyytyminen vähäsäveliseen asteikkoon 
ja hiljaiseen soittimen ääneen. Elinympäristömme usein täyttävä häly 
on muuttunut normaaliksi osaksi arkea, ja musiikissa olemme tottuneet 
suureen soitinvalikoiman kirjoon. Meidän saattaa olla vaikea, ellei mah-



265

Valamon kellot

doton ymmärtää niin visuaalisen kuvamateriaalin kuin oman yhteisön 
ulkopuolisen musiikin vähäisyys 1800-luvun karjalaisen kansanihmisen 
elämässä. Saatavillamme on lähes rajattomasti musiikkia joka puolelta 
maapalloa, eikä äänentoiston myötä ole enää mikään ongelma peittää 
ympäröivä häly vahvistamalla musiikin ääntä. Tasavireisestä asteikosta 
on tullut oletusarvo hyvin suurta osaa elämästämme hallitsevan viihde-
teollisuuden tarjonnassa, ja kromaattisuuden puuttuminen koetaan hel-
posti musiikin vajavaisuutena. Suomalaisen yhteiskunnan ja kulttuurin 
muutos suhteessa menneiden vuosisatojen runolaulukulttuuriin on ol-
lut totaalinen, eikä se ole täysin irrallaan yhteneväisyyksistä eri puolilla 
maailmaa tapahtuviin alkuperäiskansojen kohtaamisiin poliittista valtaa 
käyttävien kulttuurien kanssa.18

Seuraava esimerkki kuvaa 1900-luvun alun suomalaisen musiik-
kielämän sivistyneistön ristiriitaista suhtautumista karjalaisiin kante-
leensoittajiin ja osoittaa samalla meidän ajallemme jääneen haasteen 
käytössä olevien nuottikuvien tulkitsemisessa. Korpiselässä syntynyt ja 
myöhemmin Karttulaan muuttanut kanteleensoittaja Everik Rähkönen 
(1824–1906) vieraili Helsingissä maaliskuussa 1905, jolloin 29-vuotias 
Suomen Laulu -kuoron johtaja Heikki Klemetti (1876–1953) ihastui 
”vanhan tietäjäpolven edustajahahmoon” ja ällistyi sekä hänen runolau-
luesityksistään että kantelemusiikistaan. Klemetti kirjoitti Rähkösestä 
Suomen Musiikkilehteen vuosina 1935 ja 1942 – jälkimmäinen artikkeli 
linkittyi myös Suur-Suomi-aatteeseen. Hän ylisti Rähköstä aidoimpa-
na ja autenttisimpana vanhan kanteleensoiton edustajana ja kuitenkin 
”Rähkösen sormien hyppiessä kielillä kuin kyventä lyöden, tuli mie-
leen aivan Liszt taikka Paganini”. Klemetti kuvaa, kuinka Armas Lau-
nis (1884–1959) lähetettiin myöhemmin Rähkösen luo nuotintamaan 
tämän ainutlaatuista musiikkia ja kuinka hän itse oli lopputuloksesta 
pahoillaan: ”– – kaikella kunnioituksella Launiksen nuotintamistaitoa 
kohtaan, kappaleet olivat osalta ainakin pettymys, kun muisti hänen 
[Rähkösen] erinomaiset esityksensä luonnossa”. Klemettiä harmitti 
paitsi nuottikuvan yhteensopimattomuus musiikin kuulokuvan kanssa  
 

18	 Ks. esim. Robinson 2020; Siirala 2024, 43–51.



266

ARJA KASTINEN

myös sävelmien vähäisyys: ”Kun aikoinani tuntikausia häntä kuuntelin, 
piti niitä olla paljon enemmän.”19

Launis itse kirjoitti kohtaamisestaan Rähkösen kanssa lähes päin-
vastaisin tunnelmin vuonna 1923. Hän kertoi tavanneensa Rähkösen 
Karttulassa jo alkuvuonna 1905, eli ennen Klemetin kuvaamia Helsingin 
tapahtumia. Launis sai nuotinnettua vain kolme sävelmää, koska ”muu 
vanhan soittajan sävelvarasto, joka joskus oli ollut suurikin, oli tyyten un-
hoittunut”.20 Kuvausten ristiriita tuo mieleen aunuksenkarjalaisen kan-
teleensoittajan vuodelta 1882, kun hän innokkaille tutkimusmatkalaisille 
muutaman tanssisävelmän soitettuaan ilmoitti, ettei muuta osaa, ja myö-
hemmin omassa rauhassaan pirtin nurkassa soitteli koko illan improvi-
soiden.21 Klemetin kuvauksessa Rähköstä kuljettiin Helsingissä ympä-
riinsä, ja kun tämä sai 75 mk esiintymisestään ”Suomen Laulun suurissa 
arpajaisissa erikoisohjelmin Seurahuoneen 35:ssä”, hän ”lankesi maahan 
pitkälleen ja suuteli antajan saapasta”.22 Launiksen artikkelissa ”alkeel-
linen kansanmusiikki oli silloin pienessä arvossa” ja ”tämä kunnioitusta 
herättävä runolaulun maan edustaja sai soitella vanhan Seurahuoneen 
eräässä syrjähuoneessa kaikenlaisen melko kirjavan ohjelman keskellä”.23

Folkloristi Kati Kallio on kuvannut, kuinka Launiksen tulkintoja 
värittivät yleisen ajattelutavan mukaiset, länsimaisen musiikin oletetusti 
oikeutetut ja ylivertaiset arvot, vaikkakin hän vähitellen kykeni näke-
mään musiikin merkityksiä myös alkuperäisten kulttuurien omista nä-
kökulmista saamelaisten, karjalaisten ja inkeriläisten pariin tekemiensä 
useiden perinteenkeruumatkojen myötä. Kosmopoliittina hän ei kuiten-
kaan jakanut aikalaistensa kiihkeimpiä 1900-luvun kansallisaatteita.24 
Tämä voidaan Rähkösen tapauksessa nähdä siinä, että toisin kuin Kle-
metillä, Launiksella ei ollut tarvetta hyödyntää häntä oman poliittisen 
ideologian tukemiseen. Launiksen kommentissa on myös nähtävissä 
arvostelua Seurahuoneen esiintymisen järjestelyjä kohtaan. Vaikka sekä 

19	 Klemetti 1935, 50–52; Klemetti 1942, 4–6.
20	 Launis 1923, 227.
21	 Relander 1917, 20.
22	 Klemetti 1942, 4.
23	 Launis 1923, 230.
24	 Kallio 2012, 13–16.



267

Valamon kellot

Klemetti että Launis katsoivat omaavansa auktoriteetin Rähkösen mu-
siikin arvioimiseen, on selvää, ettei kumpikaan kuitenkaan todella tunte-
nut Rähköstä tai hänen edustamaansa musiikkikulttuuria erityisen hyvin 
– Klemetti erehtyi jopa Rähkösen etunimestä.25

Kesällä 1905, jolloin Launiksen olisi Klemetin mukaan kuulunut olla 
tallentamassa myös Rähkösen soittoa, Launis oli Raja-Karjalassa Suoma-
laisen Kirjallisuuden Seuran stipendiaattina tallentamassa runosävelmiä. 
Suistamolla hän tapasi neljä kanteleensoittaja-Iivanaa: Iivana Šemeikan 
( Jehkin Iivana 1843–1911), Ivan Bogdanoffin26 (n. 1843–1911), Iivana 
Mišukan (1861–1919) ja Ivan Härkösen (1854–1928).27 Vuoden 1905 
Finsk Musikrevy -lehden artikkelissa Launis kuvailee lämminhenkisesti 
vierailuaan Iivana Šemeikan kotona ja mainitsee tämän olevan muihin 
kanteleensoittajiin verrattuna ”en verklig virtuos”. Tosin hän huomaut-
taa, että hänen siihen mennessä tallentamiensa viiden kanteleensoittajan 
musiikki on keskenään niin samankaltaista, että niiden eroja on vaikea 
huomata ilman tarkkaa nuotintamista. Erityisesti tanssisävelmät – jotka 
edustivat jo nuorempaa musiikillista kerrostumaa – saivat Launikselta 
tuomion sekä melodisesta että harmonisesta yksinkertaisuudestaan. Ai-
noastaan rytmisesti niissä oli hänen mielestään kiinnostavaa vaihtelua. 
Köyhän melodiikan korvaa kuitenkin sävelten pitkän jälkikaiun muka-
naan tuoma soinnin täyteläisyys ”som t. ex. pianinot icke på nära nejder 
förmås skänka”. Šemeikalta, Mišukalta ja Rähköseltä Launis merkitsi 
muistiin teemoja kirkonkellosävelmistä, joiden hän arvioi kuuluvan kan-
teleensoittajien repertoaarissa osastoon ”känslostycke”. Toisin kuin tans-
sisävelmät, nämä olivat Launiksen mielestä yksilöllisesti rakennettuja ja 
kuvasivat osuvasti venäläisiä kirkonkelloja.28

Luultavasti ei ole oikeutettua syyllistää Launista hänen yksinker-
taistavista kantelekäsikirjoituksistaan, sillä ne vastannevat jossain määrin 
sen aikaisia kansanmusiikin tallennusperiaatteita.29 Muista tallentajista 
poiketen hän kirjoitti yhdysasentoisella tekniikalla soitetun kantelemu-

25	 Tenhunen 2013, 37.
26	 Asui myöhemmin Sortavalan Läskelässä.
27	 SKS KRA. Armas Launiksen sävelmäkäsikirjoitukset 1905.
28	 Launis 1905, 262–264.
29	 Kallio 2012, 7.



268

ARJA KASTINEN

siikin aihelmia kahdelle eri viivastolle: vasemman ja oikean käden erik-
seen kuin pianonuoteissa (nuotti 1). Käsikirjoitukset ovat g-pohjaisessa 
asteikossa, mikä tarkoittaa, etteivät ne kerro alkuperäistä säveltasoa. 
Rähköseltä muistiinpannut sävelmät ovat doorisen30 kaltaisella asteikol-
la, mitä Klemetti piti osoituksena keskiaikaisista juurista.31 Doorisuut-
ta mainitsematta Launis huomauttaa Rähkösen mollivirityksen olevan 
merkillinen piirre verrattuna muiden soittajien duuriin tai neutraaliin 
terssiin. Lisäksi hän mainitsee Rähkösen muunnelleen asteikkoa, minkä 
epäili johtuvan mahdollisesti tämän huonosta kuulosta.32

30	 Doorisella moodilla viitataan Euroopan luostareissa ja kirkoissa keskiajalla 
teoretisoituun asteikkojärjestelmään. Useat näistä asteikoista olivat kuitenkin 
olleet käytössä jo kauan ennen moodijärjestelmän luomista.

31	 Klemetti 1942, 6.
32	 Launis 1923, 230.

Nuotti 1. Armas Launiksen käsikirjoitus Everik Rähkösen Kirkonkelloista. SKS 
KRA, Launis, Armas 785. 1905.



269

Valamon kellot

Rähkösen kirkonkellosävelmästä Launis huomauttaa alaviitteenä: 
”Mainittakoon, että tämän soiton alkutahdit ovat antaneet lähtökohdan 
Kullervo-oopperan sävelmään ’Kaks oli meitä kaunokaista’”.33 Aiemmin 
Launis oli maininnut Kullervo-oopperan taustalla olevan kokemukset 
inkeriläisistä paimen- ja runosävelmistä – jotka hän Kati Kallion mukaan 
hahmotti osin venäläisinä.34 Kirjassaan Hungry Listening. Resonant Theory 
for Indigenous Sound Studies (2020) Dylan Robinson tarkastelee sellaista 
ongelmallista asetelmaa, jossa alkuperäiskansojen musiikki toimii tai-
demusiikin resurssina häiritsemättä konserttimusiikin esitysnormeja tai 
musiikintekemisen ontologioita – sen merkitys on ”raaka-aine jonkun 
toisen keitoksessa”.35 Vaikka Launis kuvaa kohtaamiaan kansanihmisiä 

33	 Launis 1923, 228.
34	 Kallio 2012, 6; Launis 1921, 172, 176.
35	 ”as an ingredient in someone else’s stew”, Robinson 2020, 8.

Nuotti 2. Tekemäni paradigmaattinen nuotinnus Everik Rähkösen Kirkonkelloista. 
Oikealla kädellä soitetuissa sävelissä nuottivarret ovat ylöspäin. Launiksen erillisellä 
nuottivarrella merkitsemät, kuulokuvassa voimakkaina pitkään soimaan jäävät säve-
let on merkitty ylöspäisillä lyhyillä kaarilla.



270

ARJA KASTINEN

myös kunnioittavasti, on valta-asetelma selkeä. Nykyäänkään ei ole täy-
sin ilmiselvää, että vanhojen kanteleensoittajien musiikin hyödyntämi-
seen saattaisi liittyä eettisiä kysymyksiä tai että alkuperäisessä konteks-
tissaan musiikilla olisi saattanut olla syvempiä ontologisia merkityksiä 
kuin pelkästään esteettisenä materiaalina tai viihdykkeenä toimiminen.

Mitä syvemmälle vanhakantaiseen kantelemusiikkiin ja sen este-
tiikkaan uppoutuu, sitä mahdottomammalta tuntuu sen kuvaaminen 
nuottikirjoituksella. Pyrkimys kaivautua yli sadan vuoden takaisen kar-
jalaisen kanteleensoittajan musiikkiin käytössä olevien käsikirjoitusten 
välityksellä asettaa meidät samankaltaisen epäeettisen haasteen eteen 
kuin Dylan Robinsonin kuvauksessa: ”Mikään kieli tai kirjoitusmuoto 
ei ole arvovapaa. Esimerkiksi musiikin rakenteellisen analyysin muodot 
kohdistavat episteemistä väkivaltaa alkuperäiskansojen musiikkiin, sillä 
ne häivyttävät sen sisältämän elämän.”36 Länsimaisen musiikinteorian 
sääntöihin kasvatettuna on vaikea hyväksyä ja hahmottaa vapaasti etene-
vän musiikin olemusta. Vieraantuneina alkuperäisen kulttuurin musiikin 
ontologiasta takerrumme sen näkökulmasta absurdeihin seikkoihin ku-
ten tahtiosoitus, sävellaji tai yksittäiset nuotit viivastolla. Rytmiikan ja 
sävelkorkeuksien muuntumisen todellista vapautta on vaikea sisäistää. 
Meille säilynyt nuottikuva on kuitenkin vain sumea välähdys hetkestä, 
jonka ympärille kytkeytyi kuvassa hahmottumattomien yksityiskohtien 
kirjo ja päättymättömiin muuntuva musiikin virta lomittuneena sen 
kulttuurisiin merkityksiin.

Launiksenkin oppilaana ollut A. O. Väisänen pohti omia käsikirjoi-
tuksia tehdessään Klemetin ja Launiksen huomioimaa ristiriitaa kante-
leilla tuotetun sointikentän ja yksinkertaisen nuottikuvan välillä. Hän 
kokeili erillisiä nuottivarsia – joita myös Launis oli käyttänyt – sekä pu-
naisella värillä kirjoitettuja nuotteja ja kaaria pitkään soivina erottuvien 
sävelten merkintään.37 Vuonna 1928 julkaistun Kantele- ja jouhikkosävel-

36	 ”No language or writing form is value free. Forms of structural music analysis, 
for example, enact epistemic violence against Indigenous music, blunting the 
life it carries”, Robinson 2020, 83.

37	 SKS arkisto: SKS KRA Väisänen, A. O.; Launis 1905, 264.Väisänen kokei-
li muutamassa kenttäkäsikirjoituksessaan myös kahden viivaston käyttöä, ks. 
SKS KRA Väisänen, A. O. kotelo 12, vihko 9:746 ja vihko 7:653. 1916.



271

Valamon kellot

miä -kirjan painoasuun nuottikuvat kuitenkin yksinkertaistettiin: sekä 
värimerkinnät että erilliset nuottivarret jäivät pois, ja kaikissa sävelmissä 
perussävel on g1. Nuotinnokset ovat tiivistettyjä kuvia, joissa eri soitto-
kertojenkin versioita on yhdistetty ja iskualojen muunnelmia merkitty 
alaviittein.38 Havainnollisempaa nuotinnustapaa etsittäessä olen kokeil-
lut myös tämän artikkelin nuottikuvissa käytettyä paradigmaattista esi-
tystä, joista on lisäksi jätetty tahtiosoitukset ja tahtiviivat pois (nuotti 2). 
Tavoitteena on irtautuminen valmiina esitellystä rakenteesta, muun-
nelmien esittäminen mahdollisina esimerkkeinä ja ajattelun avaaminen 
soittajan omien valintojen tekemiseen. Robinsonin esiintuoma epistee-
minen väkivalta on kuitenkin edelleen läsnä, jos nuotteja tulkitaan ”kuin 
piru raamattua”.

Muusikon näkökulmasta mikään nuottikuva ei kykene kertomaan 
vanhakantaisen kantelemusiikin olemuksesta, sisällöstä, rakenteista, 
etenemisestä, kulttuurisista merkityksistä – itse musiikista. Soittimen sä-
veltaso, asteikko, rytmiikka, tempo, melodiakulku – mikään ei ole ennal-
ta tarkoin määrättyä, vaan muuntuu soittajan ja olosuhteiden mukana. 
Soittaja virittää soittimensa resonoimaan oman senhetkisen olotilansa 
kanssa, mikä tarkoittaa asteikkojen muuntumista mielen mukaan. Soitin 
orgaanisine rakenneosineen elää vuodenaikojen myötä vaihtuvien kos-
teus- ja lämpötilaerojen mukana, ja soittimen parhaan soinnin tavoit-
tamiseksi säveltason myös annetaan vaihdella. Automatisoitunut soit-
totekniikka hoitaa sormiliikkeet, kun soittaja antaa alitajunnan ohjata 
musiikin etenemistä rytmisesti, melodisesti ja dynamiikaltaan vapaasti 
assosioiden. Ajattelu on irtautunut sävelnimistä, asteikkoja ei ole ole-
massa – on vain sointikenttä ja soittajaansa kuljettava musiikin virta.

Karjalaiset ja Valamo

Sekä vanhakantaisen kanteleen että Valamon luostarin alkuperät ovat 
myyttien ja epävarmojen oletusten savuverhon takana. Molemmat ovat 
myös osa karjalaisten historiaa ja jakavat suuren muutoksen 1900-luvun 
ensimmäisellä puoliskolla: vanhakantainen kanteleperinne katosi Suo-

38	 Väisänen (1928) 2002, xv, xviii.



272

ARJA KASTINEN

men valtion alueelta runolaulukulttuurin hiipumisen myötä ja Valamon 
saaret siirtyivät osana Karjalaa jatkosodan jälkeen Neuvostoliitolle.

Valamon saaristo koostuu noin 50 saaresta, jotka sijaitsevat Laato-
kan järven pohjoisosassa reilut 40 kilometriä Sortavalasta etelään. Arke-
ologi Valter Langin mukaan Laatokan, Äänisen, Ilmajärven ja Peipsi-
järven alueita asuttivat ensin länsiuralin saamelaishaarasta polveutuneet 
kansat.39 Itämerensuomalainen laatokan kantakieli alkoi muodostua 
aikaisintaan noin 700-luvulla.40 Tuohon ajanjaksoon sijoittuvat arkeolo-
gisessa tutkimuksessa osoitettu länsisuomalainen ja hämäläinen muut-
toliike Karjalan kannakselle41 sekä kansanrunoudentutkija Matti Kuu-
sen (1914–1998) tyylikausiteoriassaan ajoittama runolaulujen myyttisen 
kanteleensyntyrunon kehittyminen.42 Nykyisen käsityksen mukaan al-
kuperäisväestön ja uudisasukkaiden sulautuessa yhteen rakentui laato-
kan kantakielen pohjalta karjalan kieli Laatokan luoteisrannalle ja vep-
sän kieli Laatokan kaakkoisrannalle.43

Ensimmäisen vuosituhannen loppupuolella Laatokan ympäristössä 
asuneet saamelaiset ja itämerensuomalaiset heimot olivat šamanistisia.44 
Myös runolaulukulttuurin alkuaikojen herooisten sankarilaulujen luojien 
katsotaan eläneen šamanistisessa kulttuurissa.45 Useilla Laatokan saarilla 
tiedetään olleen etniseen kansanuskoon liittyneitä kulttikeskuksia, ja ne 
olivat paikallisille asukkaille pyhiä paikkoja jo ennen kristinuskon saa-
pumista. Valamon saaria lähellä Mantsinsaaressa eli härkäuhritraditio 
ja Lunkulan saarella pässiuhrikultti. Lähempänä Karjalan kannasta si-
jainneen, myöhemmin myös luostarisaarena toimineen Konevitsan peri-
mätieto kertoo hevosuhreista. Vielä 1800-luvulla Suistamolla vietettiin 
vuosittain härkäjuhlia Iljanpäivän (20.7.) praasniekassa46, jolloin vuoros-
sa ollut talollinen tappoi härän, liha keitettiin suuressa astiassa vanhalla 

39	 Lang 2020, 327–328.
40	 Kallio 2014, 163, 165.
41	 Uino 1997, 204.
42	 Kuusi 1963, 216, 230.
43	 Lang 2020, 322.
44	 Laitila 2017, 43–44; Siikala 1999, 16–19.
45	 Haavio 1950, 102–103, 309–310; Siikala 1990, 19; Siikala 1999, 14–15.
46	 Paikallisen suojeluspyhimyksen muisto- ja juhlapäivä.



273

Valamon kellot

kuusikkohautausmaalla ja tarjoiltiin jumalanpalveluksen jälkeen praas-
niekkaväelle. Uskontotieteilijä Hannu Kilpeläinen pitää mahdollisena 
teoriaa, jonka mukaan nimi Valamo liittyisi muinaisslaavien kuoleman 
ja karjan Volos jumalaan. Laatokan alueen yhteisöt olivat toisiltaan vai-
kutteita saaneita, pienoisuskontojen kaltaisia kulttiyhteisöjä, joihin hi-
taasti yhdistyi myös kristinuskon muotoja. Näin ollen Valamon saariston 
merkitys ei oletettavasti olennaisesti muuttunut paikallisten asukkaiden 
mielissä kristilliseen luostariaikaan siirtymisen myötä.47

Venäläisissä kronikoissa karjalaiset mainitaan ensimmäistä kertaa 
vuonna 1143, ja sitä aiempi Karjala-maininta löytyy aikavälille 1065–
1085 ajoitetusta Novgorodin tuohikirjeestä. Karjalaiset harjoittivat 
maanviljelyä, karjankasvatusta, metsästystä ja kalastusta sekä turkiskaup-
paa, ja heillä oli merkittäviä kulttuurisia yhteyksiä laajalti ympäristössään. 
On ilmeistä, että Laatokan karjalaiset olivat kosketuksissa kristinuskoon 
jo viikinkiajalla, ja kristillistä esineistöä siirtyi muun muassa Novgoro-
din ja Aldeigjuborgin (suom. Laatokanlinna, ven. Ladoga) kautta myös 
syvemmälle Karjalaan. Näin piirteitä kristillisen kirkon opetuksista vähi-
tellen yhdistyi karjalaisten etnisen kansanuskon ajatusmaailmaan.48

Saamelaisten oletetaan alkaneen vetäytyä Laatokan ympäristöstä 
kohti pohjoista karjalaisten ja vepsäläisten uudisasukkaiden paineessa 
viimeistään 1200-luvulta alkaen, assimiloituen osittain myös itämeren-
suomalaisiin väestöryhmiin vuosisatojen kuluessa.49 Venäläisen kronikan 
mukaan lähes kaikki karjalaiset olisi kastettu vuonna 1227, ja vuonna 
1278 Karjala liitettiin osaksi Novgorodia. Historiantutkija Kati Parppein 
mielestä 1200-luvulla yleistyneet itä-länsisuuntaiset hautaukset kertovat 
kuitenkin enemmän kirkollisten valtarakenteiden vakauttamisesta kuin 
uskomusjärjestelmien muutoksesta, mitä käsitystä myös myöhempien 
vuosisatojen asiakirjat puoltavat. 50

47	 Kilpeläinen 2000, 125–134; Laitila 2017, 103–104; Rajamo 1944, 272.
48	 Huovila 1995, 28, 32–33, 40–41; Laitila 2017, 54–62; Lang 2020, 324; Saksa &   

Uino & Hiekkanen 2003, 316–320, 354–357, 381–385, 438–440.
49	 Kuzmin 2013, 69, 98; Pöllä 1995, 35.
50	 Kirkinen 1994, 48; Laitila 2017, 61–67; Parppei 2023, 72.



274

ARJA KASTINEN

Käsitykset Valamon luostarin perustamisajankohdasta vaihtelevat 
1100-luvulta 1400-luvun alkuun.51 Vuosisatojen aikana luostarilla oli 
niin vaurastumisen kuin hävityksenkin kausia Ruotsin ja Venäjän vä-
listen sotien ja rajakahakoiden seurauksena. Yli sadan vuoden katkos 
luostaritoimintaan tuli Stolbovan rauhan (1617) seurauksena, kun Kä-
kisalmen lääni siirtyi Ruotsin omistukseen.52 Myös suuri osa Käkisal-
men Karjalan väestöstä vaihtui 1600-luvulla. Jo vuosisadan puoliväliin 
mennessä on arvioitu suunnilleen 25 000 ortodoksikarjalaisen paenneen 
Aunuksen Karjalaan, minkä lisäksi ihmisiä muutti Vienaan ja Tverin 
Karjalaan. Ruptuurisodan (1656–1658) seurauksena alue lähes tyhjeni 
karjalaisista. Heidän tyhjiksi jättämilleen tiloille saapui luterilaista väes-
töä etenkin Savosta ja Viipurin puolen Karjalasta. Historiantutkija Tapio 
Hämysen mukaan Raja-Karjala oli lähes ainoa alue, jossa alkuperäistä 
asujaimistoa säilyi. Vuodesta 1661 lähtien osa Venäjälle paenneista myös 
palasi entisille asuinpaikoilleen.53 Eli alueet, joista vanhakantaisen kan-
teleperinteen tietoja 1800–1900-lukujen vaihteessa tallennettiin, olivat 
myös säilyttäneet vanhaa karjalaista väestöä.

Suuren Pohjan sodan (1700–1721) seurauksena Käkisalmen lääni 
siirtyi jälleen Venäjän haltuun, ja jo vuonna 1719 Valamon luostari vi-
hittiin uudelleen käyttöön. Suurin osa luostarin asukkaista oli venäläisiä, 
ja luostari haki taloudellista tukea kirkollisen ja maallisen hallitusvallan 
lisäksi myös varakkailta venäläisiltä. Valamosta tehtiin askeettinen kil-
voittelu- ja lähetyskeskus, eikä Karjala alueena enää kuulunut luostarin 
pääasiallisiin kiinnostuksen kohteisiin.54 Valtiovalta pyrki kuitenkin vah-
vasti edistämään ortodoksisen kirkon elpymistä alueella. Vuonna 1764 
Salmi oli jo täysin ortodoksinen, ja luterilainen asutus keskittyi Impilah-
den ja Soanlahden alueille.55 Vuonna 1822 Valamo kohotettiin Venäjän 
valtion toimesta ensimmäisen luokan luostariksi. Arvovallan nousu tiesi 

51	 Kilpeläinen 2000, 112–118, 130; Kirkinen 1994, 54; Laitila 2017, 93–95; Lind 
1994, 34; Parppei 2023, 79.

52	 Kilpeläinen 2000, 146; Huovila 1995, 50–60, 85.
53	 Hämynen 1993, 47; Laasonen 2005, 113–117; Pöllä 1995, 48, 56, 167, 316.
54	 Huovila 1995, 85, 94; Kilpeläinen 2000, 146–149; Laitila 2017, 97–98; Parppei    

2023, 83.
55	 Huovila 1995, 94; Hämynen 1993, 48–50.



275

Valamon kellot

luostarille lisää varoja ja enemmän munkkeja, mikä mahdollisti myös 
jumalanpalveluselämän kehittämisen. Säännöllinen höyrylaivaliikenne 
alkoi Nevan kaupungista vuonna 1857 ja kolme vuotta myöhemmin 
Sortavalasta Valamon kautta Pietariin. Kulkuyhteyksien paranemisen ja 
hengellisen maineen kasvun myötä pyhiinvaeltajien määrä 1800-luvun 
lopulla kasvoi kasvamistaan.56

Naisten ja lasten vierailut luostarisaarelle oli sallittu vähitellen 1700- 
ja 1800-lukujen taitteessa, ja karjalaisten keskuudessa jeäksiminen eli py-
hän lupauksen täyttäminen esimerkiksi tekemällä pyhiinvaellus johonkin 
luostariin tuli yleiseksi tavaksi 1800-luvun jälkipuoliskolla. Pyhiinvaelta-
jien ja turistien lisäksi luostariin saapui myös avun tarpeessa olevia ihmi-
siä – suurten nälkävuosien aikaan kerjäläisiä jopa tuhansittain. Luostari 
antoi tarvitseville kenkiä, vaatteita, ruokaa, lääkkeitä, siemenviljaa ja hei-
niä. Pyhiinvaeltajat saivat useamman päivän ilmaisen majoituksen ja ruu-
an. Valamon lähiseutujen rajakarjalaisille luostari merkitsi myös työ- ja 
kauppamahdollisuuksia.57 

Suomen itsenäistyminen, Venäjän vallankumous ja Venäjän keisari-
kunnan kaatuminen vuonna 1917 tarkoittivat Valamon luostarille yhte-
yksien katkeamista Venäjän kirkkoon sekä venäläisten suurlahjoittajien 
katoamista. Ortodoksisesta kirkosta tuli asetuksella Suomen toinen val-
tiokirkko vuonna 1918. Kirkkohallinnollisesti Moskovan patriarkaatin 
alaisuuteen kuuluminen loppui vuonna 1923, kun Suomen ortodoksinen 
kirkko siirtyi kanonisesti Konstantinopolin ekumeeniseen patriarkaat-
tiin. Luostarin yhteydet suuntautuivat nyt sekä suomalaisiin instituu-
tioihin hallinnollisissa asioissa että Suomen puoleiseen karjalaiseen kan-
sanosaan sisälähetyksen ja seurakuntatoiminnan välityksellä. Luostarin 
historian ensimmäinen suomenkielinen liturgia oli pidetty vuonna 1895, 
mutta säännöllisiin suomenkielisiin palveluksiin siirryttiin 1930-luvun 
kuluessa.58 Talvi- ja jatkosodan jälkeen Valamon luostarisaaret siirtyivät 
Neuvostoliitolle Raja-Karjalan mukana. Luostari oli evakuoitu vuonna 
1940, ja veljestö siirtyi Heinäveden Papinniemeen perustettuun Uuden 

56	 Kilpeläinen 2000, 150; Laitila 2017, 99.
57	 Kilpeläinen 2000, 153, 313–351; Parppei 2013, 110–113.
58	 Kilpeläinen 2000, 159–160, 265–267, 272; Laitila 2017, 101.



276

ARJA KASTINEN

Valamon luostariin. Laatokan Valamo oli neuvostoajan siviili- ja sotilas
käytössä, mutta on nyt palautettu Venäjän ortodoksiselle kirkolle ja toi-
mii jälleen luostarina.

Teuvo Laitila pitää mahdollisena, että Valamon luostari oli Laato-
kan ympäristön karjalaisille melko vieras lähes Suomen itsenäistymiseen 
saakka.59 Karjalaisten kilvoittelijoiden60 hakeutuminen pieniin, enem-
män omiksi kokemiinsa erämaaluostareihin suurten Valamon ja So-
lovetskin sijasta antaa myös Kilpeläisen mukaan sen vaikutelman, että 
Valamon luostaria vierastettiin jos ei pyhiinvaelluspaikkana niin ainakin 
karjalaisten kilvoittelupaikkana.61 Jos pyhiinvaelluksessa oli kyse jeäksi-

59	 Laitila 2017, 101.
60	 Kilvoittelijalla tarkoitetaan yleensä luostariin sijoittuvaa kristillisten arvojen ja 

opetusten noudattamiseen pyrkivää askeesin harjoittajaa.
61	 Kilpeläinen 2000, 149.

Kuva 1. Ihmistungosta Valamon satamassa. V. Jääskeläinen 1908(?). Museovirasto. 
Kansatieteen kuvakokoelma, finna.fi.



277

Valamon kellot

misestä, olivat luostarit Aunuksen ja Vienan Karjalassa (Stroitsa ja So-
lovetski) rajakarjalaisille usein Valamoa suositumpia matkan pituuden 
tähden: matkan tekemiseen piti nähdä vaivaa ja se oli tehtävä jalkaisin.62 
Valamon luostarin munkit olivat 1800-luvun lopulle saakka lähes koko-
naan venäjänkielisiä ja jumalanpalvelukset toimitettiin kirkkoslaaviksi, 
joten karjalaisilla ei myöskään ollut mahdollisuutta ymmärtää pappis-
munkkeja. Karjalaisilla oli 1700–1800-luvuilla luostarin kanssa myös 
ristiriitoja erityisesti maanomistuksista ja kalastusoikeuksista. Saarelle 
salakuljetettiin viinaa, ja kostona kiistoista siellä tehtiin myös tarkoituk-
sellisesti tihutöitä.63

Laitilan mukaan karjalaisille kansanihmisille Valamon luosta-
rin muutos kohti heille merkityksellistä ja ”pyhää” tapahtui ehkä vasta 

62	 Kilpeläinen 2000, 245–246; Stark 2002, 158, 163.
63	 Kilpeläinen 2000, 154, 346–351; Laitila 2017, 100–101.

Kuva 2. Näkymä Valamon luostarista oletettavasti 1910-luvulta. Taustalla pääkirkko. 
Pielisen museo, finna.fi.



278

ARJA KASTINEN

1800-luvun lopulla.64 Siinä tapauksessa on mahdollista, että rajakarja-
laisten kanteleensoittajien Valamon kirkonkelloimitaatiot saivat alkunsa 
1800-luvun aikana ja osa muotoutui vasta 1800- ja 1900-lukujen tait-
teessa.

Pyhän merkitys

Menneiden vuosisatojen karjalaisten luonnonhenkiin liittyneessä ajatus-
maailmassa voidaan nähdä yhteneväisyyksiä nykyisten alkuperäiskanso-
jen vahvaan sitoutumiseen luonnonarvoihin: luonnon personoimiseen 
liittyy ymmärrys ihmisen toiminnan heijastumisesta luonnosta takaisin.65 
Suomalaisessa kulttuurissa vuosisatojen kuluessa tapahtuneesta muu-
toksesta ja sen vaikutuksesta ihmisten ajattelumaailmaan ja todellisuus-
käsityksiin kertoo muun muassa Juha Pentikäisen kuvaus 1920-luvulla 
Vienan Karjalasta pakolaisena Suomeen saapuneen Marina Takalon 
vähittäisestä akkulturaatiosta: ”Vietettyään suurimman osan elämästään 
’vieraassa’ kulttuurimiljöössä Suomessa hän myös vieraantui oulanka-
laisiin rakennuksiin ja luonnonpaikkoihin paikallistuneista haltijaolen-
noista. Hän on joskus ihmetellytkin sitä, ettei Suomessa nähdä haltijoita 
niinkuin Oulangan metsissä ja vesissä.”66

Karjalan synkretistisessä67 kansanuskossa esikristillinen muinaisusko 
yhdistyi ortodoksiseen kristillisyyteen vuorovaikutuksessa jumalien ja 
yliluonnollisten olentojen kanssa.

Samat ihmiset, jotka kävivät pyhiinvaelluksella, osallistuivat myös 
esikristillisiin uhrijuhliin, vainajien muistamisriitteihin ja rituaaliseen 
kommunikaation luonnon henkien kanssa. Luostareihin tehdyt pyhiin-
vaellusmatkat olivat merkityksiltään samankaltaisia kuin arkipäivän elä-
mässä käytetyt kriisienhallintamenetelmät. Molempiin liittyi kommuni-
kaatiota, sovittelua ja tasapainoa tavoittelevaa vastavuoroisuutta kirkon 
pyhien kanssa, jotka osittain rinnastuivat luonnonhaltioihin.68

64	 Laitila 2017, 101.
65	 Robinson 2020, 98–99.
66	 Pentikäinen 1971, 280.
67	 Synkretismissä eri lähteistä ja eri ajoilta peräisin olevat uskonnolliset elementit   

sulautetaan yhteen uudeksi kokonaisuudeksi.
68	 Stark-Arola 2002, 188–191.



279

Valamon kellot

Etnologi Laura Stark on käyttänyt karjalaisten synkretismistä ter-
miä kansanuskonto, folkloristi Irma-Riitta Järvinen ja uskontotieteili-
jä Teuvo Laitila käsitettä kansanhurskaus – Laitila myös termiä ”elet-
ty uskonnollisuus”.69 Stark näkee paikallisten rituaalien ja luostareihin 
liittyvien pyhien lupausten tai pyhiinvaellusten välillä kuitenkin myös 
useita eroja. Luostarit edustivat karjalaisille täydellisyyttä vastakohtana 
maallisempien paikkojen epätäydellisyydelle. Lisäksi karjalaisten elä-
mänkatsomukseen kuulunut käsitys ”rajallisesta hyvästä” aiheutti jänni-
tettä ja kilpailua paitsi kanssaihmisten myös paikallisten pyhien kanssa, 
mutta ei yleensä yhdistynyt luostareihin. Luostarierakkojen askeettinen 
elämäntapa ja toisaalta luostarien rikkauksien kerääminen kaukaa lähin-
nä venäläisiltä rikkailta lahjoittajilta jättivät ne kansanihmisten elämäs-
sä tapahtuvan vaihdannan ja kilpailun systeemin ulkopuolelle.70 Laitila 
toteaakin voimallisten esineiden myymisen sekä kirkollisen toiminnan, 
jossa luostarin munkkeihin liitettiin ihmetekoja ja apua ohjattiin pyy-
tämään ihmeitätekevältä ikonilta tai pyhitetyltä öljyltä, luultavasti vain 
vahvistaneen kansanihmisten omia käsityksiä uskonnosta, haltioista ja 
henkimaailmasta.71

Karjalaiseen kansanuskoon antoi vaikutteita lisäksi vanhauskoisuus. 
Vanhauskoisuuden synnyttänyt Venäjän ortodoksisen kirkon protestilii-
ke alkoi niin sanotusta Nikonin uudistuksesta vuonna 1656. Liturgisten 
tekstien uudistusta vastustaneita vainottiin ja karkotettiin sekä valtion 
että kirkon toimesta väkivaltaisesti. Osa vainotuista myös pakeni oma-
ehtoisesti syrjäseuduille, jonne he perustivat erämaaluostareita. Karjalaan 
syntyi vanhauskoisten tukialueita, jollainen oli muun muassa Solovets-
kin luostari ja sen lähialueet. Myös edellä mainitun Marina Takalon 
juuret olivat vanhauskoisuudessa.72 Raja-Karjalaan vanhauskoisuus levisi 
Ilomantsin Pahkalammin ja Megrin luostareista. Vanhauskoiset olivat 
karjalaisten keskuudessa kunnioitettuja ja arvostettuja, mutta valtion 
vainon seurauksena myös vaiettuja. Eräs vanhauskoisten kammio mai-

69	 Järvinen 2004, 19; Laitila 2017, 10; Stark-Arola 2002, 181.
70	 Stark 2002, 175–177, 194–195.
71	 Laitila 2017, 71, 102.
72	 Pentikäinen 1971, 129–131, 142.



280

ARJA KASTINEN

nitaan Suistamon Kontron kylässä asuneen kuuluisan Pedri Šemeikan 
(1821?–1915) vanhan savupirtin nurkkauksessa.73 Šemeikkojen suvusta 
on kirjoitettu paljon, mutta vanhauskoisiksi heitä ei ole mainittu. Sekä 
Pedri että Launiksen tallentama Pedrin pikkuserkku Iivana Šemeikka 
olivat paitsi kanteleensoittajia ja runolaulajia myös erämiehiä. Heiltä on 
muistiinmerkitty tapahtuma, jota kirjailija Rauno Malviniemi on ver-
rannut vanhauskoisten synnintunnustukseen.74

Samankaltaista uskomusten yhdistymistä on nähtävissä karjalais-
ten suhtautumisessa vanhakantaiseen kanteleeseen. Säämäjärveläisen 
sanonnan mukaan ”Kantele on Jumalan soitin. Ennen Vapahtaja soit-
ti kanteleella; paholainen on muut soittimet varustanut”.75 Soittimen 
pyhyyden takia myöskään ”ei ole synti soittaa kanteletta sunnuntaina 
ennen aamiaista”.76 Kristillisen kirkon myötävaikuttamaan pyhyyden 
merkitykseen yhdistyi kuitenkin myös kanteleen vanhempi yhteys tie-
täjälaitokseen. Useiden vuosisatojen ajan laajalla alueella77 sukupolvel-
ta toiselle suullisena perinteenä siirtynyt, vanhaan uskomusmaailmaan 
kiinnittynyt kanteleensyntymyytti todisti riittiluonteista merkitystään 
vielä 1800-luvulla käytettyjen loitsujen78 muodossa. Loitsulauluissa 
laulaja-tietäjän ekstaasin väline on kantele.79

Maagis-myyttisiä merkityksiä yhdistettiin paitsi erilaisiin uskomus
elämään liittyviin luokitteluihin – kuten tämän- ja tuonilmainen; ele-
mentit vesi, tuli, maa ja ilma; elävät olennot kuten kasvit, eläimet, ihmiset 
ja haltiat – myös kulttuurituotteisiin kuten rauta, olut ja kantele. Kaik-
kiin edellä mainittuihin uskomuselämän osa-alueisiin sisältyi kullekin 
ominainen voimalataus, väki, joka vaati erikoiskäsittelyn. Tietäjän toi-
minta perustui tietäjän omaan väkeen eli mahtiin – sisäiseen voimaan, 

73	 Rajamo 1944, 277–278; Wartiainen 1953, 52.
74	 Malviniemi 1997, 39; Rajamo 1944, 279.
75	 ”Kandeleh on Jumalan soitto. Enne Spoassu soitti kandeleheh; pahan on muut 

soitod naveditud.” Karjalan kielen sanakirja, hakusana ”kandeleh”, sanalippu 23.
76	 ”Kantelehel soittahez ei ole reähky hos soitit ennem murginoa pühämpeän.” 

Ibid. sanalippu 24.
77	 Ulottuen ainakin Pohjois-Pohjanmaalta Inkeriin.
78	 Ganander (1789) 1984, 102; SKVR VII5: 3274; SKVR IX4: 1130.
79	 Siikala 1999, 293–294.



281

Valamon kellot

jolla rituaalisesti hallittiin yliluonnollisia voimia.80 Karjalan matkaajien ja 
tutkijoiden teksteissä 1800- ja 1900-lukujen vaihteen molemmin puolin 
on mainintoja raja- ja aunuksenkarjalaisten vanhemman perinteen kan-
teleensoittajien oman mahdin soitosta. Soittokuvausten mukaan musiikki 
oli improvisoitua, joskus esityksenluonteisena muille suunnattua, joskus 
sisäänpäin kääntynyttä tuntikausien henkistä vaeltamista musiikin mu-
kana.81 Jälkimmäiseen liittyy Väisäsen luoma termi hiljainen haltioitumi-
nen82 sekä Klemetin kuvaus Rähkösestä: ”– – hän oli näet niin runonäke-
myksensä lumoissa niinhyvin [sic] soittaessaan kuin runoja sanellessaan, 
että hänen maallisesta ihmisolemuksestaan ei tahtonut saada selvää.”83

Kirkonkellojen soittoa

Yhdysasentoinen näppäilytekniikka vaikuttaa vahvasti sillä toteutetun 
musiikin kuulokuvaan ja rakenteisiin – sen koko olemukseen. Paitsi 
sormien asteikolla lomittumisen vaikutus ajatteluun myös kielten sa-
manaikaisen värähtelyn synnyttämä monimutkainen resonanssi-ilmiö 
on usein soittajallekin ennalta arvaamaton. Kun kieliä ei vedetä, vaan 
näpätään ylöspäin ja ne saavat värähdellä vapaasti niin kauan, kunnes 
ääni luonnostaan hiipuu tai sormi näppää kielen uudelleen, on syn-
tyvä sointikenttä jotain aivan muuta kuin yksittäiset nuotit nuottivii-
vastolla. Kunkin soittimen rakenteella on luonnollisesti vaikutuksensa 
resonanssi-ilmiöön, kuten myös kielimateriaalilla. Yleisin kielimateriaali 
1800-luvun karjalaisissa pienkanteleissa oli vaskilanka, minkä takia soi-
tinta nimitettiin myös vaskikanteleeksi. Soittimien rakenteen ja kieli-
materiaalin vaikutuksesta kielten jännite oli alhaisempi kuin nykyisissä 
teräskielisissä kanteleissa ja sävelten huojunta suurempi. Kirkonkellojen 
soiton ja sen tuloksena syntyvän sointikentän huminan imitoiminen vas-
kikanteleella tuntuu siksi erittäin luontevalta.

Taulukossa 1 on lueteltu SKS:n arkistoon tallennetut kanteleen-
soittajien kirkonkellosävelmät 1800-luvulta 1900-luvun alkuvuosikym-

80	 Apo 1998, 71; Ganander (1787) 1997, 535; Siikala 1999, 75–76, 172–173.
81	 Relander 1903, 78; Relander 1917, 19–20; Wartiainen (1923) 1987, 90.
82	 Väisänen (1943) 1990, 43.
83	 Klemetti 1942, 4.



282

Otsikko Soittaja Paikkakunta Vuosi Kerääjä Äänite
Venähen 

kellonsoitto (se 
Ontrein s.)

Ontreini Jyrki 
(Malinen)

Vuokkiniemi, 
Haapakuotkut 1877 A. A. Borenius  -

Vennähhen 
kellonsoitto Juhana Kiiskinen Pielisjärvi, 

Kylänlahti 1877 A. A. Borenius  -

Wenäjän 
kirkon kellot Helena Toivanen Pielisjärvi 1890 Emil Sivori  -

Walamon kellot Helena Toivanen Pielisjärvi 1890 Emil Sivori  -

Kirkonkellot Everik Rähkönen Ilomantsi? tai 
Karttula 1905 Armas Launis  -

Kirkonkellot Iivana Šemeikka Suistamo, 
Muuanto 1905 Armas Launis  - 

Kirkonkellot Iivana Mišukka Suistamo, 
Leppäsyrjä 1905 Armas Launis  -

Valamon 
kirkonkellot Iivana Mišukka Suistamo, 

Leppäsyrjä 1916 A. O. Väisänen

SKSÄ fonogrammi, 
julkaistu 2023 Iivana 
Mišukka  -albumilla: 
Etno.net, Sibelius-

Akatemian kansanmusiikin 
äänitteitä no. 183.

Valamon 
kirkonkellot 

(Kuokan 
kanteleella)

Iivana Mišukka Suistamo, 
Leppäsyrjä 1916 A. O. Väisänen

SKSÄ fonogrammi, 
julkaistu 2023 Iivana 
Mišukka -albumilla: 
Etno.net, Sibelius-

Akatemian kansanmusiikin 
äänitteitä no. 183.

Valamon 
kirkonkellot Teppana Jänis Suistamo, 

Maisu 1916 A. O. Väisänen

SKSÄ fonogrammit, joista 
yksi julkaistu Teppana 

Jänis  -CD:llä 2021, AANIA-
37.

Valamon 
kirkonkellot Juho Uimonen Impilahti, 

Huunukka 1916 A. O. Väisänen  -

Kirkonkellot Taavi Kiiskinen Pielisjärvi 1917 A. O. Väisänen

SKSÄ fonogrammi, 
julkaistu 2025 Aikahyppy -

albumilla: Etno.net, 
Sibelius-Akatemian 

kansanmusiikin äänitteitä 
no. 191.

Konevitsan 
kirkonkellot

Antti Halonen / 
Vilhelmiina Halonen

Lapinlahti, 
Akkala 1918 A. O. Väisänen  -

Kirkonkellot Feodor Karhapää 
(Airio)

Tuupovaara, 
Sonkajanranta 1922 A. O. Väisänen  -

Valamon 
kirkonkellot

Ivan Trofimoff 
(Vanja Tallas)

Suojärvi, 
Kuikkaniemi 1925 A. O. Väisänen

Radiohaastattelu 1949: 
Tay/Kper A-K/Tolonen, 

Jouko 0724. Julkaistu 1998 
Kantele -albumilla: SKSCD 

1.

Kirkonkellot Antero Vornanen Suojärvi, 
Varpakylä 1930 A. O. Väisänen

Yleisradion pikalevy 1935. 
Julkaistu 1998 Kantele -

albumilla: SKSCD 1.

Taulukko 1. SKS:n arkistoon 1900-luvun vaihteen molemmin puolin tallennetut kanteleensoitta-
jien kirkonkelloimitaatiot. 



283

Valamon kellot

menille. Kuuden sävelmän nimeen on yhdistetty Valamo. Myös listan 
viimeiseen, nuoremman polven kuuluisan kanteleensoittaja Antero 
Vornasen (1889–1937) soittamaan sävelmään Väisänen liitti Valamon 
omissa maininnoissaan. Vornanen itse ei tätä kuitenkaan hyväksynyt, 
vaan hänen mielestään sävelmä oli vain Kirkonkellot tai Kalevalan kel-
lot, minkä voi ajatella linkittävän kappaleen hänen mielessään vanhaan, 
kalevalaiseen kulttuuriin.84 Näin ollen voi olla mahdollista, että Väisä-
nen on lisännyt Valamo-sanan muidenkin kirkonkellosävelmien nimeen, 
vaikka soittaja ei itse olisi sitä käyttänyt. Ainakaan Iivana Mišukan kir-
konkelloihin Launis ei vuonna 1905 liittänyt Valamoa, toisin kuin Väi-
sänen 11 vuotta myöhemmin. Myös Klemetti pohti vuonna 1942, olisi-
ko Valamon luostari toiminut Everik Rähkösen kirkonkelloimitaation 
inspiraationa.85 Tämä kertoo Valamon luostarin maineen ja merkityksen 
kasvusta suomalaisille 1900-luvun alkuvuosikymmeninä. Itsenäistynees-
sä Suomessa ortodoksisen kirkon venäläisestä leimasta haluttiin eroon 
ja Valamon luostarin asemaa pyrittiin vahvistamaan suomalaistuvana, 
eksoottisena matkakohteena.86

Vuonna 1928 Väisänen julkaisi oheisen taulukon kirkonkellosävel-
mistä 13 Kantele- ja jouhikkosävelmiä -kirjan 232 kantelesävelmän jou-
kossa.87 Julkaisun ulkopuolelle jäivät myöhemmin tallennettu Antero 
Vornasen sävelmä, Emil Sivorin (1864–1929) muistiinmerkitsemä ja jo 
vuonna 1893 Suomen Kansan Sävelmien III osassa (Kansantanssit) jul-
kaistu Helena Toivasen Walamon kellot88 sekä Armas Launiksen vuo-

84	 Väisäsen tekemässä käsikirjoituksessa Vornasen soittaman kirkonkellosävel-
män yläreunaan on kirjoitettu huomautuksia sävelmän eri osien yhteydestä 
jumalanpalvelukseen kutsumiseen ja papin saapumiseen sekä maininta: ”som-
mitelma Valamon pikku kelloista”. Ei ole siis täysin varmaa, puhuiko Vornanen 
tallennusvaiheessa Valamosta ja vasta myöhemmin, kun Väisänen oli luonneh-
tinut soittoa yritykseksi jäljitellä Valamon kirkonkelloja, perääntyi huomaut-
taen Valamon olevan niin suuri asia, ettei hän tohtinut väittää pystyvänsä sen 
kelloja kanteleella jäljittelemään. SKS KRA Väisänen, A. O. kansio Kantele 
sekä laatikko III.1, Antero Vornanen (irtolehti), 1930; Yleisradio Oy, Radioar-
kisto ARK 6180–2; Tenhunen 2013, 28.

85	 Klemetti 1942, 6.
86	 Parppei 2013, 236–237.
87	 Väisänen (1928) 2002, 2–8, 94, 135.
88	 Krohn 1893, 335.



284

ARJA KASTINEN

den 1905 vajavainen muistiinpano Iivana Mišukan kirkonkelloista, joista 
Väisänen julkaisi omat nuotinnoksensa.

Arkiston kaksi vanhinta kirkonkellotallennetta ovat Axel August 
Boreniuksen (1846–1931) vuoden 1877 keruumatkalta: toinen Vuokki
niemeltä ja toinen Pielisjärveltä. Molemmat ovat samalla otsikolla ja 
niiden Venäjään viittaava toiseuttava sävy vihjaakin mahdollisuuteen, 
että nimi voisi olla jälleen muistiinmerkitsijänsä muokkaama. Vuokki-
niemeläinen Jyrki Malinen (Ontreini Jyrki, n. 1806–n. 1884) soitti Bore-
niukselle Venähen kellonsoitto -sävelmän kuten hän muisteli kuuluisan 
runolaulajaisänsä Ontrei Malisen (n. 1786–1855) sitä soittaneen.89 Tämä 
sävelmä ajoittuu 1800-luvun ensimmäiselle puoliskolle tai viimeistään 
vuosisadan puoliväliin, joten se osoittaa kanteleensoittajien imitoineen 
kirkonkelloja jo tuolloin ainakin Vienassa.

Toinen Boreniuksen käsikirjoituksista on Suomen puolelta Pie-
lisjärven90 Kylänlahdelta Juhana Kiiskisen91 soittamana. Sävelmä oli 
paikkakunnalla tunnettu jo pidemmän aikaa, sillä Kiiskinen kertoi sekä 
setänsä että enonsa sitä aikoinaan soittaneen. Sävelmän suosiosta ker-
too se, että Emil Sivorin Nurmeksessa 19-vuotiaalta talontytär Helena 
Toivaselta vuonna 1890 tallentama Walamon kellot92 on saman sävel-
män muunnelma, kuten myös Väisäsen vuonna 1917 pielisjärveläiseltä 
Taavi Kiiskiseltä93 tallentama Kirkonkellot. Koneistokanteleen kehittäjä 
Paul Salminen (1887–1949) julkaisi vuonna 1955 sävelmästä sittemmin 
kanteleensoittajien keskuudessa paljon esitetyn Karjalan kirkonkellot  
-sovituksen Kantelekirja-nuottijulkaisussaan.94 Sävelmän eri muistiin-

89	 SKS, A. A. Boreniuksen sävelmäkäsikirjoitukset 1877, 415, 485.
90	 Pielisjärvi kuului vanhoihin itäsuomalaisiin ortodoksiseurakuntiin.
91	 Elinvuodet ei tiedossa. Voisi mahdollisesti olla Juho Juhonpoika Kiiskinen  

(s. 5.9.1851), joka kuoli Pielisjärven Kylänlahdella 13.1.1925.
92	 SKS KRA Sivori, Emil 658. 1891(?)–1908.
93	 Elinvuodet eivät ole tiedossa. Voisi mahdollisesti olla edellä mainitun Juho Ju-

honpoika Kiiskisen poika Taavi Juhonpoika Kiiskinen, joka syntyi Pielisjärven 
Kylänlahdella 10.7.1889 ja kuoli Helsingissä 10.6.1917. Väisänen kirjoitti ky-
seisen sävelmän muistiin Helsingissä ja mainitsee Kantele- ja jouhikkosävelmiä 
-kirjassaan Taavi Kiiskisen kuolleen.

94	 Väisänen (1928) 2002, 2–8, 94, 135; Kastinen 2009, 34, 41, 48–49; Salminen 
1955, 32–33.



285

Valamon kellot

panoissa on eroja, ja Väisänen kuvasi oman käsikirjoituksensa haastei-
ta näin: ”Kun sävelmien kirjaanpanoon (Helsingissä) ei ollut tilaisuutta 
samalla kertaa kuin ne parlografioitiin ja kun lieriöltä säestyssäveliä ei 
kuulu, ovat täten sävelmät puutteellisia.”95

Emil Sivorin muistiinpanoissa vuodelta 1890 on Helena Toivaselta 
myös sävelmä Wenäjän kirkon kellot. Väisänen sijoitti kyseisen kappa-
leen julkaisussaan loppupuolen uudempien tanssisävelten joukkoon ja 
kirjoitti: ”Kun n:o 200 on tavallinen polska, ei sitä ole liitetty improvi-
saatioihin, oikeiden ’Kirkonkellojen’ joukkoon.”96 1900-luvun alussa uu-
det musiikkivaikutteet olivat syrjäyttämässä runolaulukulttuuria lopulta 
itäisemmillä syrjäseuduillakin. Raja-Karjalassa vanhakantainen kantele 
syrjäytyi haitarin suosion alle, lännempänä levittäytyi viulu. Emil Sivorin 
mukaan Helena Toivonen soitti sävelmänsä sekä kanteleella että viulul-
la:97 nuorena Suomen puoleisen Karjalan talontyttärenä hän oli siis jo 
uudemman musiikkikulttuurin sisällä. Tästä seuraa olennainen kysymys: 
miksi hän nimesi kyseisen kappaleen Venäjän kirkonkelloiksi, jos se 
kuitenkin sisällöltään oli tavanomainen läntinen polskatanssi? Ja miksi 
myös hänen soittamansa Walamon kellot oli julkaistu kansantanssien 
joukossa, mutta saman sävelmän muilta tallennetut toisinnot kirkonkel-
loimitaatioina?

Omista tallennuksistaan Väisänen julkaisi Valamon kirkonkel-
lot -nimellä viisi sävelmää neljältä rajakarjalaiselta soittajalta vuosilta 
1916–1917: suistamolaisilta Teppana Jänikseltä98 (1850–1921) yhden 
ja Iivana Mišukalta99 kaksi versiota, suojärveläiseltä Ivan Trofimoffilta100 
(myöh. Vanja Tallas, 1876–1952) yhden ja impilahtelaiselta Juho Ui-

95	 Väisänen (1928) 2002, xl.
96	 Väisänen (1928) 2002, xli.
97	 SKS, Emil Sivorin sävelmäkäsikirjoitukset 1891(?)–1908, 657; Kastinen 2009, 

48.
98	 SKS, A. O. Väisäsen arkisto, kotelo 12, vihko 7:671; Väisänen (1928) 2002, 4–5; 

Kastinen 2013, 165.
99	 SKS, A. O. Väisäsen arkisto, kotelo 12, vihko 8:721, 728; Väisänen (1928) 2002, 

5–6; Kastinen 2013, 181–182.
100	 SKS, A. O. Väisäsen arkisto, kotelo 11, Vanja Trofimoff (2 irtolehteä) 1925; 

Väisänen (1928) 2002, 7; Kastinen 2013, 129–130.



286

Nuotti 3. Teppana Jäniksen Kirkonkellot paradigmaattisena nuotinnoksena. Sormi-
tusmerkinnät: <2 = vasemman käden etusormi, >3 = oikean käden keskisormi.



287

moselta101 (1847–1919) yhden. Vuonna 1922 Väisänen tallensi kirkon-
kellosävelmän Pohjois-Karjalassa Sonkajanrannan Pyhän Hannan kir-
kon vahtimestarina toimineelta Feodor Airiolta (aiemmin Karhapää, 
1892–1967).102 Lisäksi Väisäsen nuotintamana on sävelmä Konevitsan 
kirkonkellojen soitto vuodelta 1918, joka on sittemmin saavuttanut kuu-
luisuutta monina sovituksina, ei vähiten Piirpauken versiona vuodelta 
1975. Sävelmän soitti Väisäselle taidemaalari Pekka Halosen veli Antti  
 

101	 SKS, A. O. Väisäsen arkisto, kotelo 12, vihko 7:610; Väisänen (1928) 2002, 7–8; 
Kastinen 2013, 227.

102	 SKS, A. O. Väisäsen arkisto, kotelo 3, Fedja Airio (irtolehti); Väisänen (1928) 
2002, 4; Kastinen 2013, 159.

Nuotti 4. Iivana Mišukan Kirkonkellot paradigmaattisena nuotinnoksena. 



288

ARJA KASTINEN

Halonen (1870–1945) sellaisena kuin muisteli äitinsä Vilhelmiina Ha-
losen103 (1840–1913) sitä Pohjois-Savon Lapinlahdella soittaneen.

Väisänen sijoitti julkaisussaan suurimman osan kirkonkelloimitaa-
tioista otsikon ”Improvisaatiot” alle ja totesi: ”Ne tuntuvat olevan su-
kua eräille tanssisävelmille, joiden vaikutelman usein saa myös kreikka-
lais-katolisten kirkkojen kellonsoittoa kuunnellessaan”.104 Väite vaikuttaa 
pintapuoliselta ja asenteelliselta. Luonnehdinta tuskin olisi ollut kirkon-
kellojen soittajien, pyhiinvaeltajien tai ortodoksisen papiston mielestä 
osuva.

1800-luvun lopulla Valamon luostarisaarilla oli useita kirkkoja ja 
skiittoja, joista jokaisessa oli useita kelloja. Vuonna 1896 valmistuneen 
luostarin pääkirkon tornissa oli 18 kelloa, joista suurimman, Pyhän 
Andreaksen kellon ääni kantoi Laatokan pohjoisrannalle saakka. Kello-
jensoittoihin liittyi tarkat ohjeet läpi kirkkovuoden eri tapahtumissa ja 

103	 Väisänen (1928) 2002, xix–xx, 135. Halonen oli uskonnolliselta katsomuksel-
taan pietisti.

104	 Väisänen (1928) 2002, xix–xx, 135.

Kuva 3. Valamon kirkonkellojen soittaja. Sortavalan kirjakauppa 1930–1939. Mu-
seovirasto. Historian kuvakokoelma, finna.fi.



289

Valamon kellot

palveluksissa. Suurissa juhlasoitoissa soitettiin pääkirkon kaikkia kelloja, 
ja suurten pääsiäisjuhlien aikaan kellojensoitto oli sallittua kaikille ha-
lukkaille. Kellonsoiton voidaan katsoa olleen ammatti, sillä esimerkiksi 
pääkirkon juhlasoitoista vastasi eräs munkki Isaaki 30 vuoden ajan.105

Hannu Kilpeläinen kuvaa tutkimuksessaan kellojensoiton merki-
tystä osana Valamon saarten elämää. Eräs esimerkki kertoo Valamoon 
puutarhatöihin ja käsiensä ihottumaa parantamaan tulleen 12-vuotiaan 
Veera Kiisken kesäkokemuksista:

Kelloja soittamaan joka kerta läksimme. Se oli kellon soitto kohokohta 
aina; kun soitti nuottiin ja se jalalla. Meil oli aina mukavaa lapsil, kun 
läksimme sinne kelloja soittamaan. Niin se munkki ol ja otti vaan, otti 
meidät mielellään sinne ja kelloja soittamaan, ne ol jaloilla ja käsillä, 
jalolla ja käsillä. Se oli hyvin kaunis nuotti. Se soitti ja lauloi samalla kun 
soitti. Se lauloi tahtiin munkki samalla kun soitti. Ja myö olimma siel 
lapset katsomas.106

Käytännössä ”Valamon kirkonkellot” -otsikko mahdollistaa siis hyvin 
monenlaisia tulkintoja. Väisäsen mukaan Teppana Jänis ”osasi ilmentää 
soitollaan Valamon kirkonkellojen vaikutelman” vaikka sävelmä ”ei vedä 
vertoja esim. Mišukka-vainajan vastaavalle soitolle”.107 Kun vertaa kylien 
vaatimattomien tsasounien (rukoushuoneiden) ja Valamon suuren pää-
kirkon eroa, voi helposti ymmärtää, miten valtava elämys luostarivierailu 
on monille saattanut olla sekä ulkoisten näköhavaintojen että kuuloku-
vien ja sisäisen kokemuksen myötä.

Jean Sibeliuksen lyhyt maininta vuoden 1892 Karjalan matkaan liit-
tyen antaa tästä paitsi merkittävän, myös kysymyksiä herättävän esimer-
kin. Kertoessaan Pedri Šemeikan vaikuttavasta tapaamisesta Korpiseläs-
sä Sibelius mainitsee: ”Myös kuulin kanteleensoittoa, jota esitti muuan 
heikkopäisenä pidetty nainen. Hänen kerrottiin menettäneen järkensä 

105	 Kilpeläinen 2000, 354–356; Tammisto 2021; Valamon luostarin kellonsoiton 
ohjesääntö vuodelta 1897, Valamon luostarin arkisto, Heinävesi.

106	 Kilpeläinen 2000, 334. Kertomus ajoittuu 1900-luvun ensivuosikymmenille.
107	 Väisänen 1922, 47.



290

ARJA KASTINEN

kuultuaan Valamon kirkonkelloja. Miten lienee hänen älynsä laita ol-
lutkin, kannelta hän soitti mainiosti”.108 Naisen henkilöllisyydestä ei ole 
tietoa, eikä siitä, missä ja milloin matkansa aikana Sibelius hänet tarkal-
leen ottaen tapasi. Kiinnostavaa on, että Sibelius ei ota kantaa hänelle 
kuvailtuun tietoon naisen henkisestä tilasta, mutta sen sijaan antaa hyvin 
myönteisen kuvan hänen muusikontaidostaan. Oliko nainen ”heittäy-
tynyt hulluksi” saadakseen toteuttaa haluaan musisoimiseen? Vai oliko 
hänet kenties yhteisössä leimattu mielenvikaiseksi, koska hän toimi vas-
toin vallitsevia normeja – kantelehan oli runolaulukulttuurissa miesten 
soitin?

Luultavasti kanteleensoittajien kirkonkello-sävelmiä ei tule aja-
tella pelkkinä imitaatioina, vaan kokemuksen, tunteen ja tunnelman 
siirtämisenä. Alain Corbin on kuvannut kirkonkellojen soinnin mer-

108	 Väisänen 1921, 77.

Kuva 4. 1860-luvulla rakennettu Profeetta Elian tsasouna Korpiselän Tolvajärvellä. 
A. O. Väisänen 1917. Museovirasto. Kansatieteen kuvakokoelma, finna.fi. 



291

Valamon kellot

kityksiä ja merkitysten muutoksia Ranskan maaseudulla vuoden 1789 
vallankumouksen jälkeen ja modernisaation saapuessa 1860-luvulta 
eteenpäin. Kellot eivät toimineet pelkästään tärkeinä viestien ilmoitta-
jina vaan myös kantoivat soinnissaan ajassa pitkälle ja ihmisten koke-
muksissa syvälle ulottuvia tunnemerkityksiä. Kellojen soinnin harmonia 
takasi yhteisön harmonian ja suojasi sitä uhkilta. Kellonsoittaja oli osa 
pyhää, sisäistäen soitossaan koko kellotornin mystisen voiman itseensä. 
Kello oli paitsi pyhitetty esine myös yhteisön identiteetin ja yhteenkuu-
luvuuden symboli. Näiden merkitysten myötä kellonsoitosta ja oikeu-
desta hallita sitä tuli myös osa vallankäyttöä ja politiikkaa. Yhteiskunnan 
modernisaation ja äänimaiseman muuttumisen myötä kellojen soiton 
merkitys vähitellen hiipui.109

Vaikka kirkonkellojen soiton merkityksissä voidaan olettaa ole-
van yhteneväisyyksiä eri kirkkokuntien välillä, näyttäytyy karjalaisten 
kansanihmisten tilanne jälleen erilaisena eteläisempiin eurooppalaisiin 
verrattuna. Kylien tsasounat olivat vaatimattomia, eikä niissä välttämät-
tä ollut kelloa laisinkaan. Asutus erityisesti pohjoisemmilla alueilla oli 
harvaa ja levittäytyi laajalle alueelle, mikä usein tarkoitti vaikeakulkuisia 
erämaita. Kirkon kontaktit karjalaiseen rahvaaseen rajoittuivat harvoihin 
kohtaamisiin vuodessa. Väkiluvun kasvaessa 1800-luvun kuluessa orto-
doksisten kirkonkellojen musiikki on yhä useammin ollut läsnä kuiten-
kin myös karjalaiselle rahvaalle ja alkanut sisältää vahvemmin kirkollisia 
pyhän merkityksiä.

Feodor Airion pojan Tuomo Airion mukaan kirkonkellosävelmi-
en soittaminen on voinut olla eräänlainen uskontunnustus. Hän ker-
toi myös isänsä muunnelleen sävelmää soiton aikana – mitä kyseinen 
nuottikuva (nuotti 5) ei ilmaise – ja improvisoineen muutoinkin omaa 
musiikkia.110 Väisänen huomioi Feodor Airion soittavan ainoastaan kir-
konkellosävelmää isoisänsä tapaan vanhalla, yhdysasentoisella näppäily-
tekniikalla ja muita, pääasiassa tanssisävelmiä, uudella soittotekniikalla 

109	 Corbin 1998, 74–86, 95–97, 101–105, 159, 201, 211, 215–257, 282–307. 
110	 Julkaisematon haastatteluaineisto. Tuomo Airion puhelinhaastattelu 

17.12.2023.



292

ARJA KASTINEN

eroasentoisesti.111 Samoin Antero Vornanen soitti kirkonkellosävelmää 
isänsä tapaan vanhalla soittotekniikalla, mutta käytti muutoin pääasiassa 
uutta soittotekniikkaa.112 Molemmilla oli käytössään suuret, osista itse 
rakennetut, uuteen musiikkikulttuuriin suunnitellut kanteleet, eli myös 
soittimen identiteetti oli jossain määrin heidän kohdallaan muuttunut. 
Oletettavasti heille molemmille kirkonkellojen soitto liittyi jo vahvasti 
ortodoksisen uskon merkityksiin, vaikka soittotekniikan myötä molem-
pien kirkonkelloimitaatiot yhdistyivät myös vanhakantaiseen kantele
perinteeseen.

111	 Väisänen (1928) 2002, xxxvii–xxxviii.
112	 Kastinen 2013, 138–141; SKS, A. O. Väisäsen arkisto, Laatikko III.1, Antero 

Vornanen (irtolehti), 1930.

Nuotti 5. Feodor Airion Kirkonkellot paradigmaattisena nuotinnoksena. 



293

Valamon kellot

Entä nyt?

Kirkonkelloimitaatiot ovat vain pieni osa karjalaisilta kanteleensoitta-
jilta 1800–1900-lukujen vaihteessa tallennetusta musiikista. Suhteessa 
perinteen muinaisuuteen ne eivät todennäköisesti ole kovinkaan paljon 
vanhempia kuin monet muistiinmerkityistä tanssisävelmistä. Niihin 
kytkeytyy kuitenkin sosiaalisia ja kulttuurisia merkityksiä, joiden juu-
ret ulottuvat syvemmälle kansanuskoon ja pyhän merkityksiin, kuten 
kanteleen soinnin ja soiton merkitysten yhdistyminen muinaisuskoon 
samoin kuin ortodoksisen kirkon pyhien yhdistyminen muinaisuskon 
haltioihin ja henkiolentoihin. Samoin niihin linkittyvät karjalaisten 
monisyinen ja vuosikymmenten myötä muuttunut suhde luostareihin 
sekä musiikin olemuksen kytkeytyminen varhaisempiin asteikkoihin ja 
musiikilliseen ajattelumaailmaan. Näiden yhteyksien ymmärtäminen on 
auttanut ylittämään sitä kuilua, joka historiaan kadonneen yhteisön ja 
oman, länsimaisen musiikkikulttuurin estetiikkaan pohjautuvan ajatte-
lumme synnyttämien ennakkoasenteiden välille on muodostunut. Kui-
lun yli kurkottaminen mahdollistaa sekä perinteen vuosisataisten yhte-
yksien laajemman hahmottamisen että sen musiikin edelleen elävänä 
toteuttamisen – ei riittämättömiin nuottikuviin takertuen vaan musiikin 
olemuksen sisäistämisen myötä improvisaation ja musiikin kokemisen 
voimaan luottaen.

Vanhakantaisen pienkantelemusiikin elvytyksen myötä toteutetut 
moninaiset työpajat ovat vahvistaneet käsitystä perinteen jatkumisen 
mahdollisuuksista tässä ajassa. Osallistujien silminnähden haltioituneet 
reaktiot yhdessä luodun sointikentän ja vähäkielisen kanteleen improvi-
saation kautta avautuvien kommunikaation mahdollisuuksien kokemi-
sesta osoittavat vanhakantaisen musiikin estetiikan voiman. Samalla kun 
perinteen syvempi ymmärrys ohjaa katsomaan nuottikuvien ohi ja luo-
maan itselle merkityksellistä musiikkia tässä ajassa, se myös liittää alku-
peräisen kulttuurin ja sen muusikot osaksi nykykokijan menneisyyden, 
nykyhetken ja tulevaisuuden yhdistävää ”oman ajan” historiaa.



294

ARJA KASTINEN

Lähdeluettelo

Alkuperäisaineisto

Julkaisematon alkuperäisaineisto

Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran arkisto, Helsinki
SKS KIA. Axel August Boreniuksen arkisto. Vuosien 1876–1877 keruu-

matkojen matkakertomuksia, päiväkirjoja ja muistiinpanoja kanteleen-
soittajista sekä sävelmistä. Kotelo 1.

SKS KRA. Armas Launiksen kokoelma. Sisältää sidoksen Launis Armas e) 
1–1615. 1902–1905. 

SKS KRA. A. O. Väisäsen arkisto.
SKS KRA. Emil Sivorin kokoelma. Sisältää sidoksen: Sivori Emil 2: 56–

874 1891(?)–1908.
Äänitearkisto (SKSÄ).

Valamon luostarin arkisto, Heinävesi
Osia Valamon ensimmäisen luokan luostarin kellojensoiton ohjesäännöstä. 

Laatinut ja kirjoittanut Valamon ensimmäisen luokan luostarin kellojen-
soittaja, viitankantajamunkki Aleksi Puškarnyi v. 1897.

Yleisradio Oy. Radioarkisto ARK 6180–2.

Aikakaus- ja sanomalehdet

Klemetti, Heikki: Kalevalajuhlien jälkimaininkeja. Suomen musiikkilehti 
3/1935, 50–52.

Klemetti, Heikki: Urhot kumpuin yöstä. Nikolai Rähkönen, in memoriam. Suo-
men musiikkilehti 1/1942, 4–6.

Launis, Armas: Karelen, Juni 1905. Finsk Musikrevy 13–14/1905, 261–264.
Palo, Jukka: Mikä Pähkinäsaaren rauhan raja oikeasti oli? Lääketieteellinen 

Aikakauskirja Duodecim 2020, 136(24): 2796–2800. Verkkolehti. https://
www.duodecimlehti.fi/duo15965 [haettu 19.9.2024].

Tammisto, Ossi: Luostarin kuolinsoitto – Valamon ison kellon tarina. Blogikir-
joitus 26.7.2021. https://kirkkohistoriankahinaa.blogspot.com/2021/07/
luostarin-kuolinsoitto-valamon-ison.html [haettu 11.12.2024].

Väisänen, A. O.: Karjalaisen kanteleensoittajan manalle matkatessa. Suomen 
Kuvalehti 2/1922, 46–47.



295

Valamon kellot

Kirjallisuus

Brander, U.: Maatalous ja mahdollisuudet Raja-Karjalassa. Rajaseutu. Suomen 
Rajaseutuyhdistyksen aikakauskirja. Laatokan-Karjalan erikoisnumero 
2/1928, 51–64.

Ganander, Christfrid: Mythologia Fennica. SKS, Helsinki (1789) 1984.
Ganander, Christfrid: Nytt Finskt Lexicon. Alkuperäiskäsikirjoituksesta ja sen 

näköispainoksesta toimittanut Liisa Nuutinen. SKS, Helsinki (1787) 1997.
Krohn, Ilmari (toim.): Suomen Kansan Sävelmiä. Kolmas jakso. Kansantansseja. 

SKS, Helsinki 1893.
Launis, Armas: Kullervo-oopperan esihistoriaa. Kalevalaseuran vuosikirja I. 

Otava, Helsinki 1921, 164–176.
Launis, Armas: Muuan karjalainen kanteleensoittaja. Teoksessa Kalevalaseuran 

vuosikirja 3. WSOY, Porvoo 1923, 227–230.
Relander, Oskar: Suomen maakunnat. Pohjois- ja Itä-Karjala. Kansanvalistusseu-

ra, Helsinki 1903.
Relander, Oskar: O. A. Hainari. Muistelmia. Kansanvalistusseuran toimituksia 

175. Kansanvalistusseura, Helsinki 1917.
Salminen, Paul: Kantelekirja. Fazer, 1955.
SKVR Suomen Kansan Vanhat Runot. SKS, Helsinki 1908–1948, 1997.  

Verkkoaineisto. https://aineistot.finlit.fi/exist/apps/skvr/index.html [haettu 
25.10.2024].

Väisänen, A. O.: Jean Sibelius vaikutelmistaan. Kalevalaseuran vuosikirja I. Ota-
va, Helsinki 1921, 77–81.

Väisänen, A. O. (toim.): Kantele- ja jouhikkosävelmiä. Suomalaisen Kirjallisuu-
den Seuran Toimituksia 863. 2. uudistettu painos. SKS, Helsinki (1928) 
2002.

Wartiainen, Eliel: Shemeikka. Toinen painos. Pohjois-Karjalan Kirjapaino Oy, 
Joensuu (1923) 1987.

Wartiainen, Eliel: Kun haltiat elivät… Kuvauksia runon ja taian mailta. Kustan-
nusliike Pohjola ja kumpp., Jyväskylä 1953.

Suulliset tiedonannot

Tuomo Airion puhelinhaastattelu 17.12.2023. Haastattelijana kirjoittaja.



296

ARJA KASTINEN

Verkkotietokannat

Karjalan kielen sanakirja, 2024. Kotimaisten kielten keskuksen verkkojulkaisuja 
18. URN:NBN:fi:kotus-201113 (ISBN 978-952-5446-70-8). Päivitettävä 
julkaisu. Päivitetty 27.11.2023. [haettu 9.6.2024]. Saatavissa https://kaino.
kotus.fi/kks/.

Tutkimuskirjallisuus

Apo, Satu: ”Ex cunno Come the Folk and Force”. Concepts of Women’s Dyna-
mistic Power in Finnish-Karelian Tradition. Teoksessa Gender and Folklore. 
Perspectives on Finnish and Karelian Culture. Toim. Satu Apo, Aili Nenola 
ja Laura Stark-Arola. Studia Fennica Folkloristica 4. SKS, Helsinki 1998, 
63–91.

Asplund, Anneli; Hoppu, Petri; Laitinen, Heikki; Leisiö, Timo; Saha, Hannu; 
Westerholm, Simo: Suomen musiikin historia. Kansanmusiikki. WSOY, Por-
voo 2006.

Carr, Edward Hallet: Mitä historia on? (Engl. alkuteos What Is History? 1961.) 
Suom. Sirkka Ahonen. Otava, Helsinki 1963.

Corbin, Alain: Village Bells. Sound and Meaning in the 19th-Century French 
Countryside. Columbia University Press, New York 1998.

Haapala, Pertti: Sosiaalihistoria. Johdatus tutkimukseen. SHS, Helsinki 1989.
Haavio, Martti: Väinämöinen. Suomalaisten runojen keskushahmo. WSOY, Porvoo 

1950.
Huovila, Marja: Käkisalmen läänin vaiheita esihistoriasta vuoteen 1811. Esan Kir-

japaino Oy, Lahti 1995.
Hämynen, Tapio: Liikkeellä leivän tähden. Raja-Karjalan väestö ja sen toimeentu-

lo 1880–1940. Historiallisia Tutkimuksia 170. SHS, Helsinki 1993.
Järvinen, Irma-Riitta: Karjalan pyhät kertomukset. Tutkimus livvinkielisen alueen 

legendaperinteestä ja kansanuskon muutoksista. Suomalaisen Kirjallisuuden 
Seuran toimituksia 962. SKS, Helsinki 2004.

Kalela, Jorma: Teoriattomuus historiantutkimuksen yhteiskuntasuhteessa. Teok-
sessa Menneisyyden rakentajat. Teoriat historiantutkimuksessa. Toim. Matti 
O. Hannikainen, Mirkka Danielsbacka ja Tuomas Tepora. Gaudeamus Oy, 
Helsinki 2018, 20–45.

Kalela, Jorma: Historiantutkimus ja historia. Gaudeamus Oy, Helsinki (2000) 
2020.

Kallio, Kati: Armas Launis, inkeriläinen runolaulu ja Kullervo-oopperan venä-



297

Valamon kellot

läinen tausta. Musiikki, 3–4 2012, 6–28.
Kallio, Petri: The Diversification of Proto-Finnic. Teoksessa Fibula, Fabula, Fact: 

The Viking Age in Finland. Toim. Joonas Ahola, Frog ja Clive Tolley. Studia 
Fennica Historica 18. SKS, Helsinki 2014, 155–168.

Kastinen, Arja: Taivas auki. Itäisen Suomen ja Karjalan kanteleista 1800-luvun 
käsikirjoituksissa. Temps Oy, Pöytyä 2009.

Kastinen, Arja: Musiikki. Teoksessa Kizavirzi karjalaisesta kanteleperinteestä 
1900-luvun alussa. Arja Kastinen, Rauno Nieminen ja Anna-Liisa Tenhu-
nen. Temps Oy, Pöytyä 2013.

Kastinen, Arja: Six Hours of Exploratory Improvisation. Research Cata-
logue 2021. Verkkoartikkeli. https://www.researchcatalogue.net/view/ 
1089971/1089972 [haettu 8.6.2024].

Kastinen, Arja: Connected Alone. An Ancient Musical Culture As a Tool 
For Self-Expression Today. RUUKKU – Studies in Artistic Research, 18 
2022. Verkkojulkaisu. https://doi.org/10.22501/ruu.1088859 [haettu 
15.10.2024].

Kilpeläinen, Hannu: Valamo – Karjalaisten luostari? Luostarin ja yhteiskunnan 
interaktio maailmansotien välisenä aikana. SKS, Helsinki 2000.

Kirkinen, Heikki: Valamon luostarin perustamiset. Teoksessa Te menitte asu-
maan meren saareen… Tutkimuksia Valamon luostarista. Toim. Sari Hirvo-
nen, Hannu Kilpeläinen ja Leena Mäkelä. Valamon luostarin kirjaston jul-
kaisuja 1. Heinävesi 1994, 41–58.

Korpela, Jukka: The World of Ladoga. Society, Trade, Transformation and State 
Building in the Eastern Fennoscandian Boreal Forest Zone c. 1000–1555. Lit 
Verlag, Münster 2008.

Kuusi, Matti (toim.): Suomen kirjallisuus I. Kirjoittamaton kirjallisuus. SKS ja 
Kustannusosakeyhtiö Otava, Helsinki 1963.

Kuzmin, Denis: Saamelainen asutus Karjalassa. Suomalais-Ugrilaisen Seuran Ai-
kakauskirja 94. Tiedekirja, Helsinki 2013, 69–123.

Laasonen, Pentti: Novgorodin imu. Miksi ortodoksit muuttivat Venäjälle Käkisal-
men läänistä 1600-luvulla? Historiallisia Tutkimuksia 222. SKS, Helsinki 
2005.

Laitila, Teuvo: Jumalat, haltiat ja pyhät. Eletty ortodoksisuus Karjalassa 1000–
1900. Suomen Kirkkohistoriallinen Seura, Helsinki 2017.

Laitinen, Heikki: Kanteleen historian käännekohtia. Teoksessa Kantele. Toim. 
Risto Blomster. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 1225 / 
Tieto. SKS, Helsinki 2010, 121–167.



298

ARJA KASTINEN

Lang, Valter: Homo Fennicus. Itämerensuomalaisten etnohistoria. Kolmas, korjattu 
painos. Kirjokansi 276. SKS, Helsinki 2020.

Lind, John H.: Valamon luostarin perustamisen poliittinen tausta. Tutkimuk-
sia Valamon luostarista. Valamon luostarin kirjaston julkaisuja 1. Heinävesi 
1994, 33–40.

Malviniemi, Rauno: Tapion tuvilla. Shemeikkain runonlaulajat ja kanteleensoitta-
jat. Shemeikka sukuseura, Keitele 1997.

Nussbaum, Martha C.: Creating Capabilities. The Human Development Approach. 
Harvard University Press, Cambridge, MA 2013.

Parppei, Kati: Laatokan Valamo. 1800-luvun luostari matkailijoiden kuvaamana. 
Kirjokansi 3. SKS, Helsinki 2013.

Parppei, Kati: Early Population in the Ladoga Region. Teoksessa Lake Ladoga. 
The Coastal History of the Greatest Lake in Europe. Toim. Maria Lähteenmäki 
ja Isaac Land. Studia Fennica Historica 27. SKS, Helsinki 2023, 69–88.

Pentikäinen, Juha: Marina Takalon uskonto. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran 
Toimituksia 299. SKS, Helsinki 1971.

Pöllä, Matti: Vienan Karjalan etnisen koostumuksen muutokset 1600–1800-luvulla. 
Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 635. SKS, Helsinki 1995.

Rajamo, M.: Suistamon seurakunnan historia. Suistamon seurakunta, Kuopio 
1944.

Robinson, Dylan: Hungry Listening. Resonant Theory for Indigenous Sound Stud
ies. University of Minnesota Press, Minneapolis 2020.

Saksa, Aleksandr; Uino, Pirjo; Hiekkanen, Markus: Ristiretkiaika 1100–1300 
jKr. Viipurin läänin historia I. Karjalan synty. Toim. Matti Saarnisto. Karja-
lan kirjapaino, Lappeenranta 2003, 383–474.

Sen, Amartya: Development as Freedom. Oxford University Press, Oxford 1999.
Siikala, Anna-Leena: Runolaulun käytäntö ja runoston kehitys. Teoksessa Runo, 

alue, merkitys. Kirjoituksia vanhan kansanrunon alueellisesta muotoutumisesta. 
Toim. Pekka Hakamies. Joensuun yliopisto, Karjalan tutkimuslaitoksen jul-
kaisuja 92, Joensuu, 1990, 7–28.

Siikala, Anna-Leena: Suomalainen šamanismi – mielikuvien historiaa. Kolmas 
painos. SKS, Helsinki 1999.

Siikala, Anna-Leena: Itämerensuomalaisten mytologia. Suomalaisen Kirjallisuu-
den Seuran Toimituksia 1388 / Tiede. SKS, Helsinki 2014.

Siirala, Pia: Kuulokulmia tšuktšien henkilölauluun. Säveltämällä kuulemi-
nen taiteellisen tutkimuksen menetelmänä. Taiteellisen tohtorintutkinnon 
tutkielma. Sibelius-Akatemian kansanmusiikkijulkaisuja 40. Taideyli-



299

Valamon kellot

opiston Sibelius-Akatemia, Helsinki 2024. https://urn.fi/URN:ISBN: 
978-952-329-359-5 [haettu 15.10.2024].

Stark, Laura: Peasants, Pilgrims, and Sacred Promises. Ritual and the Supernatural 
in Orthodox Karelian Folk Religion. Studia Fennica Folkloristica 11. Finnish 
Literature Society, Helsinki 2002.

Stark-Arola, Laura: Pyhä raja ja pyhä keskus. Rituaalimallit ortodoksisen Kar-
jalan kansanuskonnossa. Teoksessa Pyhän perintö. Kirjoituksia suomalaisesta 
pyhästä Kalevalassa, kansanperinteessä, luonnossa ja taiteessa. Toim. Pekka 
Laaksonen ja Sirkka-Liisa Mettomäki. Kalevalaseuran vuosikirja 79–80. 
SKS, Helsinki 2002, 181–219.

Tenhunen, Anna-Liisa: Symbolista käyttösoittimeksi. Teoksessa Kantele. Toim. 
Risto Blomster. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 1225 / 
Tieto. SKS, Helsinki 2010, 209–221.

Tenhunen, Anna-Liisa: Averki (Everik) Rähkönen. Teoksessa Kizavirzi kar-
jalaisesta kanteleperinteestä 1900-luvun alussa. Toim. Arja Kastinen, Rauno 
Nieminen ja Anna-Liisa Tenhunen. Temps Oy, Pöytyä 2013, 36–38.

Uino, Pirjo: Ancient Karelia. Archeological studies. Muinaismuistoyhdistyksen 
aikakauskirja 104. Suomen Muinaismuistoyhdistys, Helsinki 1997.

Väisänen, A. O.: Laulu ja soitto kansanelämässä (1943). Hiljainen haltioitumi-
nen. A. O. Väisäsen tutkielmia kansanmusiikista. Toim. Erkki Pekkilä. Suoma-
laisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 527. SKS, Helsinki 1990, 42–46.


