Valamon kellot

Karjalaisten kanteleensoittajien kirkonkelloimitaatioiden tausta ja
merkitys ennen ja nyt

ARJAKASTINEN

Itdisen Suomen ja Karjalan syrjaseuduilta tallennettiin 1800-luvun lo-
pulla ja 1900-alussa tietoja musiikkiperinteestd, joka tuossa vaiheessa
oli jo muualta Suomesta kadonnut. Suuri suomen- ja karjalankielisen
vieston musiikkikulttuurin murros — siirtymd runolaulukulttuurista’
sikeistolauluun, uusiin soittimiin ja pelimannimusiikkiin — oli alkanut
Liénsi-Suomessa 1600-luvulla, Savossa 1700-luvun lopulla ja lopulta
Karjalassa 1800-luvulla.? Runolaulukulttuurin tirkein soitin oli vanha-
kantainen kantele, ja 1800- ja 1900-lukujen taitteen molemmin puolin
timin kuulonvaraisen kanteleperinteen taitajia 16ydettiin, kansallisro-
mantiikan hengessi my6s ihannoitiin ja perinteen kerddjien toimesta
etsittiin. Vanhakantainen kantelemusiikki kytkeytyi tallennusaikanaan
Karjalassa Laatokan ympiriston pohjoispuolisille alueille, joiden kult-
tuurinen erilaisuus menneind vuosisatoina suhteessa lintisiin ja eteldisiin
lihialueisiin tai muuhun Eurooppaan on selkei.

Alueellisten kulttuurierojen kehittymisen ja sdilymisen mahdollisti-
vat Suomessa seki ilmaston ettd maaperin erot, joiden myotd eritalous
oli iddsséd ja pohjoisessa kannattavampaa kuin maanviljely. Uusimpien
muinais-DNA-tutkimusten mukaan Pihkindsaaren rauhan raja 1323
mukaili jo paljon aiemmin syntynytti rajaa lintisten ja eteldisten maan-
viljelijéiden seki itdisten ja pohjoisten metsistdji-keriilijoiden valilla.

1 Runolaulukulttuuri-kisitettd kiytin artikkelissani kattamaan koko kalevala-
mittaisen runolaulukielen yhteisollisen kiyton menneini vuosisatoina arkield-
min ja juhlien kautta riittikdyttoon ja loitsuista itkuvirsiin sekéd instrumentaa-
limusiikin paimensoittimista kantelemusiikkiin.

2 Asplund & Hoppu & Laitinen & Leisié & Saha & Westerholm 2006, 12.

259



ARJA KASTINEN

Timi jako on himmentivin selkeisti edelleen nihtivissi suomalaisten
perimissd.® Vaikeakulkuisissa ja harvaan asutuissa Karjalan erdmaissa
metsistys ja kalastus siilyivat pienimuotoisemman kaskitalouden rin-
nalla vuosisatojen ajan piiasiallisena toimeentulona. Vield 1900-luvun
alussa vastaava ero oli nihtédvissd Laatokan rantamaiden maanviljelij6i-
den ja perifeerisend nihtyjen pohjoisempien Karjalan erimaiden asuk-
kaiden vililld.* Pitkien eri- ja kalastusretkien lisiksi erdalueiden miehet
hankkivat lisitienestid muun muassa rahdinajosta, mutta yhteiséllinen
toiminta pysyi padsaintoisesti kylan ja suvun piirissd.’

Erilainen eliminmuoto heijastui musiikkikulttuuriin. Pohjoisten
alueiden runolaulukulttuurissa pddasiassa miesten perinteend siirtynyt
epiikka oli arkaaisempaa ja myyttisempid kuin Eteli-Karjalan, Inkerin
ja Viron lauluissa tai lintisemmilld suomalaisalueilla. Folkloristi Anna-
Leena Siikalan (1943-2016) mukaan pohjoinen epiikka “muistuttaa
monessa suhteessa enemmin Euroopan ulkopuolisten kirjoituksetto-
mien kulttuurien perinnettd kuin eurooppalaisten kansankulttuurien
traditiota”.® Mielenkiintoisesti Suomen museoihin kerityissd vanhakan-
taisissa kanteleissa voidaan erottaa osittain Pihkindsaaren rauhan rajaa
mukailevat mallit: pohjoiset alta koverretut, yksipuiset ja pohjasta avoi-
met kanteleet seki eteldiset pdilti tai sivulta koverretut kanteleet, joissa
koverrusaukko on peitetty erilliselld levylld.”

Sosiaaliset ja kulttuuriset erot suomalaisten talonpoikien ja yhteis-
kuntaa hallitsevien sdityldisten vililld olivat 1800-luvun lopulla valtavia.
Karjalaisten kansanihmisten nikékulmasta tiedon ja elintason kuilu oli
usein vield titikin suurempi. Monet 1800-1900-lukujen vaihteessa tal-
lennetuista vanhan kanteleperinteen taitajista olivat lukutaidottomia, osa
kéyhid, joukossa maattomiakin, ja heiddn musiikillinen maailmanku-
vansa pohjautui edelleen kymmenien sukupolvien ajan kuulonvaraisena
siirtyneen runolaulukulttuurin estetiikkaan. Kantelemusiikki oli impro-
visoitua, jatkuvasti ajassa muuntuvaa ja sen olemukseen vaikutti vahvasti

Palo 2020; Korpela 2008, 40—45.

Brander 1928, 51-58; Himynen 1993, 41-43.
Himynen 1993, 148; Siikala 1990, 26.

Siikala 1990, 19; Siikala 2014, 112, 135.
Laitinen 2010, 122.

NNt AW

260



Valamon kellot

erityinen, ilmeisesti vuosisatojen ajan runolaulukulttuuriin kytkeytynyt
soittotekniikka, jonka kansanmusiikintutkija Armas Otto Viisinen
(1890-1969) nimesi yhdysasentoiseksi nippiilytekniikaksi.® Vanhakan-
taisesta kantelemusiikista on kirjallisten soittotilannekuvausten ohella
tallennettu vain pieni murto-osa lyhyini ja pelkistettyind nuotinnoksina
sekd 1900-luvun alun dinitteini. Kirkonkelloimitaatiot erottuvat tallen-
teiden joukossa vield pienempini, mutta erityisend ryhmini.

Kirkonkelloimitaatioiden nimeen on usein yhdistetty Valamo (ks.
taulukko 1 s. 282), ja siksi keskityn tissi tekstissd perinteen yleisen taus-
toituksen jilkeen tarkastelemaan Valamon luostarin ja karjalaisten kan-
teleensoittajien vilistd yhteyttd. Ortodoksinen usko on ollut tirked osa
karjalaisten elimdi vuosisatojen ajan, ja yhtend tutkimuskysymyksend
pohdin, minkilaisia merkityksid kirkonkelloimitaatiot heijastelevat or-
todoksiluostareihin suuntautuneista pyhiinvaellusmatkoista ja ortodok-
sikirkon asemasta karjalaisyhteis6issd. Kyseisen kanteleperinteen juuret
osana runolaulukulttuuria ulottuvat vuosisatojen taakse yhdistyen vah-
vasti my6s myyttisiin uskomuksiin. Siksi tarkastelen lisiksi, miten kan-
sanusko ja kristillinen ortodoksisuus lomittuivat karjalaisten kanteleen-
soittajien ajatusmaailmassa, voidaanko kirkonkelloimitaatioissa nidhdi
my6s kytkoksid muinaisuskoon ja kuinka kauas historiassa kirkonkel-
loimitaatiot mahdollisesti ulottuvat. Lihdeaineistoon kuuluu aikalais-
kirjallisuuden ja sanomalehtiartikkeleiden lisiksi kansanperinteen,
tolkloristiikan, arkeologian ja uskontotieteen tutkimuskirjallisuutta seké
verkkomateriaalia. Julkaisemattomista alkuperiisaineistoista tirkeimpid
ovat Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran (SKS) arkiston kantelekisikir-
joitukset ja -ddnitteet.

Lihestyn aihetta my6s muusikkona oman kokemukseni kautta mu-
siikin sisiltd kisin. Tistd lihtokohdasta koen historiantutkijoiden Pertti
Haapalan (s. 1954) ja Jorma Kalelan (1940-2022) nikokulmat mielen-
kiintoisiksi erityisesti aikaperspektiivin kisittelyn ja tutkijan asemoitu-
misen kannalta. Menneisyyden nykyhetkesti ja tulevaisuudesta jyrkdsti
erottavan lineaarisen aikakdsityksen sijaan hedelmillisempi kisite on

8 Yhdysasentoisessa nippdilytekniikassa molempien kisien sormet vuorottelevat

asteikolla, eikd kisilld ole erillisid rooleja. Ks. Viisinen (1928) 2002, x.

261



ARJA KASTINEN

nimi kolme aikaperspektiivid yhdistdvd "oma aika™. Se tarkoittaa kaik-
kea sitd sekd menneisyyteen ettd tulevaisuuteen kuuluvaa aikaa, jonka
henkilé kokee itselleen merkitykselliseksi ja jota ilman nykyhetki ei ole
kisitettivissd. Haapala toteaa, ettd historiantutkimus on kyseisen "oman
ajan” tutkimusta, jossa tutkija itse on osa sitd, eikd voi olla tutkimus-
kohteensa ulkopuolella.’® Kuten Anna-Leena Siikala on huomauttanut
nykytilanteen ainaisesta vaikutuksesta kykyymme hahmottaa mennei-
syyttd, my6s Haapalan mukaan historiantutkimus on sisilloltddn “tut-
kijan esitys oman aikansa yhteiskunnallisesta ymmarryksestd”.!! Tavoit-
teenani on Siikalan esimerkin tavoin hyddyntdd sosiaalisen kontekstin ja
kulttuuristen merkitysten tutkimuksen avulla saatua tietoa jo viistyneen
perinteen ymmairtimiseen.'? Tavoite sisiltdd historiallisen ympariston li-
siksi musiikin kokemisen tuottaman tiedon tissd ajassa.
Vanhakantaisen kanteleperinteen uusi tutkimus ja siihen liittyvin
pienkanteleimprovisaation elvytys alkoi Heikki Laitisen ja Hannu Sa-
han johdolla Kansanmusiikki-instituutin toimesta 1980-luvulla. Siihen
liittyi myos "Kantele kouluun” -projekti, jossa esiteltiin luovaan mu-
sisointiin ja improvisaatioon pohjautuva, tuolloin vield vaihtoehtoinen
musiikkikasvatusmenetelmd. Vanhakantaisen kantelemusiikin estetii-
kan nihtiin tarjoavan tasa-arvoisen mahdollisuuden musisoimiseen ja
oman musiikin tekemiseen jokaiselle musiikillisesta taustasta, idstd tai
vauraudesta riippumatta.”® Kyseisen aikakauden kasvattina omaa tut-
kimustani ohjaavat pyrkimys timin musiikin olemuksen ja sen merki-
tysten ymmartimiseen perinteen alkuperidisessd kontekstissa sekd sen
kidytinnén mahdollisuudet ja anti osana demokraattista yhteiskuntaa
nyt ja tulevaisuudessa. Karjalaisen kanteleimprovisaation estetiikasta ra-
kennetut musiikkipedagogiset mallit ovat monessa suhteessa yhtenevii
demokraattisen dialogin periaatteiden kanssa.'* Lisdksi sen nykypéivin

9 "Oman ajan historiasta” oli kirjoittanut jo vuonna 1961 englantilainen histo-
rioitsija Edward Hallet Carr (1892-1982). Carr 1963, 22-23.

10  Haapala 1989, 10-12; Kalela 2020, 122-125, 132-138.

11  Haapala 1989, 10; Siikala 1990, 26.

12 Siikala 1990, 10.

13 Tenhunen 2010, 213-215.

14  Kastinen 2022.

262



Valamon kellot

musiikillinen filosofia on vahvasti yhtenevi filosofi Martha C. Nuss-
baumin ja taloustieteiliji Amartya Senin luoman capabilities approach
-teorian kanssa, joka painottaa yhteiskunnan roolia mahdollisuuksien
tarjoajana tasa-arvoisesti kaikille jasenilleen ndiden omista lihtokohdis-
ta ja yksilon vapaan tahdon mukaisesti.”

Tiassd artikkelissa keskityn tutkimani kanteleperinteen yhteen pie-
neen osa-alueeseen, kirkonkelloimitaatioihin. Menneen kulttuurin mu-
siikkiin porautuminen edellyttid muiden tieteenalojen tuottaman tiedon
yhdistimistd musiikin tekemiseen. Vanhakantaisen kanteleperinteen ta-
pauksessa niihin kuuluvat esimerkiksi kulttuurihistoria, folkloristiikka,
arkeologia, soitintutkimus ja itse improvisaatiotapahtumaan liitettyni
myo6s aivotutkimus.’ Aidon ymmirryksen tavoittelu edellyttdd olemas-
sa olevan lihdetiedon kriittistd tarkastelua: mitd sadan vuoden takaiset
tallenteet kertovat tallentajasta ja tallennustilanteesta, mitd ne jattavit
kertomatta perinteenkantajasta? Lisiksi jokaisen muusikon kokemus
on ja on aina ollut yksilollinen ajasta riippumatta. Kuten Jorma Kalela
on todennut: "Empiirisessd tutkimuksessa on aina lisnd monia mennei-
syyksid, koska jokaisella ihmiselld on oma, ainutkertainen eliménkul-
kunsa”.’” Karjalaisista kanteleensoittajista suurimman osan eliminkulku
on jo tavoittamattomissa.

Vanhakantaisen kantelemusiikin ja modernin ajan ihmisen yhteentormays

Siitd ldhtien, kun vanhakantaista kanteleensoittoperinnetti ryhdyt-
tiin elvyttdimdin 1980-luvulla, on lukemattomissa tydpajoissa ja soit-
totilanteissa kidynyt selviksi, ettd musiikin luominen yhdysasentoisella
ndppiilytekniikalla on nuottikirjoitukseen pohjautuvaan musisoimiseen
tottuneelle modernin ajan ihmiselle aluksi himmentivi kokemus. Am-
mattimuusikkous tai aiempi musiikin opiskelu vaikuttavat aiheutta-
van jopa lisihaasteita, kun linsimaiseen musiikilliseen ajatteluun poh-
jautuva toiminta pitédisi "nollata” sekd soittoteknisesti ettd esteettiseltd
ajatusmaailmaltaan. Soitin on nuottiviivastoa ajattelevalle vddrin pdin,

15 Nussbaum 2013, 17-19; Sen 1999, xii, 53, 85-86.
16  Ks. esim. Kastinen 2021.
17  Kalela 2018, 35.

263



ARJA KASTINEN

kun lyhin kieli eli soittimen korkein sivel on soittajaa lihinni. Erityi-
sesti vanhempien kasikirjoitusten kohdalla soittimen soiva viritystaso ei
useinkaan vastaa nuottikuvan sivellajia, vaan musiikki transponoidaan
sen mukaan, minkd vireinen soitin on kiytossd. Oikean ja vasemman
kidden vuorottelu asteikolla erilaisin sormitusvaihtoehdoin tuntuu jir-
jenvastaiselta, ja tekniikka vaatii melkoisen midrin toistoja ennen kuin
aivot hyviksyvit ajatuksen sormien lomittumisesta. Kuten muissakin
soittimissa ja soittotekniikoissa, tekniikan omaksuminen automaattisen
aivotoiminnan tasolle on vilttdimdtontd, jos soittaja haluaa sormien ajat-
telun sijasta pystyd keskittymiin itse musiikkiin.

Tamin jilkeen soittajan on sisdistettdvi ajatus musiikin jatkuvasta
muuntumisesta ajassa muusikon omien mielleyhtymien mukana. Kir-
jalliset tallenteet, usein pelkistddn yhden tai kahden rivin sikeet, eivit
ole muuta kuin vihje toteutuneen musiikillisen tarinan juonenkulus-
ta. Aina nuottikuvaan ei ole merkitty edes sdestivid ddnid muuntelus-
ta puhumattakaan, vaikka kanteleella tuotetun musiikin monidénisyys
oli kaikille itsestddnselvyys. Alkuperdiseen musiikkiin kuulumattomien
tahtilajimerkintdjen kiytto ja sen seurauksena tahtiviivojen sijoittelu ai-
heuttaa joskus virheellisid tulkintoja sderakenteissa. Lisaksi arkistoddnit-
teet osoittavat, ettd rytmiikka on usein sopeutettu tahtilajimerkint6jen
sisadn alkuperdistd yksinkertaisempana. Edes nuottikuvan asteikko ei
edusta absoluuttista totuutta, vaan muusikolla oli ja on vapaus soittaa
sama musiikillinen ajatus oman mielialansa mukaan eri kerroilla erilaista
asteikkoa kiyttden. Tamdn pdivin muusikon on my6s muistettava, ettd
1800-luvun karjalaiset kuulonvaraisen runolaulukulttuurin musisoijat
eivit olleet kuulleetkaan tasavireisestd asteikosta. Kuten lauletussakin
musiikissa, kanteleissa eri kokoisten duuri- ja molliterssien lisiksi kdy-
tossd oli my6s neutraali terssi. Niin ollen kiytéssimme olevan nuottiku-
van ja alkuperdisen musiikin vililld on valtava kuilu — aivan samoin kuin
1800-luvun suomalaisen sivistyneiston ja erimaiden karjalaisten valilld.

Musiikkiesteettisestd nidkokulmasta yksi suurimmista haasteista
timén aikakauden ihmiselle on tyytyminen vihisiveliseen asteikkoon
ja hiljaiseen soittimen ddneen. Elinympiristomme usein tiyttivd hily
on muuttunut normaaliksi osaksi arkea, ja musiikissa olemme tottuneet
suureen soitinvalikoiman kirjoon. Meidin saattaa olla vaikea, ellei mah-

264



Valamon kellot

doton ymmartdd niin visuaalisen kuvamateriaalin kuin oman yhteisén
ulkopuolisen musiikin vihdisyys 1800-luvun karjalaisen kansanihmisen
elimissi. Saatavillamme on ldhes rajattomasti musiikkia joka puolelta
maapalloa, eikd ddnentoiston my6td ole endd mikddn ongelma peittid
ympdroivd hily vahvistamalla musiikin ddntd. Tasavireisestd asteikosta
on tullut oletusarvo hyvin suurta osaa eliméstimme hallitsevan viihde-
teollisuuden tarjonnassa, ja kromaattisuuden puuttuminen koetaan hel-
posti musiikin vajavaisuutena. Suomalaisen yhteiskunnan ja kulttuurin
muutos suhteessa menneiden vuosisatojen runolaulukulttuuriin on ol-
lut totaalinen, eiké se ole téysin irrallaan yhteneviisyyksisti eri puolilla
maailmaa tapahtuviin alkuperiiskansojen kohtaamisiin poliittista valtaa
kiyttavien kulttuurien kanssa.'®

Seuraava esimerkki kuvaa 1900-luvun alun suomalaisen musiik-
kieldimin sivistyneiston ristiriitaista suhtautumista karjalaisiin kante-
leensoittajiin ja osoittaa samalla meiddn ajallemme jddneen haasteen
kiytossd olevien nuottikuvien tulkitsemisessa. Korpiseldssd syntynyt ja
my6hemmin Karttulaan muuttanut kanteleensoittaja Everik Rdahkonen
(1824-1906) vieraili Helsingissi maaliskuussa 1905, jolloin 29-vuotias
Suomen Laulu -kuoron johtaja Heikki Klemetti (1876-1953) ihastui
“vanhan tietdjdpolven edustajahahmoon” ja dllistyi sekd hinen runolau-
luesityksistidn ettd kantelemusiikistaan. Klemetti kirjoitti Rihkosestd
Suomen Musiikkilehteen vuosina 1935 ja 1942 — jilkimmadinen artikkeli
linkittyi my6s Suur-Suomi-aatteeseen. Hin ylisti Rdhkostd aidoimpa-
na ja autenttisimpana vanhan kanteleensoiton edustajana ja kuitenkin
"Rihkdsen sormien hyppiessd kielilld kuin kyventd ly6den, tuli mie-
leen aivan Liszt taikka Paganini”. Klemetti kuvaa, kuinka Armas Lau-
nis (1884-1959) lihetettiin mychemmin Rihkosen luo nuotintamaan
timén ainutlaatuista musiikkia ja kuinka hin itse oli lopputuloksesta
pahoillaan: "— — kaikella kunnioituksella Launiksen nuotintamistaitoa
kohtaan, kappaleet olivat osalta ainakin pettymys, kun muisti hidnen
[Ridhkosen] erinomaiset esityksensd luonnossa”. Klemettia harmitti
paitsi nuottikuvan yhteensopimattomuus musiikin kuulokuvan kanssa

18  Ks. esim. Robinson 2020; Siirala 2024, 43-51.

265



ARJA KASTINEN

myo6s sivelmien vihdisyys: "Kun aikoinani tuntikausia hintd kuuntelin,
piti niité olla paljon enemmin.””

Launis itse kirjoitti kohtaamisestaan Rihkésen kanssa lihes piin-
vastaisin tunnelmin vuonna 1923. Hin kertoi tavanneensa Rihkdsen
Karttulassa jo alkuvuonna 1905, eli ennen Klemetin kuvaamia Helsingin
tapahtumia. Launis sai nuotinnettua vain kolme sivelmid, koska "muu
vanhan soittajan sivelvarasto, joka joskus oli ollut suurikin, oli tyyten un-
hoittunut”.?® Kuvausten ristiriita tuo mieleen aunuksenkarjalaisen kan-
teleensoittajan vuodelta 1882, kun hin innokkaille tutkimusmatkalaisille
muutaman tanssisivelmén soitettuaan ilmoitti, ettei muuta osaa, ja my6-
hemmin omassa rauhassaan pirtin nurkassa soitteli koko illan improvi-
soiden.”! Klemetin kuvauksessa Rahkostd kuljettiin Helsingissd ympi-
riinsi, ja kun timd sai 75 mk esiintymisestdin "Suomen Laulun suurissa
arpajaisissa erikoisohjelmin Seurahuoneen 35:ssd”, hin "lankesi maahan
pitkilleen ja suuteli antajan saapasta”.?* Launiksen artikkelissa "alkeel-
linen kansanmusiikki oli silloin pienessd arvossa” ja "timé kunnioitusta
herittivd runolaulun maan edustaja sai soitella vanhan Seurahuoneen
erddssd syrjadhuoneessa kaikenlaisen melko kirjavan ohjelman keskelld”.?

Folkloristi Kati Kallio on kuvannut, kuinka Launiksen tulkintoja
vérittivit yleisen ajattelutavan mukaiset, linsimaisen musiikin oletetusti
oikeutetut ja ylivertaiset arvot, vaikkakin hin vihitellen kykeni nike-
midn musiikin merkityksid myos alkuperidisten kulttuurien omista ni-
kokulmista saamelaisten, karjalaisten ja inkerildisten pariin tekemiensi
useiden perinteenkeruumatkojen my6ti. Kosmopoliittina hén ei kuiten-
kaan jakanut aikalaistensa kiihkeimpid 1900-luvun kansallisaatteita.*
Tami voidaan Rihkosen tapauksessa nihdi siind, ettd toisin kuin Kle-
metilld, Launiksella ei ollut tarvetta hyédyntdd hinti oman poliittisen
ideologian tukemiseen. Launiksen kommentissa on my6s nahtivissd
arvostelua Seurahuoneen esiintymisen jérjestelyjd kohtaan. Vaikka seki

19 Klemetti 1935, 50-52; Klemetti 1942, 4-6.
20  Launis 1923, 227.

21 Relander 1917, 20.

22 Klemetti 1942, 4.

23 Launis 1923, 230.

24 Kallio 2012, 13-16.

266



Valamon kellot

Klemetti ettd Launis katsoivat omaavansa auktoriteetin Rihkosen mu-
siikin arvioimiseen, on selvid, ettei kumpikaan kuitenkaan todella tunte-
nut Rihkosti tai hinen edustamaansa musiikkikulttuuria erityisen hyvin
— Klemetti erehtyi jopa Rihkosen etunimestd.”

Kesilld 1905, jolloin Launiksen olisi Klemetin mukaan kuulunut olla
tallentamassa my6s Rihkosen soittoa, Launis oli Raja-Karjalassa Suoma-
laisen Kirjallisuuden Seuran stipendiaattina tallentamassa runoséavelmia.
Suistamolla hin tapasi neljd kanteleensoittaja-Iivanaa: livana Semeikan
(Jehkin Iivana 1843-1911), Ivan Bogdanoffin® (n. 1843-1911), livana
Misukan (1861-1919) ja Ivan Hirkosen (1854-1928).%” Vuoden 1905
Finsk Musikrevy -lehden artikkelissa Launis kuvailee limminhenkisesti
vierailuaan Tivana Semeikan kotona ja mainitsee timin olevan muihin
kanteleensoittajiin verrattuna “en verklig virtuos”. Tosin hin huomaut-
taa, ettd hiinen sithen mennessi tallentamiensa viiden kanteleensoittajan
musiikki on keskendin niin samankaltaista, ettd niiden eroja on vaikea
huomata ilman tarkkaa nuotintamista. Erityisesti tanssisivelmit — jotka
edustivat jo nuorempaa musiikillista kerrostumaa — saivat Launikselta
tuomion sekd melodisesta ettd harmonisesta yksinkertaisuudestaan. Ai-
noastaan rytmisesti niissi oli hanen mielestdin kiinnostavaa vaihtelua.
Kéyhin melodiikan korvaa kuitenkin sivelten pitkin jilkikaiun muka-
naan tuoma soinnin tiyteldisyys "som t. ex. pianinot icke pa nira nejder
formis skinka”. Semeikalta, Misukalta ja Rihkéseltd Launis merkitsi
muistiin teemoja kirkonkellosdvelmisti, joiden hin arvioi kuuluvan kan-
teleensoittajien repertoaarissa osastoon “kinslostycke”. Toisin kuin tans-
sisdvelmdt, ndmd olivat Launiksen mielestd yksilollisesti rakennettuja ja
kuvasivat osuvasti veniliisid kirkonkelloja.?

Luultavasti ei ole oikeutettua syyllistid Launista hdnen yksinker-
taistavista kantelekisikirjoituksistaan, silld ne vastannevat jossain méiirin
sen aikaisia kansanmusiikin tallennusperiaatteita.”” Muista tallentajista
poiketen hin kirjoitti yhdysasentoisella tekniikalla soitetun kantelemu-

25  Tenhunen 2013, 37.

26  Asui mydohemmin Sortavalan Liskelissa.

27  SKS KRA. Armas Launiksen sivelmikisikirjoitukset 1905.
28 Launis 1905, 262-264.

29 Kallio 2012, 7.

267



ARJAKASTINEN

T
! 7(?54 Kanilutaiss 2kl
i 3
i =
k Luerck Qi Tomanted]
: 1

. = T p
PEE -2 = f o G
& 1}(( P S e (L. B0 TEAT R T S B e T 3 | 3 3 e -
® Y R R s U,
! e T —'s =
i
% ) . |
4 b I =X I
. ST T Y25 { T BT RIS B0 B 7 SR ol ol R |
¥ o, ek 1 i 2343 ¥ i’ i 1. 1, | " PV S R T 1 71 I
¥ — ;\[l l/'ll}l"l'n%q-’rr'rrm"z l|'/|1l -
¥ 7
'l R A T —al
¥ < -
e
T T
7] 3 T 1 t YL@ 1 = =
5 oy A sy Tl Y TN K S e o TV IS S Uk R A T~ 4 A b
-t 3 0 e e e 5 B 58 U ) oS M I ¥t LA 43 IR Ao 1
J —\ ! -_— =] l ! \I
{
| ey |
[ ! e |
5 | 1 i}
= T ity et L1 2
{ B i 7 R .l 2 i : < § I o I 1 el 8 XA | e
At A i | i 5 ol [
T 9w o 3 2 S o 50 ARSI N cendnal I I
e ceRmm s s e S e, f T i
i Her e S ?
b y i
AT T i T T
i 0 S T — i ¥
I 17 ) } ey - | T er 7 e
1 S R . 123 EBS O
i e Jaika b ok S
|
> y
- VU == - P
I £ Pk s . ) ¢ e L
a8 B e e
= —

Nuotti 1. Armas Launiksen kisikirjoitus Everik Rihkésen Kirkonkelloista. SKS
KRA, Launis, Armas 785. 1905.

siikin aihelmia kahdelle eri viivastolle: vasemman ja oikean kidden erik-
seen kuin pianonuoteissa (nuotti 1). Kisikirjoitukset ovat g-pohjaisessa
asteikossa, mikd tarkoittaa, etteivit ne kerro alkuperiistd siveltasoa.
Rihkéseltd muistiinpannut sivelmit ovat doorisen® kaltaisella asteikol-
la, mitd Klemetti piti osoituksena keskiaikaisista juurista.’! Doorisuut-
ta mainitsematta Launis huomauttaa Rihkésen mollivirityksen olevan
merkillinen piirre verrattuna muiden soittajien duuriin tai neutraaliin
terssiin. Lisiksi hdn mainitsee Rihkosen muunnelleen asteikkoa, minka
epdili johtuvan mahdollisesti timan huonosta kuulosta.*?

30 Doorisella moodilla viitataan Euroopan luostareissa ja kirkoissa keskiajalla
teoretisoituun asteikkojirjestelmiin. Useat ndistd asteikoista olivat kuitenkin
olleet kiytossd jo kauan ennen moodijirjestelmén luomista.

31 Klemetti 1942, 6.

32 Launis 1923, 230.

268



Valamon kellot

Everik Riihkonen, Karttula
SKS KRA. Launis, Armas 785.1905.

H I

74— i 1 < iy

A — T I I
{5 = i | o
< i I

D4 L4 L4 E |—

p— o -
frm—

iy i R e g

[a— f—
— %
 — —(—— — i
T T — E———" -
e s B— s S
A e —————
1 e — - —
< T+
TR N N P
T — e~
e e s s i e =S~ .
PR I A IV
g ——+
e E—— —
" —"
5o
I
J
1 i
] i
= i
i o
L4 E"r
fa—
—F—T
e P ———
o —

Nuotti 2. Tekemini paradigmaattinen nuotinnus Everik Rihkésen Kirkonkelloista.
Oikealla kidelld soitetuissa sivelissi nuottivarret ovat ylospdin. Launiksen erilliselld
nuottivarrella merkitsemit, kuulokuvassa voimakkaina pitkddn soimaan jadvit sive-

let on merkitty ylospiisilld lyhyilld kaarilla.

Rihkosen kirkonkellosivelmista Launis huomauttaa alaviitteeni:
"Mainittakoon, ettd timin soiton alkutahdit ovat antaneet lihtokohdan
Kullervo-oopperan sivelmiin "Kaks oli meitd kaunokaista”.** Aiemmin
Launis oli maininnut Kullervo-oopperan taustalla olevan kokemukset
inkerildisistd paimen- ja runosivelmistd — jotka hin Kati Kallion mukaan
hahmotti osin venaldisind.** Kirjassaan Hungry Listening. Resonant Theory
Jfor Indigenous Sound Studies (2020) Dylan Robinson tarkastelee sellaista
ongelmallista asetelmaa, jossa alkuperdiskansojen musiikki toimii tai-
demusiikin resurssina hiiritsemittd konserttimusiikin esitysnormeja tai
musiikintekemisen ontologioita — sen merkitys on “raaka-aine jonkun
toisen keitoksessa”.>> Vaikka Launis kuvaa kohtaamiaan kansanihmisii

33  Launis 1923,228.
34 Kallio 2012, 6; Launis 1921, 172, 176.
35 7as an ingredient in someone else’s stew”, Robinson 2020, 8.

269



ARJA KASTINEN

my6s kunnioittavasti, on valta-asetelma selked. Nykyéddnkiin ei ole tdy-
sin ilmiselvdd, ettd vanhojen kanteleensoittajien musiikin hyédyntimi-
seen saattaisi liittyd eettisid kysymyksid tai ettd alkuperdisessid konteks-
tissaan musiikilla olisi saattanut olla syvempid ontologisia merkityksia
kuin pelkistdin esteettisend materiaalina tai vithdykkeend toimiminen.

Miti syvemmille vanhakantaiseen kantelemusiikkiin ja sen este-
titkkaan uppoutuu, sitdi mahdottomammalta tuntuu sen kuvaaminen
nuottikirjoituksella. Pyrkimys kaivautua yli sadan vuoden takaisen kar-
jalaisen kanteleensoittajan musiikkiin kdytossd olevien kasikirjoitusten
vilitykselld asettaa meiddt samankaltaisen epdeettisen haasteen eteen
kuin Dylan Robinsonin kuvauksessa: "Mikdin kieli tai kirjoitusmuoto
ei ole arvovapaa. Esimerkiksi musiikin rakenteellisen analyysin muodot
kohdistavat episteemistd vikivaltaa alkuperiiskansojen musiikkiin, silld
ne hiivyttivit sen sisdltimin elimin.”® Linsimaisen musiikinteorian
sadnt6ihin kasvatettuna on vaikea hyviksyd ja hahmottaa vapaasti etene-
vin musiikin olemusta. Vieraantuneina alkuperiisen kulttuurin musiikin
ontologiasta takerrumme sen nakokulmasta absurdeihin seikkoihin ku-
ten tahtiosoitus, sivellaji tai yksittdiset nuotit viivastolla. Rytmiikan ja
sivelkorkeuksien muuntumisen todellista vapautta on vaikea sisdistdd.
Meille siilynyt nuottikuva on kuitenkin vain sumea vilihdys hetkesti,
jonka ympdrille kytkeytyi kuvassa hahmottumattomien yksityiskohtien
kirjo ja pédttymittémiin muuntuva musiikin virta lomittuneena sen
kulttuurisiin merkityksiin.

Launiksenkin oppilaana ollut A. O. Viisinen pohti omia kasikirjoi-
tuksia tehdessdidn Klemetin ja Launiksen huomioimaa ristiriitaa kante-
leilla tuotetun sointikentin ja yksinkertaisen nuottikuvan valilld. Hin
kokeili erillisid nuottivarsia — joita my6s Launis oli kéyttinyt — seké pu-
naisella virilld kirjoitettuja nuotteja ja kaaria pitkddn soivina erottuvien
sivelten merkintdin.’” Vuonna 1928 julkaistun Kantele- ja joubikkosivel-

36 "No language or writing form is value free. Forms of structural music analysis,
for example, enact epistemic violence against Indigenous music, blunting the
life it carries”, Robinson 2020, 83.

37 SKS arkisto: SKS KRA Viisinen, A. O.; Launis 1905, 264.Viisinen kokei-
i muutamassa kenttikasikirjoituksessaan my6s kahden viivaston kiyttod, ks.

SKS KRA Viisinen, A. O. kotelo 12, vihko 9:746 ja vihko 7:653.1916.

270



Valamon kellot

mid -Kkirjan painoasuun nuottikuvat kuitenkin yksinkertaistettiin: sekd
virimerkinnit etti erilliset nuottivarret jaivit pois, ja kaikissa sivelmissa
perussivel on g'. Nuotinnokset ovat tiivistettyja kuvia, joissa eri soitto-
kertojenkin versioita on yhdistetty ja iskualojen muunnelmia merkitty
alaviittein.”® Havainnollisempaa nuotinnustapaa etsittdessd olen kokeil-
lut my6s timin artikkelin nuottikuvissa kiytettyd paradigmaattista esi-
tystd, joista on lisdksi jitetty tahtiosoitukset ja tahtiviivat pois (nuotti 2).
Tavoitteena on irtautuminen valmiina esitellysti rakenteesta, muun-
nelmien esittiminen mahdollisina esimerkkeind ja ajattelun avaaminen
soittajan omien valintojen tekemiseen. Robinsonin esiintuoma epistee-
minen vikivalta on kuitenkin edelleen lisni, jos nuotteja tulkitaan "kuin
piru raamattua’.

Muusikon nidkokulmasta mikddn nuottikuva ei kykene kertomaan
vanhakantaisen kantelemusiikin olemuksesta, sisillostd, rakenteista,
etenemisesti, kulttuurisista merkityksistd — itse musiikista. Soittimen si-
veltaso, asteikko, rytmiikka, tempo, melodiakulku — mikdén ei ole ennal-
ta tarkoin médrittyd, vaan muuntuu soittajan ja olosuhteiden mukana.
Soittaja virittdd soittimensa resonoimaan oman senhetkisen olotilansa
kanssa, mikd tarkoittaa asteikkojen muuntumista mielen mukaan. Soitin
orgaanisine rakenneosineen eldd vuodenaikojen myd6td vaihtuvien kos-
teus- ja limpatilaerojen mukana, ja soittimen parhaan soinnin tavoit-
tamiseksi siveltason myos annetaan vaihdella. Automatisoitunut soit-
totekniikka hoitaa sormiliikkeet, kun soittaja antaa alitajunnan ohjata
musiikin etenemistd rytmisesti, melodisesti ja dynamiikaltaan vapaasti
assosioiden. Ajattelu on irtautunut sivelnimistd, asteikkoja ei ole ole-
massa — on vain sointikenttd ja soittajaansa kuljettava musiikin virta.

Karjalaiset ja Valamo

Seki vanhakantaisen kanteleen ettd Valamon luostarin alkuperit ovat
myyttien ja epdvarmojen oletusten savuverhon takana. Molemmat ovat
my6s osa karjalaisten historiaa ja jakavat suuren muutoksen 1900-luvun
ensimmiiselld puoliskolla: vanhakantainen kanteleperinne katosi Suo-

38  Viisinen (1928) 2002, xv, xviii.

271



ARJA KASTINEN

men valtion alueelta runolaulukulttuurin hiipumisen mydti ja Valamon
saaret siirtyivit osana Karjalaa jatkosodan jilkeen Neuvostoliitolle.

Valamon saaristo koostuu noin 50 saaresta, jotka sijaitsevat Laato-
kan jarven pohjoisosassa reilut 40 kilometrid Sortavalasta eteldin. Arke-
ologi Valter Langin mukaan Laatokan, Adnisen, Ilmajirven ja Peipsi-
jarven alueita asuttivat ensin linsiuralin saamelaishaarasta polveutuneet
kansat.® Itimerensuomalainen laatokan kantakieli alkoi muodostua
aikaisintaan noin 700-luvulla.*’ Tuohon ajanjaksoon sijoittuvat arkeolo-
gisessa tutkimuksessa osoitettu linsisuomalainen ja himildinen muut-
toliike Karjalan kannakselle* seki kansanrunoudentutkija Matti Kuu-
sen (1914-1998) tyylikausiteoriassaan ajoittama runolaulujen myyttisen
kanteleensyntyrunon kehittyminen.** Nykyisen kisityksen mukaan al-
kuperdisvieston ja uudisasukkaiden sulautuessa yhteen rakentui laato-
kan kantakielen pohjalta karjalan kieli Laatokan luoteisrannalle ja vep-
sin kieli Laatokan kaakkoisrannalle.®

Ensimmiisen vuosituhannen loppupuolella Laatokan ympiristossd
asuneet saamelaiset ja itimerensuomalaiset heimot olivat Samanistisia.*
My6s runolaulukulttuurin alkuaikojen herooisten sankarilaulujen luojien
katsotaan elineen Samanistisessa kulttuurissa.* Useilla Laatokan saarilla
tiedetddn olleen etniseen kansanuskoon liittyneitd kulttikeskuksia, ja ne
olivat paikallisille asukkaille pyhid paikkoja jo ennen kristinuskon saa-
pumista. Valamon saaria ldhelldi Mantsinsaaressa eli hirkduhritraditio
ja Lunkulan saarella péssiuhrikultti. Lihempind Karjalan kannasta si-
jainneen, mychemmin my®s luostarisaarena toimineen Konevitsan peri-
mitieto kertoo hevosuhreista. Vield 1800-luvulla Suistamolla vietettiin
vuosittain hirkijuhlia Iljanpdivin (20.7.) praasniekassa*, jolloin vuoros-
sa ollut talollinen tappoi hirin, liha keitettiin suuressa astiassa vanhalla

39 Lang 2020, 327-328.

40 Kallio 2014, 163, 165.

41 Uino 1997,204.

42 Kuusi 1963, 216, 230.

43 Lang 2020, 322.

44 Laitila 2017, 43—44; Siikala 1999, 16-19.

45  Haavio 1950, 102-103, 309-310; Siikala 1990, 19; Siikala 1999, 14-15.
46  Paikallisen suojeluspyhimyksen muisto- ja juhlapéivi.

272



Valamon kellot

kuusikkohautausmaalla ja tarjoiltiin jumalanpalveluksen jilkeen praas-
niekkavielle. Uskontotieteilija Hannu Kilpeldinen pitid mahdollisena
teoriaa, jonka mukaan nimi Valamo liittyisi muinaisslaavien kuoleman
ja karjan Volos jumalaan. Laatokan alueen yhteis6t olivat toisiltaan vai-
kutteita saaneita, pienoisuskontojen kaltaisia kulttiyhteis6jd, joihin hi-
taasti yhdistyi my9s kristinuskon muotoja. Ndin ollen Valamon saariston
merkitys ei oletettavasti olennaisesti muuttunut paikallisten asukkaiden
mielissd kristilliseen luostariaikaan siirtymisen myotd. "

Veniliisissi kronikoissa karjalaiset mainitaan ensimmiistd kertaa
vuonna 1143, ja sitd aiempi Karjala-maininta 16ytyy aikavilille 1065—
1085 ajoitetusta Novgorodin tuohikirjeesti. Karjalaiset harjoittivat
maanviljelyd, karjankasvatusta, metsistysti ja kalastusta seké turkiskaup-
paa,ja heilld oli merkittivid kulttuurisia yhteyksid laajalti ympdristossadn.
On ilmeisti, ettd Laatokan karjalaiset olivat kosketuksissa kristinuskoon
jo viikinkiajalla, ja kristillistd esineistdd siirtyi muun muassa Novgoro-
din ja Aldeigjuborgin (suom. Laatokanlinna, ven. Ladoga) kautta myos
syvemmille Karjalaan. Niin piirteitd kristillisen kirkon opetuksista vahi-
tellen yhdistyi karjalaisten etnisen kansanuskon ajatusmaailmaan.*

Saamelaisten oletetaan alkaneen vetdytya Laatokan ympiristostd
kohti pohjoista karjalaisten ja vepsildisten uudisasukkaiden paineessa
viimeistddn 1200-luvulta alkaen, assimiloituen osittain myds itdimeren-
suomalaisiin viestoryhmiin vuosisatojen kuluessa.* Venildisen kronikan
mukaan ldhes kaikki karjalaiset olisi kastettu vuonna 1227, ja vuonna
1278 Karjala liitettiin osaksi Novgorodia. Historiantutkija Kati Parppein
mielestd 1200-luvulla yleistyneet iti-linsisuuntaiset hautaukset kertovat
kuitenkin enemmin kirkollisten valtarakenteiden vakauttamisesta kuin
uskomusjirjestelmien muutoksesta, mitd kisitystdi myds myohempien
vuosisatojen asiakirjat puoltavat.>

47  Kilpeldinen 2000, 125-134; Laitila 2017, 103-104; Rajamo 1944, 272.

48  Huovila 1995, 28,32-33,40-41; Laitila 2017, 54-62; Lang 2020, 324; Saksa &
Uino & Hiekkanen 2003, 316-320, 354-357, 381-385, 438—440.

49  Kuzmin 2013, 69, 98; Polld 1995, 35.

50 Kirkinen 1994, 48; Laitila 2017, 61-67; Parppei 2023, 72.

273



ARJA KASTINEN

Kisitykset Valamon luostarin perustamisajankohdasta vaihtelevat
1100-luvulta 1400-luvun alkuun.’' Vuosisatojen aikana luostarilla oli
niin vaurastumisen kuin havityksenkin kausia Ruotsin ja Venijin vi-
listen sotien ja rajakahakoiden seurauksena. Yli sadan vuoden katkos
luostaritoimintaan tuli Stolbovan rauhan (1617) seurauksena, kun Ki-
kisalmen lddni siirtyi Ruotsin omistukseen.”? Myos suuri osa Kikisal-
men Karjalan véestostd vaihtui 1600-luvulla. Jo vuosisadan puoliviliin
mennessi on arvioitu suunnilleen 25 000 ortodoksikarjalaisen paenneen
Aunuksen Karjalaan, minkd lisiksi ihmisid muutti Vienaan ja Tverin
Karjalaan. Ruptuurisodan (1656-1658) seurauksena alue lihes tyhjeni
karjalaisista. Heidén tyhjiksi jattdmilleen tiloille saapui luterilaista vies-
tod etenkin Savosta ja Viipurin puolen Karjalasta. Historiantutkija Tapio
Himysen mukaan Raja-Karjala oli lihes ainoa alue, jossa alkuperiisti
asujaimistoa siilyi. Vuodesta 1661 lihtien osa Venijille paenneista myds
palasi entisille asuinpaikoilleen.” Eli alueet, joista vanhakantaisen kan-
teleperinteen tietoja 1800-1900-lukujen vaihteessa tallennettiin, olivat
myos sdilyttineet vanhaa karjalaista viestod.

Suuren Pohjan sodan (1700-1721) seurauksena Kikisalmen ldéni
siirtyi jilleen Venijidn haltuun, ja jo vuonna 1719 Valamon luostari vi-
hittiin uudelleen kdytt66n. Suurin osa luostarin asukkaista oli venaldisia,
ja luostari haki taloudellista tukea kirkollisen ja maallisen hallitusvallan
lisiksi myds varakkailta vendldisiltd. Valamosta tehtiin askeettinen kil-
voittelu- ja ldhetyskeskus, eikd Karjala alueena endd kuulunut luostarin
padasiallisiin kiinnostuksen kohteisiin.>* Valtiovalta pyrki kuitenkin vah-
vasti edistimddn ortodoksisen kirkon elpymisti alueella. Vuonna 1764
Salmi oli jo tdysin ortodoksinen, ja luterilainen asutus keskittyi Impilah-
den ja Soanlahden alueille.”® Vuonna 1822 Valamo kohotettiin Venijin
valtion toimesta ensimmiisen luokan luostariksi. Arvovallan nousu tiesi

51 Kilpeldinen 2000, 112-118, 130; Kirkinen 1994, 54; Laitila 2017, 93-95; Lind
1994, 34; Parppei 2023, 79.

52 Kilpeldinen 2000, 146; Huovila 1995, 50-60, 85.

53 Himynen 1993, 47; Laasonen 2005, 113-117; Polld 1995, 48, 56,167, 316.

54  Huovila 1995, 85, 94; Kilpeliinen 2000, 146—149; Laitila 2017, 97-98; Parppei
2023, 83.

55  Huovila 1995, 94; Himynen 1993, 48-50.

274



Valamon kellot

luostarille lisdd varoja ja enemmin munkkeja, mikd mahdollisti myds
jumalanpalveluselimin kehittimisen. Sddnnollinen héyrylaivaliikenne
alkoi Nevan kaupungista vuonna 1857 ja kolme vuotta myShemmin
Sortavalasta Valamon kautta Pietariin. Kulkuyhteyksien paranemisen ja
hengellisen maineen kasvun my6td pyhiinvaeltajien maird 1800-luvun
lopulla kasvoi kasvamistaan.*®

Naisten ja lasten vierailut luostarisaarelle oli sallittu vihitellen 1700-
ja 1800-lukujen taitteessa, ja karjalaisten keskuudessa jedksiminen eli py-
hin lupauksen tdyttiminen esimerkiksi tekemalld pyhiinvaellus johonkin
luostariin tuli yleiseksi tavaksi 1800-luvun jdlkipuoliskolla. Pyhiinvaelta-
jien ja turistien lisdksi luostariin saapui myds avun tarpeessa olevia ihmi-
sid — suurten nilkdvuosien aikaan kerjéldisid jopa tuhansittain. Luostari
antoi tarvitseville kenkid, vaatteita, ruokaa, lidkkeitd, siemenviljaa ja hei-
nid. Pyhiinvaeltajat saivat useamman péivin ilmaisen majoituksen ja ruu-
an. Valamon ldhiseutujen rajakarjalaisille luostari merkitsi myos tyo- ja
kauppamahdollisuuksia.*”

Suomen itsenidistyminen, Vendjin vallankumous ja Vendjin keisari-
kunnan kaatuminen vuonna 1917 tarkoittivat Valamon luostarille yhte-
yksien katkeamista Vendjin kirkkoon seki venilidisten suurlahjoittajien
katoamista. Ortodoksisesta kirkosta tuli asetuksella Suomen toinen val-
tiokirkko vuonna 1918. Kirkkohallinnollisesti Moskovan patriarkaatin
alaisuuteen kuuluminen loppui vuonna 1923, kun Suomen ortodoksinen
kirkko siirtyi kanonisesti Konstantinopolin ekumeeniseen patriarkaat-
tiin. Luostarin yhteydet suuntautuivat nyt sekd suomalaisiin instituu-
tioihin hallinnollisissa asioissa ettd Suomen puoleiseen karjalaiseen kan-
sanosaan sisilihetyksen ja seurakuntatoiminnan vilitykselld. Luostarin
historian ensimmiinen suomenkielinen liturgia oli pidetty vuonna 1895,
mutta sddnnollisiin suomenkielisiin palveluksiin siirryttiin 1930-luvun
kuluessa.”® Talvi- ja jatkosodan jilkeen Valamon luostarisaaret siirtyivit
Neuvostoliitolle Raja-Karjalan mukana. Luostari oli evakuoitu vuonna
1940, ja veljestd siirtyi Heindveden Papinniemeen perustettuun Uuden

56 Kilpeldinen 2000, 150; Laitila 2017, 99.
57  Kilpeldinen 2000, 153, 313-351; Parppei 2013, 110-113.
58 Kilpeldinen 2000, 159-160, 265-267, 272; Laitila 2017, 101.

275



ARJA KASTINEN

Kuva 1. Ihmistungosta Valamon satamassa. V. Jadskeldinen 1908(?). Museovirasto.
Kansatieteen kuvakokoelma, finna.fi.

Valamon luostariin. Laatokan Valamo oli neuvostoajan siviili- ja sotilas-
kiytossd, mutta on nyt palautettu Venidjian ortodoksiselle kirkolle ja toi-
mii jélleen luostarina.

Teuvo Laitila pitid mahdollisena, ettd Valamon luostari oli Laato-
kan ympiriston karjalaisille melko vieras lihes Suomen itsendistymiseen
saakka.” Karjalaisten kilvoittelijoiden® hakeutuminen pieniin, enem-
min omiksi kokemiinsa erimaaluostareihin suurten Valamon ja So-
lovetskin sijasta antaa my6s Kilpeldisen mukaan sen vaikutelman, ettd
Valamon luostaria vierastettiin jos ei pyhiinvaelluspaikkana niin ainakin
karjalaisten kilvoittelupaikkana.®® Jos pyhiinvaelluksessa oli kyse jedksi-

59 Laitila 2017,101.
60 Kilvoittelijalla tarkoitetaan yleensi luostariin sijoittuvaa kristillisten arvojen ja
opetusten noudattamiseen pyrkivid askeesin harjoittajaa.

61 Kilpeldinen 2000, 149.

276



Valamon kellot

Kuva 2. Nikymi Valamon luostarista oletettavasti 1910-luvulta. Taustalla padkirkko.
Pielisen museo, finna.fi.

misestd, olivat luostarit Aunuksen ja Vienan Karjalassa (Stroitsa ja So-
lovetski) rajakarjalaisille usein Valamoa suositumpia matkan pituuden
tihden: matkan tekemiseen piti ndhdi vaivaa ja se oli tehtivi jalkaisin.®
Valamon luostarin munkit olivat 1800-luvun lopulle saakka lihes koko-
naan vendjinkielisid ja jumalanpalvelukset toimitettiin kirkkoslaaviksi,
joten karjalaisilla ei my6skddn ollut mahdollisuutta ymmartid pappis-
munkkeja. Karjalaisilla oli 1700-1800-luvuilla luostarin kanssa myds
ristiriitoja erityisesti maanomistuksista ja kalastusoikeuksista. Saarelle
salakuljetettiin viinaa, ja kostona kiistoista sielld tehtiin myds tarkoituk-
sellisesti tihuto6itd.®

Laitilan mukaan karjalaisille kansanihmisille Valamon luosta-
rin muutos kohti heille merkityksellistd ja "pyhdd” tapahtui ehkd vasta

62  Kilpeliinen 2000, 245-246; Stark 2002, 158, 163.
63  Kilpeldinen 2000, 154, 346-351; Laitila 2017, 100-101.

277



ARJA KASTINEN

1800-luvun lopulla.* Siind tapauksessa on mahdollista, ettd rajakarja-
laisten kanteleensoittajien Valamon kirkonkelloimitaatiot saivat alkunsa
1800-luvun aikana ja osa muotoutui vasta 1800- ja 1900-lukujen tait-
teessa.

Pyhén merkitys

Menneiden vuosisatojen karjalaisten luonnonhenkiin liittyneessd ajatus-
maailmassa voidaan nihdd yhteneviisyyksid nykyisten alkuperiiskanso-
jen vahvaan sitoutumiseen luonnonarvoihin: luonnon personoimiseen
liittyy ymmirrys ihmisen toiminnan heijastumisesta luonnosta takaisin.®
Suomalaisessa kulttuurissa vuosisatojen kuluessa tapahtuneesta muu-
toksesta ja sen vaikutuksesta ihmisten ajattelumaailmaan ja todellisuus-
kisityksiin kertoo muun muassa Juha Pentikiisen kuvaus 1920-luvulla
Vienan Karjalasta pakolaisena Suomeen saapuneen Marina Takalon
vihittdisestd akkulturaatiosta: "Vietettyddn suurimman osan elimastiin
vieraassa’ kulttuurimiljossi Suomessa hdn myds vieraantui oulanka-
laisiin rakennuksiin ja luonnonpaikkoihin paikallistuneista haltijaolen-
noista. Hin on joskus ihmetellytkin sitd, ettei Suomessa nahda haltijoita
niinkuin Oulangan metsissd ja vesissd.”®

Karjalan synkretistisessd®” kansanuskossa esikristillinen muinaisusko
yhdistyi ortodoksiseen kristillisyyteen vuorovaikutuksessa jumalien ja
yliluonnollisten olentojen kanssa.

Samat ihmiset, jotka kévivit pyhiinvaelluksella, osallistuivat myGs
esikristillisiin uhrijuhliin, vainajien muistamisriitteihin ja rituaaliseen
kommunikaation luonnon henkien kanssa. Luostareihin tehdyt pyhiin-
vaellusmatkat olivat merkityksiltidn samankaltaisia kuin arkipdivin eld-
missi kiytetyt kriisienhallintamenetelmit. Molempiin liittyi kommuni-
kaatiota, sovittelua ja tasapainoa tavoittelevaa vastavuoroisuutta kirkon
pyhien kanssa, jotka osittain rinnastuivat luonnonhaltioihin.®

64 Laitila 2017, 101.

65 Robinson 2020, 98-99.

66  Pentikiinen 1971, 280.

67  Synkretismissd eri lihteistd ja eri ajoilta periisin olevat uskonnolliset elementit
sulautetaan yhteen uudeksi kokonaisuudeksi.

68  Stark-Arola 2002, 188-191.

278



Valamon kellot

Etnologi Laura Stark on kiyttinyt karjalaisten synkretismistd ter-
mid kansanuskonto, folkloristi Irma-Riitta Jarvinen ja uskontotieteili-
ja Teuvo Laitila kisitettd kansanhurskaus — Laitila myos termid elet-
ty uskonnollisuus™.®” Stark nikee paikallisten rituaalien ja luostareihin
liittyvien pyhien lupausten tai pyhiinvaellusten vililli kuitenkin myds
useita eroja. Luostarit edustivat karjalaisille tdydellisyyttd vastakohtana
maallisempien paikkojen epitiydellisyydelle. Lisiksi karjalaisten eld-
minkatsomukseen kuulunut kisitys “rajallisesta hyvistd” aiheutti janni-
tettd ja kilpailua paitsi kanssaihmisten myos paikallisten pyhien kanssa,
mutta ei yleensd yhdistynyt luostareihin. Luostarierakkojen askeettinen
elimintapa ja toisaalta luostarien rikkauksien kerddminen kaukaa lihin-
nd vendldisiltd rikkailta lahjoittajilta jdttivit ne kansanihmisten elimas-
sd tapahtuvan vaihdannan ja kilpailun systeemin ulkopuolelle.” Laitila
toteaakin voimallisten esineiden myymisen seké kirkollisen toiminnan,
jossa luostarin munkkeihin liitettiin ihmetekoja ja apua ohjattiin pyy-
timddn ihmeititekeviltd ikonilta tai pyhitetyltd 6ljyltd, luultavasti vain
vahvistaneen kansanihmisten omia kdsityksid uskonnosta, haltioista ja
henkimaailmasta.”

Karjalaiseen kansanuskoon antoi vaikutteita lisiksi vanhauskoisuus.
Vanhauskoisuuden synnyttinyt Venijin ortodoksisen kirkon protestilii-
ke alkoi niin sanotusta Nikonin uudistuksesta vuonna 1656. Liturgisten
tekstien uudistusta vastustaneita vainottiin ja karkotettiin sekd valtion
ettd kirkon toimesta vikivaltaisesti. Osa vainotuista myds pakeni oma-
ehtoisesti syrjaseuduille, jonne he perustivat erdimaaluostareita. Karjalaan
syntyi vanhauskoisten tukialueita, jollainen oli muun muassa Solovets-
kin luostari ja sen ldhialueet. My6s edelld mainitun Marina Takalon
juuret olivat vanhauskoisuudessa.”? Raja-Karjalaan vanhauskoisuus levisi
Ilomantsin Pahkalammin ja Megrin luostareista. Vanhauskoiset olivat
karjalaisten keskuudessa kunnioitettuja ja arvostettuja, mutta valtion
vainon seurauksena myos vaiettuja. Erds vanhauskoisten kammio mai-

69  Jarvinen 2004, 19; Laitila 2017, 10; Stark-Arola 2002, 181.
70  Stark 2002, 175-177,194-195.

71  Laitila 2017, 71, 102.

72 Pentikdinen 1971, 129-131, 142.

279



ARJA KASTINEN

nitaan Suistamon Kontron kylissd asuneen kuuluisan Pedri Semeikan
(1821?-1915) vanhan savupirtin nurkkauksessa.”® Semeikkojen suvusta
on kirjoitettu paljon, mutta vanhauskoisiksi heitd ei ole mainittu. Seki
Pedri ettd Launiksen tallentama Pedrin pikkuserkku livana Semeikka
olivat paitsi kanteleensoittajia ja runolaulajia my6s erimiehid. Heiltd on
muistiinmerkitty tapahtuma, jota kirjailija Rauno Malviniemi on ver-
rannut vanhauskoisten synnintunnustukseen.”

Samankaltaista uskomusten yhdistymistd on nédhtivissi karjalais-
ten suhtautumisessa vanhakantaiseen kanteleeseen. Sdamdjirveldisen
sanonnan mukaan "Kantele on Jumalan soitin. Ennen Vapahtaja soit-
ti kanteleella; paholainen on muut soittimet varustanut”.”” Soittimen
pyhyyden takia myoskddn “ei ole synti soittaa kanteletta sunnuntaina
ennen aamiaista”.”® Kristillisen kirkon myoétivaikuttamaan pyhyyden
merkitykseen yhdistyi kuitenkin myds kanteleen vanhempi yhteys tie-
tdjalaitokseen. Useiden vuosisatojen ajan laajalla alueella’” sukupolvel-
ta toiselle suullisena perinteend siirtynyt, vanhaan uskomusmaailmaan
kiinnittynyt kanteleensyntymyytti todisti riittiluonteista merkitystdin
vield 1800-luvulla kiytettyjen loitsujen”® muodossa. Loitsulauluissa
laulaja-tietdjin ekstaasin viline on kantele.”

Maagis-myyttisid merkityksid yhdistettiin paitsi erilaisiin uskomus-
elimdin liittyviin luokitteluihin — kuten timin- ja tuonilmainen; ele-
mentit vesi, tuli, maa ja ilma; eldvit olennot kuten kasvit, eldiimet, ihmiset
ja haltiat — myds kulttuurituotteisiin kuten rauta, olut ja kantele. Kaik-
kiin edelld mainittuihin uskomuselimin osa-alueisiin sisiltyi kullekin
ominainen voimalataus, vdki, joka vaati erikoiskisittelyn. Tietdjin toi-
minta perustui tietijin omaan vdkeen eli mahtiin — sisiiseen voimaan,

73 Rajamo 1944, 277-278; Wartiainen 1953, 52.

74 Malviniemi 1997, 39; Rajamo 1944, 279.

75 ”Kandeleh on Jumalan soitto. Enne Spoassu soitti kandeleheh; pahan on muut
soitod naveditud.” Karjalan kielen sanakirja, hakusana "kandeleh”; sanalippu 23.

76  ”Kantelehel soittahez ei ole redhky hos soitit ennem murginoa pihimpein.”
Ibid. sanalippu 24.

77  Ulottuen ainakin Pohjois-Pohjanmaalta Inkeriin.

78  Ganander (1789) 1984, 102; SKVR VII5: 3274; SKVR IX4: 1130.

79  Siikala 1999, 293-294.

280



Valamon kellot

jolla rituaalisesti hallittiin yliluonnollisia voimia.® Karjalan matkaajien ja
tutkijoiden teksteissd 1800- ja 1900-lukujen vaihteen molemmin puolin
on mainintoja raja- ja aunuksenkarjalaisten vanhemman perinteen kan-
teleensoittajien oman mahdin soitosta. Soittokuvausten mukaan musiikki
oli improvisoitua, joskus esityksenluonteisena muille suunnattua, joskus
sisddnpiin kddntynyttd tuntikausien henkistd vaeltamista musiikin mu-
kana.® Jilkimmiiseen liittyy Viisisen luoma termi Ailjainen haltioitumi-
nen®? seki Klemetin kuvaus Rihkosestd: ”— — hin oli niet niin runonike-
myksensi lumoissa niinhyvin [sic] soittaessaan kuin runoja sanellessaan,

ettd hinen maallisesta thmisolemuksestaan ei tahtonut saada selvia.”®

Kirkonkellojen soittoa

Yhdysasentoinen nippiilytekniikka vaikuttaa vahvasti silld toteutetun
musiikin kuulokuvaan ja rakenteisiin — sen koko olemukseen. Paitsi
sormien asteikolla lomittumisen vaikutus ajatteluun myos kielten sa-
manaikaisen virdhtelyn synnyttimid monimutkainen resonanssi-ilmio
on usein soittajallekin ennalta arvaamaton. Kun kielid ei vedetd, vaan
ndpitiin ylospdin ja ne saavat virdhdelld vapaasti niin kauan, kunnes
ddni luonnostaan hiipuu tai sormi ndppid kielen uudelleen, on syn-
tyvd sointikenttd jotain aivan muuta kuin yksittdiset nuotit nuottivii-
vastolla. Kunkin soittimen rakenteella on luonnollisesti vaikutuksensa
resonanssi-ilmiéon, kuten myos kielimateriaalilla. Yleisin kielimateriaali
1800-luvun karjalaisissa pienkanteleissa oli vaskilanka, minka takia soi-
tinta nimitettiin myos vaskikanteleeksi. Soittimien rakenteen ja kieli-
materiaalin vaikutuksesta kielten jdnnite oli alhaisempi kuin nykyisissd
terdskielisissd kanteleissa ja sivelten huojunta suurempi. Kirkonkellojen
soiton ja sen tuloksena syntyvin sointikentdn huminan imitoiminen vas-
kikanteleella tuntuu siksi erittdin luontevalta.

Taulukossa 1 on lueteltu SKS:n arkistoon tallennetut kanteleen-
soittajien kirkonkellosdvelmat 1800-luvulta 1900-luvun alkuvuosikym-

80 Apo 1998, 71; Ganander (1787) 1997, 535; Siikala 1999, 75-76,172-173.
81 Relander 1903, 78; Relander 1917, 19-20; Wartiainen (1923) 1987, 90.
82  Viisinen (1943) 1990, 43.

83  Klemetti 1942, 4.

281



Taulukko 1. SKS:n arkistoon 1900-luvun vaihteen molemmin puolin tallennetut kanteleensoitta-
jien kirkonkelloimitaatiot.

Otsikko Soittaja Paikkakunta Vuosi Keraaja Aanite
Venahen - . A
kellonsoitto (se Ontren"n dyid VLRl 1877 A. A. Borenius -
; (Malinen) Haapakuotkut
Ontrein s.)
vennahhen | 1 ona Kiiskinen | PiiSiaMVE 1877 | A. A. Borenius -
kellonsoitto Kylanlahti
\WienEl Helena Toivanen |  Pielisjarvi 1890 Emil Sivori -
kirkon kellot
Walamon kellot| Helena Toivanen Pielisjarvi 1890 Emil Sivori -
g
Kirkonkellot | Everik Rahkonen [ "OMan'SI?tal | 405 | Armag Launis -
Karttula
Kirkonkellot livana Semeikka Suistamo, 1905 Armas Launis -
Muuanto
Kirkonkellot | livana Misukka | SUST™O 1 4905 | Armas Launis -
Leppasyrja
SKSA fonogrammi,
julkaistu 2023 livana
Valamon . - Suistamo, - Misukka -albumilla:
kirkonkellot livana MiSukka Leppasyrja 1916 A. 0. Vaisanen Etno.net, Sibelius-
Akatemian kansanmusiikin
aanitteita no. 183.
SKSA fonogrammi,
Valamon julkaistu 2023 livana
kirkonkellot | ;- 2 Misukka suistamo, | 4q16 | A 0. Vaisanen |  Misukka -albumilla:
(Kuokan Leppasyrja Etno.net, Sibelius-
kanteleella) Akatemian kansanmusiikin
aanitteita no. 183.
SKSA fonogrammit, joista
Valamon - Suistamo, - yksi julkaistu Teppana
kirkonkellot | | ePPana Janis Maisu 1916 | A O.Vaisanen | s CDilE 2021, AANIA-
37.
Valamon . Impilahti, P
P ——— Juho Uimonen lie 1916 A. O. Vaisanen -
SKSA fonogrammi,
julkaistu 2025 Aikahyppy -
Kirkonkellot | Taavi Kiiskinen Pielisjarvi 1917 | A.O.Vaisanen | ~ 2lbumilla: Etno.net,
Sibelius-Akatemian
kansanmusiikin aanitteita
no. 191.
Konevitsan Antti Halonen / Lapinlahti, -
kirkonkellot | Vilhelmiina Halonen| ~ Akkala 1918 | A O. Vaisanen .
Kirkonkellot | Feodor Karhapaa [ Tuupovaara, |45, | 5 o viissnen -
(Airio) Sonkajanranta
Radiohaastattelu 1949:
X P Tay/Kper A-K/Tolonen,
kl\r/:;i’:;:;t R’Z’;Z r#g?a"sf; KEEE;'EM 1925 | A. O. Vaisanen [Jouko 0724. Julkaistu 1998
) Kantele -albumilla: SKSCD
1.
Suoidrvi Yleisradion pikalevy 1935.
Kirkonkellot Antero Vornanen Var ]ak Ié 1930 | A. O. Vaéisanen | Julkaistu 1998 Kantele -
paky albumilla: SKSCD 1.

282




Valamon kellot

menille. Kuuden sivelmén nimeen on yhdistetty Valamo. Myds listan
viimeiseen, nuoremman polven kuuluisan kanteleensoittaja Antero
Vornasen (1889-1937) soittamaan sivelmiin Viisinen liitti Valamon
omissa maininnoissaan. Vornanen itse ei titd kuitenkaan hyviksynyt,
vaan hinen mielestidn sivelmi oli vain Kirkonkellot tai Kalevalan kel-
Jot, minka voi ajatella linkittdvin kappaleen hinen mielessdin vanhaan,
kalevalaiseen kulttuuriin.®* Niin ollen voi olla mahdollista, ettid Viisi-
nen on lisinnyt Valamo-sanan muidenkin kirkonkellosivelmien nimeen,
vaikka soittaja ei itse olisi sitd kdyttdnyt. Ainakaan livana Misukan kir-
konkelloihin Launis ei vuonna 1905 liittinyt Valamoa, toisin kuin Vii-
sinen 11 vuotta myShemmin. My6s Klemetti pohti vuonna 1942, olisi-
ko Valamon luostari toiminut Everik Riahkosen kirkonkelloimitaation
inspiraationa.®® Tami kertoo Valamon luostarin maineen ja merkityksen
kasvusta suomalaisille 1900-luvun alkuvuosikymmenind. Itsendistynees-
sd Suomessa ortodoksisen kirkon venildisestd leimasta haluttiin eroon
ja Valamon luostarin asemaa pyrittiin vahvistamaan suomalaistuvana,
eksoottisena matkakohteena.

Vuonna 1928 Viisinen julkaisi oheisen taulukon kirkonkellosivel-
mistd 13 Kantele- ja jouhikkosivelmii -kirjan 232 kantelesivelmin jou-
kossa.®” Julkaisun ulkopuolelle jdivit my6hemmin tallennettu Antero
Vornasen sivelmi, Emil Sivorin (1864-1929) muistiinmerkitsemd ja jo
vuonna 1893 Suomen Kansan Sivelmien 111 osassa (Kansantanssit) jul-

t88

kaistu Helena Toivasen Walamon kellot®® sekid Armas Launiksen vuo-

84 Viisisen tekemissd kisikirjoituksessa Vornasen soittaman kirkonkellosivel-
min ylireunaan on Kkirjoitettu huomautuksia sivelmin eri osien yhteydestd
jumalanpalvelukseen kutsumiseen ja papin saapumiseen sekd maininta: "som-
mitelma Valamon pikku kelloista”. Ei ole siis tdysin varmaa, puhuiko Vornanen
tallennusvaiheessa Valamosta ja vasta myéhemmin, kun Viisinen oli luonneh-
tinut soittoa yritykseksi jiljitelld Valamon kirkonkelloja, perddntyi huomaut-
taen Valamon olevan niin suuri asia, ettei hin tohtinut viittid pystyvinsd sen
kelloja kanteleella jiljittelemidn. SKS KRA Viisinen, A. O. kansio Kantele
sekd laatikko ITI.1, Antero Vornanen (irtolehti), 1930; Yleisradio Oy, Radioar-
kisto ARK 6180-2; Tenhunen 2013, 28.

85 Klemetti 1942, 6.

86  Parppei 2013, 236-237.

87  Viisinen (1928) 2002, 2-8, 94, 135.

88 Krohn 1893, 335.

283



ARJA KASTINEN

den 1905 vajavainen muistiinpano livana Misukan kirkonkelloista, joista
Viisinen julkaisi omat nuotinnoksensa.

Arkiston kaksi vanhinta kirkonkellotallennetta ovat Axel August
Boreniuksen (1846-1931) vuoden 1877 keruumatkalta: toinen Vuokki-
niemeltd ja toinen Pielisjirveltd. Molemmat ovat samalla otsikolla ja
niiden Venijddn viittaava toiseuttava sdvy vihjaakin mahdollisuuteen,
ettd nimi voisi olla jilleen muistiinmerkitsijinsd muokkaama. Vuokki-
niemeldinen Jyrki Malinen (Ontreini Jyrki, n. 1806—n. 1884) soitti Bore-
niukselle Venihen kellonsoitto -sivelman kuten hin muisteli kuuluisan
runolaulajaisinsi Ontrei Malisen (n. 1786-1855) sitd soittaneen.® Timi
savelmd ajoittuu 1800-luvun ensimmdiselle puoliskolle tai viimeistddn
vuosisadan puoliviliin, joten se osoittaa kanteleensoittajien imitoineen
kirkonkelloja jo tuolloin ainakin Vienassa.

Toinen Boreniuksen kisikirjoituksista on Suomen puolelta Pie-
lisjirven” Kyldnlahdelta Juhana Kiiskisen” soittamana. Sivelmi oli
paikkakunnalla tunnettu jo pidemmain aikaa, silld Kiiskinen kertoi seki
setdnsi ettd enonsa sitd aikoinaan soittaneen. Sivelmin suosiosta ker-
too se, ettd Emil Sivorin Nurmeksessa 19-vuotiaalta talontytir Helena
Toivaselta vuonna 1890 tallentama Walamon kellot?? on saman sivel-
min muunnelma, kuten my6s Viisdsen vuonna 1917 pielisjirveliiseltd
Taavi Kiiskiselti” tallentama Kirkonkellot. Koneistokanteleen kehittija
Paul Salminen (1887-1949) julkaisi vuonna 1955 sivelmisti sittemmin
kanteleensoittajien keskuudessa paljon esitetyn Karjalan kirkonkellot
-sovituksen Kantelekirja-nuottijulkaisussaan.” Sdvelmdn eri muistiin-

89  SKS, A. A. Boreniuksen sivelmikisikirjoitukset 1877, 415, 485.

90 Pielisjarvi kuului vanhoihin itdsuomalaisiin ortodoksiseurakuntiin.

91 Elinvuodet ei tiedossa. Voisi mahdollisesti olla Juho Juhonpoika Kiiskinen
(s.5.9.1851), joka kuoli Pielisjarven Kylanlahdella 13.1.1925.

92 SKS KRA Sivori, Emil 658.1891(?)-1908.

93  Elinvuodet eivit ole tiedossa. Voisi mahdollisesti olla edella mainitun Juho Ju-
honpoika Kiiskisen poika Taavi Juhonpoika Kiiskinen, joka syntyi Pielisjdrven
Kylinlahdella 10.7.1889 ja kuoli Helsingissd 10.6.1917. Viisinen kirjoitti ky-
seisen sdvelmdn muistiin Helsingissd ja mainitsee Kantele- ja joubikkosivelmidi
-kirjassaan Taavi Kiiskisen kuolleen.

94  Viisinen (1928) 2002, 28, 94, 135; Kastinen 2009, 34, 41, 48—49; Salminen
1955, 32-33.

284



Valamon kellot

panoissa on eroja, ja Viisdnen kuvasi oman kisikirjoituksensa haastei-
ta ndin: "Kun sivelmien kirjaanpanoon (Helsingissi) ei ollut tilaisuutta
samalla kertaa kuin ne parlografioitiin ja kun lieriéltd sdestyssivelid ei
kuulu, ovat titen sivelmit puutteellisia.””

Emil Sivorin muistiinpanoissa vuodelta 1890 on Helena Toivaselta
myds sivelmd Wenijin kirkon kellot. Vdisinen sijoitti kyseisen kappa-
leen julkaisussaan loppupuolen uudempien tanssisivelten joukkoon ja
kirjoitti: ’Kun n:o 200 on tavallinen polska, ei sitd ole liitetty improvi-
saatioihin, oikeiden Kirkonkellojen joukkoon.”® 1900-luvun alussa uu-
det musiikkivaikutteet olivat syrjayttimassd runolaulukulttuuria lopulta
itdiisemmilld syrjaseuduillakin. Raja-Karjalassa vanhakantainen kantele
syrjaytyi haitarin suosion alle, linnempind levittdytyi viulu. Emil Sivorin
mukaan Helena Toivonen soitti sdvelminsi sekd kanteleella ettd viulul-
la:"” nuorena Suomen puoleisen Karjalan talontyttirend hin oli siis jo
uudemman musiikkikulttuurin sisilld. Tastd seuraa olennainen kysymys:
miksi hdn nimesi kyseisen kappaleen Vendjin kirkonkelloiksi, jos se
kuitenkin sisilloltidn oli tavanomainen lintinen polskatanssi? Ja miksi
my6s hinen soittamansa Walamon kellot oli julkaistu kansantanssien
joukossa, mutta saman sivelman muilta tallennetut toisinnot kirkonkel-
loimitaatioina?

Omista tallennuksistaan Viisidnen julkaisi Valamon kirkonkel-
lot -nimelld viisi sdvelmdd neljdltd rajakarjalaiselta soittajalta vuosilta
1916-1917: suistamolaisilta Teppana Jinikseltdi” (1850-1921) yhden
ja livana MiSukalta® kaksi versiota, suojirveldiseltd Ivan Trofimoffilta'®

(my6h. Vanja Tallas, 1876-1952) yhden ja impilahtelaiselta Juho Ui-

95  Viisinen (1928) 2002, x1.

96  Viisinen (1928) 2002, xli.

97  SKS, Emil Sivorin sivelmikisikirjoitukset 1891(?)-1908, 657; Kastinen 2009,
48.

98 SKS, A. O. Viisisen arkisto, kotelo 12, vihko 7:671; Viisinen (1928) 2002, 4-5;
Kastinen 2013, 165.

99  SKS, A. O. Viisisen arkisto, kotelo 12, vihko 8:721, 728; Viisinen (1928) 2002,
5-6; Kastinen 2013, 181-182.

100 SKS, A. O. Viisisen arkisto, kotelo 11, Vanja Trofimoff (2 irtolehted) 1925;
Viisinen (1928) 2002, 7; Kastinen 2013, 129-130.

285



Teppana Jinis, Suistamo.
SKS KRA. Viisinen, O. A. kotelo 12 vihko 7:671.1916.
SKSA FONOKOP 39_6 ja 58. Viisinen, A. O. 1916 ja 1917 (ph 142b ja prl 61e).

J=112 kasikirjoituksen mukaan savelma (fonografitallenne alkaa kesken
alkaa nain: soiton:)
= ——————coere———o
& 2 2 3 2 = = 2
©
B I R 3 S
Sr=rerEr
2 rz r% = r
2 3 3 r

e
P
t E > > X3
o T
T T .7y "
-—3
rr e

f - : F FI_=F
PEFFE
E__,E > = X4
P f.‘j.‘;.‘
e
e — e e e

e e ot o o ot e
f f J(d)dJ‘dded‘f.
X2
e e e i ——
P e e e e = !
e e -

E f> ¢
FEes===
_ r rfr

4%—%%%
@%e 0% %0, * e e e o
i i g_‘z EAE x2
.,
Ll
S
= fﬂ; 5 g
A A

Nuotti 3. Teppana Jiniksen Kirkonkellot paradigmaattisena nuotinnoksena. Sormi-
tusmerkinnit: <2 = vasemman kiden etusormi, >3 = oikean kidden keskisormi.

286



livana Misukka. Suistamo.
SKS KRA. Viisinen, A. O. kotelo 12 vihko 8:721.1916.
SKSA FONOKOP 39_8. Viisinen, A. O. 1916 (ph 146a).
. 6-15 kert.

04 A
I £ IAY
~p InY 6 i
joskus
1
- j
INYIS = D _
o 2 ! 5 pienissd kellotssad = 132
T ) & & & o T H ™ N I N I 1 \7
N o > > b4 & i o oo ® T o o® |
r r r r i kerraten
} A‘ I N (A I
-r r F tai F -
i
=
 ——
f ot tatikin toistaa
| e B ctenkin alussa
T g N I I N d -
| e = || 1] mahd
e
]; r ? F tsikin tsokin
] (joskus lomassa ja
T | — N { J' = == - J
T o | 1T T g T dtttdtattdttsotion
& & 'l r i 'l o% > = T -
F r F F Topussa
*)tai:
04 | | | = F= | | e
=
P a3 T T T T T T T 1T 1T 1T —— Pﬁ_ﬁi
£, ot =i & & T T T T 1o | ™ - P I N - I -
T b4 b4 & & & & T i & i | i & o @ | T o o® |
\vy = = = T r A r o r A r i -
[ | | < < F = r F r Je.

Nuotti 4. Iivana Misukan Kirkonkellot paradigmaattisena nuotinnoksena.

moselta’® (1847-1919) yhden. Vuonna 1922 Viisinen tallensi kirkon-
kellosivelmin Pohjois-Karjalassa Sonkajanrannan Pyhin Hannan kir-
kon vahtimestarina toimineelta Feodor Airiolta (aiemmin Karhapii,
1892-1967).1%2 Lisiksi Vidisidsen nuotintamana on sivelmi Konevitsan
kirkonkellojen soitto vuodelta 1918, joka on sittemmin saavuttanut kuu-
luisuutta monina sovituksina, ei vihiten Piirpauken versiona vuodelta
1975. Sivelmin soitti Viisiselle taidemaalari Pekka Halosen veli Antti

101 SKS, A. O. Viisisen arkisto, kotelo 12, vihko 7:610; Viisinen (1928) 2002, 7-8;
Kastinen 2013, 227.

102 SKS, A. O. Viisisen arkisto, kotelo 3, Fedja Airio (irtolehti); Viisinen (1928)
2002, 4; Kastinen 2013, 159.

287



ARJA KASTINEN

Kuva 3. Valamon kirkonkellojen soittaja. Sortavalan kirjakauppa 1930-1939. Mu-

seovirasto. Historian kuvakokoelma, finna.fi.

Halonen (1870-1945) sellaisena kuin muisteli ditinsd Vilhelmiina Ha-
losen'® (1840-1913) sitd Pohjois-Savon Lapinlahdella soittaneen.

Viisinen sijoitti julkaisussaan suurimman osan kirkonkelloimitaa-
tioista otsikon "Improvisaatiot” alle ja totesi: "Ne tuntuvat olevan su-
kua eriille tanssisdvelmille, joiden vaikutelman usein saa my6s kreikka-
lais-katolisten kirkkojen kellonsoittoa kuunnellessaan”.’* Viite vaikuttaa
pintapuoliselta ja asenteelliselta. Luonnehdinta tuskin olisi ollut kirkon-
kellojen soittajien, pyhiinvaeltajien tai ortodoksisen papiston mielesti
osuva.

1800-luvun lopulla Valamon luostarisaarilla oli useita kirkkoja ja
skiittoja, joista jokaisessa oli useita kelloja. Vuonna 1896 valmistuneen
luostarin pédkirkon tornissa oli 18 kelloa, joista suurimman, Pyhin
Andreaksen kellon dini kantoi Laatokan pohjoisrannalle saakka. Kello-
jensoittoihin liittyi tarkat ohjeet lipi kirkkovuoden eri tapahtumissa ja

103 Viisinen (1928) 2002, xix—xx, 135. Halonen oli uskonnolliselta katsomuksel-
taan pietisti.

104 Viisinen (1928) 2002, xix—xx, 135.

288



Valamon kellot

palveluksissa. Suurissa juhlasoitoissa soitettiin paakirkon kaikkia kelloja,
ja suurten padsidisjuhlien aikaan kellojensoitto oli sallittua kaikille ha-
lukkaille. Kellonsoiton voidaan katsoa olleen ammatti, silld esimerkiksi
paikirkon juhlasoitoista vastasi erds munkki Isaaki 30 vuoden ajan.'®®

Hannu Kilpeldinen kuvaa tutkimuksessaan kellojensoiton merki-
tystd osana Valamon saarten elimii. Eris esimerkki kertoo Valamoon
puutarhat6ihin ja kisiensd ihottumaa parantamaan tulleen 12-vuotiaan
Veera Kiisken kesikokemuksista:

Kelloja soittamaan joka kerta liksimme. Se oli kellon soitto kohokohta
aina; kun soitti nuottiin ja se jalalla. Meil oli aina mukavaa lapsil, kun
liksimme sinne kelloja soittamaan. Niin se munkki ol ja otti vaan, otti
meidit mielellddn sinne ja kelloja soittamaan, ne ol jaloilla ja kasilld,
jalolla ja kisilld. Se oli hyvin kaunis nuotti. Se soitti ja lauloi samalla kun
soitti. Se lauloi tahtiin munkki samalla kun soitti. Ja my6 olimma siel

lapset katsomas.'%

Kiytinnossi ”Valamon kirkonkellot” -otsikko mahdollistaa siis hyvin
monenlaisia tulkintoja. Viisdsen mukaan Teppana Jinis "osasi ilmentid
soitollaan Valamon kirkonkellojen vaikutelman” vaikka sivelma "ei vedd
vertoja esim. Misukka-vainajan vastaavalle soitolle”.” Kun vertaa kylien
vaatimattomien tsasounien (rukoushuoneiden) ja Valamon suuren paa-
kirkon eroa, voi helposti ymmirtid, miten valtava elimys luostarivierailu
on monille saattanut olla sekd ulkoisten nikéhavaintojen ettd kuuloku-
vien ja sisdisen kokemuksen myota.

Jean Sibeliuksen lyhyt maininta vuoden 1892 Karjalan matkaan liit-
tyen antaa tistd paitsi merkittdvin, my6s kysymyksid herittivin esimer-
kin. Kertoessaan Pedri Semeikan vaikuttavasta tapaamisesta Korpiselds-
si Sibelius mainitsee: "My6s kuulin kanteleensoittoa, jota esitti muuan
heikkopiisend pidetty nainen. Hinen kerrottiin menettineen jirkensi

105 Kilpeldinen 2000, 354-356; Tammisto 2021; Valamon luostarin kellonsoiton
ohjesdintd vuodelta 1897, Valamon luostarin arkisto, Heindvesi.

106 Kilpeldinen 2000, 334. Kertomus ajoittuu 1900-luvun ensivuosikymmenille.

107 Viisinen 1922, 47.

289



ARJA KASTINEN

Kuva 4. 1860-luvulla rakennettu Profeetta Elian tsasouna Korpiseldn Tolvajirvelld.
A. O. Viisinen 1917. Museovirasto. Kansatieteen kuvakokoelma, finna.fi.

kuultuaan Valamon kirkonkelloja. Miten lienee hinen dlynsi laita ol-
lutkin, kannelta hin soitti mainiosti”.!®® Naisen henkilollisyydesti ei ole
tietoa, eikd siitd, missd ja milloin matkansa aikana Sibelius hinet tarkal-
leen ottaen tapasi. Kiinnostavaa on, ettd Sibelius ei ota kantaa hinelle
kuvailtuun tietoon naisen henkisestd tilasta, mutta sen sijaan antaa hyvin
myonteisen kuvan hinen muusikontaidostaan. Oliko nainen heittéy-
tynyt hulluksi” saadakseen toteuttaa haluaan musisoimiseen? Vai oliko
hinet kenties yhteisossd leimattu mielenvikaiseksi, koska hin toimi vas-
toin vallitsevia normeja — kantelehan oli runolaulukulttuurissa miesten
soitin?

Luultavasti kanteleensoittajien kirkonkello-sivelmii ei tule aja-
tella pelkkind imitaatioina, vaan kokemuksen, tunteen ja tunnelman
siirtimisend. Alain Corbin on kuvannut kirkonkellojen soinnin mer-

108 Viisinen 1921, 77.

290



Valamon kellot

kityksid ja merkitysten muutoksia Ranskan maaseudulla vuoden 1789
vallankumouksen jilkeen ja modernisaation saapuessa 1860-luvulta
eteenpdin. Kellot eivit toimineet pelkistddn tirkeind viestien ilmoitta-
jina vaan myos kantoivat soinnissaan ajassa pitkille ja ihmisten koke-
muksissa syville ulottuvia tunnemerkityksid. Kellojen soinnin harmonia
takasi yhteisén harmonian ja suojasi sitd uhkilta. Kellonsoittaja oli osa
pyhi, sisdistden soitossaan koko kellotornin mystisen voiman itseensi.
Kello oli paitsi pyhitetty esine myds yhteison identiteetin ja yhteenkuu-
luvuuden symboli. Nididen merkitysten my6td kellonsoitosta ja oikeu-
desta hallita sitd tuli my6s osa vallankiytt6d ja politiikkaa. Yhteiskunnan
modernisaation ja ddnimaiseman muuttumisen myotd kellojen soiton
merkitys vihitellen hiipui.'®

Vaikka kirkonkellojen soiton merkityksissi voidaan olettaa ole-
van yhteneviisyyksid eri kirkkokuntien vililld, ndyttdytyy karjalaisten
kansanihmisten tilanne jilleen erilaisena eteldisempiin eurooppalaisiin
verrattuna. Kylien tsasounat olivat vaatimattomia, eikd niissid vilttdmat-
td ollut kelloa laisinkaan. Asutus erityisesti pohjoisemmilla alueilla oli
harvaa ja levittiytyi laajalle alueelle, miké usein tarkoitti vaikeakulkuisia
erdmaita. Kirkon kontaktit karjalaiseen rahvaaseen rajoittuivat harvoihin
kohtaamisiin vuodessa. Vikiluvun kasvaessa 1800-luvun kuluessa orto-
doksisten kirkonkellojen musiikki on yhi useammin ollut ldsnd kuiten-
kin myo6s karjalaiselle rahvaalle ja alkanut sisiltdd vahvemmin kirkollisia
pyhin merkityksia.

Feodor Airion pojan Tuomo Airion mukaan kirkonkellosivelmi-
en soittaminen on voinut olla erddnlainen uskontunnustus. Hin ker-
toi my6s isinsd muunnelleen sivelmdd soiton aikana — mitid kyseinen
nuottikuva (nuotti 5) ei ilmaise — ja improvisoineen muutoinkin omaa
musiikkia.""* Viisinen huomioi Feodor Airion soittavan ainoastaan kir-
konkellosivelmai isoisdnsi tapaan vanhalla, yhdysasentoisella ndppiily-
tekniikalla ja muita, pddasiassa tanssisivelmid, uudella soittotekniikalla

109 Corbin 1998, 74-86, 95-97,101-105, 159, 201, 211, 215-257, 282-307.
110 Julkaisematon haastatteluaineisto. Tuomo Airion puhelinhaastattelu

17.12.2023.

291



ARJA KASTINEN

Feodor Airio, Tuupovaara.
SKS KRA. Viisinen, A. O. kotelo 3, Fedja Airio (irtolehti). 1922.

[ine. peukalolla soitettu ylin savel
2 jaé kuulokuvassa voimakkaana soimaan,
samoin alin sével erityisesti

]
s T e
>.I'.>!.<'.><.\'J\J'J>J'Jru'i
2 T 2] 2
u [2x] ﬁ r ? e r 2
SC=tEr=E=ratar—
= ; e
m T
===
= s et
(2
T ——.
oo ¢® o
- -
- ]
Sretsrs
- v
le]
e T
% e 0% o N ", |
- - S

Nuotti 5. Feodor Airion Kirkonkellot paradigmaattisena nuotinnoksena.

eroasentoisesti.’'’ Samoin Antero Vornanen soitti kirkonkellosivelmii
isinsd tapaan vanhalla soittotekniikalla, mutta kéytti muutoin pddasiassa
uutta soittotekniikkaa.'? Molemmilla oli kdytossddn suuret, osista itse
rakennetut, uuteen musiikkikulttuuriin suunnitellut kanteleet, eli my6s
soittimen identiteetti oli jossain mdirin heiddn kohdallaan muuttunut.
Oletettavasti heille molemmille kirkonkellojen soitto liittyi jo vahvasti
ortodoksisen uskon merkityksiin, vaikka soittotekniikan my6tid molem-
pien kirkonkelloimitaatiot yhdistyivit my6s vanhakantaiseen kantele-
perinteeseen.

111 Viisinen (1928) 2002, xxxvii—xxxviii.
112 Kastinen 2013, 138-141; SKS, A. O. Viisisen arkisto, Laatikko III.1, Antero
Vornanen (irtolehti), 1930.

292



Valamon kellot

Enté nyt?

Kirkonkelloimitaatiot ovat vain pieni osa karjalaisilta kanteleensoitta-
jilta 1800-1900-lukujen vaihteessa tallennetusta musiikista. Suhteessa
perinteen muinaisuuteen ne eivit todennikdisesti ole kovinkaan paljon
vanhempia kuin monet muistiinmerkityistd tanssisivelmistd. Niihin
kytkeytyy kuitenkin sosiaalisia ja kulttuurisia merkityksid, joiden juu-
ret ulottuvat syvemmille kansanuskoon ja pyhdn merkityksiin, kuten
kanteleen soinnin ja soiton merkitysten yhdistyminen muinaisuskoon
samoin kuin ortodoksisen kirkon pyhien yhdistyminen muinaisuskon
haltioihin ja henkiolentoihin. Samoin niihin linkittyvit karjalaisten
monisyinen ja vuosikymmenten my6td muuttunut suhde luostareihin
sekd musiikin olemuksen kytkeytyminen varhaisempiin asteikkoihin ja
musiikilliseen ajattelumaailmaan. Niiden yhteyksien ymmirtiminen on
auttanut ylittdmaidn sitd kuilua, joka historiaan kadonneen yhteison ja
oman, linsimaisen musiikkikulttuurin estetiikkaan pohjautuvan ajatte-
lumme synnyttimien ennakkoasenteiden vilille on muodostunut. Kui-
lun yli kurkottaminen mahdollistaa sekd perinteen vuosisataisten yhte-
yksien laajemman hahmottamisen ettd sen musiikin edelleen eldvini
toteuttamisen — ei riittimattomiin nuottikuviin takertuen vaan musiikin
olemuksen sisdistimisen mydtd improvisaation ja musiikin kokemisen
voimaan luottaen.

Vanhakantaisen pienkantelemusiikin elvytyksen my6td toteutetut
moninaiset tyopajat ovat vahvistaneet kisitystd perinteen jatkumisen
mahdollisuuksista tissd ajassa. Osallistujien silminnihden haltioituneet
reaktiot yhdessd luodun sointikentin ja vihikielisen kanteleen improvi-
saation kautta avautuvien kommunikaation mahdollisuuksien kokemi-
sesta osoittavat vanhakantaisen musiikin estetiikan voiman. Samalla kun
perinteen syvempi ymmirrys ohjaa katsomaan nuottikuvien ohi ja luo-
maan itselle merkityksellisti musiikkia tdssd ajassa, se myos liittdd alku-
periisen kulttuurin ja sen muusikot osaksi nykykokijan menneisyyden,
nykyhetken ja tulevaisuuden yhdistivid "oman ajan” historiaa.

293



ARJA KASTINEN

Lahdeluettelo
Alkuperdisaineisto
Julkaisematon alkuperéisaineisto

Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran arkisto, Helsinki
SKS KIA. Axel August Boreniuksen arkisto. Vuosien 1876—1877 keruu-
matkojen matkakertomuksia, péivikirjoja ja muistiinpanoja kanteleen-
soittajista sekd sivelmisti. Kotelo 1.
SKS KRA. Armas Launiksen kokoelma. Sisiltii sidoksen Launis Armas e)
1-1615.1902-1905.
SKS KRA. A. O. Viisisen arkisto.
SKS KRA. Emil Sivorin kokoelma. Sisiltii sidoksen: Sivori Emil 2: 56—
874 1891(?)-1908.
Adnitearkisto (SKSA).
Valamon luostarin arkisto, Heindvesi
Osia Valamon ensimmiisen luokan luostarin kellojensoiton ohjesidnndsta.
Laatinut ja kirjoittanut Valamon ensimmiisen luokan luostarin kellojen-
soittaja, viitankantajamunkki Aleksi Puskarnyi v. 1897.
Yleisradio Oy. Radioarkisto ARK 6180-2.

Aikakaus- ja sanomalehdet

Klemetti, Heikki: Kalevalajuhlien jilkimaininkeja. Suomen musiikkilehti
3/1935,50-52.

Klemetti, Heikki: Urhot kumpuin y6std. Nikolai Rdhkénen, in memoriam. Suo-
men musiikkilehti 1/1942, 4-6.

Launis, Armas: Karelen, Juni 1905. Finsk Musikrevy 13-14/1905, 261-264.

Palo, Jukka: Mikd Pihkindsaaren rauhan raja oikeasti oli? Lidketieteellinen
Aikakauskirja Duodecim 2020, 136(24): 2796-2800. Verkkolehti. https://
www.duodecimlehti.fi/duo15965 [haettu 19.9.2024].

Tammisto, Ossi: Luostarin kuolinsoitto — Valamon ison kellon tarina. Blogikir-
joitus 26.7.2021. https://kirkkohistoriankahinaa.blogspot.com/2021/07/
luostarin-kuolinsoitto-valamon-ison.html [haettu 11.12.2024].

Viisinen, A. O.: Karjalaisen kanteleensoittajan manalle matkatessa. Suomen

Kuvalehti 2/1922, 46-47.

294



Valamon kellot

Kirjallisuus

Brander, U.: Maatalous ja mahdollisuudet Raja-Karjalassa. Rajaseutu. Suomen
Rajaseutuyhdistyksen aikakauskirja. Laatokan-Karjalan erikoisnumero
2/1928, 51-64.

Ganander, Christfrid: Mythologia Fennica. SKS, Helsinki (1789) 1984.

Ganander, Christfrid: Nyzt Finskt Lexicon. Alkuperiiskisikirjoituksesta ja sen
nikoispainoksesta toimittanut Liisa Nuutinen. SKS, Helsinki (1787) 1997.

Krohn, Ilmari (toim.): Suomen Kansan Savelmia. Kolmas jakso. Kansantansseja.
SKS, Helsinki 1893.

Launis, Armas: Kullervo-oopperan esihistoriaa. Kalevalaseuran wuosikirja L.
Otava, Helsinki 1921, 164-176.

Launis, Armas: Muuan karjalainen kanteleensoittaja. Teoksessa Kalevalaseuran
vuosikirja 3. WSQY, Porvoo 1923, 227-230.

Relander, Oskar: Suomen maakunnat. Pohjois- ja Ita-Karjala. Kansanvalistusseu-
ra, Helsinki 1903.

Relander, Oskar: O. A. Hainari. Muistelmia. Kansanvalistusseuran toimituksia
175. Kansanvalistusseura, Helsinki 1917.

Salminen, Paul: Kantelekirja. Fazer, 1955.

SKVR Suomen Kansan Vanhat Runot. SKS, Helsinki 1908-1948, 1997.
Verkkoaineisto. https://aineistot.finlit.fi/exist/apps/skvr/index.html [haettu
25.10.2024].

Viisinen, A. O.: Jean Sibelius vaikutelmistaan. Kalevalaseuran vuosikirja I. Ota-
va, Helsinki 1921, 77-81.

Viisinen, A. O. (toim.): Kantele- ja joubikkosivelmii. Suomalaisen Kirjallisuu-
den Seuran Toimituksia 863. 2. uudistettu painos. SKS, Helsinki (1928)
2002.

Wartiainen, Eliel: Shemeikka. Toinen painos. Pohjois-Karjalan Kirjapaino Oy,
Joensuu (1923) 1987.

Wartiainen, Eliel: Kun haltiat elivit... Kuvauksia runon ja taian mailta. Kustan-
nusliike Pohjola ja kumpp., Jyviskyld 1953.

Suulliset tiedonannot

Tuomo Airion puhelinhaastattelu 17.12.2023. Haastattelijana kirjoittaja.

295



ARJA KASTINEN

Verkkotietokannat

Karjalan kielen sanakirja, 2024. Kotimaisten kielten keskuksen verkkojulkaisuja
18. URN:NBN:fi:kotus-201113 (ISBN 978-952-5446-70-8). Piivitettivi
julkaisu. Piivitetty 27.11.2023. [haettu 9.6.2024]. Saatavissa https://kaino.
kotus.fi/kks/.

Tutkimuskirjallisuus

Apo, Satu: Ex cunno Come the Folk and Force”. Concepts of Women’s Dyna-
mistic Power in Finnish-Karelian Tradition. Teoksessa Gender and Folklore.
Perspectives on Finnish and Karelian Culture. Toim. Satu Apo, Aili Nenola
ja Laura Stark-Arola. Studia Fennica Folkloristica 4. SKS, Helsinki 1998,
63-91.

Asplund, Anneli; Hoppu, Petri; Laitinen, Heikki; Leisio, Timo; Saha, Hannu;
Westerholm, Simo: Suomen musiikin historia. Kansanmusiikki. WSQY, Por-
voo 2006.

Carr, Edward Hallet: Miti historia on? (Engl. alkuteos What Is History? 1961.)
Suom. Sirkka Ahonen. Otava, Helsinki 1963.

Corbin, Alain: Village Bells. Sound and Meaning in the 19%-Century French
Countryside. Columbia University Press, New York 1998.

Haapala, Pertti: Sosiaalibistoria. Johdatus tutkimukseen. SHS, Helsinki 1989.

Haavio, Martti: Vainaméinen. Suomalaisten runojen keskushahmo. WSQOY, Porvoo
1950.

Huovila, Marja: Kékisalmen lidnin vaibeita esibistoriasta vuoteen 1811. Esan Kir-
japaino Oy, Lahti 1995.

Héimynen, Tapio: Litkkeelli leivin tahden. Raja-Karjalan viests ja sen toimeentu-
lo 1880—1940. Historiallisia Tutkimuksia 170. SHS, Helsinki 1993.

Jarvinen, Irma-Riitta: Karjalan pyhit kertomukset. Tutkimus livvinkielisen alueen
legendaperinteesti ja kansanuskon muutoksista. Suomalaisen Kirjallisuuden
Seuran toimituksia 962. SKS, Helsinki 2004.

Kalela, Jorma: Teoriattomuus historiantutkimuksen yhteiskuntasuhteessa. Teok-
sessa Menneisyyden rakentajat. Teoriat historiantutkimuksessa. 'Toim. Matti
O. Hannikainen, Mirkka Danielsbacka ja Tuomas Tepora. Gaudeamus Oy,
Helsinki 2018, 20—45.

Kalela, Jorma: Historiantutkimus ja historia. Gaudeamus Oy, Helsinki (2000)
2020.

Kallio, Kati: Armas Launis, inkerildinen runolaulu ja Kullervo-oopperan veni-

296



Valamon kellot

ldinen tausta. Musiikki, 3—4 2012, 6-28.

Kallio, Petri: The Diversification of Proto-Finnic. Teoksessa Fibula, Fabula, Fact:
The Viking Age in Finland. Toim. Joonas Ahola, Frog ja Clive Tolley. Studia
Fennica Historica 18. SKS, Helsinki 2014, 155-168.

Kastinen, Arja: Tuivas auki. Itdisen Suomen ja Karjalan kanteleista 1800-luvun
kasikirjoituksissa. Temps Oy, Poytyd 2009.

Kastinen, Arja: Musiikki. Teoksessa Kizavirzi karjalaisesta kanteleperinteesti
1900-Iuvun alussa. Arja Kastinen, Rauno Nieminen ja Anna-Liisa Tenhu-
nen. Temps Oy, Poytyd 2013.

Kastinen, Arja: Six Hours of Exploratory Improvisation. Research Cata-
logue 2021. Verkkoartikkeli. https://www.researchcatalogue.net/view/
1089971/1089972 [haettu 8.6.2024].

Kastinen, Arja: Connected Alone. An Ancient Musical Culture As a Tool
For Self-Expression Today. RUUKKU — Studies in Artistic Research, 18
2022. Verkkojulkaisu. https://doi.org/10.22501/ruu.1088859 [haettu
15.10.2024].

Kilpeldinen, Hannu: Valamo — Karjalaisten luostari? Luostarin ja yhteiskunnan
interaktio maailmansotien vilisend aikana. SKS, Helsinki 2000.

Kirkinen, Heikki: Valamon luostarin perustamiset. Teoksessa ¢ menitte asu-
maan meren saareen... Tutkimuksia Valamon luostarista. Toim. Sari Hirvo-
nen, Hannu Kilpeliinen ja Leena Mikeld. Valamon luostarin kirjaston jul-
kaisuja 1. Heindvesi 1994, 41-58.

Korpela, Jukka: The World of Ladoga. Society, Trade, Transformation and State
Building in the Eastern Fennoscandian Boreal Forest Zone c. 1000-1555. Lit
Verlag, Miinster 2008.

Kuusi, Matti (toim.): Suomen kirjallisuus I Kirjoittamaton kirjallisuus. SKS ja
Kustannusosakeyhtié Otava, Helsinki 1963.

Kuzmin, Denis: Saamelainen asutus Karjalassa. Suomalais-Ugrilaisen Seuran Ai-
kakauskirja 94. Tiedekirja, Helsinki 2013, 69-123.

Laasonen, Pentti: Novgorodin imu. Miksi ortodoksit muuttivat Vendjille Kikisal-
men lidnistd 1600-luvulla? Historiallisia Tutkimuksia 222. SKS, Helsinki
2005.

Laitila, Teuvo: Jumalat, haltiat ja pyhit. Eletty ortodoksisuus Karjalassa 1000—
7900. Suomen Kirkkohistoriallinen Seura, Helsinki 2017.

Laitinen, Heikki: Kanteleen historian kiinnekohtia. Teoksessa Kantele. Toim.
Risto Blomster. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 1225 /
Tieto. SKS, Helsinki 2010, 121-167.

297



ARJA KASTINEN

Lang, Valter: Homo Fennicus. Itimerensuomalaisten etnobistoria. Kolmas, korjattu
painos. Kirjokansi 276. SKS, Helsinki 2020.

Lind, John H.: Valamon luostarin perustamisen poliittinen tausta. Tuskimuk-
sia Valamon luostarista. Valamon luostarin kirjaston julkaisuja 1. Heindvesi
1994, 33-40.

Malviniemi, Rauno: Tapion tuvilla. Shemeikkain runonlaulajat ja kanteleensoitta-
jat. Shemeikka sukuseura, Keitele 1997.

Nussbaum, Martha C.: Creating Capabilities. The Human Development Approach.
Harvard University Press, Cambridge, MA 2013.

Parppei, Kati: Laatokan Valamo. 1800-luvun luostari matkailijoiden kuvaamana.
Kirjokansi 3. SKS, Helsinki 2013.

Parppei, Kati: Early Population in the Ladoga Region. Teoksessa Lake Ladoga.
The Coastal History of the Greatest Lake in Europe. Toim. Maria Lihteenmaki
ja Isaac Land. Studia Fennica Historica 27. SKS, Helsinki 2023, 69-88.

Pentikiinen, Juha: Marina Takalon uskonto. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran
Toimituksia 299. SKS, Helsinki 1971.

Polld, Matti: Vienan Karjalan etnisen koostumuksen muutokset 1600—1800-luvulla.
Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 635. SKS, Helsinki 1995.

Rajamo, M.: Suistamon seurakunnan historia. Suistamon seurakunta, Kuopio
1944.

Robinson, Dylan: Hungry Listening. Resonant Theory for Indigenous Sound Stud-
ies. University of Minnesota Press, Minneapolis 2020.

Saksa, Aleksandr; Uino, Pirjo; Hiekkanen, Markus: Ristiretkiaika 1100-1300
jKr. Viipurin lainin historia I. Karjalan synty. Toim. Matti Saarnisto. Karja-
lan kirjapaino, Lappeenranta 2003, 383-474.

Sen, Amartya: Development as Freedom. Oxford University Press, Oxford 1999.

Siikala, Anna-Leena: Runolaulun kiytinto ja runoston kehitys. Teoksessa Runo,
alue, merkitys. Kirjoituksia vanhan kansanrunon alueellisesta muotoutumisesta.
Toim. Pekka Hakamies. Joensuun yliopisto, Karjalan tutkimuslaitoksen jul-
kaisuja 92, Joensuu, 1990, 7-28.

Siikala, Anna-Leena: Suomalainen samanismi — mielikuvien historiaa. Kolmas
painos. SKS, Helsinki 1999.

Siikala, Anna-Leena: Itamerensuomalaisten mytologia. Suomalaisen Kirjallisuu-
den Seuran Toimituksia 1388 / Tiede. SKS, Helsinki 2014.

Siirala, Pia: Kuulokulmia tsuktsien henkilolauluun. Saveltimalli kuulemi-
nen taiteellisen tutkimuksen menetelmdnda. Taiteellisen tohtorintutkinnon
tutkielma. Sibelius-Akatemian kansanmusiikkijulkaisuja 40. Taideyli-

298



Valamon kellot

opiston Sibelius-Akatemia, Helsinki 2024. https://urn.fi/URN:ISBN:
978-952-329-359-5 [haettu 15.10.2024].

Stark, Laura: Peasants, Pilgrims, and Sacred Promises. Ritual and the Supernatural
in Orthodox Karelian Folk Religion. Studia Fennica Folkloristica 11. Finnish
Literature Society, Helsinki 2002.

Stark-Arola, Laura: Pyhi raja ja pyhd keskus. Rituaalimallit ortodoksisen Kar-
jalan kansanuskonnossa. Teoksessa Pyhdin perinto. Kirjoituksia suomalaisesta
pyhésta Kalevalassa, kansanperinteessd, luonnossa ja taiteessa. Toim. Pekka
Laaksonen ja Sirkka-Liisa Mettomaki. Kalevalaseuran vuosikirja 79-80.
SKS, Helsinki 2002, 181-219.

Tenhunen, Anna-Liisa: Symbolista kiyttosoittimeksi. Teoksessa Kantele. Toim.
Risto Blomster. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 1225 /
Tieto. SKS, Helsinki 2010, 209-221.

Tenhunen, Anna-Liisa: Averki (Everik) Rihkoénen. Teoksessa Kizavirzi kar-
Jalaisesta kanteleperinteesti 1900-luvun alussa. Toim. Arja Kastinen, Rauno
Nieminen ja Anna-Liisa Tenhunen. Temps Oy, Péytyd 2013, 36-38.

Uino, Pirjo: Ancient Karelia. Archeological studies. Muinaismuistoyhdistyksen
aikakauskirja 104. Suomen Muinaismuistoyhdistys, Helsinki 1997.

Viisinen, A. O.: Laulu ja soitto kansaneldmissi (1943). Hiljainen haltioitumi-
nen. A. O. Viisisen tutkielmia kansanmusiikista. Toim. Erkki Pekkili. Suoma-
laisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 527. SKS, Helsinki 1990, 42-46.

299



