
VUOSIKIRJA 2025 ÅRSSKRIFT  

MUUTOKSET JA MURROKSET  
KRISTINUSKON HISTORIASSA

SU O M E N  K I RK KO  H I STO RI A L L I N E N  S E U R A
F I N S K A  KY R KO  H I STO RI S K A  S A M F U N D E T

Förändringar och brytningstider  
i kristendomens historia



 S uomen kirkkohistoriallisen seuran vuosikirja 2025 tarkastelee muutok-
sia ja murroksia kristinuskon historiassa. Vuosikirja kysyy, miten muu-
toksen ajat ja murroskaudet muovaavat yhtäältä kristinuskoa ja toisaalta 
kirkkohistoriallisen tutkimuksen tapoja kuvata ja analysoida muutosta.

Vuosikirjan artikkelit käsittelevät lukkareiden parannustoimintaa 
1800-luvulla, suomalaisen juutalaislähetyksen alkuvaiheita, Suomen 
evankelis-luterilaista kirkkoa toisessa maailmansodassa ja sitä seu-
ranneessa rauhaan palaamisessa sekä suomalaista uutisointia kristin
uskosta osana 1990-luvun eurooppalaista murroskautta.



Suomen kirkkohistoriallisen seuran vuosikirja 
2025





SU O M E N  K I RK KO  H I STO RI A L L I N E N  S E U R A
F I N S K A  KY RKO  H I STO RI S K A  S A M F U N D E T

115
VUOSIKIRJA  2025 ÅRSSKRIFT  

Yearbook of the Finnish Society of Church History

Helsinki 2025

Suomen kirkkohistoriallinen seura
Societas historiae ecclesiasticae Fennica



Suomen kirkkohistoriallisen seuran nimeämät asiantuntijat  
ovat arvioineet vuosikirjan artikkelit.

Toimittaneet
Petra Kuivala (vastaava toimittaja) & Annaleena Sevillano

Esipuheen käännös:  
Johanna Björkholm-Kallio

Taitto: Merika Pyörökivi 
Kansi: Merika Pyörökivi 
Sarja-asun suunnittelu: Sini Nihtilä
Kannen kuva: Stained-glass window in  
the Saint Peter and Saint Paul church of Autoire,  
Lot, France (wikimedia.org)

ISBN 978-952-7455-08-1 (painettu)
ISBN 978-952-7455-09-8 (PDF)



Esipuhe
Muutokset ja murroskaudet näyttävät kristinuskon 
historian ja sen tutkimuksen uudessa valossa

 S uomen kirkkohistoriallisen seuran vuoden 2025 vuosikirja tarkastelee 
muutoksia ja murroksia kristinuskon historiassa. Teema kattaa sekä 
kristinuskon historialliset muutokset ja murroskaudet että muuttuvat 

tapamme tulkita ja ymmärtää menneisyyttä. 
Vuosikirja sisältää viisi suomenkielistä tutkimusartikkelia. Karolina Kouvo-

la tarkastelee muistitietotutkimusta ja kollektiivibiografista otetta hyödyntä-
vässä artikkelissaan lukkarinviran murrosta 1800-luvun yhteiskunnassa eri-
tyisesti parantamiseen liittyvien taitojen ja tehtävien osalta. Paavo Ahonen 
puolestaan analysoi ulkomaille suuntautunutta juutalaislähetystä osana Suo-
men Lähetysseuran toimintaa yhtäältä lähetystyön murroksena ja toisaalta 
osana ensimmäisen maailmansodan eurooppalaista ilmapiiriä.

Jussi Leppäniemi ja Esko Ryökäs tarkastelevat Suomen evankelisluterilai-
sen kirkon diakoniatyön järjestäytymistä sekä sotaan liittyvän murroskauden 
että suomalaisen yhteiskuntahistorian osana. Reetta Kallanne ja Ilkka Huhta 
analysoivat sodanjälkeistä rauhaan palaamista historiallisena ja historiografi-
sena kysymyksenä erityisesti evankelisluterilaisten asevelipappien nationalis-
mia koskevan ajattelun murroksen kautta. Jan Pohjonen tarkastelee Helsingin 
Sanomien kantaa kristinuskon rooliin Pohjois-Irlannin konfliktissa, ankkuroi-
tuen 1990-luvun eurooppalaisen poliittisen murroskauden ja yhdentymisen 
kontekstiin.

Useat artikkelit sisältävät aiemmassa tutkimuksessa huomiotta tai vähälle 
huomiolle jääneitä lähdeaineistoja sekä uusia tutkimuskysymyksiä ja lähesty-
mistapoja jo tunnettuihin teemoihin. Aiemman tutkimuksen kanssa keskus-
tellessaan artikkelit myös luovat uudenlaista tutkimuksellista käsitteistöä ja 
analyyttisia kategorioita kristinuskon historiaan liittyvien ilmiöiden tarkas-
telemiseksi. Artikkelit kutsuvatkin lukijoita paitsi monipuolisten historiallis-
ten teemojen ja kontekstien äärelle myös pohtimaan tutkimuksessa vallitsevia 
tapoja käsitteellistää ja tarkastella muutosta.

Tänä vuonna vuosikirja tarjoaa lukijoilleen myös pääsyn alkuperäislähteen 
äärelle. Julkaisemme teologian ylioppilas Ilmo Launiksen vuonna 1934 Lon-
toossa kirjoittaman päiväkirjan, jonka hän laati työskennellessään Lontoon 
Merimieslähetysaseman apulaisena. Päiväkirjan rinnalla julkaisemme Martti 
Tuuren kirjoittaman johdannon aiheeseen. Launiksen tarkkanäköinen päivä-
kirja ei ainoastaan dokumentoi merimieslähetystyön arkea vaan toimii myös 
ikkunana 1930-luvun sumuiseen ja sosiaalisesti monimuotoiseen Lontooseen.

Vuoden 2025 yksi merkittävä kristikuntaa – ja erityisesti katolilaisia – kos-
kettanut tapahtuma oli paavi Franciscuksen kuolema ja uuden paavin valinta. 



Alpo Penttinen luonnehtii paavi Franciscuksen perintöä arvioivassa katsauk-
sessaan paavin vaihtumista osuvasti paaviuden instituution murroskohdak-
si ja nimittää edesmennyttä Franciscusta aikakauden muutoksen paaviksi. 
Johanna Tyynelä-Haapamäki tarkastelee omassa katsauksessaan suomalaisen 
ekumeenisen delegaation vierailua Roomassa sekä kristittyjen että historian ja 
nykypäivän yhteyden näkökulmasta. Hän myös kuvaa delegaation tapaamista 
paavin kanssa vain hetkeä ennen muutosta.

Myös kirja- ja kulttuuriarviot käsittelevät tänä vuonna useita katolisen kir-
kon ja uskon muutoksiin ja moninaisuuteen liittyviä teemoja. Tämän lisäksi 
esittelemme erityisesti uusinta kirkkohistoriallista tutkimusta Suomesta ja 
Pohjoismaista.

Helsingissä 20. lokakuuta 2025 

Petra Kuivala  
vastaava toimittaja 
artikkelit   

 Annaleena Sevillano
 toimittaja
 katsaukset ja kirja-arviot



Förord
Förändringar och brytningstider åskådliggör kristen-
domens historia och dess forskning i ett nytt ljus

 Å rsboken för Finska kyrkohistoriska samfundet för år 2025 granskar 
förändringar och brytningstider i kristendomens historia. Temat om-
fattar både kristendomens historiska förändringar och brytningstider 

samt våra förändrande sätt att tolka och förstå det förflutna.
Årsboken innehåller fem vetenskapliga artiklar på finska. Karolina Kouvola 

granskar förändringar i klockarämbetet i 1800-talets samhälle speciellt med 
hänsyn till färdigheter och uppgifter relaterade till helande. Hon använder sig 
av forskning relaterad till minne samtidigt som forskningen har ett kollektiv-
biografiskt grepp. Paavo Ahonen i sin tur analyserar den utlandsinriktade ju-
demissionen som en del av Finska Missionssällskapets verksamhet både som 
ett brytningsskede i mission och som en del av europeisk utveckling vid tiden 
för första världskriget.

Jussi Leppäniemi och Esko Ryökäs undersöker hur den finländska evang-
elisk-lutherska diakonin organiserades i samband med krigets brytningstid 
som en del av finländsk samhällshistoria. Reetta Kallanne och Ilkka Huh-
ta analyserar återgången till fred som en historisk och historiografisk frå-
ga, särskilt med hänsyn till förändring i tänkandet kring nationalism bland 
evangelisk-lutherska fältpräster. Jan Pohjonen granskar tidningen Helsingin 
Sanomats hållning till kristendomens roll i konflikten vid Nordirland, med 
förankring till 1990-talets europeiska brytningstid och integrationskontext. 

Flera av artiklarna bygger på källmaterial som sällan eller aldrig tidigare har 
uppmärksammats, samtidigt som bekanta teman belyses genom nya forsk-
ningsfrågor och nya metoder. I dialog med tidigare forskning skapar artik-
larna också nya begrepp och analytiska kategorier för att undersöka fenomen 
relaterade till kristendomens historia. Artiklarna inbjuder läsarna att fördju-
pa sig i mångdimensionerade historiska teman och kontexter. Samtidigt ut-
manas läsarna att reflektera över rådande praxis kring begreppsbildning och 
studium av förändring. 

Detta år ger årsboken även tillgång till en originalkälla. Vi publicerar teo-
logistudenten Ilmo Launis dagbok, som han skrev år 1934, när han arbetade 
som assistent vid sjömansmissionens station i London. Vi publicerar även en 
introduktion av Matti Tuuri i anslutning till dagboken. Launis skarpsinni-
ga dagbok dokumenterar inte bara vardagen inom sjömansmissionen, utan 
fungerar också som ett fönster till 1930-talets dimmiga och socialt mångfa-
cetterade London.

En av de mest betydande händelserna år 2025 var för kristenheten och 
särskilt för katolikerna påven Franciscus död och valet av en ny påve. Alpo 



Penttinen beskriver i sin översikt påve Franciskus arv och karakteriserar påve-
bytet träffande som en institutionell brytningspunkt. Den avlidne påven Fran-
ciscus karakteriseras som en drivkraft för förändring. Johanna Tyynelä-Haapa-
mäki granskar i sin översikt den finländska ekumeniska delegationens besök i 
Rom både ur ett historiskt och modernt gemenskapsperspektiv. Hon beskriver 
delegationens möte med påven kort innan förändringen.  

Även bok- och kulturrecensionerna behandlar detta år teman relaterade till 
förändring och mångfald inom den katolska kyrkan och tron allmänt. Utöver 
detta presenterar vi speciellt den nyaste kyrkohistoriska forskningen från Fin-
land och Norden.

Helsingfors 20. oktober 2025

Petra Kuivala   
Ansvarig redaktör,  
artiklar   

Annaleena Sevillano
Redaktör,
översikt och bokrecensioner				



Sisällys
Artikkelit

KAROLINA KOUVOLA 
 Backmanien lukkariperheen parannustoiminta 1800-luvun  

puolivälissä lääketieteen ja kirkollisen järjestäytymisen  
murrosaikana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15

PAAVO AHONEN 

 Suomalainen juutalaislähetys Euroopassa: alku, loppu ja  
aatteellinen ympäristö . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40

JUSSI LEPPÄNIEMI & ESKO RYÖKÄS

 Piispa ja pääjohtaja: Diakonian siirtyminen osaksi sosiaali- ja  
terveydenhuoltoa vuosina 1939–1944 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67

REETTA KALLANNE & ILKKA HUHTA 

 Asevelipappien rauhaan palaaminen – Kusti Korhonen ja  
Jussi Tenkku toisen maailmansodan jälkeisenä nationalismin  
murroskautena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97

JAN POHJONEN 

 Pohjois-Irlannin levottomuudet, Euroopan yhdentyminen ja  
kristinusko Helsingin Sanomien pääkirjoituksissa  
vuosina 1993–1998 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  123

Katsaukset
JOHANNA TYYNELÄ-HAAPAMÄKI

Pyhän Henrikin päivän viettoa Roomassa 2025  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151

ALPO PENTTINEN

Aikakauden muutoksen paavi – Franciscuksen perinnön  
glokaalia arviointia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157

Teologian ylioppilas Ilmo Launiksen Lontoon-päiväkirja (1934)
Johdanto ja kommentit: MARTTI TUURE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161



Kirja-arviot 
Kaija Vuorio Siilin kirkko. Siilinjärven seurakunta 1924–2024
( Juha Rekola) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 191
 
Kullervo Leinonen Pappi, piispa ja patriootti.  
Hannes Leinosen työ ja elämä 1916–1986
( Jouko Talonen) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 193

Anni Reuter Suomalaiset Stalinin puhdistuksissa
(Markus Juutila) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 195

Pietiäinen Jukka-Pekka Vihtori Kosola. Mies ja myytti
(Markus Juutila) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 197

Julkunen Arto Hurskaat ja hauraat.  
Tuntemattoman uskonyhteisön tarina
(Esko M. Laine) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 199
 
Hanna Karhu, Katri Kivilaakso & Viola Parente-Čapková  
(toim.) Tutkimuspolkuja yksityisarkistoihin. Aineistot historian,  
kulttuurin ja kirjallisuuden tutkimuksessa
(Oona Leiviskä) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 202
 
Bengt-Ove Andreassen & Roald E. Kristiansen &  
Rolf Inge Larsen (toim.) Læstadianismens historie i Norge
( Jouko Talonen) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 204
 
Bach-Nielsen Carsten Kirkehistorie – folkesag og skolefag.  
Ti kapitler om erindring og historiebrug
(Esko M. Laine) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 207
 
Urban Claesson & Nina Javette Koefoed (toim.) Den nordiska  
hushållsstaten – variationer på ett tema av Luther. Auktoritet och  
ansvar i de tidigmoderna danska och svenska rikena
(Tammela Joonas) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 211
 
Andreasson Hans Identitet och gestaltning. Väckelseforskning  
i akademi och kyrka
(Esko M. Laine) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 213
 



Karin Rubenson & Karin Tillberg Vigd till tjänst.  
Om ämbetet i Svenska kyrkan
( Jaakko Olavi Antila) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 217
 
Sari Katajala-Peltomaa (toim.) A Companion to Medieval  
Canonization Processes. New Contexts, Perspectives, and Comparisons
( Johanna Tyynelä-Haapamäki) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 219
 
Petra Kuivala, Mikko Ketola & Jyri Komulainen  
Roomasta maailman ääriin. Globaali katolisuus
(Milla Bergström) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 221
 
Hubert Wolf Die geheimen Archive des Vatikan. Und was sie über  
die Kirche verraten
(Mikko Ketola) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 224
 
Anthony Ekpo The Roman Curia. History, Theology, and Organization
(Ahosniemi Juha) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 226
 
Hannu Juusola Israelin historia. Toinen, uudistettu laitos
(Olli Saukko) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 226

Kulttuuriarviot
Virolaisuuden museo
(Oona Leiviskä) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 232

Elokuva: Bonhoeffer. Pastor, Spy, Assassin
(Mikko Ketola) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 235

Elokuva: Conclave
(Tapio Leinonen) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 237

Vuosikirjan 2025 kirjoittajat  .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 239





ARTIKKELIT





15

KAROLINA KOUVOLA

  


1

L 
Lukkarit lääkintätaitoisina henkilöinä

 ukkareiden harjoittama parannustoiminta on jäänyt sekä kirkkohisto-
rian että lääketieteen tutkimuksen katvealueelle siitä huolimatta, että 
he harjoittivat parannustoimintaa osana lukkarintyötään paikallisyhtei-

söissään 1800-luvun ajan. Historiallinen tutkimus on keskittynyt pääasiassa 
lääkärikunnan ammattimaistumiseen ja maallikkoparantajien prosopografi-
seen2 tutkimukseen, kun taas folkloristinen ja uskontotieteellinen tutkimus 
on tarkastellut aihetta maagiseen parantamiseen ja tietäjyyteen liittyvien tut-
kimuskysymysten kautta.3 Lukkarit, jotka eivät ole suoranaisesti kuuluneet 
kumpaankaan tutkimusintressiin, ovat jääneet tutkimukselliseen marginaa-
liin ja kansanomaisen parantamisen sekä lääketieteen historian tutkimuksen 
ulkopuolelle. Lukkareita on tutkittu suomenkielisessä tutkimuksessa varsin 

	 1	 Haluaisin kiittää SKHS:n Vuosikirjan toimitusta yhteistyöstä sekä anonyymeja vertais-
arvioitsijoita osuvista ja artikkelia parantavista kommenteista ja kehitysideoista. Olen 
esitelmöinyt artikkelin aiheesta Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran (SKS) tutkimusosaston 
tutkijaseminaarissa ja projektin Parantajat ja lääkinnän monimuotoisuus 1500–1900-lukujen Suo-
messa työpajassa Oulussa elokuussa 2024. Kummassakin tilaisuudessa olen saanut korvaa-
matonta palautetta työstäni. SKS:n kirjaston henkilökunta on ystävällisesti auttanut minua 
löytämään tutkimuskirjallisuutta lukkareista. Kiitän lämpimästi myös Svenska litteratur-
sällskapetin (SLS) Vaasan arkiston henkilökuntaa, Kansallisarkiston Vaasan toimipisteen 
henkilökuntaa, Stundarsin museokylän henkilöstöä sekä Sulvan seurakunnan henkilökuntaa 
sydämellisestä vastaanotosta ja arvokkaasta avusta Backmanin suvun vaiheiden selvittämi-
sessä. Artikkeli on valmistunut osana Emil Aaltosen säätiön rahoittamaa tutkimusprojektia 
Parantajat ja lääkinnän monimuotoisuus 1500–1900-lukujen Suomessa (VT Kalle Kananoja, Oulun 
yliopisto).

	 2	 Prosopofragisella tutkimuksella tarkoitetaan historiallista tutkimusmenetelmää, jossa ke-
rätään useiden eri yksilöiden elämäkertatietoja. Näistä elämäkertatiedoista havainnoidaan 
yhdistäviä malleja tai teemoja esimerkiksi ammatinharjoittamisessa.

	 3	 Katso myös Kananoja 2021, 25. Muun muassa Kontturi 2021, 60–61 jättää lukkarit terveysalan 
ammattilaisten tarkastelun ulkopuolelle siitä huolimatta, että hän lukee välskärit tähän 
ryhmään kuuluviksi. Lukkarit mainitaan hyvin lyhyesti Niilo Pesosen (1980) 700-sivuisessa 
terveyshistoriaa käsittelevässä teoksessa. Tietäjätutkimuksesta katso esimerkiksi Karlsson 
2022; Tarkka 2005; Siikala 1992.



16

vähäisesti, erityisesti parantamisen näkökulmasta.4 
Tämän artikkelin tarkoituksena on osaltaan paikata tätä tutkimusaukkoa 

ottamalla mikrohistorialliseksi esimerkkitapaukseksi sulvalaisen lukkariper-
heen kolme sukupolvea 1800-luvun alusta vuosisadan viimeiselle puoliskolle 
saakka. Artikkelin päätutkimuskysymys on, millainen oli lukkareiden rooli pa-
rantajina 1800-luvulla. Kysymystä tarkastellaan muun muassa siitä näkökul-
masta, millaista kehitystä lukkareiden parannustoimessa tapahtui 1800-lu-
vulla suhteessa muihin lukkarintehtäviin, miten lukkareiden lääkinnällisiin 
tehtäviin suhtauduttiin paikallisyhteisössä sekä miten lukkareiden osaaminen 
parantajina muodostui. Sulva on pieni kyläyhteisö noin viisitoista kilometriä 
Vaasasta etelään. Sulva sai kappelioikeudet vuonna 1680 Maalahden seura-
kuntaan ja omaksi seurakunnakseen Sulva erotettiin vuonna 1860. Nykyään 
Sulvan seurakunta kuuluu Mustasaareen.5 Tutkimusasetelman myötä valaisen 
lukkarinvirassa tapahtuneita muutoksia niin yleiseltä kuin paikallisyhteisön 
tasolta 1800-luvun alusta vuosisadan puoleenväliin saakka.6 

Vuoden 1869 kirkkolaki muutti lukkarinviran sisältöä korostaen kirkkomu-
siikillista ulottuvuutta ja poistamalla lukkarinvirkaan aiemmin kuuluneita 
lääkinnällisiä sekä opetuksellisia tehtäviä. Jo vuoden 1866 kansakoulu-uudis-
tus oli muuttanut lukkareille aiemmin kuulunutta opetusvelvollisuutta. Luk-
karinvirassa painottuivat uuden kirkkolain myötä kirkkomuusikon tehtävät, 
kun kansanomaiseen laulutapaan alettiin 1800-luvun alkupuolella kiinnittää 
huomiota oppineiston taholta. Kansanomaista laulutapaa arvioitiin epävirei-
seksi ja lukkareiden musiikillisen koulutuksen myötä siihen toivottiin paran-
nusta, jotta virsien laulaminen alkaisi vastata enemmän aikakauden taidemu-
siikillisia ihanteita.7 

Sulvan seurakunnan lukkareiden ottaminen tutkimuskohteeksi on perus-
teltua alueelta 1900-luvun puolivälissä kerätyn muistitiedon runsauden huo-
mioon ottaen sekä Backmanien perheeseen liittyvän, erityisesti lukkariper-
heen parantamiseen liittyvän perimätiedoin monipuolisuuden näkökulmasta. 

	4	 Aikaisempi tutkimushistoria lukkareista on keskittynyt heidän ammattinsa kirkko
musiikilliseen puoleen (esimerkiksi Jalkanen 1976 ja 1978) sekä lukkareiden rooliin 
rokottajina (Laine 2023). Arno Forsius (1982, 94–98) on koonnut Hollolan ja Lahden 
terveydenhuollon kehitystä vuoteen 1865 käsittelevään väitöskirjaansa taustatietoja luk-
kareista nimenomaisesti parantajina. Hän myös kertoo Backmaneita vastaavasta Hollolan 
emäseurakunnassa 1700-luvun lopulla toimineesta Cajander-Finnanderin perheestä, jossa 
yksittäisen perheen piiristä valittiin paikkakunnan lukkarit muun muassa heidän harjoit-
tamansa parantamisen vuoksi. Jalkasen (1976 ja 1978) jälkeen lukkareista ei ole julkaistu 
uudempaa kokonaistutkimusta, joten hyödynnän hänen tutkimustaan artikkelissa erityises-
ti lukkarien tehtävien esittelyssä täydentäen uudemmalla tutkimuksella, jossa lukkareiden 
erityistehtäviä on käsitelty.

	 5	 https://hiski.genealogia.fi/historia/mini-pgsql.php?srk=512&kieli=fi.
	6	 Vertaa tutkimusasetelmaa Kotilainen 2023. Sulvan seurakunnan historiasta Rosenholm 1986, 

12.
	 7	 Korkelainen 2017, 2–4, 4–6; Jalkanen 1976, 67–70.



17

Jakob Backmaniin (1821–1865) liitettiin kertomuksia, jotka yhdistävät hänet 
maagista parantamista harjoittaneisiin tietäjiin. Hänen poikansa Johannes 	
Backman (1848–1882) taas pyrki edistämään tavoitettaan opiskella virallisia 
teitä välskäriksi ja eläinlääkäriksi. Jakob Backmanin äiti, Brita Hauki (1783–
1861)8, sen sijaan ei esiinny sulvalaisessa muistitietoaineistossa muutamaa 
mainintaa lukuun ottamatta. Kollektiivibiografisen historiantutkimuksen 
menetelmän avulla Backmanien elämistä voidaan nostaa esille teemoja, jotka 
heijastavat laajemmin aikakauden yhteiskunnallisia murroksia koskien erityi-
sesti lukkarinviran terveydenhuoltoon liittyviä muutoksia. 

Tutkin lukkareiden harjoittamaa parantamista sekä heistä ja parantami-
sesta kerrottuja tarinoita osana yhteisön tarinaperinnettä. Tavoitteena on 
haastaa aikaisempaa tutkimusperinnettä parantamisen segmentoitumisesta 
joko maagiseen tai mekaaniseen parantamiseen, sekä nostaa esille lukkarei-
den merkitystä parannustoimen harjoittajina. Backmanien tarinan avulla saa-
daan ainutlaatuinen näkökulma siihen, miten parantamisen moninaisuutta 
on ymmärretty paikallisyhteisössä ja miten erilaiset parantamiseen linkittyvät 
ammattikunnat näyttäytyvät kansanomaisessa ymmärryksessä. Backmanien 
lukkariperhe eli murrosaikana, jolloin lääkärikunta oli ammattimaistumassa, 
mikä vaikutti myös kirkollisiin toimenkuviin. Samaan aikaan papinopintoi-
hin alkoi yhä enenevissä määrin hakeutua perinteisten pappissukujen lisä
ksi muun muassa lukkareiden ja käsityöläisten poikia. Ajankohtaan ajoittuu 
lukkarinviran uudelleen arviointi ja kirkkomusiikin korostuminen lukkarin-
koulutuksessa ja ammatinarvostuksessa.9 Päätutkimuskysymyksenä on, mi-
ten modernisaatioon liittyvät muutokset näkyvät paikallistasolla kollektiivi-
biografisen tutkimuksen läpi tarkasteltuna. Artikkelin pääargumenttina on, 
että paikallistasolla lukkarien työhön ja elämänkulkuun vaikuttivat virallisia 
määräyksiä enemmän suku- ja ystävyysverkostot sekä näiden myötä karttu-
neet ammatilliset taidot. 

Esittelen seuraavaksi lähdeaineistona käyttämäni muistitietoaineiston sekä 
kollektiivibiografian menetelmänä. Sen jälkeen esittelen lukkarinvirkaa koske-
neet viralliset kirkkolakiin kirjatut säädökset Ruotsin, ja sitä kautta Suomen, 
alueella, minkä jälkeen käännän katseen Backmanien harjoittamaan paran-
nustehtäviin ja lukkarin virkaan muistitiedon sekä asiakirja-aineiston kaut-
ta. Lopuksi analysoin sitä, miten Backmaneista kerrottu muistitieto heijastuu 
virallisiin säädöksiin ja asiakirjaa-aineistoihin. Artikkeli tarjoaa uutta tietoa 

	 8	 Olen ottanut Brita Hauen mukaan tähän kollektiivibiografiseen tutkimukseen sillä perus-
teella, että vaikka hän ei toiminutkaan lukkarina, oli hän lukkarinvaimo, myöhemmin leski 
sekä kahden lukkarin äiti ja isoäiti. Hänen merkityksensä perheessä on ollut parannustoi-
men kannalta huomattava, kuten myöhemmin esitetään.

	9	 Kotilainen 2023, 96–97. Lukkarin- ja urkurintoimen muutoksista 1800-luvun puolivälissä, 
katso Jalkanen 1976.



18

kansanomaisen parantamisen monimuotoisuudesta sekä nostaa lukkarit esil-
le terveydenhuollon edustajina paikallisyhteisöissään.

Muistitieto ja kollektiivibiografinen tutkimus avaamassa 
uusia näkökulmia lukkarien harjoittamaan  
parantamiseen
Kansakoulun opettaja, alun perin Paraisilta kotoisin ollut Gunnar Rosenholm 
keräsi kattavan muistitietoaineiston Sulvalta 1940–1960-luvuilla. Hän kirjoit-
ti myös useita paikallishistoriallisia kirjoja esimerkiksi Sulvan kirkosta ja seu-
rakunnasta sekä teoksen Mitt Solf, jossa hän kertoo sulvalaisista henkilöistä 
sekä Sulvaan perustamastaan museoalueesta Stundarsista.

Rosenholmin keräämää muistitietoaineistoa säilytetään Svenska littera-
tursällskapetin (SLS) arkistossa Vaasassa10. Tämä muistitietoaineisto sisältää 
yhteensä 39 kertomusta tai mainintaa Backmaneiden perheen jäsenistä. Ar-
kistoyksiköittäin kertomukset jakautuvat niin, että 29 kertomusta löytyy yksi-
köstä kansanomainen parannus (’Läkekonst, folklig’ ÖTA 86:70), neljä kertomus-
ta yksiköstä lukkarit (’Klockare’ ÖTA 86:55), kolme kertomusta yksiköstä Sulvan 
papit (’Solfpräster’ ÖTA 86:110) sekä kolme kertomusta yksiköstä noitataitoja 
omaavat (’Trolldomskunniga’ ÖTA 86:128). Joissain tapauksissa Rosenholm on 
kirjoittanut paikallishistoriaansa Backmaneista tietoja, joita ei löydy arkis-
tolähteistä. Näissä tapauksissa olen viitannut Rosenholmin historiateoksiin. 

Muistitietoaineistosta ei voi aina päätellä kumpi Backmaneista, Jakob vai 
Johannes, on kyseessä kertomuksessa. Näissä tapauksissa en ole erikseen mai-
ninnut tai arvannut kummasta Backmanista kerrotaan, joten olen pyrkinyt 
ilmaisemaan tämän epävarmuuden mahdollisimman selkeästi välttääkseni 
mahdolliset väärinkäsitykset. Kontekstitiedoista päätellen todennäköisesti 
kuitenkin näissä tapauksissa puhutaan Johannes Backmanista, joka eli usean 
Rosenholmin haastateltavan kanssa samaan aikaan. Yleisesti ottaen Jakob 
Backmania pidettiin poikaansa parempana lääkärinä ja häntä verrattiin erit-
täin taitavana pidettyyn kansankirurgiin11 Jakob Bäckiin, joskin niin, että

	10	 Haluaisin kiittää SLS:n Vaasan arkistopistettä ja erityisesti arkistonhoitaja Pia Uppgårdia 
ystävällisestä avusta tutkimusaineiston saavuttamiseksi.

	11	 Kansankirurgilla tarkoitetaan henkilöä, jolla ei ole välttämättä virallista lääketieteen 
koulutusta, mutta joka on paikallisyhteisössään toiminut maallikkoparantajana parantaen 
erilaisia elimellisiä vaivoja, kuten luunmurtumia, tai suorittanut pienimuotoisia leikkauksia 
tai välskärin toimeen liittyviä lääkinnällisiä tehtäviä.



19

 Jakob Bäck oli Backmania taitavampi toimessaan. Kuitenkin Johannes Back-
mankin pystyi parantamaan sairauksia, joita lääkärit eivät osanneet parantaa, 
ollen kaupungin lääkäreitä parempi.12

 Kollektiivibiografialla pyritään tarkastelemaan pientä ihmisjoukkoa, kuten 
kahta tai kolmea henkilöä, ja selvittämään heidän elämänkulkunsa mahdol-
lisimman kattavasti.13 Tarkastelen artikkelissa Backmanien perheen jättämiä 
jälkiä kolmen eri vaiheen kautta. Nämä vaiheet pyrkivät valottamaan tutki-
muskohdetta elämäkertatutkimuksen kautta niin, että 1) tutkimuskohteena 
olevan henkilön tai henkilöiden elämänkulku selvitetään erilaisine kääntei-
neen, 2) selvitetään henkilön tai henkilöiden jälkeensä jättämä vaikutus, jossa 
voidaan käyttää myös muistitietotutkimusta tukemaan tehtyjä tulkintoja, se-
kä 3) henkilön tai henkilöiden elämänkerrasta saatu tieto kontekstualisoidaan 
omaan aikakauteensa ja hänen mahdollisuuksiinsa ja rajoihinsa sosiohistorial
lisen14 toimijuuden puitteissa.15 Nämä kolme tutkimustavoitetta kulkevat läpi 
artikkelin analyysin osana. 

Pääasiallisena aineistona Backmanien kollektiivibiografiselle tutkimukselle 
olen hyödyntänyt seurakuntien asiakirja-aineistoja, kuten rippi- ja tarkastus-
pöytäkirjoja, sekä muistitietoaineistoa. Näitä aineistotyyppejä olen täyden-
tänyt soveltuvin osin paikallishistorioilla sekä esimerkiksi Vaasan ylemmän 
kansankoulun arkistoaineistolla. Muistitietoaineistoa on säilynyt erityisesti 
Jakob ja Johannes Backmanista sekä heidän vaimoistaan. Rajaan muistitie-
toaineiston koskemaan heidän parantajantehtäviään lukkareina. Jakob Back-
manin äiti Brita Hauki sen sijaan jää muistitiedossa jälkikasvunsa varjoon. 
Tämä saattaa johtua siitä, että Backmaneihin liittyvää muistitietoa on kerät-
ty Sulvasta, jossa Brita Hauki ei itse asunut. Selvitän myös, millaisen jälki-
maineen Backmanin suvun jäsenet ovat jättäneet parantajina ja lukkareina 

	12	 SLS ÖTA 86:70, 19. Johan Jakob Bäck aloitti maallikkoparantajan toimensa 1839. Bäck sai 
1863 Collegium medicumilta oikeuden harjoittaa välskärintoimeaan ja vuonna 1867 hänet 
kutsuttiin Vaasan kaupunginvälskäriksi. (Åkerblom 1972, 323; Pesonen 1980, 217) SLS ÖTA 
86:70, 14–15. Jakob Backmanin taidot suhteessa muihin lukkareihin tulevat esille käräjäta-
pauksesta, jossa lukkari Claes Wilhelm Lagus ei kyennyt parantamaan kipeytynyttä jalkaa, 
jonka Jakob Backman hoitaa kuntoon. KA KO a:93 Vähäkyrö syyskäräjät sakkoluettelot, 331. 
Myös Herman Kulju oli ollut Laguksen hoidossa vaurioituneen ranteen takia, mutta hän ei 
noudattanut Laguksen ohjeita, minkä seurauksena vamma oli pahentunut. Kulju kääntyi 
Backmanin puoleen, joka paransi ranteen. KA KO a:95 syyskäräjät 26.10.1860 Isokyrö (Storky-
ro), 644–647.

	13	 Keats-Rohan 2007, 15–16.
	14	 Sosiohistoriallisella toimijuudella tarkoitan tässä yhteydessä henkilön toimintakeinoja siinä 

sosiaalisessa ja historiallisessa kontekstissa, johon hän sijoittuu esimerkiksi yhteiskunnalli-
sen asemansa tai sukupuoleen liittyvien rooliodotustensa puitteissa.

	15	 Hakosalo et al. 2014, 8–9. Hakosalo et al. mainitsevat myös neljännen tavoitteen biogra-
fiselle tutkimukselle, joka liittyy henkilön tai henkilöiden oman kokemuksellisen äänen 
kuulemiseen. Backmanien omaa ääntä nimenomaisesti terveydenhuollon tarjoajina ei ole 
jäänyt arkistoihin niin laajalti, että sen perusteella voitaisiin tehdä laajoja tulkintoja heidän 
kokemuksellisuudestaan.



20

sekä miten tämä tieto kontekstualisoituu laajempaan tietoon lukkareista ja 
lukkarin virasta 1800-luvun puolivälissä. 

Kollektiivibiografisen menetelmän mukaisesti keräsin tarkasteltavasta 
joukosta eli Backmanin suvun parantamista harjoittaneista jäsenistä tiedot 
heidän syntymäajastaan ja -paikastaan, vanhemmistaan, lapsistaan, asuin-
paikoista sekä mahdollisista lisäkirjauksista. Tavoitteenani oli selvittää mah-
dollisimman kattavasti myös sitä sosiaalista verkostoa, johon isoäiti Bri-
ta Jakobsdotter Hauki, isä Jakob Backman sekä poika Johannes Backman eri 
paikka kuntien yhteisöissä asettuivat. Sosiaalisen verkoston näkyväksi tekemi-
nen mahdollistaa suvun jäsenten sosiaalisten aseman analysoinnin ja siihen 
liittyvien mahdollisten muutoksien tarkastelun. Olen kuitenkin tämän artik-
kelin yhteydessä rajannut sosiaalisten verkostojen analyysin koskemaan aino-
astaan lääkäreinä tunnettuja henkilöitä, jotka ovat voineet vaikuttaa Hau en 
tai Backmanien koulutukseen parantajan toimessa.

Kolme sukupolvea parantajia

Aloitan kollektiivibiografian äidistä ja isoäidistä, Brita Jakobsdotter Hauesta. 
Hauki syntyi 1783 Kaarlelassa kuudennusmies (sexman) Jakob ja Brita Hauen 
perheeseen.16 Vanhempien menehdyttyä keuhkosairauteen vanhin poika Ja-
cob Jakobsson jäi asuttamaan taloa. Kaarlelan muuttokirjat vuodesta 1795 
ovat osittain tuhoutuneet, joten niistä ei voida jäljittää Britan matkaa kohti 
Alaveteliä, jossa hän meni naimisiin kuudennusmies, talonpoika Jakob Ab-
rahamsson Hästbackan kanssa vuonna 1805. Hästbackan ja Hauen isät toi-
mivat paikkakunnillaan niin ikään kuudennusmiehinä, jotka muun muassa 
raportoivat tarttuvista taudeista seudullaan ja ohjasivat sairastuneita viralli-
sen lääkehoidon pariin. Lääkehoidollisten tehtävien lisäksi kuudennusmiehet 
toimivat yhteisöissään kirkkokuriin liittyneen valvonnan suorittajina, kunnes 
tehtävänimike poistui käytöstä 1860-luvulla.17

Brita ja Jakob muuttivat Kruunupyyhyn joitakin vuosia myöhemmin. Hei-
dän poikansa Jakob Jakobsson Hästbacka syntyi Kruunupyyssä 3. tammikuu-
ta 1821. Tuolloin hänen isänsä Jakob Hästbacka toimi lukkarina. Perheen ni-
mi vaihtui Hästbackasta Backmaniin vuosien 1825–1831 rippikirjassa. Ennen 
asettumistaan lukkariksi Sulvaan Jakob vietti kiertelevää elämää. Hän meni 
naimisiin Vaasasta kotoisin olevan Sofia Sjöqvistin kanssa, ja pariskunta kier-
teli pitkin Pohjanmaata muun muassa Pedersöressä ja Oravaisissa. Jakob toi-
mi pitäjänsuutarina Pedersöressä 1840-luvun lopulla.18  Tämän jälkeen hän 

	16	 SSHY Kaarlela syntyneet 1771–1792, 248–249.
	17	 Rantala 2010, 22; Reinilä 1972, 211; Nykysuomen sanakirja 1, 627.
	18	 SSHY Pedersöre rippikirja 1848–1855, 151.



21

oli todennäköisesti matruusiharjoittelijana (sjungman) Familien-nimisellä 
parkilla 1849–1850.19 Perhe asettui Maalahdelle Jakob Backmanin saatua siel-
tä lukkarinsijaisuuden, josta hän siirtyi 1855 Sulvalle vakituiseen lukkarin
virkaan.20 Hän kuoli Sulvalla 20.10.1865 vatsanalueen tulehdukseen. 

Johannes Jakobsson Backman syntyi 12.11.1848 Pedersöressä. Hän opiskeli 
Vaasassa ylemmässä kansakoulussa (högre elementarskola) vuonna 1864, mut-
ta hän jätti koulun ensimmäisen vuoden jälkeen siirtyäkseen koulumestariksi 
Sundomiin.21 Johannes Backman valittiin Sulvaan lukkariksi 15. joulukuuta 
1869. Lukkarinviran periytyminen oli hyvin yleistä. Hänet valittiin lukkariksi 
jo aiemmin, syksyllä 1865 välittömästi isänsä kuoleman jälkeen, mutta jos-
tain syystä hän ei vielä tuolloin jäänyt virkaan, vaan sitä tuli hoitamaan An-
ders Krook, joka kuitenkin menehtyi pian Sulvaan tulonsa jälkeen. Johannes 
Backman ei soittanut urkuja, joten hänen lukkarinaikanaan kanttorina toimi 
närpiöläinen Petter Söderman. Backman meni naimisiin 1870 Kristina Bergin 
kanssa, ja menehtyi 8.6.1882 vain 33-vuotiaana määrittelemättömään sairau-
teen.22 Vain neljä kuukautta aiemmin hänen ja Kristinan kuukaudenikäinen 
poika Fredrik Vilhelm oli menehtynyt ripuliin23, joten perhettä kohtasi lyhyes
sä ajassa kaksi suurta surua, jotka vaikuttivat erityisesti leskeksi jääneen Kris-
tinan ja hänen lastensa elämään. 

Lukkarit tehtävät ja rooli 1800-luvun  
terveysmarkkinoilla

Lukkareista säädettiin vuoden 1686 kirkkolaissa, joka uudistettiin vuonna 
1870. Vuoden 1686 kirkkolaissa lukkarin tärkeimmiksi tehtäviksi määriteltiin 
kellojen soittaminen, kirkon vahtimestarina toimiminen ja papiston avusta-
minen, seurakunnan lasten ja nuorten opettaminen, virrenveisuun johtami-
nen sekä virkapostin hallinta ja kuljettaminen. 1700-luvun lopulla lukkarei-
den kelpoisuusehtoja muutettiin niin, että heidän oli käytävä triviaalikoulun 
ensimmäinen luokka opetusvelvollisuuden takia, ja lukkarit oikeutettiin ke-
räämään korvausta tarjoamastaan lastenopetuksesta. 1800-luvun myötä vi-
ran opetusvelvollisuus korostui ja vuoden 1866 kansakouluasetuksen mukaan 
kotona alkuopetusta saamattoman tai vaillinaisesti oppineen lapsen tuli ha-
keutua lukkarin- tai kiertokouluun tarvittavan opetuksen varmistamiseksi. 

	19	 Riksarkivet Gamlakarleby sjömanshus, Finland. Myös muistitietoaineisto mainitsee hänen 
olleen nuorena merimiehenä, katso SLS ÖTA 86:55, 1.

	20	 Rosenholm 1965, 386.
	21	 KA Ba:2., 113; Solf Kyrkostämmoprotokollbok 1860–1911, 46.
	22	 Muistitiedon mukaan Johannes Backman oli ”entisajan väkeä” eikä siksi osannut soittaa 

urkuja. SLS ÖTA 86:70, 15; SLS ÖTA 86:70, 8; SSHY Sulva vihityt, 1847–1891, 28; SSHY Sulva, 
kuolleet 1847–1890, 139; Rosenholm 1987, 66; Kuuliala 1939, 129.

	23	 SSHY Sulva, kuolleet 1847–1890, 138.



22

Lisäksi lukkarit olivat kirkkoherran rangaistusten alaisia, mikäli he toimi-
vat työssään vastoin säädöksiä, mutta lukkarit omasivat myös oikeusturvaa 
mielivaltaiseksi kokemaansa toimintaa kohtaan.24 Lukkarit osallistuivat pai-
kalliseen terveydenhoitoon virallisesti vuodesta 1755 lähtien, jolloin lääkäri-
kunnan etuja ja koulutusta valvova Collegium medicum velvoitti heidät huo-
lehtimaan pienimuotoisista lääkintätoimista sekä suoneniskennästä. Vuonna 
1805 kollegio asetti lukkareille rokotusvelvollisuuden isorokkoa vastaan.25 
Lukkarin virantäytössä kirkkovaltuustot suosivat usein ensisijaisesti kykyä 
soittaa musiikkia kirkollisissa tilanteissa sekä nuhteetonta käytöstä. Joissain 
tapauksissa terveydenhoitoon liittyvät taidot menivät kuitenkin esimerkiksi 
käytökseen liittyvien puutteiden ohitse uutta lukkaria paikkakunnalle valit-
taessa.26 On todennäköistä, että myös Backmanien kohdalla oli näin, kuten 
myöhemmin havaitsemme.

Kansankirurgeina Backmanit lähestyivät parannusmenetelmiltään välskä-
reitä, vaikka heistä kenelläkään ei ollut virallista välskäritutkintoa. Terveyden-
huollollisesti lukkarinvirka oli lähellä välskärintoimea. Välskärit eli parturi-
kirurgit olivat henkilöitä, jotka olivat saaneet lääketieteen piiriin kuuluvaa 
koulutusta armeijassa. He työskentelivät partureina, mutta harjoittivat myös 
parantamista, kuten esimerkiksi leikkausten suorittamista tarvittaessa. He 
opettivat parantamista ja tautien tunnistamista paikalliselle papistolle, ja heil-
lä oli velvollisuus matkustaa alueellaan hoitamassa potilaita.27 Lukkareihin 
he rinnastuvat virallisen lääketieteen ja kansanomaisen parantamisen väli-
sinä toimijoina, jotka ovat tarjonneet parantamista paikallisessa yhteisössä, 
mutta olleet esimerkiksi sivistyneistön ulkopuolelle sosiaalisessa hierarkiassa 
sijoittuvia. Kirkon edustajina lukkarit olivat lähempänä kansaa, sillä heidän 
ei katsottu kuuluvan säätyläisiin. Heidän epäsovinnaisiin elämäntapoihinsa, 
kuten juopotteluun, suhtauduttiin kahtiajakoisesti riippuen paikkakunnasta 
ja aikakaudesta.28

Backmanit tohtoreina

Kumpikaan Backmaneista ei ole tätä artikkelia varten läpikäymieni asia
kirjalähteiden perusteella käynyt lukkarinammatissa vaadittua muodollista 

	24	 Jalkanen 1976, 12–13; Laine & Laine 2010, 278–279, 280; Kotilainen 2023, 97.
	25	 Forsius 1982, 96; Wentz 1980, 159–161; Jalkanen 1986, 72; Laine 2023, 373–374.
	26	 Laine 2023, 375–376.
	27	 Koskivirta 2009, 278–279, 280.
	28	 Jalkanen 1976, 264–267; Kuuliala 1939, 128. Johannes Backmanin kerrotaan niin ikään 	

toimineen vastoin yleisiä moraalisia säännöksiä, joita ei kuitenkaan suoranaisesti liitetty 
alkoholin käyttöön. SLS ÖTA 86:70, 14. Koska nämä moraalirikkomukset eivät liity hänen 
toimintaansa parantajana, olen jättänyt kyseisen muistitiedon tämän artikkelin ulkopuolel-
le.



23

koulutusta ennen valintaansa tehtävään. Tästä huolimatta he toimivat Sulvan 
seurakunnan lukkareina ennenaikaisiin kuolemiinsa saakka, siitä huolimatta, 
että Johannes Backman ei kyennyt toimimaan kanttorin tehtävissä, johon oli 
palkattava hänen lisäkseen toinen henkilö. On siis erittäin todennäköistä, että 
heidän kykynsä parantaa ja hoitaa vaikeita vammoja auttoi heidät vakituiseen 
työhön ja piti heidät arvostettuina seurakuntalaisten auttajina. 

Muistitiedon mukaan Jakob Backmania opettivat hänen äitinsä, Brita Hau-
ki sekä Jakob Wegelius. Brita Hauki opetti Jakobille kivunhoitoa ja hierontaa, 
mutta nämä parannusmenetelmät ovat ainoat sulvalaisessa muistitiedossa 
olevat maininnat Brita Hauen parantajantaidoista. Hieman yllättäen hänen 
harjoittamastaan parantamisesta kertoo laajemmin Jakob Backmanin kuolin
ilmoitus, joka julkaistiin Vasabladetissa 28. lokakuuta 1865. Kuolinilmoituksesta 
noin puolet kertoo Jakob Backmanin äidistä Brita Hauesta parantajana. Ilmoi-
tuksen mukaan Brita Hauki olisi edelleen elossa Kruunupyyssä, mikä tosin ei 
pitänyt paikkaansa hänen kuoltuaan jo 1861, ja olevan arvostettu parantaja. 
Oppinsa Brita Hauki on kuolinilmoituksen mukaan saanut lääkäreiltä Hast 
ja Hjertman29, ja hän paransi hieromalla ”magnetisoivalla” kädellään hystee-
risiä vaivoja sekä mielenterveyden järkkymisiä.30 Brita Hauki on kuitenkin 
saattanut olla tärkeänä linkkinä lääketieteellisen tiedon omaksumisessa ja 
siirtymisessä eteenpäin ensin Jakob Backmanille ja sen jälkeen tämän pojal-
le Johannekselle. Kuolinilmoituksessa mainitut verkostot yhdistettynä Jakob 
Wegeliuksen todistettavaan tuntemiseen osoittavat Backmanien suvun yh
teydet akateemisesti korkeasti koulutettuihin henkilöihin.

Jakob Backmanin parantajataitojen alkuperän kannalta toisesta tärkeästä 
henkilöstä, rovasti Jakob Wegeliuksesta (1799–1861), on säilynyt laajalti tietoja. 
Hän oli syntyisin Vöyriltä kirkkoherra Esaias Wegeliuksen perheestä. Pappis-
vihkimyksen Wegelius sai vuonna 1805, minkä jälkeen hän toimi kappalaisen 
apulaisena Oravaisissa Vöyrissä, kunnes hänet nimitettiin Maalahden ja Sul-
van kappalaiseksi vuonna 1827. Wegelius oli opilliselta taustaltaan teologian, 
lääketieteen sekä filosofian tohtori. Hän valmistui lääkäriksi 1817. Hän toimi 
ennen papillista uraansa Suomen talousseuran lähettämänä rokottajana Poh-
janmaalla, minkä ansiosta hän sai hopeamitalin. Rokotustoimien lisäksi We-
gelius työskenteli Tukholman serafiimilasaretissa sekä armeijan sairaalan lää-
kärinä Suomen sodan aikaan Alahärmässä ja Uumajassa, kunnes erosi tästä 
toimesta 1809. Rovastina hän aloitti 1834. Teologisesta näkökulmasta hän oli 

	29	 Ilmoituksessa tarkoitetaan mahdollisesti Herman Rudolf Hastia (1774–1821), joka toimi isän-
sä Barthold Rufold Hastin kaltoin piirilääkärinä Vaasan alueella sekä Raahen piirilääkäriä 
Anders Jakob Hjertmania (1788–1833). Helsingin yliopisto, Ylioppilasmatrikkeli 1640–1852.

	30	 Vasabladet 28.10.1865, no 43, 1. Jakob Backmanin kuolinilmoitus julkaistiin myös Helsingfors 
Tidningarissa 4.11.1865, no 254, 1. Åbo Underrättelser (15.12.1875, no 291, 3) mainitsee niin ikään 
edesmenneen Jakob ja Johannes Backmanin taitavina pohjalaisina parantajina, jotka ovat 
erikoistuneet avohaavojen ja polyyppimuodostumien hoitamiseen.



24

yksi Pohjanmaan ruotsinkielisten herännäisten johtohahmoista.31 
Jakob Wegelius ja Jakob Backman ovat olleet yhteyksissä ainakin Maa

lahdessa, jossa Wegelius toimi Jakob Backmanin pojan, nuoremman Jakobin, 
kummina 1853. Kummisuhde sosiaalisessa hierarkiassa ylempään henkilöön 
tarjosi lapselle mahdollisuuksia hänen myöhemmässä elämässään. Kummik-
si kutsuminen teki perheen sosiaaliset suhteet näkyviksi samalla kun niiden 
kautta pyrittiin luomaan perheenjäsenille tulevaisuuden verkostoja kummi-
suhteen pysyessä aktiivisena.32 Kuten myöhemmin esitetään, Wegelius myös 
ohjasi Jakob Backmania tämän parantamistoimessa ja auttoi tätä huolehti-
maan hänen luokseen hakeutuneista potilaista. Johannes Backmanin kohdalla 
tällaista yhteyttä ei ole enää havaittavissa, joten on oletettavaa, että Jakob on 
itse opettanut poikaansa. Muistitiedon mukaan Jakob Backman opetti vuoros-
taan viljelijä Matts Mattson Östmania eli Massis-Mattia.33 

Backmaneita luonnehditaan muistitietoaineistossa nimikkeillä lukkari 
(’klockare’), lääkäri (’dåktor’), haavalääkäri (’sårdåktor’), kansanlääkäri (’folkläka-
re’) ja kansankirurgi (’folkkirurg’). Toisen Backmanin käytöstä verrataan muisti
tiedossa suoraan lääkäriin: ”Backman kulki kuin oikea lääkäri talosta taloon 
ja hoiti potilaitaan34.” Johannes Backman puolestaan nimitti itseään lääkä-
riksi säilyneen kuitin perusteella: ”Tänä päivänä olen saanut täysimääräises-
ti lääkärinpalkkioni (läkare arvode) talonpoika Matts Jonasson Nedermolta, 
yhteensä kolmekymmentäkuusi (36) Fmark, jotka kuitataan35.” Sanaa ’tohtori’ 
käytettiin muistitietoaineiston perusteella arkipuheessa, esimerkiksi: ”Back-
man oli eräänlainen tohtori36” tai ” [v]anha Backman oli haavalääkäri37”. Tämä 
viitannee siihen, että kansanomaiset nimitykset tohtorista Backmanien yh-
teydessä olivat paikallisia nimityksiä parantajasta ilman suoranaista yhteyt-
tä lääkärin akateemiseen professioon.38 Esimerkiksi Jakob Backmanin sanot-
tiin olleen ”stor dåktor”39, korostaen tämän taitoja poikaansa Johannekseen 

	31	 Laasonen 2017. 
	32	 SSHY Maalahti, syntyneet 1851–1879, 121; Heinänen 2022, 17.
	33	 Rosenholm 1965, 392. On mahdollista, että Rosenholm on tässä kohden sekoittanut Jakob 

ja Johannes Backmanin toisiinsa, sillä hän mainitsee Jakob Backmanin Matts Östmanin 
opettajana

	34	 SLS ÖTA 86:70, 9; katso myös SLS ÖTA 86:70, 27.
	35	 Rosenholm 1965, 388.
	36	 ÖTA 86:70, 8.
	37	 ÖTA 86:70, 8.
	38	 Professori Josef Pipping (myöh. Pippingskiöld) kirjoitti Suomen talousseuralle, että ”...luk-

kari, jota suoneniskutaitonsa vuoksi yleisesti nimitetään pitäjän tohtoriksi.” (lainaus Forsius 
1982, 97). Tämän vuoksi lukkareiden koulutukseen tulisi kuulua välskärintaitoja Pippingin 
mukaan (Zilliacus 2002, 105). Pippingin kommentti osoittaa lukkareiden sijoittuneen men-
taalisesti omilla alueillaan suoneniskutaitojensa vuoksi lääkäreiden eli tohtorien joukkoon, 
vaikka virallisesti heitä ei lääkäreiksi laskettukaan. Myös paikallista maallikkoparantajaa, 
viljelijänvaimoa Elisabet Sofia Simon-Eriksdotter Gästgivarsia kutsuttiin nimityksellä dåk-
tor Jölplös. Rosenholm 1965, 388.

	39	 ÖTA 86:70, 14.



25

nähden. Kuitenkin Johannes Backmanin itsestään käyttämä nimitys ”läkare” 
viittaa akateemiseen oppiarvoon ja omanarvontuntoon parantajana.40

Loitsuja parantamisessa käyttäneitä henkilöitä kutsuttiin paikallismur
teessa nimityksellä omlagare41, joten on mahdollista, että Backmaneiden 
kutsuminen tohtoriksi erotti heidät kansanomaisessa ajattelussa magiaa 
hyödyntäneistä maallikkoparantajista ja toi heidät käsitteellisesti lähemmäs 
akateemisesti kouluttautuneita henkilöitä. Myös Backmanien asettuminen 
spatiaalisesti ja mielikuvien tasolla kirkon ja kirkonedustajien läheisyyteen 
kyläyhteisössä sijoitti heidät lähemmäs lääketieteellisesti auktorisoitunutta 
parantamista kuin kansanomainen loitsurituaalein parantaminen. Lääkäri-
kirjojen käyttäminen, johon palaamme hieman myöhemmin, osoittaa Back-
manien sijoittumisen virallisen lääketieteen kentälle.42 Backmanit paransivat 
monenlaisia vaivoja muistitiedon mukaan: esimerkiksi Jakob Backmanin ker-
rotaan parantaneen kivespussin syövän, kun taas Johannes Backmanin ker-
rotaan parantaneen haljenneen huulen. Lisäksi heidät tunnettiin hammas
ongelmien parantajina.43 

Jakob Backman hoiti haastavia tapauksia: hänen kerrottiin poistaneen leik-
kauksessa käärmeen, joka oli päätynyt nukkuvan naisen vatsaan. Hänen luok-
seen tultiin kauempaakin, ja myös silmäätekevät Vaasasta käyttivät hänen 
palveluitaan. Pitkältä tulleet saivat majapaikan naapurustosta, joten heidän 
ei tarvinnut huolehtia yöpymisestään toipilasaikana.44 Johannes Backman 
muunsi vanhan lukkarilan eräänlaiseksi sairaalaksi. Hän oli sijoittanut sin-
ne sänkyjä vaikeimmin sairaille ja pitkään poteville potilailleen, jotka olivat 
ensisijaisesti naisia ja lapsia. Sänkypaikkoja käyttivät muilta alueilta Backma-
nin parannettavaksi tulleet ja hänen maineensa ylsi suomenkielisille alueille. 
Sairastuneet toivat itse ruokansa ja petivaatteensa. Backman perheineen asui 
itse uudessa lukkarilassa läheisen tilan mailla.45 Oman sairaalamaisen raken-
nuksen rakennuttaminen viittaa pidempiaikaisiin suunnitelmiin tarjota pa-
rannusta ja ylläpitää sairaiden hoitoa. Mahdollisesti Jakob Backmanin maine 
on auttanut hänen poikaansa tavoitteen saavuttamisessa, ja tehnyt Johannes 
Backmanin tarjoamasta hoidosta luotettavamman tuntuista kuin jos hän olisi 
aloittanut parannustoimet täysin ilman perheensä mainetta.

Johannes Backman hoiti haavojen lisäksi kuolioita poistamalla ne luuhun 

	40	 Rosenholm 1965, 388.
	41	 Forsblom 1927, 1.
	42	 Kananoja 2021, 24–25.
	43	 SLS ÖTA 86:70, 7, myös SLS ÖTA 86:70, 14; SLS ÖTA 86:70, 6; Esimerkiksi SLS ÖTA 86:70, 24, 

28, SLS ÖTA 86:70, 25.
	44	 SLS ÖTA 86:70, 24, 25, 27. Käärmeen nieleminen henkilön nukkuessa on tyypillinen tarina-

motiivi kansanperinteessä, katso Jauhiainen 1998, 318. Tarinamotiivin todenperäisyyttä on 
vaikea todentaa.

	45	 SLS ÖTA 86:70, 15, 19, 24, 24. Backmanin lisäksi muutkin maallikkoparantajat pitivät omia 
sairaskotejaan, katso esim. Rinne 1988, 49–51.



26

asti. Mikäli potilas uhkasi pyörtyä operaation aikana, täytti Backman suunsa 
kylmällä vedellä ja sylki sen potilaan kasvoille saadakseen hänet virkoamaan.46 
Herrbackenin emännän huuli halkesi sen osuttua oksaan. Johannes Backma-
nin tekemään ompeleeseen tuli kasvannainen, jonka tämä ohjeisti poistamaan 
painelemalla lampaanulosteeseen sekoitettua etikkaa. Tätä seosta oli seisotet-
tava kolme päivää ja pyyhittävä sillä sitten huulta, mikä auttoi emännän vai-
vaan. Aina hän ei kuitenkaan onnistunut parantamisessa, mistä on jäänyt jäl-
ki muistitietoon: Johannes Backmanin kerrotaan hoitaneen erään päähaavan 
saaneen miehen haavan ja ”tohtoroineen” tätä, mutta hoidosta huolimatta 
mies oli kuollut viikon jälkeen.47 

Johannes Backmanilla oli tavoitteita syventää lääketieteellistä osaamistaan. 
Hän haki 1877 matkatukea keisarilta opiskellakseen kirurgiaa ja eläinlääke
tiedettä Tukholmassa. Perusteluina hakemuksessaan Johannes mainitsi aiem
mat opinnot ylemmässä kansakoulussa Vaasassa sekä menestyksekkään pa-
rantamiskokemuksen Sulvalla. Hakemuksen liitteeksi Backman oli laittanut 
kirkkoherran suosituskirjeen. Tästä huolimatta hänen hakemuksensa hylät-
tiin, mikä sai hänet lopulta luopumaan aikeistaan.48 Johannes Backmanin 
lääkintätehtäviin liittyvä muistitieto tarjoaa monipuolisen kuvan lukkarin 
parantajan tehtävistä, joissa yhdistyvät niin kirurginen kuin kansanomai-
sen parantamisen osaaminen. Monipuolisesta osaamisesta huolimatta en ole 
löytänyt tuomiokirja-aineistosta tietoja siitä, että Johannes Backmania olisi 
käytetty todistajana käräjillä väkivaltatapausten kohdalla, toisin kuin isäänsä 
Jakob Backmania.

Lukkareiden harjoittamaa lääkintätoimea voi tarkastella myös tuomiokirja-
aineiston perusteella yksityiskohtaisesti. Jakob Backman toimi useita kertoja 
todistajana väkivaltatapauksissa, joissa hän oli ollut hoitamassa esimerkiksi 
puukoniskun saanutta. Vuonna 1858 Jakob Backman oli parantanut Jakob Jer-
nin saamaa puukoniskua, joka oli osunut selkään oikean lapaluun alle. Haava 
ulottui rintaonteloon, minkä takia yskösten mukana nousi verta ja kudosnes-
teitä. Backman kysyi neuvoa aiemmin mainitulta Jakob Wegeliukselta, jonka 
ohjeilla hän oli parantanut Jernin niin, että oikeudenkäynnin aikana Wege
lius oli voinut todeta haavan parantuneen erinomaisesti, mutta vaativan vie-
lä aukipitämistä ja hoitamista.49 Toisella kertaa Jakob Backman oli mukana 
todistamassa tapauksessa, jossa eräs mies haki käräjien kautta korvauksia py-
syvästä vammastaan, joka oli aiheutunut kahden miehen hyökättyä hänen 

	46	 SLS ÖTA 86:70, 8.
	47	 SLS ÖTA 86:70, 10.
	48	 Rosenholm 1965, 388.
	49	 KA KO a:88 talvikäräjät 2.2.1858, 257–262. Jakob Backman kysyi Wegeliukselta ohjeita myös 

kahdessa muussa tapauksessa, joissa Backman oli hoitanut käsivarsiin ja olkapäähän 
osuneita puukoniskuja Wegeliuksen ohjeiden mukaisesti. KA KO a:90 talvikäräjät Maalahti 
25.2.1859, 260–262; 328–332. Näissä tapauksissa havaitaan, että Jakob Backman oli pyytänyt 
hoidostaan korvausta 50 kopeekkaa vuorokaudelta.



27

kimppuunsa. Backman todisti miehen olevan hidas ajattelussaan ja kärsivän 
päänsärystä eikä hän olisi soveltuva suorittamaan vaativampia tehtäviä. Tämä 
alensi huomattavasti hänen kykyään tehdä töitä ja suoriutua jokapäiväisestä 
arjesta.50 Tuomiokirja-aineistosta selviää, että Jakob Backman toimi läheises-
sä suhteessa lapsensa kummin Wegeliuksen kanssa parantajana. Näin hänen 
roolinsa paikallisyhteisössä on ollut lähempänä virallista lääketiedettä kuin 
kansanomaista parantamista.

Lukkareiden lääkintätoimen materiaalinen ulottuvuus

Backmanin perheen parannustoiminnasta on säilynyt aineellista kulttuuri
perintöä, joka omalta osaltaan kertoo perheessä harrastetusta parantajan-
toimesta ja sen materiaalisesta ulottuvuudesta tekstiaineiston lisäksi. Aiem
min mainitussa Gunnar Rosenholmin perustamassa, edelleen aktiivisesti 
toimivassa Stundarsin ulkoilmamuseossa on Jakob ja Johannes Backmanil-
le kuulunutta esineistöä. Tähän esineistöön kuuluvat muun muassa lääk-
keiden jauhamiseen tarkoitettu lääkemylly sekä ilmeisesti Jakob Backmanin 
suutarintoimeen liittynyt pölli. Esineistö on tullut Stundarsiin esimerkiksi 
Berg-suvun kautta, joka Johannes Backmanin kuoltua ja kuolinpesän huuto-
kaupan jälkeen omisti Backmaneille kuuluneita esineitä Kristina-lesken kaut-
ta.51 Backmanien käyttämistä lääkkeistä ei ole tarkkaa tietoa, mutta Johannes 
Backmanin kerrottiin käyttäneen parantamisessa lapista. Lapiksella poltta-
malla hän paransi kaulakipua sekä huulta52. Lapiksella tarkoitetaan tässä yh-
teydessä lapis infernalista eli helvetinkiveä. Kyseessä on ollut hopeanitraatti, 
joka polttaa ihoa koskettaessa.53 On mahdollista, että kyseinen lääkemylly on 
ollut Johannes Backmanilla käytössä myös lapis infernalista valmistettaessa.

Aineellinen esineistö on tärkeä osa Backmaneiden parantamisen ulot-
tuvuuksia tarkasteltaessa, ja lähdeaineisto kertoo myös kirjallisuuden hyö-
dyntämisestä parantamisessa niin Jakob kuin Johannes Backmanin kohdal-
la. Johannes Backmanin perukirjasta54 selviää, että hän on omistanut Johan 
Gabriel Collinin Allmän Husläkare -teoksen, joka on ilmestynyt vuosina 1858–
1859. Ilmestymisvuosista päätellen on mahdollista, että Collinin teos on ollut 

	50	 KA KO a:91 syyskäräjät Mustasaari 1.9.1859, 63–65.
	51	 Sähköposti museoamanuenssi Liselott Nyström Forsenilta kirjoittajalle 25.2.2025.
	52	 SLS ÖTA 86:70, 14, 8, 6. Huulen parantamisessa Johannes Backmanin kerrotaan käyttäneen 

sinistä kiveä, jolla hän on polttanut huulta. Sinisellä kivellä on myytillisiä merkityksiä 
kansanperinteessä, mutta on myös mahdollista, että lapis on sekoittunut tässä lapis lazuliin. 
Toisaalta tätä vastaan puhuisi se, että kyseinen kertoja on itse ollut pienenä Johannes Back-
manin parannettavana tässä yhteydessä. 

	53	 SAOB Lapis. (tarkistettu 4.2.2025).
	54	 Närpes domsagas arkiv (VMA). E Inkomna handlingar. Ec Bouppteckningar. E3c Malax tings-

lags bouppteckningar (1882–1882), 802.



28

käytössä jo hänen isällään Jakob Backmanilla.55 Tämän lisäksi Johannes Back-
man on omistanut useita niteitä, jotka on perukirjassa mainittu nippuina (lä-
kare beskifningar ja diverse böcker), joiden joukossa on mahdollisesti ollut myös 
lääkärikirjallisuutta, kuten muistitiedossa mainittu kätilöoppia käsittelevä 
teos. Valitettavasti perunkirjassa ei ole tarkemmin eritelty tätä kirjallisuutta, 
joten asiaan ei ole saatavilla varmistusta. 

Perukirjaan on lääkärikirjojen lisäksi merkitty lääkekaappi ja laukku, jossa 
on kirurgisia instrumentteja.56 Kirjallisuus, parantamiseen liittyvä esineistö 
sekä pienimuotoisen sairaalan rakentaminen kuvastavat Johannes Backmanin 
tavoitteita toimia lääkärinä ja kirurgina. Johanneksen hallussa ollut esineistö 
on todennäköisesti periytynyt hänen isältään, sillä Johanneksen omat talou-
delliset mahdollisuudet hankkia esimerkiksi kirjoja ovat perunkirjan perus-
teella olleet hyvin rajalliset. Aineellinen lääkintään liittyvä omaisuus kertoo 
omalta osaltaan lukkareiden lääkinnällisistä tehtävistä, jotka ovat kattaneet 
muun muassa kirurgiset toimenpiteet, synnytykset sekä lääkkeiden valmis-
tuksen. 

Sairauteen ja parantamiseen liittyvä auktoriteetti  
maaseutuyhteisössä murroskaudella

Backmanien lukkariaikaan tultaessa lukkareiden rokotevelvoite oli päätty-
nyt vuoteen 1859, kun rokottaminen päätettiin liittää kätilön toimeen. Vanha 
rokotusasetus koski edelleen Jakob Backmania, joka saapui Sulvaan lukkariksi 
1855. Vuoden 1859 jälkeenkin lukkareilla oli velvoite hankkia itselleen tarvit-
tava rokotustaito.57 Suomen Talousseurassa käydyn keskustelun perusteella 
lukkareiden lääkärin- ja haavurintaitoja arvostettiin talonpoikaissäädyn ta-

	55	 Jakob Backmanin perukirjaa ei ole löytynyt Kansallisarkiston tai Sulvan seurakunnan koko-
elmista.

	56	 Närpes domsagas arkiv (VMA). E Inkomna handlingar. Ec Bouppteckningar. E3c Malax tings-
lags bouppteckningar (1882–1882), 802. Perunkirjasta selviää, että Johannes Backman on 
ollut kuollessaan suurissa veloissa, minkä johdosta hänen omaisuutensa on huutokaupattu 
sen jälkeen, kun hänen leskensä on ottanut itselleen tarvitsemansa petivaatteet ja muita 
välttämättömiä tavaroita. On mahdollista, että yksi näistä nimeltä mainitsemattomista 
lääkärikirjoista on ollut vuonna 1719 Tukholmassa painettu Johan von Hoornin The Twenne 
Gudfruchtige I sitt Kall trogne/ Och therföre Af Gudi wäl belönte Jordegummor SIPHRA och PUA. 
Hwilka Uthi enfaldiga Frågor och Swar En lärgirig Barnmorska troligen underwisa: Huru hon En/ af 
Gudi/ med lifsfrucht wälsignadt Qwinna/ uthi naturlig förlosning/rätt bijstå; the swåra händelser 
med förstånd i tijd förekomma; Och när sådant är försummat/ henne sedan med konstige handgrep/ 
utur nöden och lifsfahran/ hielpa skal och kan. Kårteligen och wälment författat; wid denna Andra 
Uplägningen på många ställen förbättrat; och med Tolff Historiske Anmärckningar: samt theras 
Lärdomar/ Förökat Af Johan von Hoorn/ M. D. Reg. Coll. M. Ass. och Stads-Phys. i Stockholm. Katso 
myös Rosenholm 1965, 388, alaviite 1.

	57	 Jalkanen 1976, 174.



29

holta enemmän kuin muita taitoja aikakautena, jolloin lääkärikunta ei vielä 
ollut vakiinnuttanut asemaansa tai arvostustaan.58 

Vastauksena lääkäripulaan lääkäri Turun akatemian professori Josef Pip-
ping toi esille Suomen Talousseurassa vuonna 1797 ajatuksen, että lukkareiden 
tulisi parantaa lääkärintaitojaan puolen vuoden harjoittelulla lääninsairaa-
lassa Turussa. Hän esitti, että lukkareiden tulisi ”osata valmistella sidehar-
soa, valmistaa siteitä, asettaa laastareita, injektoida kurkkulääkettä, asettaa ja 
hoitaa espanjankärpäsiä, asettaa iilimatoja ja katetreja, hoitaa ruhjeita, leika-
ta aukileita, tyrehdyttää verenvuotoja, hoitaa tuoreita haavoja, hoitaa sijoil-
taan menneitä jäseniä, sitoa luunmurtumia, hoitaa märkiviä haavoja, parantaa 
syyliä, poistaa hampaita, hoitaa käärmeenpuremia, avata suonta ja tunnistaa 
ennenaikaisen suoneniskun oireet, rokottaa isorokkoa ja oppia tunnistamaan 
onnistuneen rokotuksen tunnusmerkit.” Lisäksi Pipping esitti, millaisia ins
trumentteja lukkarit tarvitsisivat työnsä menestyksekkäässä suorittamisessa. 
Hän ei kuitenkaan saanut esitystään läpi. Keskustelu herätti huolen siitä, et-
tä muodostuisi laaja puoskareiden ongelma, mikäli lääketieteellisiä toimen
piteitä harjoitettaisiin ilman lääketieteen koulutusta. Tästä syystä lukkareille 
tulisi antaa ainoastaan kirurgisia tehtäviä, jotka kuuluivat myös välskärin toi-
miin rokotusten suorittamisen lisäksi.59 Tästä huolimatta edellä kerrotuista 
esimerkeistä havaitaan, että erityisesti Jakob, mutta myös Johannes Backman 
osasivat suorittaa edellä mainituista tehtävistä muun muassa syylän- ja haa-
vanhoitoja sekä hampaidenpoistoa. Lisäksi Johannes Backman omisti kirurgi-
sia välineitä, mahdollisesti isältään perimiä. Tästä voidaan päätellä, että pai-
kallistasolla Sulvassa Pippingin vuosikymmeniä aiemmin ääneen lausumat 
tavoitteet oli Backmanien edustaman parantamistaidon kautta saavutettu.

Professioiden rajojen häilyvyys tulee näkyväksi Johannes Backmaniin 
liittyvässä aineistossa. Lukkareita ei pidetty itseoppineina lääkäreinä ja 
he saattoivat saada jopa virallista tunnustusta parannustaidoistaan.60 Jo-
hannes Backmanilla, kuten todennäköisesti hänen isällään, ei kummal-
lakaan ollut virallista koulusta lukkarinvirkaan, mikä olisi täyttänyt vi-
ralliset vaatimukset esimerkiksi laulutaidosta. Samana vuonna 1869, kun 
Johannes Backman aloitti Sulvan lukkarinvirassa, tuli uusi kirkkolaki voi-
maan, jonka mukaisesti lukkareiden tehtävä oli ensisijaisesti kirkkomuu-
sikon tehtävä. Jo tätä aiemmin lukkarin tehtäviin kuului kirkkomusiikin 
soittaminen ja laulaminen, mutta muistitiedon mukaan Johannes Back-
manin aikana Sulvalla näitä tehtäviä hoiti käytännössä toinen henkilö 

	58	 Peldán 1967, 108; Zilliacus 2002, 104. 
	59	 Zilliacus 2002, 105–106; katso myös Forsius 1982, 97–98.
	60	 Zilliacus 2002, 107. Zilliacus mainitsee kiskolaisen lukkari Emmanuel Lindrothin saaneen 

arvostusta Tammisaaressa parannettuaan vaivan, jota lääkärit eivät olleet kyenneet paranta-
maan. Kansanomaisen parantajan taitojen legitimointi lääkäreitä vastaan on tavanomainen 
argumentti muistitietoaineistossa.



30

Johannes Backmanin keskittyessä muihin aikaisempiin lukkarintehtäviin, 
kuten lastenopetukseen ja parantamiseen. Tästä näkökulmasta hän oli 
”vanhan kansan” lukkareiden edustaja, joka oli saanut oppinsa häntä aiem
min toimineilta lukkareilta kuin uuden lukkarinkoulutuksen mukaisesti.61 

Johanneksella oli vakavia aikeita toteuttaa eräänlainen sosiaalinen yhteisöl-
linen nousu pyrkimällä opiskelemaan laajemmin välskärin toimea sekä eläin-
lääkärin työtä Tukholmaan. Johannes Backmanin aikaan tultaessa viimeinen 
yliopistollinen kirurgintutkinto oli myönnetty 1873, mutta sitä ennen välskä-
reitä eli kirurgeja oli koulutettu yliopistotasolla yhdessä lääkärintutkinnon 
yhteydessä. Virallisesti kirurgintutkinto oli kuitenkin lakkautettu Collegium 
medicumin vaikutuksesta jo vuonna 1840. Välskäreitä koulutettiin tästä huo-
limatta myös armeijan taholta ja Venäjän vallan myötä maahan tuli Venäjällä 
koulutuksensa saaneita välskäreitä ja lääkäreitä.62 Joissain tapauksissa yksit-
täinen henkilö saattoi nousta jopa piirilääkäriksi ilman lääkärin virallista kou-
lutusta toimittuaan välskärinä.63 Rahoituksen puuttuessa Johannes Backman 
kuitenkin luopui koulutuksellisista tavoitteistaan.64

Backmanin pyyntö keisarille välskärinkoulutukseen pääsemisestä olisi ol-
lut omanlaisena sosiaalinen nousu. Välskärintaidot poistettiin lukkarinkel-
poisuusvaatimuksista uudistetussa vuoden 1869 kirkkolaissa, sillä lukkareiden 
opetuksellisia velvoitteita haluttiin korostaa muiden velvoitteiden sijaan.65 
Ottaen huomioon, että Johannes Backman oli valittu viimeistään 1869 lukka-
riksi Sulvaan, voidaan olettaa hänen täyttäneen viralliset vaatimuksen luk-
karinvirkaan, vaikka hän olisikin käytännössä saanut oppinsa epävirallisia 
reittejä pitkin. Lääketieteen yliopistokoulutus olisi ollut Johanneksen kou-
lutustaustalla harvinaista, sillä jo 1700-luvulta lähtien lääkäreiden yliopis-
tokoulutukseen oli hakeutunut pääasiassa henkilöitä, joiden lähipiirissä oli 
niin ikään yliopistokoulutuksen saaneita.66 Toisaalta Jakob Wegeliuksen myö-
tä Backmanien perheen lähipiiriin kuului korkeasti kouluttautuneita henkilöi-
tä. Muistitiedon mukaan Johannes Backmanin hakemusta olisi ollut tukemassa 

	61	 Korkelainen 2017, 5, 4; SLS ÖTA 86:70, 15; SLS ÖTA 86:70, 8; Johannes oli opiskellut Vaasan 
alemmassa kansakoulussa yhden vuoden, minkä jälkeen hän oli jättänyt opinnot kesken ja 
siirtynyt koulumestariksi Sundomiin lähelle Sulvaa. KA Ba:2., 113; Solf Kyrkostämmoproto-
kollbok 1860–1911, 2.9.1866, 46.

	62	 Wolff 2020, 494.
	63	 Kontturi 2021, 57.
	64	 Rosenholm 1965, 388.
	65	 Forsius 1982, 267. Johannes Backmanin opetuksellisista toimista on säilynyt hyvin vähän 

muistitietoa. Sen perusteella hän ei ollut kuitenkaan kovin ankara kuulustelija. SLS ÖTA 
86:110, 1; SLS ÖTA 86:70, 27. Tämä saattaa johtua siitä, että kirkollinen ja maallinen opetus-
hallinto oli eriytetty toisistaan jo 1863–1864 valtiopäivillä ja lukkarin opetusvelvollisuus 
paikallisyhteisössä vähentynyt suhteessa aikaisempiin vuosikymmeniin. Nikander 2011, 143.

	66	 Wolff 2020, 479; Kontturi 2021, 59–61. Kotilainen (2023, 111–112) laskee lukkarit ”oppisäätyyn” 
kuuluviksi näiden opetustehtävien vuoksi, kun taas Korkelainen. (2017, 4) tulkitsee lukkarei-
den olleen ”tavallisen kansan” edustajia.



31

lausunto kirkkoherralta. Vastaavan kaltainen yhteisöllinen tuki oli yleinen tapa 
1800-luvulla yhteisön pyrkiessä tukemaan lahjakkaita yksilöitä opinpolullaan.67

Kyläyhteisö kuitenkin valvoi jäseniään. Sosiaalinen yhteisö oli tiivis ja muu-
tokset ihmisten asemassa vaikuttivat väistämättä myös muihin yhteisön jäse-
niin.68 Mahdollisesti tästä syystä Johannes Backmanista kerrotut epäsuotuisat 
tarinat asettavat hänet osaltaan yhteisön silmissä huonoon tai kyseenalaiseen 
asemaan. Omapäiset toimet, kuten pyrkimys saavuttaa yhteisöllisesti totu-
tusta poikkeava oppimäärä, saatettiin koeta yhteisön koheesiota uhkaavaksi. 
Kansanomaiset parantajat toimivat yleensä sivutoimisesti parantajina ja pää-
työnään he olivat esimerkiksi käsityöläisiä. Lukkarien toimiminen parantajina 
päätoimensa ohella ei siis ollut kansanomaisesta tai kirkollisesta katsannosta 
käsin poikkeuksellista. Lisäksi Jakob Backman oli toiminut ennen lukkarinvir-
kaa suutarina, mikä yhdisti hänet kansanomaisiin käsityöläisammatteihin. 
Sitä voitiin myös pitää sosiaalisesti hyväksyttävänä ammatillisena suuntau-
tumisena verrattuna noituuteen liitettyyn kiertävään parantamiseen. 

1800-luvun lopulla pappiloissa tehtävä parantaminen oli pitkälti talon nais-
ten vastuulla.69 Näin siitä huolimatta, että papiston tuli osata tautientunnis-
tamista muun muassa kuolinsyiden merkitsemisen takia. Lisäksi papit ja luk-
karit toimivat parantajina silloin, kun lääkäriverkosto oli alueella hajanainen. 
Pohjanmaan tapauksessa tämä tosin ei pätenyt, sillä Vaasassa oli toiminut 
Suomen ensimmäinen piirilääkäri vuodesta 1749.70 Vaikka aineistossa maini
taan Brita Hauki ja Jakob Backmanin vaimo, sittemmin leski Sofia, paranta-
mista osaavina henkilöinä71, he jäävät muistitieto- ja asiakirja-aineistossa 
sivurooliin perheen miesten ollessa esillä niin muistitiedossa kuin kirkollisis-
sa ja oikeudellisissa asiakirja-aineistoissakin. 

Backmanin lukkariperheen jäsenet eivät jääneet pelkästään parantajina 
ja lukkareina muistitietoon. Parantaja- ja tietäjätutkimuksen näkökulmasta 
mielenkiintoisesti Jakob Backmanista kerrottiin tietäjätyypillisiä tarinoita. 
Seuraavaksi esittelen näitä tarinoita ja niiden tarinamaailmallisia yhteyksiä. 
Tavoitteenani on havainnollistaa, miten tietäjätutkimuksessa esitetyt henki-
löt linkittyvät kirkkohistorialliseen tutkimukseen sekä sitä, miten eri lähde
aineiston tunteminen on olennaista parantamisen historiaa tutkittaessa.

	67	 Rosenholm 1965, 388; Kotilainen 2023, 103.
	68	 Mikkola 2009, 273.
	69	 Reinilä 1972, 215; Kotilainen 2023, 104.
	70	 Forsius 1982, 94–95, 104. Piirilääkärin avuksi nimitettiin samalla kolme välskärin kisälliä 

Vaasaan, Kokkolaan ja Ouluun. Maaseudulla virallisesti koulutetuista kätilöistä oli niin 
ikään pulaa, mikä voi olla yhtensä syynä sille, että Jakob ja Johannes Backman ovat mahdol-
lisesti toimineet kätilöinä, tai ainakin omistaneet kätilöntoimesta kertovan lääkärikirjan. 
Rosenholm 1965, 388, alaviite 1.

	71	 Muistitiedon mukaan Sofia Backman oli oppinut parantamista mieheltään. Rosenholm 1987, 
104.



32

Tietäjätarinat Jakob Backmanista

Vanhempi Backmaneista, Jakob, tunnettiin kertomuksissa nimellä Gambäl-
klåkkarin eli vanhalukkari. Eräs vaimo oli heittänyt kuumaa tuhkaa Jakobin 
perään, kun tämä oli käynyt parantamassa vaimon miestä. Tuhkan heittämi-
nen noitamaineisten henkilöiden tai ihmisryhmien perään liittyy heidän tai-
kavoimiensa tyhjäksi tekemiseen. Ruotsinkielisen Pohjanmaan uskomustari-
noissa tuhkan heittämistä kuvataan erityisesti toiseutettujen ihmisryhmien 
kohdalla, joiden uskotaan omaavan kyvyn tehdä vahingoittavaa noituutta.72 

Toinen, pidempi kertomus kertoo Gambälklåkkarinin ja björköläisen mie-
hen kohtaamisesta. Jälkimmäinen oli yrittänyt noitua Gambälklåkkarinin 
asettamalla tämän uuniin pääkallon, mutta turhaan. Gambälklåkkarin huo-
masi pääkallon ja luki siunauksen ennen kuin asiasta ehti koitua harmia. Mie-
het kohtasivat toisessa kertomuksessa, jossa björköläinen mies huijasi Gam-
bälklåkkarinin herättämään Björkön kirkon alle haudatut venäläiset. Nämä 
alkoivat seurata Gambälklåkkarinia, mutta eivät voineet seurata tätä hänen 
pihaansa, sillä lukkari oli suojannut pihan pääkalloilla.73 Kuolleet venäläiset 
liittyvät myös kolmanteen tietäjätarinaan Gambälklåkkarinista. Grindarin74-
niminen noitaukko (’trollkarl’), joka on todennäköisesti sama henkilö kuin 
ensimmäisen kertomuksen kilpaileva tietäjä, mitteli vanhan lukkarin kanssa 
siitä, kumpi heistä olisi taitavampi herättämään kuolleita. Vanha lukkari oli 
taitavampi, mutta hän tiesi, että Grindarin yrittäisi huijata taistossa. Grinda-
rin harmistui kepulikonstiensa paljastuttua ja nostatti suutuksissaan lukkarin 
perään kuolleita venäläisiä. Vanha lukkari kuoli kotimatkalla, mutta vielä en-
nen kuolemaansa hän ehti lähettämään kuolleet takaisin Grindarin vaivoiksi, 
joka myös menetti henkensä.75 

Tietäjien harjoittama pahan lähettäminen takaisin alkuperäiselle lähettä-
jälleen on hyvin tyypillinen tarinamotiivi tietäjätarinoissa. Vahingon tuot-
tamista tällä tavoin ei ole pidetty moraalisesti paheksuttavana, vaan sitä on 
voitu pitää jopa yhteisön voimatasapainon palauttavana tekona. Kahden tietä-
jän välinen taistelu on niin ikään laajalle levinnyt tarinateema, joka löytyy eri 
puolilta maailmaa. Kilpailun käynnistää usein kiista siitä, kumpi tietäjistä on 
toista parempi tiedoiltaan ja taidoiltaan, ja se voi joissain tapauksissa johtaa 
kuolemaan, kuten edellä kuvatussa tarinassa Jakob Backmanista.76

Kuolleiden käskeminen ja toisen tietäjän kanssa taisteleminen liittää Jakob 

	72	  Rosenholm 1965, 528; Kouvola 2020, 131, 136.
	73	  SLS ÖTA 86:128, 4.
	74	  Grindarin on muistitiedon mukaan ollut noitamaineinen torppari Axel Fredrik Håkans 

(1818–1886) Björkön saarelta Mustasaaresta. Björkön kirkkomaalla lepäävät kuolleet venäläi-
set, jotka vainosivat Sulvan lukkaria. SLS ÖTA 86:128, 18.

	75	  SLS ÖTA 86:128, 14.
	76	  Siikala 2002, 228–231; Stark 2006, 180–186.



33

Backmanin perinteisiin tietäjätarinoihin. Tietäjän on katsottu voivan käs-
keä, hallita ja valjastaa kuolleiden väki omiin tarkoitusperiinsä, olivat tarkoi-
tusperät sitten parantavia tai vahingoittavia. Tarinamaailmassa venäläisten 
kuolleiden ylösnostattaminen on ollut sosiaalisesti hyväksyttävämpää kuin 
paikallisten edesmenneiden henkilöiden manaaminen. Muualta tulleina he 
ovat edustaneet toiseutta eritoten toista uskontokuntaa, ortodoksisuutta, 
edustavina. Tietäjätarinoiden liittäminen Jakob Backmaniin viittaa hänen 
merkitykseensä yhteisössään huomattavana henkilönä, mitä tukee hänen pa-
rantajanmaineensa sekä hänen tiheä esiintymisensä todistajana käräjillä.77 
Todistajana hän on vaikuttanut konkreettisesti paikallisiin ihmisten välisiin 
suhteisiin, jolloin hänestä on myös puhuttu paikallisessa yhteisössä. Vaik-
ka hän ei esiinny tietäjätarinoissa suoranaisesti parantajana, hyödynnetään 
niissä yleisiä tietäjyyteen liitettyjä teemoja eli kuolleiden väen hallintaa sekä 
taistelua toisen tietäjähahmon kanssa.78 Koska hän on kuollut sata vuotta ai-
kaisemmin kuin Rosenholm keräsi aineistoa, on hänen jälkimaineensa huo-
mattavasti myytillisempi kuin Johannes Backmanin. 

Johtopäätökset

Lukkarit ovat jo omana aikanaan olleet väliinputoajia virallisen ja epäviralli-
sen parantamisen välimaastossa, mikä on vaikuttanut myös heidän myöhem-
pään tutkimukseensa. Lähteet lukkareiden harjoittamasta parantamistoimes-
ta ovat hajanaisia ja sijaitsevat fyysisesti eri arkistolaitoksissa. Eri lähteistä 
koottu aineisto tarjoaa kuitenkin ainutlaatuisen näköalan paikalliseen paran-
tamiseen ja terveyshistoriaan.

Lukkarit sijoittuvat sosiaalisesti lähelle muita kyläyhteisöjen jäseniä, ku-
ten talonpoikia, käsityöläisiä ja tilattomia. Backmaneista säilynyt muistitieto
aineisto ja siitä tässä artikkelissa johdettu analyysi osoittavat, että he ovat ol-
leet aktiivisia toimijoita yhteisössään sekä näkyvässä roolissa niin, että heistä 
kerrotaan muistitietoa jopa sata vuotta kuoleman jälkeen. Paikalliset sosiaa-
liset suhteet, kuten läheiset yhteydet paikalliseen papistoon, sekä saavutettu 
oppi ja maine parantajana vaikuttivat heidän valintaansa lukkareiksi enem-
män kuin muodolliset vaatimukset tehtävään. Kuten Johannes Backmanin ta-
paus osoittaa, lukkarin ei tarvinnut osata soittaa urkujakaan toimiakseen luk-
karinvirassa. Paikallinen yhteisö tarvitsi terveydenhuollon osaajia vaivojensa 
ja vammojensa vuoksi enemmän kuin musiikinjohtajaa. Siihen edesmenneen 
isän, Jakob Backmanin, maine ja oma onnistuminen vaivojen ja sairauksien 

	77	 Maallikkoparantajien ja lääketieteen edustajien välisestä jännitteestä katso esim. Toropai-
nen 2023.

	78	 Koski 2011, 184, 220–223; Lahti 2016, 179–181.



34

hoidossa olivat tärkeämpiä tekijöitä kuin kirkkolaulun hallitseminen.
Parantajina Jakob ja Johannes Backman, sekä mahdollisesti heidän äitinsä 

ja isoäitinsa, Brita Hauki, liikkuivat virallisen ja kansanomaisen parantamisen 
välimaastossa. Heidän suorittamaansa parantamiseen vaikutti oppiminen vi-
rallista lääketiedettä edustavilta tahoilta, mutta myös kansanomainen tapa 
oppia parantamista vanhemmilta sukupolvilta. Paikallisuus ja verkostot aut-
toivat heitä paikallistasolla, mutta pyrkiessä kerryttämään lääkintätaitoja laa-
jemmin, nämä verkostot eivät enää kantaneet. Tämä artikkeli osoittaakin, että 
tutkimalla lukkareita voidaan saada ainutlaatuista uutta tietoa terveyshisto-
rian hybridiparantamista harjoittavista henkilöistä monitieteisellä ja useista 
eri lähdetyypeistä ammentavalla tutkimusotteella.

Lähteet ja kirjallisuus
Painamattomat lähteet

Sähköposti museoamanuenssi Liselott Nyström Forsenilta kirjoittajalle 25.2.2025.

KA = Kansallisarkisto

Elementarläroverkets i Vasa arkiv. B FÖRTECKNINGAR. 
Ba Elevmatriklar.
Ba:2. Elevmatrikel (1852–1873).

Korsholman pohjoisen tuomiokunnan arkisto (VMA)
			 
Korsholman pohjoisen tuomiokunnan pöytäkirjat. Varsinaisten asioiden pöytäkirjat. 
1858–1858. (KO a:88).
Korsholman pohjoisen tuomiokunnan pöytäkirjat. Varsinaisten asioiden pöytäkirjat. 
1859–1859. (KO a:90).
Korsholman pohjoisen tuomiokunnan pöytäkirjat. Varsinaisten asioiden pöytäkirjat. 
1859–1859. (KO a:91).
Korsholman pohjoisen tuomiokunnan pöytäkirjat. Varsinaisten asioiden pöytäkirjat. 
1859–1859. (KO a:93).
Korsholman pohjoisen tuomiokunnan pöytäkirjat. Varsinaisten asioiden pöytäkirjat. 
1860–1860. (KO a:95).
Närpes domsagas arkiv (VMA). E Inkomna handlingar. Ec Bouppteckningar. E3c 
Malax tingslags bouppteckningar (1882–1882).

SLS = Svenska litteratursällskapet i Finland



35

Rosenholm, Gunnar. Uppteckningar Från Solf‎ (1995): ÖTA 86.
	 ÖTA 86:55. Klockare.
	 ÖTA 86:70. Läkekonst, folklig.
	 ÖTA 86:110. Solfpräster.
	 ÖTA 86:128. Trolldomskunniga.

Sulvan seurakunta

Solf Kyrkostämmoprotokollbok 1860–1911.

Sähköposti Liselott Nyström Forsenilta kirjoittajalle 25.2.2025.

Digitaaliset lähteet

Helsingin yliopisto
Ylioppilasmatrikkeli 1640–1852
https://ylioppilasmatrikkeli.fi/. Katsottu 2.10.2025.

Kansalliskirjasto, digitoidut sanomalehtiaineistot
 
Helsingfors Tidningar 4.11.1865, no 257. https://digi.kansalliskirjasto.fi/sanomalehti/
binding/508781?page=1

Vasabladet 28.10.1865, no 43. https://digi.kansalliskirjasto.fi/sanomalehti/
binding/451948/articles/81686740

Åbo Underrättelser 15.12.1875, no 291.
https://digi.kansalliskirjasto.fi/sanomalehti/binding/ 
364535?term=Backman&page=3

Laasonen, Pentti: Wegelius, Jakob. Kansallisbiografia-verkkojulkaisu.  
Studia Biographica 4. Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, 1997–.

Riksarkivet 
Gamlakarleby sjömanshus, Finland Gamlakarleby sjömanshus, Finland
https://sok.riksarkivet.se/?Sokord=Carl+Johan+Backman&FacettFilter=register_
facet%24N%C3%A4rings-+och+yrkesliv%2FSj%C3%B6manshus%2FLiggare%2FGamlak
arleby+sj%C3%B6manshus%3A&page=1&postid=Sjoman_liggare_645822&tab=post#. 
Katsottu 31.3.2025.

SAOB = Svenska Akademis Ordbok 
https://www.saob.se/artikel/?seek=lapis&pz=1. Katsottu 4.2.2025.

SSHY = Suomen sukuhistoriallinen yhdistys, jäsensivut

https://ylioppilasmatrikkeli.fi/
https://digi.kansalliskirjasto.fi/sanomalehti/binding/364535?term=Backman&page=3
https://digi.kansalliskirjasto.fi/sanomalehti/binding/364535?term=Backman&page=3
https://sok.riksarkivet.se/?Sokord=Carl+Johan+Backman&FacettFilter=register_facet%24N%C3%A4rings-+och+yrkesliv%2FSj%C3%B6manshus%2FLiggare%2FGamlakarleby+sj%C3%B6manshus%3A&page=1&postid=Sjoman_liggare_645822&tab=post
https://sok.riksarkivet.se/?Sokord=Carl+Johan+Backman&FacettFilter=register_facet%24N%C3%A4rings-+och+yrkesliv%2FSj%C3%B6manshus%2FLiggare%2FGamlakarleby+sj%C3%B6manshus%3A&page=1&postid=Sjoman_liggare_645822&tab=post
https://sok.riksarkivet.se/?Sokord=Carl+Johan+Backman&FacettFilter=register_facet%24N%C3%A4rings-+och+yrkesliv%2FSj%C3%B6manshus%2FLiggare%2FGamlakarleby+sj%C3%B6manshus%3A&page=1&postid=Sjoman_liggare_645822&tab=post
https://www.saob.se/artikel/?seek=lapis&pz=1


36

Kirkonkirjat

Kaarlela syntyneet 1771–1792.
Maalahti, syntyneet 1851–1879.
Pedersöre, rippikirja 1848–1855.
Sulva, kuolleet 1847–1890.
Sulva, vihityt 1847–1891.

Suomen Sukututkimusseura
Historiakirjat 
Seurakunta: 512 – Sulva. https://hiski.genealogia.fi/historia/mini-pgsql.
php?srk=512&kieli=fi. Katsottu 26.9.2025.

Painetut lähteet

Nykysuomen sanakirja. Lyhentämätön kansanpainos. Osat 1 ja 2. 
1978	 Porvoo: WSOY.

Kirjallisuus

Forsblom, Valter W. 
1927	 Finlands svenska folkdiktning VII. Folktro och trolldom. 5 Magisk 

folkmedicin. Helsinki: SLS.

Forsius, Arno. 
1982	 Sosiaali- ja terveyshuollon kehitys Hollolassa ja Lahdessa vuoteen 1866. 

Väitöskirja. University of Helsinki. Lahden kaupunki, Hämeenlinna.

Hakosalo, Heini; Seija Jalagin; Marianne Junila ja Heidi Kurvinen 
2014	 Johdanto. Elämää suurempaa. – Historiallinen elämä. Biografia ja 

historiantutkimus, Heini Hakosalo, Seija Jalagin, Marianne Junila ja 
Heidi Kurvinen (toim.). Historiallinen arkisto 141. Helsinki: SKS. 7–23.

Heinänen, Ilkka
2022	 Rautalammin säätyläisten kummiverkostot 1790–1809. – Genos (1), 

2–26.

Jalkanen, Kaarlo 
1976	 Lukkarin- ja urkurinvirka Suomessa 1809–1870. Väitöskirja. Suomen 

kirkkohistoriallisen seuran toimituksia 101. Helsinki: SKHT.
1986	 Lukkarin- ja urkurinvirka Suomessa 1721–1809.  

Helsinki: Suomen kirkkohistoriallinen seura.

Jauhiainen, Marjatta 
1998	 The Type and Motif Index of Finnish Belief Legends and Memorates. 

Kääntänyt Laura Stark-Arola. FF Communications No. 267.  
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia.

https://hiski.genealogia.fi/historia/mini-pgsql.php?srk=512&kieli=fi
https://hiski.genealogia.fi/historia/mini-pgsql.php?srk=512&kieli=fi


37

Kananoja, Kalle
2021	 Literacy and healers’ tactics in Finnish folk medicine, 1850–1950, Social 

History, 46:1, 22–46, DOI: 10.1080/03071022.2021.1850053.

Karlsson, Tuukka 
2022	 “Come Here, You Are Needed”: Registers in Viena Karelian 

Communicative Incantations. Väitöskirja. University of Helsinki.

Keats-Rohan, K. S. B. (toim.)
2007	 Prosopography Approaches and Applications: A Handbook. University 

of Oxford.

Koski, Kaarina
2011	 Kuoleman voimat. Kirkonväki suomalaisessa tarinaperinteessä. 

Väitöskirja. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 1313, Tiede. 
SKS: Helsinki.

Koskivirta, Anu
2009	 Parantaja, kuolinsyytutkija ja syyntakeeton murhaaja. Välskäri-kirurgi 

Geissen veriteko yhteisöllisen kriisin kuvastimessa. – Makaaberi 
ruumis. Mielikuvia kuolemasta ja kehosta, Jari Eilola (toim.). 
Historiallinen Arkisto 128. Helsinki: SKS. 272–323.

Kontturi, Saara-Maria
2021	 Lääkärikunnan synty. Suomen lääkärit n. 1750–1850. Suomen historian 

väitöskirja, Jyväskylän yliopisto.

Kortelainen, Samuli
2017	 Soitinten käyttö kirkkolaulun kehittämisessä 1800-luvun Suomessa. – 

Ennen ja nyt. Historian tietosanomat: 17 (4). Materiaalinen 1800-luku, 
osa II. https://doi.org/10.37449/ennenjanyt.102643.

Kotilainen, Sofia
2023	 Maaseutupappilat tyttöjä jatko-opintoihin valmistaneina kotikouluina. 

– Kirkko, papisto ja yhteiskunta 1600–1800, Ella Viitaniemi (toim.). 
Historiallisia Tutkimuksia 289. Helsinki: SKS. 90–123.

Kouvola, Karolina 
2020	 Travellers, Easter Witches and Cunning Folk: Regulators of Fortune 

and Misfortune in Ostrobothnian Folklore in Finland. – Journal of 
Ethnology and Folkloristics, 14:1, 121–139. https://doi.org/10.2478/jef-
2020-0008.

Kuuliala, Viljo-Kustaa
1939	 Vanhoilta kirkoilta ja kirkkoteiltä: kansanelämän kuvauksia.  

Jyväskylä: Gummerus.

https://doi.org/10.37449/ennenjanyt.102643
https://doi.org/10.2478/jef-2020-0008
https://doi.org/10.2478/jef-2020-0008


38

Lahti, Emmi
2016	 Tietäjiä, taikojia, hautausmaita. Taikuus Suomessa 1700-luvun 

jälkipuoliskolla. Väitöskirja. Jyväskylä Studies in Humanities 279. 
University of Jyväskylä.

Laine, Esko 
2023	 New medical knowledge in the parish: mass vaccinations in rural 

Finland, 1802–1825. – Religious Enlightenment in the eighteenth-
century Nordic countries Johannes Ljundberg ja Erik Sidenvall (toim.). 
Lund University Press. 364–393.

Laine, Esko M. ja Tuija Laine
2010	 Kirkollinen kansanopetus. – Huoneentaulun maailma. Kasvatus 

ja koulutus Suomessa keskiajalta 1860-luvulle Jussi Hanska ja Kirsi 
Vainio-Korhonen (toim.). Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran 
Toimituksia 1266:1., Tiede. Helsinki: SKS. 258–312.

Mikkola, Kati
2009	 Tulevaisuutta vastaan. Uutuuksien vastustus, kansantiedon keruu 

ja kansakunnan rakentaminen. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran 
Toimituksia 1251. Helsinki: SKS.

Nikander, Esko
2011	 Kirkollisen ja maallisen kouluhallinnon erottaminen. – Valistus 

ja koulunpenkki. Kasvatus ja koulutus Suomessa 1860-luvulta 
1960-luvulle Anja Heikkinen ja Pirkko Leino Kaukiainen (toim.). 
Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Toimituksia 1266:2. Helsinki: SKS. 
141–155.

Peldán, Kerttu
1967	 Suomen farmasian historia. Helsinki: Suomen farmaseuttinen 

yhdistys.

Pesonen, Niilo
1980	 Terveyden puolesta – sairautta vastaan: terveyden- ja sairaanhoito 

Suomessa 1800- ja 1900-luvulla. Helsinki: WSOY.

Rantala, Pälvi 
2010	 Kaiken maailman nainen? Matleena Herajärven elämä ja yhteisöt 

1800-luvun Tornionlaaksossa. Kulttuurihistorian laudaturtyö. Lapin 
yliopisto.

Rinne, Katri
1988	 Amanda Jokinen tyrvääläinen kansanparantaja. Tyrvään seudun 

kotiseutuyhdistys.

Reinilä, Anna-Maria 
1972	 Lääkintätaito ja -toiminta Suomen pappiloissa. – Kotiseutu 4–5.  

211–217.



39

Rosenholm, Gunnar
1965	 Solf sockens historia II. Allmogekulturen i Solf-byarna med Munsmo. 

Vasa.
1986	 Solf kyrka. Historisk utg. till Heliga Trefaldighets kyrkans 200-års 

jubileum den 25 maj 1986. Vasa: Solf församling.
1987	 Mitt Solf. En bok om Solfbygden och Stundars hantverkarby. Vasa: 

Scriptum.

Siikala, Anna-Leena 
2002	 Mythic Images and Shamanism. A Perspective on Kalevala Poetry. FF 

Communications 280. Helsinki: Suomalainen tiedeakatemia.

Stark, Laura 
2006	 The Magical Self: Body, Society and the Supernatural in Early Modern 

Rural Finland. Helsinki: Suomalainen tiedeakatemia.

Tarkka, Lotte
2022	 Johdanto kulttuurin kaanoneihin ja katveisiin,’ – Kaanon ja marginaali. 

Kulttuuriperinnön vaiennetut äänet, Niina Hämäläinen ja Lotte Tarkka 
(toim.). Kalevalaseuran vuosikirja 101. Helsinki: SKS. 7–20.

Toropainen, Veli-Pekka
2023	 Kansanparantajasta lääketieteen professioon – Sairauksien parantajat 

ja sairaanhoidon organisointi 1600-luvun Turussa. - Ennen ja nyt 23(2): 
19–39.

Wentz, Hilmer
1980	 Klockaren i helg och söcken från medeltid till nutid. Malmö: Walter 

Ekstrand.

Wolff, Charlotta
2020	 Kirurgerna och förnyelsen av läkarvetenskapen i Finland. – Historisk 

Tidskrift för Finland 4/2020, 470–496.

Åkerblom, Bror. 
1972	 Munsala sockens historia. Munsala: Munsala kommuns förlag.

Zilliacus, Lars
2002	 Finska Hushållningssällskapets arkiv och skrifter − en källa för 

forskningen I. Åbo, Åbo Akademis förlag.



40

PAAVO AHONEN

 Suomalainen juutalaislähetys Euroopassa: 
alku, loppu ja aatteellinen ympäristö

Johdanto

 K ristillinen lähetystyö perustuu Uuteen testamenttiin, apostolien esi-
merkkiin ja erityisesti lähetyskäskyyn, jonka Jeesus antoi Matteuksen 
evankeliumin mukaan kuolemansa jälkeen Galileassa (Matt. 28: 18–20). 

Monille kristityille tämä sinänsä epähistoriallinen Matteuksen kuvaus on Va-
pahtajan viimeinen ohje seuraajilleen, ja pikainenkin katsaus lähetyshisto
riaan näyttää, kuinka velvoittavaksi niin sanotun lähetystehtävän täyttämi-
nen on tulkittu: lähetysaktiivit ovat tehneet huomattavia henkilökohtaisia 
uhrauksia viedäkseen evankeliumia eteenpäin. Lähetystyön merkitys alkoi 
kasvaa 1700-luvulla niin Euroopassa kuin myös Pohjoismaissa, erityisesti pie-
tismin ja myöhemmin brittiläisen lähetysherätyksen myötävaikutuksella. 
Myös Suomeen lähetysinto levisi ”herätystuulten mukana”.1

Suomeen perustettiin oma lähetysseura vuonna 1859. Aluksi Suomen 
lähetysseuran (SLS) sääntöihin kirjattiin osallistuminen ainoastaan pakana-
lähetykseen. Juutalaislähetys oli kuitenkin monille lähetysaktiiveille tärkeää 
eikä vähiten siihen liittyvän eskatologisen ulottuvuuden vuoksi: lähetysajat-
telun mukana yleistyi käsitys, jonka mukaan juutalaisten kääntyminen kansa
kuntana liittyi keskeisesti lopunaikoihin ja Jeesuksen toiseen tulemiseen. 
SLS:n sääntöjä muutettiinkin tältä osin pian, tosin siitä huolimatta toimin-
ta keskittyi 1800-luvulla ainoastaan Suomessa oleskeleviin juutalaisiin. Tuol-
loin maassa asunut oikeudeton vähemmistö joutui käännytyksen kohteeksi. 
Vuosisadan lopun lähestyessä vahvistui toive aktiivisemmasta toiminnasta 
ja omasta juutalaislähetistä. Juutalaislähetysaktiivien katse kääntyi 1900-lu-
vun taitteessa maan rajojen ulkopuolelle ja Suomessa alkoi juutalaislähetyk-
sen murroskausi.

Tämä artikkeli tarkastelee SLS:n ensimmäistä yritystä käynnistää juutalais-
lähetystyötä Suomen ulkopuolella. Tässä prosessissa keskeisiä toimijoita olivat 
kotimaassa asioita hoitanut lähetysjohtaja Jooseppi Mustakallio (1857–1923) 
sekä diakoni Ester Juvelius (1876–1962) ja lähetyssaarnaaja Arnold Schalin 

	 1	 Remes 1993, 7–14. Lähetyskäskystä ks. esim. Davies & Allison 1992; Lähetystyöstä ja missio-
logian perusteista ks. Bosch 1991; Vasko 2003; Robert 2009. Lähetystoiminnan saapumisesta 
Suomeen ks. Westman et al. 1948, 27–39; Remes 1976, 7–56.



41

(1887–1975), jotka päätyivät SLS:n lähettäminä työskentelemään hetkellisesti 
Itä-Euroopan juutalaisten parissa. Artikkelin lähteinä ovat SLS:n (Kansallis-
arkisto), Arnold Schalinin (Åbo Akademi) ja Svenska Israelsmissionin (Upp-
sala) arkistojen materiaali sekä päähenkilöiden eli Juveliuksen, Schalinin ja 
Mustakallion kirjoittamat tekstit, joissa he avaavat ajatuksiaan juutalaisista.

Suomalaisesta lähetyshistoriasta löytyy runsaasti tutkimusta. Huomatta-
van osan julkaisijana on toiminut SLS itse. SLS:n julkaisuista kattavimpana 
voi pitää lähetysseuran historiasarjaa Sata vuotta suomalaista lähetystyötä, joka 
kuvaa erityisesti SLS:n organisaation ja toiminnan kehittymistä Suomessa. 
Muu uudempi tutkimus on kohdistunut erityisesti Afrikassa ja Kaukoidässä 
tapahtuneeseen työhön.2 Juutalaislähetyksestä on tuoreempaa tutkimusta lä-
hinnä siltä osin, kun se on tapahtunut Suomen maaperällä.3 Suomen ulkopuo-
lelle suunnatun juutalaislähetyksen varhaisempia vaiheita on kokonaisuutena 
kuvattu muutaman pro gradu -työn lisäksi Per Wallendorffin kirjassa Suomen 
lähetysseuran juutalaislähetystyön historia sekä SLS:n historiaa käsittelevään 
kirjasarjaan Toivo Saarilahden kirjoittamissa osissa.4 Wallendorffin juhlakir-
ja vuodelta 1958 on suppea ja kaipaa sekä päivitystä että tarkennusta. Saari-
lahden lähetyshistoriat luovat puolestaan kattavan kuvan SLS:n toiminnasta, 
mutta niiden näkökulma on rajattu niin, että seuran ulkopuoleiset tapahtu-
mat on jätetty pois.5 Tämän vuoksi suomalaisesta lähetyshistoriasta löytyy 
vain hajanaisia mainintoja juutalaislähetyksen parissa työskennelleiden suo-
malaisten osallistumisesta muunmaalaisten, etenkin ruotsalaisten järjestö-
jen toimintaan. Tämä artikkeli paikkaa tutkimuksellisen aukon Arnold Schali
nin ja Svenska Israelsmissionin välisen yhteistyön osalta ja avaa näin uuden 
kansainvälisen näkökulman suomalaiseen lähetyshistoriaan. 

Juutalaisten parissa harjoitettavan lähetystyön ohella SLS julkaisi useita 
kirjoja, jotka käsittelivät juutalaisia, heidän historiaansa ja sen merkitystä se-
kä heidän asemaansa niin tuolloisessa maailmassa kuin eskatologiassa. Myös 
seuran kustantamassa Suomen lähetyssanomia -lehdessä kirjoitettiin juutalai-
sista. Näitä tekstejä on tutkittu aiemmin osana suomalaisen antisemitismin 
tutkimusta.6 Tekstien analyysi ja kytkeminen siihen, millaisena toimintana 
juutalaislähetys SLS:n piirissä ymmärrettiin, puuttuu aiemmista lähetyshis-
toriallisista tutkimuksista lähes täysin. Esimerkiksi Saarilahti pitäytyy ainoas
taan käytännön järjestelyjen ja toiminnan esittelemisessä, eikä hänen teok-
sistaan löydy selvitystä sille, miksi lähetysaktiivit pitivät juutalaislähetystä 
tarpeellisena tai mitä he ylipäänsä ajattelivat juutalaisista.

	 2	 Esim. Heininen 2024; Juntunen 2012.
	 3	 Esim. Swanström 2007; Laitila 2014.
	4	 Saarilahti 1989 ja 1999.
	 5	 Wallendorff 1958; Saarilahti 1989, 1999. Lisäksi Hanna Rissanen on kirjoittanut yleis

katsauksen Suomen lähetysseuran juutalaislähetyksestä. Rissanen 2011.
	6	 Ahonen 2017, 169–176, 300–323.



42

Tässä artikkelissa on siis kaksi sisällöllistä kokonaisuutta, johon keskei-
set tutkimuskysymykset liittyvät. Työn tarkoituksena on etsiä osin aiemmin 
käyttämättömistä lähteistä tarkempaa selitystä sille, 1) miten ja miksi SLS ja 
sen lähetit päätyivät aloittamaan juutalaislähetyksen juuri Itävalta-Unkarissa, 
Bukovinan maakunnan pääkaupungissa Czernowitzissa. Samalla tutkimus ku-
vaa niitä henkilökohtaisia uhrauksia, joita työn käynnistäminen ja myös siitä 
luopuminen läheteiltä vaati. Toiseksi tarkoitus on lähdeaineiston avulla (2) 
avata ja analysoida sitä juutalaislähetykseen sisältyvää ristiriitaa, joka vallit-
see yhtäältä suurienkin henkilökohtaisten uhrausten sekä valittuun kansaan 
kohdistetun rakkausretoriikan ja toisaalta lähetysaktiivien kirjoittamien anti
semitististen eli juutalaisvastaisten tekstien välillä – siis tekstien, joita SLS 
kustansi. Näin artikkeli tarkentaa aiempaa lähetyshistoriallista tutkimusta, 
valottaa kolmen keskeisen juutalaislähetysaktiivin vaiheita ja käsityksiä työn-
sä kohteesta 1900-luvun alussa sekä tuo esiin juutalaislähetykseen liittyvää 
ristiriitaista aatemaailmaa. 

Suomen lähetysseura, suomenjuutalaiset ja suomalainen 
juutalaislähetys 1800-luvulla
Suomalaiset papit olivat seuranneet eurooppalaista lähetystyötä jo autono
mian ajan alkupuolella, ja kun Ruotsiin perustettiin lähetysseura vuonna 1835, 
ryhtyivät monet suomalaiset tukemaan sen toimintaa. Suomessa olot vapau-
tuivat Aleksanteri II:n aikana, mikä mahdollisti oman lähetysseuran perus-
tamisen. Suomen lähetysseura perustettiin vuonna 1859. Se sai suhteellisen 
laajan toimintavapauden, pois lukien lähetystyö Venäjällä, jonka keisarikun-
nan kirkkolaki esti.7
Juutalaislähetys herätti SLS:n piirissä keskustelua alusta lähtien. Koska varoja 
ei ollut rajattomasti käytössä, piti muun muassa pohtia, mikä työmuoto olisi 
seuran kannalta tärkein. Tässä keskustelussa juutalaislähetys jäi toiselle sijal-
le ja seuran alkuperäisiin sääntöihin kirjattiin toimintamuodoksi ainoastaan 
pakanalähetys. Asia otettiin uudelleen esille ensimmäisessä vuosikokouksessa 
vuonna 1860. Juutalaisten tila ei ollut vuosikokouksen päätöksen mukaan yh-
tä vakava kuin niillä, jotka eivät olleet kuulleet evankeliumia lainkaan. Juuta
laiset asuivat kristityissä maissa ja heillä oli Heprealainen Raamattu, joten 
heidän oli ”helpompaa päästä osalliseksi Jumalan sanasta ja sakramenteista”. 
Kokous vahvisti alkuperäisen muotoilun, tosin käsitelläkseen asiaa uudelleen 
jo vuonna 1863. Tuolloin muotoilusta tehtiin kompromissi: juutalaislähetystä 

	 7	 Remes 1993, 8–14.



43

ei kirjattu sääntöihin, mutta säännöissä ollut sana ”pakanat” korvattiin sa-
nalla ”ei-kristityt”.8

Muissa Pohjoismaissa lähetysseurat keskittyivät ainoastaan niin sanot-
tuun pakanalähetykseen. Juutalaislähetys erotettiin lähetysseuroista omaksi 
toimintamuodokseen ja sitä varten perustettiin erillisiä yhdistyksiä: Norjan 
Israelin lähetys (Den Norske Israelsmisjon) vuonna 1844, Ruotsin Israelin lähetys 
(Svenska Israelsmissionen, alun perin Föreningen för Israelsmission) vuonna 1875 ja 
Tanskan Israelin lähetys (Den Danske Israelsmission) vuonna 1885.9 Myös Suo-
messa yritettiin vuonna 1886 perustaa yhdistys juutalaislähetystä varten ni-
mellä Israelin lähetys Suomessa, mutta keisari ei hyväksynyt hakemusta. Tämä 
tarkoitti, että jos Suomesta käsin haluttiin harjoittaa juutalaislähetystä, piti 
sen tapahtua osana SLS:n toimintaa.10
Samoihin aikoihin, kun vapaamielinen keisari mahdollisti 1850-luvun lopul-
la SLS:n perustamisen, avasi hän Suomessa palvelleille juutalaisille sotilaille 
mahdollisuuden asettua perheineen asumaan niille paikkakunnille, joissa he 
olivat suorittaneet pitkää asepalvelustaan. Tätä ennen juutalaisilla ei ollut ol-
lut oikeutta asua Suomen alueella, sillä autonomisessa Suomessa juutalaisia 
koskivat edelleen vanhat Ruotsin kuningaskunnan tiukat lait, jotka Porvoon 
valtiopäivien päätöksen mukaisesti olivat edelleen voimassa. Näiden lakien 
mukaan juutalaiset saivat asettua asumaan ainoastaan kolmeen kaupunkiin, 
Tukholmaan, Göteborgiin tai Norrköpingiin, eikä yksikään näistä sijainnut 
Suomessa. Aleksanteri II:n päätöksen seurauksena Suomeen muodostui hil-
jalleen juutalainen vähemmistö, joka oli 1870-luvulle tultaessa kasvanut vajaa-
seen 500 henkeen ja vuosisadan lopussa noin tuhanteen.11
1800-luvulla juutalaisten käännytystä tapahtui Suomessa pääasiassa kahdella 
tavalla: joko tapaamalla juutalaisia ja etsimällä sopivia yksilöitä evankelioi
taviksi tai houkuttelemalla juutalaislapsia tilanteisiin, joissa näille saattoi, 
usein vanhempien tietämättä, opettaa kristinoppia. Vaikka tuomiorovasti 
T. T. Renvall (1817–1898) kastoi ensimmäiset juutalaissotilaat kristinuskoon 
jo vuonna 1858, ei moni suomenjuutalainen ollut halukas vaihtamaan uskon-
toa tai edes keskustelemaan asiasta. Vuodet 1913–1934 SLS:n lähetysjohtajana 
toiminut Matti Tarkkanen muisteli myöhemmin juutalaisten tapaamisia ja 
niiden laihoja tuloksia: ”Täällä asuu suhteellisesti vähän juutalaisia, niin että 
perheet on pian käyty, ja vain harvat haluavat uudistettuja käyntejä.”12
Oikeudettomien ja köyhien juutalaisperheiden lapsilla ei ollut juurikaan 
mahdollisuuksia päästä Suomessa kouluun. Lähetysaktiivit näkivät tämän 

	 8	 Wallendorff 1958, 8–9.
	9	 Edvardsson 1976, 20–22; Ihlen [1944], 55–64; Lausten 2007, 318–322.
	10	 KA SLA Hg Lähetystyötä ja -työntekijöitä koskevat muistiinpanot; Torvinen 1989, 63.
	11	 Wallendorff 1958, 7; Ahonen 2017, 42–44. Suomenjuutalaisten historiasta ks. Jacobsson 1951; 

Torvinen 1989.
	12	 Suomen Lähetyssanomia 3/1932, 85; Laitila 2014, 79–82.



44

mahdollisuutena. Ensimmäinen juutalaislapsille tarkoitettu koulu avat-
tiin Turussa vuonna 1878 ja Helsingissä vastaava koulu avasi ovensa toden-
näköisesti vuonna 1879. Turun koulu sulki ovensa jo viiden vuoden päästä 
oppilaspulan vuoksi, sillä vanhemmat eivät halunneet, että heidän lapsil-
leen opetettiin väkisin kristinuskoa. Helsingissä vanhemmille oli luvattu, et-
tä koulu keskittyisi evankelioinnin sijaan tavallisiin aineisiin, joten koulussa 
oli enimmillään jopa 40 oppilasta. Annetut lupaukset eivät kuitenkaan pys-
tyneet pidättelemään käännytysintoisia kristittyjä. Juutalaislapsia jopa kaa-
pattiin ja salakuljetettiin pois Suomesta kastettavaksi. Tilanne kärjistyi niin, 
että viranomaisten piti puuttua asiaan, ja kahden ruotsinkielisen aatelisnai-
sen toimintaa alaikäisten käännyttämisessä ja muualle kuljettamisessa pui-
tiin oikeudessa vuonna 1891. Lopulta myös Helsingin koulun toiminta päättyi 
epäluottamukseen ja juutalaiset hakivat vuonna 1892 senaatilta lupaa oman 
koulun perustamiseksi.13

SLS:n juutalaistyö hakee suuntaansa Mustakallion  
noustessa lähetysjohtajaksi

SLS ajautui 1890-luvulla käymistilaan. Seura joutui vuosikymmenen alussa 
taloudellisiin vaikeuksiin muun muassa kiinteistökauppojen kautta. Samalla 
työvoimasta oli puutetta ja julkisuudessa esitetty kritiikki tuloksetonta ja kal-
lista lähetystoimintaa kohtaan lisääntyi. Lisäksi pitkäaikainen lähetysjohtaja 
C. G. Tötterman (1836–1895) sairasteli, ja lopulta vuosikymmenen puolivälis-
sä oli edessä uuden lähetysjohtajan etsiminen. Töttermanin seuraaja Akseli 
Hirn (1845–1906) ei irtisanoutunut entisestä työstään, vaan otti lähetysjoh-
tajan toimen vastaan vain väliaikaisesti. Tämä päätös ja Hirnin työpanos ei-
vät tyydyttäneet kaikkia seuran aktiiveja.14 Hirn piti kiinni suunnitelmastaan 
olla vain lyhytaikainen lähetysjohtaja, ja hänen tilalleen nousi vuonna 1898 
Jooseppi Mustakallio, joka oli jo edellisenä vuonna aloittanut lähetyskoulun 
johtajana Helsingissä.15

Mustakallio oli innostunut juutalaislähetyksestä lähes kymmenen vuotta 
aiemmin. Suomessa useamman kerran 1800-luvun lopulla vieraillut Paulus 
Wolff (1851–1911), ruotsalaisten palveluksessa toiminut juutalaislähetti, oli käy-
nyt tapaamassa Mustakalliota hänen kotonaan Porissa ja tehnyt tähän, kuten 
moneen muuhunkin suomalaiseen, lähtemättömän vaikutuksen. Wolff oli it-
se kääntynyt kristityksi ja lähetyspiireissä ryhdyttiin pohtimaan, kuinka suo-
malaiset voisivat Ruotsin mallin mukaan löytää vastaavan juutalaistaustaisen 

	13	 Jakobsson 1951, 262–266; Torvinen 1989, 62–63; Swanström 2007, 29–32; Laitila 2014, 82–87, 
289.

	14	 Saarilahti 1989, 7–17; Remes 1993, 342–346.
	15	 Saarilahti 1989, 29–40.



45

pätevän lähetyssaarnaajan. Tällaiseksi henkilöksi valikoitui Paulus Schaffer, 
nuori kääntynyt juutalainen. SLS tuki hänen opintojaan Ruotsissa vuosina 
1895–1901. Schaffer kuitenkin jäi Ruotsiin ja SLS luopui ajatuksesta palkata 
työntekijä juutalaislähetykseen Suomen ulkopuolelta.16

Ensimmäinen Jooseppi Mustakallion kaudella aloitettu juutalaisiin kohdis-
tettu projekti käynnistyi vuonna 1899. Suomenjuutalaisten yritys pitää omaa 
koulua oli kariutunut useampaan otteeseen taloudellisten vaikeuksien vuok-
si, ja lopulta juutalaiset saivat pysyvän koulun vasta Suomen itsenäistyttyä, 
valtion tuella.17 SLS lähti Mustakallion ehdotuksesta rahoittamaan vielä ker-
ran juutalaislapsille tarkoitettua koulua. Opettajaksi valittiin Hilda Lundgren, 
jolla oli alun perin hyvät suhteet juutalaisiin. Koulun oppilaista suurin osa oli 
juutalaislapsia alusta lähtien ja parhaimmillaan siellä opetettiin kolmea luok-
kaa. Koulu toimi SLS:n rahoituksen turvin 12 vuoden ajan. Toiminta loppui, 
kuten aiemmissakin SLS:n rahoittamissa ”juutalaiskouluissa”, uskonnonope-
tukseen liittyvien ongelmien vuoksi.18

Jooseppi Mustakallion toimikauden alussa, 1900-luvun ensimmäisinä vuosi-
na, oli SLS:n toiminta juutalaisten parissa takapakeista huolimatta piristymäs-
sä. SLS julkaisi vuonna 1904 Jooseppi Mustakallion kirjan Israelin tulevaisuus, 
jossa lähetysjohtaja kävi läpi raamatullisia perusteita juutalaislähetykselle. 
Maailmalla sionistisen liikkeen perustaminen ja juutalaisten yhteiskunnalli-
nen vapautuminen toivat lisäpontta lähetysaktiiveille. Lähetyspiireissä levisi 
tietoja, joiden mukaan satojatuhansia juutalaisia olisi edellisen vuosisadan 
aikana kääntynyt kristinuskoon. Näiden lisäksi testamenttilahjoitukset oli-
vat lisääntyneet.19 

Ester Juveliuksen herääminen  
juutalaislähetykseen

Ester Juvelius oli ensimmäinen suomalainen, joka toimi juutalaislähetys-
työssä Suomen rajojen ulkopuolella. Hänen pitkä uransa kesti lopulta yli 30 
vuotta, mutta sen käynnistyminen tapahtui kaikkea muuta kuin mutkatto-
masti. Juvelius kirjoitti ylioppilaaksi vuonna 1895, minkä jälkeen hän aloit-
ti opinnot Helsingin yliopistossa. Arkkipiispa ja professori Mikko Juva kir-
joittaa muistelmateoksessaan sukulaistensa vaiheista ja kertoo isotätinsä 

	16	 Wallendorff 1958, 13; Saarilahti 1989, 101–105.
	17	 Juutalainen yhteiskoulu perustettiin Helsinkiin vuonna 1918. Koulu toimi aluksi synagogan 

tiloissa ja kärsi aluksi taloudellisista vaikeuksista, kunnes pääsi valtionavun piiriin vuonna 
1924. Torvinen 1989, 109–111. 

	18	 KA SLA Hg Juutalaislähetystä ja Israelin lähetystyötä koskevat asiakirjat (1888–1963); Saari-
lahti 1989, 106–107.

	19	 Saarilahti 1989, 104–107.



46

Esterin opinnoista sekä tämän ongelmallisesta suhteesta isäänsä. Juvan mu-
kaan Esterin leski-isä Johan Henrik Juvelius (1827–1909) tuki tyttärensä ha-
keutumista akateemiseen koulutukseen, muttei ymmärtänyt tämän omak-
sumaa uutta maailmankatsomusta, jonka taustalla vaikuttivat ruotsalaisen 
feministin Ellen Keyn (1849–1926) ajatukset naisen roolista yhteiskunnassa. 
Kun nuori ihminen löysi uusia aatteita, oli sillä seurauksensa: Ester Juveli-
us jättäytyi pois yliopistosta opiskeltuaan vain puolisentoista vuotta. Kielten 
opintojen sijaan hän valitsi paremmin ihanteitaan vastaavan alan ja koulut-
tautui sairaanhoitajaksi.20

Pian valmistumisensa jälkeen Juvelius koki voimakkaan uskonnollisen he-
räämisen, jonka seurauksena syntyi kutsumus juutalaislähetykseen. Juvelius ei 
noudattanut isänsä toiveita ja hakeutunut sairaanhoitajan töihin, vaan mat-
kusti loppuvuodesta 1902 Helsinkiin ja tarjoutui lähetysseuran palvelukseen. 
Isä, joka tuohon aikaan rahoitti tyttärensä elämää, piti päätöstä huonona ja 
epäili, että sen takana olisi vaikuttanut epävakaa mieli. Lopulta näiden kah-
den suhde tulehtui niin pahasti, että Ester Juvelius päätyi isänsä myötävaiku-
tuksella tutkittavaksi ja hoidettavaksi psykiatriseen sairaalaan. Konflikti isän 
kanssa vaikeutti elämää ja lykkäsi myös Juveliuksen ammatillisia haaveita. 
Vaikka mitään erityistä sairautta ei löytynyt, päätti SLS:n johtokunta lääkärei-
den lausuntojen perusteella, ettei Juvelius ollut vielä valmis lähetystyöhön.21

Juvelius päätti koittaa uutta reittiä ja hakeutui vuonna 1903 vuoden mittai-
siin opintoihin Helsingin Diakonissalaitokselle. Opintoja seurasi pitkä koejak-
so, jonka aikana SLS sai Juveliukselta kaksi uutta hakemusta päästä juutalaislä-
hetystyöhön. Jälkimmäinen hakemus tuotti hänen haluamansa tuloksen, kun 
SLS:n johtokunta suostui keväällä 1906 lähettämään hänet Tukholmaan opet-
telemaan juutalaislähetystä Ruotsin Israelin lähetyksen alaisuudessa. Seuraa-
vana vuonna Juveliukselle aukesi mahdollisuus siirtyä työskentelemään ruot-
salaisten lähetysasemalle Romaniaan.

Ruotsin Israelin lähetys oli aloittanut juutalaislähetyksen Romaniassa 
vuonna 1905. Työtä vetämään oli valittu amerikkalainen pastori John Resnick 
(k. 1924), joka itse oli kääntynyt juutalaisuudesta kristinuskoon. Vuoden 1907 
alussa Ruotsin Israelin lähetys palkkasi Ester Juveliuksen työskentelemään 
Resnickin johtamalla Jassyn (Iaşi) lähetysasemalla. Myös SLS tuki Juveliusta 
aluksi, mutta pian vastuu hänen rahoituksestaan jäi ruotsalaisille sekä Helsin-
gin Diakonissalaitokselle.22

Ammatillisesti komennus oli monipuolinen. Juvelius ehti jo menomat-
kallaan pysähtyä Bukarestissa, jossa hän tutustui brittiläisten harjoittamaan 
lähetystoimintaan. Jassyssa hänen työnimikkeensä oli diakonissa ja hänen 

	20	 Juva 1998, 94–95; Antikainen 2003, 18–21.
	21	 Juva 1998, 94–97, 411; Antikainen 2003, 20–21.
	22	 Edvardsson 1976, 58; Saarilahti 1989, 287; Kena 2000, 130, 359; Antikainen 2003, 22–24.



47

päätehtävänään oli hoitaa ”sairaita ja väsyneitä”. Jassyn lähetysaseman yhtey-
dessä toimi myös koulu. Se oli ensisijaisesti pojille järjestetty iltakoulu, mutta 
Juveliuksen aikana opetusta annettiin nähtävästi myös tytöille. Juvelius työs-
kenteli Romaniassa lopulta lähes kolme vuotta. Hän joutui palaamaan Suo-
meen syksyllä 1909 terveyteen liittyneistä syistä.23

Arnold Schalinin matka Czernowitziin ja takaisin

Suomen ensimmäinen juutalaislähetti Arnold Schalin oli Ester Juveliuksen ta-
paan aloitteellinen SLS:n suuntaan. Schalin kirjoitti ylioppilaaksi vuonna 1906 
ja aloitti teologian opinnot Helsingin yliopistossa. Hän tarjoutui keväällä 1909 
SLS:lle juutalaislähetiksi, vaikka opintoja olikin vielä runsaasti jäljellä. Ajan-
kohta oli kuitenkin otollinen, sillä oikeastaan viimeinen Suomessa harjoitettu 
juutalaisiin liittynyt toimintamuoto, SLS:n tukema Hilda Lundgrenin Helsin-
gissä pitämä koulu juutalaislapsille, oli ajautunut ongelmiin. Abraham Stiller 
(1885–1972) oli käynnistänyt vuonna 1907 koulun vastaisen kampanjan, joten 
juutalaisvanhempien tyytymättömyys oli lisääntynyt. Niinpä SLS:n hallitus 
tarttui Schalinin tarjoukseen ja ryhtyi tukemaan lupaavaa opiskelijaa.

Schalin valmistui papiksi vuonna 1911 ja pian sen jälkeen SLS lähetti hänet 
opiskelemaan Euroopan johtavaan juutalaislähetyksen opinahjoon, Leipzi-
gin Institutum Judaicum Delitzschianumiin. Kyseessä oli saksalaisen Vanhan 
testamentin professorin Franz Delitzschin (1813–1890) perustama kuului-
sa koulu. Schalinin neljä ja puoli kuukautta kestäneet opinnot sujuivat siinä 
määrin menestyksekkäästi, että koulun rehtori Otto v. Harding suositteli hän-
tä juutalaislähetiksi ja ehdotti sopivan paikan etsimistä Galitsian alueelta.24

1910-luvun alussa apulaisjohtaja Hannu Haahti otti enemmän vastuuta lähe
tysseuran toiminnasta Jooseppi Mustakallion hakeutuessa muihin tehtäviin. 
Arnold Schalin oli tuohon aikaan päättänyt opintonsa Leipzigin Institutum 
Judaicumissa ja lähti alkuvuodesta 1912 kiertämään rehtori v. Hardingin ohjei-
den mukaisesti itäistä Keski-Eurooppaa tutustuakseen eri lähetyspisteisiin ja 
tavatakseen lähetysaktiiveja.25 Viime kädessä matkan tarkoituksena oli tutkia, 

	23	 SIM A2A 3.1.1907, §14; Edvardsson 1976, 57–58; Hahr Kamienski 2018, 73. Muutamissa Wallen-
dorffiin viitanneessa tutkimuksissa on todettu, että Juvelius olisi työskennellyt norjalaisessa 
lähetyksessä (kenties Norske Israelsmisjon). Wallendorff kirjoittaa Juveliuksen työskennel-
leen ”vuoteen 1913 norjalaisessa lähetyksessä Jassyssa Romaniassa”. Norjalaisten ensisijainen 
työpiste sijaitsi kuitenkin Galatzissa (Galați), yli 200 kilometriä Jassystä etelään. Lisäksi Juve-
lius työskenteli Romaniassa vain vuoteen 1909 (vrt. Wallendorff 1958, 20). Norske Israelsmis-
jonin toiminnasta Romaniassa, ks. Ihlen [1944].

	24	 KA SLA Ca Johtokunnen pöytäkirjat 23.5.1912, Liite 10; Saarilahti 1989, 284–285.
	25	 Schalinin kirjeiden mukaan hänen tapaamiaan merkittävimpiä lähetysaktiiveja olivat toh-

tori Greiss Prahasta, lähetysapulainen Friedenthal Krakovasta, lähetti Breslau Lembergistä 
sekä lähetyssihteerit Löwen ja Becker Wienistä. ÅAA AS17, Schalin Haahdille 7.3.1912; Schalin 
Haahdille 9.3.1912.



48

mistä löytyisi sopiva paikka aloittaa suomalainen juutalaislähetys. Aiemmassa 
tutkimuksessa Schalinin matkaa on kuvattu ainoastaan SLS:n johtokunnan 
pöytäkirjojen sekä Schalinin raportin pohjalta, jonka hän teki palattuaan Suo-
meen. Schalin kuitenkin kirjoitti jo matkansa aikana säännöllisesti apulais-
johtaja Haahdelle. Kirjeissään hän raportoi arkisistakin asioista, kuten rahan-
käytöstä, mutta ensisijaisesti hän kertoi vierailuistaan eri lähetyspisteissä ja 
pohti juutalaislähetyksen perusteita erityisesti tapaamiensa lähetysaktiivien 
ajatusten ja saamiensa neuvojen pohjalta.26 Schalinin kirjeitä Haahdelle ei ole 
käytetty aiemmin tutkimuksessa, joten tarjoavat uuden näkökulman lähetys-
kohteen valintaprosessiin.

Wallendorff kirjoittaa juutalaislähetystyön historiassaan uskonnolliseen 
sävyyn, kuinka vuosina 1911–1912 tuli ”suoranainen kutsu oman työkentän 
perustamiseen Bukovinaan, lähemmin sanoen Czernowitziin, maakunnan 
pääkaupunkiin”. Wallendorffin käyttämä ilmaus ”suoranainen kutsu” antaisi 
ymmärtää, että työpisteen valinta olisi ollut yksinkertainen prosessi. Czerno
witzin (Tšernivtsi) valinta ei kuitenkaan ollut Schalinille ilmeinen, ja se vaa-
ti nuorelta lähetysaktiivilta melkoisen retken. Lisäksi Schalinin tapaamat 
lähetystyöntekijät, jotka eivät tunteneet Suomen asemaa osana Venäjää, ih-
mettelivät jatkuvasti, miksi suomalaiset eivät pyrkineet juutalaislähetyksen 
käynnistämiseen Venäjällä: ”’Mutta miksi ei Venäjälle’? ovat kaikki kysyneet, 
siellä paraiten tarvittaisiin”, kirjoitti Schalin Haahdelle käymistään keskuste-
luista.27

Wienissä toiminut lähetyssihteeri Löwen28 ehdotti kiertomatkalle lähte-
välle Schalinille, että tämän kannattaisi (Venäjän ohella) harkita asettumista 
johonkin Galizian suurimmista kaupungeista; pienissä kaupungeissa hänen 
mukaansa juutalaiset kontrolloivat toisiaan liiaksi. Esimerkkinä sopivasta kau-
pungista hän mainitsi Krakovan. Schalin itse piti tässä vaiheessa myös Buda-
pestiä ja Łódźia hyvinä vaihtoehtoina, tosin näissä kaikissa oli jo käynnissä 
olevaa lähetystoimintaa. Nähtävästi juutalaislähetyksen piirissä oli jonkinlais-
ta reviiritietoisuutta, sillä Schalin ei halunnut, että hänen tuloaan olisi pidetty 
”tunkeilevaisuutena”. Czernowitzissa toimintaa ei ollut ja kaupunki olisi muu-
ten soveltunut juutalaislähetyksen työmaaksi, mutta siellä asuneet juutalaiset 

	26	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 7.3.1912.
	27	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 7.3.1912; Wallendorff 1958, 20. Myös Ester Juvelius huomioi 

Suomen lähetyssanomille kirjoittamassaan matkakirjeessä marraskuussa 1914, ettei Pieta-
rissa ollut ”mitään varsinaista juutalaislähetystä”, vaikka hänen mukaansa oli ilmeistä, että 
juutalaiset tarvitsivat siellä evankeliumia. Juveliuksen mukaan Venäjällä juutalaisia kohdel-
tiin huonosti – Venäjä oli hänen mukaansa maa, ”joka aina vaan emintimän lailla kohtelee 
juutalaislapsiaan”. Sls 1/1914, 13–14.

	28	 Todennäköisesti kyseessä on Moses Gotthold Löwen (1859–1921), juutalaisuudesta kristin-
uskoon kääntynyt teologi ja lähetyssaarnaaja, joka käytti myös pseudonyymia Hananias 
Berliner. Bernstein 1909, 344.



49

olivat Schalinin mielestä ”erikoisen maailmallismielisiä”.29 Tällä maininnalla 
Schalin todennäköisesti viittasi siihen, että maallistuneet juutalaiset olivat 
erityisen huonoja käännytyksen kohteita.

Wienistä lähdettyään Schalin vieraili ensin Prahassa, Krakovassa, Pressbur-
gissa (Bratislava) ja Lembergissä (Lvivissä). Kiertoretken ensimmäisistä kirjeis-
tä paistoi vielä jonkinlainen optimismi, ja Schalin vaikutti halukkaalta asettu-
maan Pressburgiin. Stanislaussa (Ivano-Frankivsk) Schalinin kirjeet alkoivat 
saada tummempia sävyjä. Työ alkoi vaikuttaa kuviteltua haastavammalta, hän 
alkoi suhtautua hieman kriittisemmin tapaamiinsa ihmisiin ja jonkinlainen 
kielteisyys levisi myös Schalinin ajatuksiin juutalaisläheteistä. Monet alan 
työntekijät olivat kääntyneitä juutalaisia ja Schalin suhtautui näiden motii-
veihin osin epäileväisesti: ”Juutal[aiset] arvelevat yleensä että lähetys on hyvä 
geshäft”, hän kirjoitti Haahdelle.30 

Tässä vaiheessa Schalin alkoi myös epäillä, mihin hänen olisi järkevää enää 
ylipäänsä matkustaa. Hän päätyi Budapestin kautta Romaniaan. Varsinkin 
matkan Romaniaan suuntautunut osa oli Schalinille vaikea. Hän myönsi, et-
tä työtä siellä olisi riittänyt tehtäväksi, mutta olosuhteet eivät miellyttäneet. 
Hän kuvasi tuntojaan melko koruttomasti kirjeessä, jonka hän lähetti Roma-
nian Jassysta: 

Kuitenkaan en tiedä voimmeko Rumaniaa ajatella siitäkin syystä, että ilmas-
to täällä on niin huono. Kuume ja kirput riehuvat kesäisin, pakkanen talvella. 
Kadut likakasojen ja lampien peitossa, joissa siat kahlaavat. Korpit viihtyvät 
täällä muita lintuja paremmin. Sellainen on tämä luvattu maa.31

Tämän lisäksi Schalin sairastui vakavasti niin, että joutui turvautumaan lää-
kärin apuun. Sairastuminen toi mukanaan taloudellisia huolia. Schalin sai 
kuitenkin sairastaa Jassyssä Ruotsin Israelin lähetyksen palveluksessa olleen 
John Resnickin luona. Schalinin päästyä pois Romaniasta hänen kirjeen-
sä vaikuttivat vapautuneemmilta. Hän kirjoitti Haahdelle seuraavan kerran 
Stanislausta ja kertoi olevansa väsynyt, mutta selvillä tulevasta työkohtees-
ta: Czernowitz olisi sopiva paikka. Schalin esitti päätökselleen neljä syytä: 
Czernowitzissä puhutaan saksaa, siellä ei ollut kilpailevia lähettejä, alueelle 
muutti paljon Venäjän juutalaisia (85 000 asukasta, 1/3 juutalaisia) ja lopuk-
si, kaupunki oli hyvin rakennettu ja terveellinen, ”järjestys saksalainen eikä 
itämaalainen”.32 Suomalaisen lähetysaseman paikan alkuperäinen valinta ta-
pahtui siis lopulta melko inhimillisin perustein: on varsin mahdollista, että 
ensimmäinen siisti kaupunki tuntui Schalinista yksinkertaisesti kotoisalta, 

	29	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 7.4.1912.
	30	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 16.3.1912, 20.3.1912.
	31	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 18.4.1912.
	32	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 20.4.1912.



50

kun hän oli sairastellut kaukana kotoa hänelle epäviihtyisässä ympäristössä.33
Suomeen palattuaan Schalin raportoi matkastaan SLS:n johtokunnalle, 

kuvasi reittiä ja perusteli eri kaupunkien vahvuuksia ja heikkouksia. Omien 
kielteisten kokemustensa sijaan Schalin kertoi, että kymmenen vuotta Roma-
niassa työskennellyt Institutum Judaicumin rehtori v. Harling olisi suositel-
lut etsimään sopivaa työmaata muualta. Rehtori oli varoittanut moneen ker-
taan vaikeista olosuhteista: ”Sitä paitsi on Romania on tautien, syöpäläisten 
ja sietämättömien kuumien kesien maa”, ja siellä asuvat juutalaiset ”ovat niin 
velttoja että niihin on hyvin vaikea tehdä pysyvää vaikutusta”. Schalin kertoi 
myös kuulleensa muilta työntekijöiltä, että itäisissä kohteissa voisi olla vai-
keaa viihtyä.34

Czernowitz oli Schalinin ilmeinen suosikki syistä, jotka hän esitteli jo aiem-
massa kirjeessään. Oletettavasti työ olisi kuitenkin poikennut monista muis-
ta Itä-Euroopan lähetyspisteistä, sillä suurin osa Schalinin tapaamista lähe-
tystyöntekijöistä oli valinnut kohteekseen uskonnollisia ”itäisiä juutalaisia”. 
Tämä johtui siitä, että ”uudenaikaisia uskonnottomia” juutalaisia oli hankala 
tavoittaa työn piiriin. Tähän Schalin viittasi myös aiemmassa kirjeessään35, 
mutta nyt hän oli maallistuneista juutalaisista joka tapauksessa toista mieltä. 
Leipzigissä saamansa opetuksen mukaisesti hän ajatteli ”etteivät uudet juuta-
laiset ole yhtään toivottomia lähetysobjekteja”. Näin pohtien hän ohitti ehkä 
merkittävimmän perusteen, jolla saattoi puolustaa lähetystoiminnan aloitta-
mista muualla kuin maallistuneessa Czernowitzissa.36

Varmistaakseen vielä, ettei häntä asetettaisi juutalaislähetiksi Suomeen, 
Schalin esitti johtokunnalle kolme perustetta, miksi työntekijän palkkaami-
nen Suomeen ei kannattanut: Helsingissä asui vain noin 500 juutalaista, joten 
oli ”sangen epäedullista” työskennellä paikkakunnalla, jossa kaikki juutalaiset 
tunsivat toisensa, eikä siitä edes riittäisi tekemistä täyspäiväiseen työhön. Li-
säksi Schalin uskoi, että yksityisellä taholla tehtävä käännytys olisi paras työ-
muoto, ja tällaista työtä hänen mukaansa teki jo ”kolme neitiä”.37

SLS.n johtokunta teki päätöksen ehdotuksen pohjalta toukokuun 1912 lopus
sa. Sen mukaisesti Suomen lähetyssanomissa julkaistiin heinäkuussa 1912 
tiedote, että Arnold Schalin matkustaisi saman vuoden lokakuussa Itävalta-
Unkarin kaakkoisosassa, Bukovinan maakunnassa sijaitsevaan Czernowitzin 
kaupunkiin, jossa hän aloittaisi juutalaislähetystyön tekemisen ”koetteeksi”. 

	33	 Saarilahden kuvauksesta jää vaikutelma, että Schalin olisi pohdiskellut valintaa vielä 
Suomessa, kun hän antoi SLS:n johtokunnalle selvityksen matkoistaan (Saarilahti 1989, 
285–286). Saarilahti ei ole käyttänyt Åbo Akademissa sijaitsevaa Schalinin arkistoa lähtee-
nään ja tässä yhteydessä Hannu Haahdelle lähetetyt kirjeet antavat selkeästi erilaisen kuvan 
pöytäkirjoihin ja Schalinin raporttiin verrattuna. 

	34	 KA SLA Ca Johtokunnan pöytäkirjat 23.5.1912, Liite 10.
	35	 ÅAA AS17, Schalin Haahdelle 7.4.1912.
	36	 KA SLA Ca Johtokunnan pöytäkirjat 23.5.1912, Liite 10.
	37	 KA SLA Ca Johtokunnan pöytäkirjat 23.5.1912, Liite 10.



51

Ennen lähtöään Schalin kiertäisi Suomessa kertomassa juutalaislähetykses-
tä aiheesta kiinnostuneille, ilmeisenä tarkoituksenaan kerätä työlle samalla 
lahjoituksia.38

Päätös lähettää Schalin merkitsi suomalaisen juutalaisiin kohdistetun 
lähetystyön käynnistymistä ensimmäistä kertaa Suomen rajojen ulkopuolel
la. Samalla se tarkoitti fokuksen siirtymistä pois kotimaasta. Suomen lähetys
sanomien tiedotteessa SLS:n johtokunta nimittäin ilmoitti, ettei se useas
ta syystä pitänyt suomenjuutalaisia enää ”sopivana työalana, ainakaan 
toistaiseksi”.39 Suomessa asui tuohon aikaan noin tuhat juutalaista ja tämä 
määrä todennäköisesti näyttäytyi johtokunnalle vähäisenä. Runsaamman 
juutalaisväestön joukosta odotettiin käytännössä löytyvän enemmän poten-
tiaalisia käännynnäisiä.

Arnold ja hänen puolisonsa Verna Schalin (1888–1951) saapuivat Czernowit-
ziin lokakuussa 1912 ja vuokrasivat asunnon. Työ alkoi muun muassa heprean 
opinnoilla, ja pikkuhiljaa Schalinit yrittivät tutustua paikallisiin juutalaisiin. 
Seuraavana syksynä Ester Juvelius saapui heidän avukseen. Naisten rooli nou-
datteli lähetystyössä yleistä käytäntöä, jossa naiset olivat joko mieslähettien 
palkattomia vaimoja tai jäivät naimattomiksi ja omistautuivat lähetykselle ja 
palvelustyölle.40 Juvelius oli päättänyt koevaiheensa ja valmistunut diakonis-
saksi vuonna 1911, minkä jälkeen hän oli työskennellyt Helsingissä NNKY:n 
palveluksessa. NNKY:n osallistuminen rahoitukseen mahdollisti nyt hänen 
pääsynsä ulkomaankomennukselle. Sairaanhoitajalle löytyikin töitä jo saman 
vuoden joulukuussa ja Juvelius kertoi vuoden 1914 alussa Suomen lähetyssa-
nomille työskentelystään paikallisen juutalaisen seurakunnan sairaalassa. Sa-
massa yhteydessä hän mainitsi, että Arnold ja Verna Schalin olivat saaneet 
perheenlisäystä, kun heidän esikoisensa oli syntynyt juuri ennen joulua 1913.41

Suomalaisten työ Czernowitzissa päättyi äkillisesti. Kesäkuun 1914 alus-
sa Arnold Schalin ehti vielä matkustaa Hampurissa pidettyyn yhdeksänteen 
kansainväliseen juutalaislähetyskonferenssiin ja takaisin, mutta samana ke-
sänä syttynyt ensimmäinen maailmansota muutti kaiken.42 Venäjä julisti 
elokuun alussa sodan Itävalta-Unkarille, ja jo heinäkuun lopussa oli käynyt 
selväksi, että Schalinien oli syytä matkustaa kotiin – olihan Suomi edelleen 
osa vihollismaata Venäjää. Paluu lähetyskentälle näytti sodan keskellä mitä 
luultavimmin toivottomalta, sillä saavuttuaan Suomeen Arnold Schalin otti 
vastaan seurakuntapapin tehtävän heti syyskuussa 1914. Myös Ester Juvelius 

	38	 KA SLA Ca Johtokunnan pöytäkirjat 23.5.1912, §16; Sls 7/1912, 108–109. Schalinin lähtö ja 
mahdollisesti jo hänen sitä edeltävä toiminta Suomessa näkyi myös SLS:n saamissa lahjoi-
tuksissa, joita juutalaislähetykselle tuli lähes nelinkertainen määrä verrattuna vuoteen 1911. 
KS SLA De Johtokunnalle jätetyt lausunnot ja ehdotukset (1898–1952).

	39	 Sls 7/1912, 108–109.
	40	 Robert 2009, 118–119. 
	41	 Sls 2/1914, 46–48; Saarilahti 1989, 286–287.
	42	 Sls 7/1914, 19–20.



52

joutui lähtemään sodan vuoksi Czernowizista. Levättyään hetken hänet lähe
tettiin seurakuntatyöhän Pietarin suomalaiseen seurakuntaan, jossa hän työs-
kenteli diakonissana runsaat kolme vuotta.43

Schalinin ja Juveliuksen yhteistyö  
ulkomaisten lähetysseurojen kanssa

Suomessa Arnold Schalin palasi lähetysseuran palvelukseen keväällä 1915 jat-
kaen tosin samalla myös seurakuntapapin tehtävissä. Hän kiersi Suomea, pu-
hui ja kirjoitti sekä kokemuksistaan että juutalaisten asemasta tuolloisessa 
maailmassa. Samalla hän keräsi varoja lähetysseuralle edesauttaakseen juu-
talaislähetyksen jatkamista, jos maailmantilanne sen jossain vaiheessa sallisi.

SLS:n johto aktivoitui viimeisen kerran Euroopassa asuvien juutalaisten 
lähetystyössä ja ryhtyi tarkastelemaan Schalinin ja Juveliuksen mahdollisuuk-
sia palata Czernowitziin vuonna 1918. Ensimmäinen maailmansota vaikutti 
vallitsevaan tilanteeseen siinä määrin, ettei Schalinille järjestynyt lupatodis-
tusta matkustaa Itävallan alueelle. Rajoitukset eivät kuitenkaan koskeneet yh-
tä tiukasti naisia, ja marraskuussa lopussa 1918 SLS lähetti Ester Juveliuksen 
yksin matkalle sodan runteleman Itä-Euroopan läpi. Tarkoituksena oli tar-
kastaa, saattoiko Czernowitzissa vielä jatkaa lähetystoimintaa. Lähetysjohtaja 
Matti Tarkkanen tosin julisti Suomen lähetyssanomissa optimistisesti: ”Ilolla 
voimme ilmoittaa lähetysystäville, että taas olemme saaneet alkaa lähetystyön 
juutalaisten keskuudessa.”44

Optimismi ei ollut aiheellista: Juvelius vietti perillä lopulta vain kahdek-
san viikkoa, minä aikana hän sai tehtyä jonkin verran töitä sairaanhoitajana. 
Ennen paluutaan hän myi suurimman osan lähetyspaikalle jääneestä SLS:n ja 
Schalinien omaisuudesta, joka oli säilynyt koskemattomana sodan ajan – ta-
varoiden säilytyksestä oli maksettu vuokraa vuokraisännälle. Juvelius poistui 
Czernowitzista ja sulki suomalaisten lähetysaseman lopullisesti 7. helmikuu-
ta 1919.45

Myös ruotsalaisten juutalaislähetys keskeytyi ensimmäisen maailman
sodan vuoksi. Ruotsin Israelin lähetyksen toiminta oli ollut vilkkainta Roma-
nian Jassyssa (Iaşi). Siellä seuran lähetystyöstä oli vuodesta 1905 saakka vas-
tannut amerikkalainen John Resnick, joka oli halukas jatkamaan toimintaa 
sodasta huolimatta. Hän ei kuitenkaan saanut passiaan enää uusituksi. Niin-
pä Resnick sekä hänen vaimonsa Hannah joutuivat keskeyttämään työnsä ja 
poistumaan maasta.46

	43	 Betania 10/1914, 159–160; 10/1915, 159.
	44	 Sls 1/1919, 10. 
	45	 Sls 4/1919, 73–76; Betania 3/1919, 42–45.
	46	 Edvardsson 1976, 58–59.



53

Kun kimurantti tilanne selvisi, ryhtyi Ruotsin Israelin lähetys välittömästi 
etsimään Resnickille korvaavaa työntekijää. Valittavan henkilön olisi lähetys-
työn ohella pitänyt pystyä jatkamaan myös Jassyyn perustetun koulun toi-
mintaa. Tammikuussa 1916 ruotsalaiset aloittivat tunnustelut SLS:n kanssa 
arvioiden, olisiko Arnold Schalin mahdollisesti tällainen henkilö, ja voisiko 	
hän siirtyä ruotsalaisten palkkaamaksi lähetiksi Jassyyn. Schalin itse suhtau-
tui asiaan myönteisesti. Hän oli kirjoittanut Ruotsiin heti kuultuaan huhut 
Resnickin vaikeuksista ja ilmoittanut olevansa valmis tehtävään. Ajatuksesta 
kuitenkin luovuttiin ilmeisestä syystä: Schalin ”ei pystynyt vallitsevien olo-
suhteiden vuoksi” matkustamaan Romaniaan. Ruotsin Israelin lähetys pyrki 
vuosina 1916–1919 useamman kerran löytämään Resnickin työlle jatkajaa, mut-
ta yritys jäi maailmansodan aikana tuloksettomaksi.47

Schalin jatkoi yhteydenpitoa Ruotsiin, erityisesti lähetysjohtajaan Hjal-
mar Axel Stenbergiin (1873–1945). Kesällä 1919 Schalin ehdotti ruotsalaisille, 
että heidän kannattaisi harkita juutalaislähetystyön aloittamista Wienissä. 
Ruotsalaiset ottivat ehdotuksen vakavasti, ja suunnitteluvaiheen sekä tutus-
tumismatkojen jälkeen Ruotsin Israelin lähetys ryhtyi etsimään tehtävään so-
pivaa lähetystyöntekijää. Nähtävästi Schalin ei ollut tarjoutunut tehtävään, 
vaan oli siirtynyt urallaan eteenpäin: hänet valittiin vuonna 1920 Loviisan 
kirkkoherraksi.48

Schalinin ratkaisu oli ymmärrettävä, sillä tulevaisuudennäkymät hänen 
tuntemalleen juutalaislähetykselle olivat Suomessa heikohkot: SLS oli laitta-
nut toiminnan jäihin eikä etsinyt Arnold Schalinille uutta työpistettä, saati 
hänen työlleen Euroopassa asuneiden juutalaisten parissa jatkajaa. Schalin oli 
aistinut käynnissä olleen muutoksen myös laajemmassa mittakaavassa. Vuon-
na 1919 SLS:n vuosijuhlassa pitämässään puheessa Schalin kertoi useimpien 
lähetysseurojen maailmalla kääntäneen katseensa Palestiinaan, jonne juuta-
laisten paluumuutto oli mahdollistunut vuonna 1917 annetun niin sanotun 
Balfourin julistuksen jälkeen. Schalinille pääasia oli se, että lähetystyötä yli-
päänsä harjoitettiin, mutta silti hän ei pitänyt kehitystä hyvänä. Hän nojasi 
entisen Leipzigin-opinahjonsa kantaan keskittyä työhön hajaannuksessa elä-
vien juutalaisten parissa: ”Sitävastoin Leipzigin juutalaislähetyksen keskus-
seura arvelee - ja me yhdymme sen käsitykseen - ettei olisi viisasta peittää 
Palestinaa lähetyksen tulvavedellä niin kauan kuin suurin osa juutalaisia asuu 
hajalla pitkin maailmaa eikä toiselta puolen nykyäänkään Palestinassa työs-
kentelevät seurat voi hyvässä sovussa toimia.” Ei ole selvää, keneen Schalin 
viittasi sanalla ”me”, mutta tultaessa 1920-luvulle SLS:n johdon mielenkiinto ei 
enää juutalaislähetyksen osalta kohdistunut Eurooppaan. Uusi hanke käynnis-
tyi vuonna 1924, kun seura palkkasi Aapeli Saarisalon (1896–1986) puolisonsa 

	47	 SIM A2A 12.1.1916 §3; A2A13.1.1916, §9; A2A 2.3.1916, §2; Edvardsson 1976, 59.
	48	 Edvardsson 1976, 83–84.



54

Anna-Maria Saarisalon (1898–1957) kanssa juutalaislähetiksi Palestiinaan.49
Ruotsin Israelin lähetys eteni ajan hengestä huolimatta omissa suunnitel-

missaan määrätietoisesti, hankki Wienistä lähetysasemaa varten kiinteistön 
ja lähestyi Schalinia vielä kerran siinä toivossa, että tämä suostuisi ruotsalais-
ten palkkaamana lähtemään uuden lähetysaseman toiminnan käynnistäjäksi. 
Tammikuun 1922 alussa Ruotsin Israelin lähetys sai kirjeen, jossa Schalin ker-
toi suostuvansa tarjoukseen. Niinpä hän aloitti samana keväänä puolen vuo-
den palkattoman virkavapaan, matkusti huhtikuun lopussa Ruotsiin ja sitä 
kautta toukokuun alussa Wieniin. Virkavapaan päätyttyä lokakuussa 1922 hä-
nelle tarjoutui vielä mahdollisuus jatkaa työtään lähetyskentällä. Ruotsin Is-
raelin lähetys arvosti hänen osaamistaan siinä määrin, että ehdotti Schalinille 
viiden vuoden työsopimusta, jos tämä suostuisi jatkamaan toimintaansa Wie-
nissä. Sopimus olisi astunut voimaan heti seuraan vuoden alusta, tammikuus-
ta 1923. Schalin kuitenkin kieltäytyi ja palasi hoitamaan kirkkoherran tehtä-
viään Loviisaan; työpaikkaan, josta lopulta muodostui hänen eläkevirkansa.50

Ester Juvelius palasi Suomeen suljettuaan Czernowitzin lähetysaseman, 
mutta vain hetkeksi. Hänelle avautui mahdollisuus lähteä ystävänsä Elna 
Steniuks en (1875–1949) kanssa Pariisiin työskentelemään British Christian Tes-
timony to Israel -nimisen järjestön palveluksessa. Juvelius vietti Ranskassa vuo-
det 1920–1926. Tämän jälkeen hän pääsi jatkamaan yhteistyötään ruotsalaisten 
kanssa. Ruotsin Israelin lähetys palkkasi Juveliuksen diakonissaksi Schalinin 
avaamalle Wienin lähetysasemalle vuosiksi 1927–1930. Tehtävä ei kuitenkaan 
ollut lopulta mieluinen ja myös Juvelius käänsi katseensa kohti Palestiinaa, 
jossa hän toivoi avautuvan enemmän mahdollisuuksia evankeliointityöhön 
ja kontakteihin juutalaisten kanssa. Juveliuksen poistuessa Wienistä päättyi 
ensimmäisten suomalaisten lähetystyöntekijöiden toiminta hajaannuksessa 
eläneiden eurooppalaisten juutalaisten parissa.51

Juutalaiset Juveliuksen, Mustakallion ja  
Schalinin kirjoituksissa

Tässä artikkelissa on käsitelty erityisesti kolmea suomalaista lähetysaktiivia, 
jotka kokivat jossain vaiheessa elämäänsä juutalaisiin kohdistetun lähetys-
työn erityisen merkitykselliseksi, ja etenkin Juvelius ja Schalin tekivät vie-
lä melkoisia henkilökohtaisia uhrauksia työn eteen. Seuraavassa tarkastel-
laan, mitä he ajattelivat työnsä kohteista eli juutalaisista, ja mikä oli heidän 
suhteensa näihin kohdistuneeseen yleiseen ennakkoluuloon ja vihaan eli 

	49	 Sls 11/1919, 194.
	50	 SIM A2A 12.1.1922 §5; A2A 4.5.1922 §4; SIM A2A 16.10.1922 §10; A2A 6.12.1922 §4; Edvardsson 

1976, 84.
	51	 Wallendorff 1958, 24; Saarilahti 1999, 252; Kena 2000, 273–274.



55

juutalaisvastaisuuteen. Artikkelin jälkimmäinen osio keskittyy siis siihen, 
millainen kuva juutalaisista näillä lähetysintoilijoilla oli. 

Vähiten tietoa olen löytänyt siitä, mitä Ester Juvelius ajatteli juutalaisista.52 
Vaikka hän kirjoitti muun muassa Suomen lähetyssanomiin ja Betania-leh-
teen, pitäytyi hän useimmiten käytännön elämän kuvaamisessa. Itä-Euroopan 
juutalaisten kurjat olot, sodan jalkoihin jääneet juutalaiset ja heidän kärsimyk-
sensä herättivät Juveliuksessa myötätuntoa. Lisäksi hän kuvasi esimerkiksi 
ensimmäisen maailmansodan jälkeistä lisääntynyttä mielenkiintoa sionismia 
ja heprean kieltä kohtaan.53

On tietysti ilmeistä, että hän lähetystyöntekijänä toivoi juutalaisten kään-
tyvän kristinuskoon; kristinuskoon verrattuna juutalaisuus näyttäytyi hä-
nelle riittämättömänä ja vaillinaisena uskontona. Tämä käy ilmi esimerkiksi 
hänen vuonna 1914 kirjoittamastaan juutalaisuuden kuvauksesta, jonka mu-
kaan rabbinismin valta oli heikkenemässä ja rabbiinisen juutalaisuuden tilan
ne muistutti ikivanhaa puuta, ”jonka varjo peittää laajat alueet, on laho ja 
pudottaa omat oksansa”.54 Näkemystä ei voi pitää aikalaisiinsa verrattuna eri-
tyisen juutalaisvastaisena, vaikka se viittaa rabbinismiin lahona, kuolleena 
oppina. Juutalaista uskontoa ja sen harjoittamista kuvattiin kristillisissä teks-
teissä tuohon aikaan yleisesti kielteisessä valossa, kaavoihin kangistuneena ja 
ulkokultaisena.55

Jooseppi Mustakallio kirjoitti juutalaisiin ja juutalaislähetykseen liittyvis-
tä näkemyksistään kattavasti kahteen otteeseen. Ennen nousua lähetysjohta-
jaksi, vuonna 1894, hänen tekstinsä Vähän juutalaislähetyksestä julkaistiin Kir-
kollisia sanomia -lehdessä. Kymmenisen vuotta myöhemmin, vuonna 1904 
Mustakallion jo toimiessa lähetysjohtajana, SLS julkaisi hänen kirjoittamansa 
kirjasen Israelin tulevaisuus. Jotta Mustakallion ajattelusta saisi selkeämmän 
kuvan, on syytä tarkastella ensimmäisenä tätä kirjasta, sillä se avaa parem-
min niitä teologisia ja uskonnollisia perusteluja, joiden kautta hän hahmotti 
juutalaisuutta.

Mustakallio käy kirjassaan läpi juutalaislähetyksen raamatullisia perustei-
ta ja merkitystä.  Esityksestä nousee kaksi teologisesti merkittävää kristilli-
sen juutalaiskäsityksen näkökulmaa. Ensimmäinen on supersessionismi eli 
korvausteologia. Korvausteologialla viitataan käsitykseen, jonka mukaan Israel 
olisi menettänyt kristityille valitun kansan aseman hylättyään (tapettuaan) 

	52	 Timo Stewart korostaa, ettei Juvelius missään vaiheessa ollut edes kovin tunnettu henkilö 
Suomessa. Stewart 2015, 97.

	53	 Esim. Sls 1/1914, 13–14; Betania 3/1919 42–45.
	54	 Sls 7/1914, 207. 
	55	 Jari Hanski kirjoittaa väitöskirjassaan Juveliuksen myöhemmin katkeroituneen juutalais-

lähetyksen vähäisiin tuloksiin ja näki hänen ajattelunsa osoittavan ”uskonnollispohjaista 
juutalaisvastaisuutta”. Hanski 2006, 95. Juveliuksen mahdollisesta juutalaisvastaisuudesta 
ks. myös Ahonen 2017, 92–93.



56

Jeesuksen.56 Mustakallion mukaan Jumala valitsi Israelin ensimmäisenä kaik-
kien kansojen joukosta, ja sen piti koitua siunaukseksi kaikille muille kansoille. 
Israel ei kuitenkaan noudattanut sille annettua tehtävää vaan oli ”tuhlaajapoi-
ka, joka vieraissa maissa tuhlaa Jumalan hänelle antamat armolahjat ylellises-
sä elämässä”. Juutalaiset tuottivat Mustakallion mukaan muille kansoille va-
hinkoa ja olivat heille kiroukseksi. Hän ei suoranaisesti korvannut juutalaisia 
kristityillä Jumalan valittuna kansana, mutta kirjoitti, että ”esikoisen paikka 
Jumalan huoneessa on tyhjä”.57 Tässä hänen näkemyksensä sivuavat 1800-lu-
vulla Yhdysvalloista levinnyttä niin sanottua dispentionalistista eskatologiaa, 
joka myöhemmin vaikutti esimerkiksi kristillisen sionismin kuvaan lopuna-
joista ja Jeesuksen toisesta tulemisesta. Näkemyksen mukaan Jumala ei peru-
nut, vaan ikään kuin lykkäsi juutalaiselle kansalle antamiaan lupauksia ha-
jaannuksen ajaksi, ja nämä lupaukset astuisivat jälleen voimaan, kun Jeesus 
palaisi maailmaan ja juutalaiset ottaisivat hänet messiaakseen.58

Toinen näkökulma liittyy samaan kysymykseen eli juutalaisten hajaannuk-
seen sekä asemaan niin maailmassa kuin Jumalan suunnitelmassa. Suomalai-
sen lähetysteologisen juutalaiskuvan kannalta erityisen tärkeä on uskonnol-
lisesti perusteltu käsitys juutalaisista siunattuna ja kirottuna kansana. Tämä 
dualistinen katsantotapa juontuu edellisestä ajatuksesta: juutalaiset hylkäsi-
vät Kristuksen (ankarimman tulkinnan mukaan tappoivat hänet), minkä seu-
rauksena heidät ajettiin hajaannukseen ja heidän päälleen lankesi kirous. Ki-
rous oli tosin vain puolittainen – toiselta puolen he olivat siunattuja, Jumalan 
esikoisia. Mustakallion mukaan juuri tämä puolinaisuus oli Israelin tunnus-
merkki: ”Israel on siis vihan ja Israel on rakkauden esineenä.”59

Toisaalta Raamattu selkeästi ennusti, että koko Israel tulisi pelastumaan. 
Tätä seikkaa eivät kaikki kristityt olleet Mustakallion mukaan ymmärtäneet, 
vaikka hänen mukaansa selkeästi näytti siltä, että juutalaiset suhtautuivat 
aiempaa myönteisemmin kristinuskoon. Kristittyjen piti tarjota juutalaisil-
le evankeliumia, etteivät he vain estäisi pelastuksen toteutumista. Mustakal-
lio pelkäsi, että Jumalan suunnitelman hidastamista saattaisi seurata Juma-
lan kosto. Tämä oli hänelle yksi tärkeimmistä syistä työskennellä juutalaisten 
käännyttämiseksi.60

Mustakallion ajatukset eivät olleet erityisen radikaaleja, joten niiden voi 
olettaa olleen lähetyspiireissä varsin hyväksyttyjä. Dualistinen kuva juuta
laisista mahdollisti pisimmälle vietynä kuitenkin lähes skitsofreenisen 

	56	 Korvausteologian juuret ulottuvat Uuteen testamenttiin saakka ja ajatus levisi toisella 
vuosisadalla ja muun muassa Justinos Marttyyrin teologisen ajattelun kautta. Nicholls 1993, 
172–173; Myllykoski & Lundgren 2005, 148–149; Kessler 2010, 170–190.

	57	 Mustakallio 1904, 3–6, 13.
	58	 Kessler 2010, 157–158.
	59	 Mustakallio 1904, 5–9.
	60	 Mustakallio 1904, 14–16.



57

suhtautumistavan juutalaisiin, jossa kristitty saattoi julistaa rakkauttaan Her-
ran omaisuuskansaa kohtaan ja ylistää heitä, mutta samanaikaisesti koros
taa juutalaisten huonoja ja halveksuttavia puolia, ”kirousta”, jopa puhtaan 
antisemiittisillä väittämillä. Vaikka Mustakallio ei vuoden 1904 kirjassaan tar-
kenna millaista vahinkoa juutalaiset kirottuina ympäristölleen aiheuttivat, 
voi vastauksen löytää hänen aiemmasta kirjoituksestaan. Kun hän analysoi 
kymmenen vuotta aiemmin juutalaislähetyksen merkitystä Kirkollisia sanomia 
-lehdessä, kuvasi hän tarkemmin sitä, miten juutalaisten mukanaan tuoma 
kirous ilmeni maailmassa. Suurin virhe Mustakallion mukaan oli juutalaisille 
myönnetyt yhteiskunnalliset oikeudet. Ennen juutalaiset elivät maattoma-
na kansana, mutta uusien oikeuksien myötä oli heidän asemansa Euroopassa 
muuttunut Mustakallion kuvauksen mukaan täysin:

Nyt on tällä ”hyljätyllä” kansalla suurempi valta kuin Davidin tai Salomonin 
päivinä. Meidän päivämme juutalaiset hallitsevat useampia kansoja, omista-
vat enemmän kultaa, vaikuttavat enemmän lainsäädäntöön j.n.e. kuin oman 
maansa, temppelinsä ja oman hallituksensa mahtavuuden aikoina… Seurauk-
sena on ollut, että tämä uskottomain juutalaisten uskottomuuden vaikutus 
nyt uhkaa koko kristinuskon ja kristillisen sivistyksen olemassa oloa Euroo-
pan sivistyskansoissa. Sosialismi, jonka etevimmät miehet Lasalle, Marx, 
Bebel y.m. ovat olleet juutalaisia ja jonka koko johto nytkin on juutalaisten 
käsissä, uhkaa nyt lähinnä Saksassa kaikkein olevaisten olojen kumoamis-
ta, Kaikki Saksan vapaamieliset valtiolliset lehdet ovat myös juutalaisten 
käsissä. Uskottomuutta he kylvävät ja kirousta he niittävät.61

Edellisessä lainauksessa Mustakallio esitti useita 1800-luvun lopun nationa
listisen antisemitismin keskeisiä väitteitä: juutalaisten nähtiin käyttävän 
valtaa kyseenalaisesti ja kristittyjä vastaan. Huomattavan varallisuutensa ja 
omistamansa lehdistön avulla he vaikuttivat politiikkaan sekä yleiseen mieli
piteeseen, ja levittivät siveettömiä kristinuskon vastaisia arvoja ja aatteita. 
Niiden lisäksi Mustakallio kytki –verrattain varhaisessa vaiheessa– juutalai-
suuden sosialismiin. On todennäköistä, että kirjoituksen pontimena oli juuta-
laislähetyksen pohdiskelun ohella säätyvaltiopäivien keskustelu juutalaisten 
kansalaisoikeuksista, joka käytiin keväällä 1894.62 Mustakallio asettui kirjoi-
tuksessaan selkeästi vastustamaan uusien oikeuksien myöntämistä suomen-
juutalaisille. Juutalaisten sortaminen tuotti kansoille kirousta, mutta niin 
heidän vapauttamisensakin, eikä Mustakallion mukaan ”kumpikaan keino 
estä juutalaisia olemasta kirouksena kansojen seassa, joksi he pantu ovat”.63 

	61	 Kirkollisia sanomia 2/1894, 27.  
	62	 Lisää tästä keskustelusta ks. Ahonen 2025.
	63	 Kirkollisia sanomia 2/1894, 26–31.  



58

Mustakallio siis hyväksyi keskeiset nationalistiset antisemitistiset syytökset 
ja piti niitä tosina, koska ne olivat hänen mukaansa Jumalan suunnitelman 
mukainen kirous, johon vasta viimeisten aikojen tapahtumat toisivat helpo-
tuksen.

Toimiessaan aktiivisena juutalaislähetyksen parissa Arnold Schalin kir-
joitti kaksi juutalaisia käsittelevää kirjaa, jotka julkaistiin sekä suomeksi että 
ruotsiksi. Näistä ensimmäinen oli Juutalaislähetyksestä. Se ilmestyi SLS:n kus-
tantamana vuonna 1912 eli juuri ennen Schalinin siirtymistä lähetystyöhön. 
Kyseessä oli eräänlainen lyhyt juutalaislähetyksen historia, joka ei sinänsä ku-
vaa juutalaisia paljoakaan. Schalinin koulutuksellinen tausta näkyy erityisesti 
myöhäisemmässä kirjassa, vuonna 1916 julkaistussa ”Siionin tähden”: juutalais-
kysymys Raamatun valossa, jota lähetystyön näkökulmasta voinee pitää hänen 
pääteoksenaan.64

Molemmissa kirjoissa Schalin kävi läpi Israelin kansan asemaa maailmas-
sa uskonnollisesta näkökulmasta. Niistä löytyy paljon samoja teemoja kuin 
Musta kallion teksteistä, ja molempien kuva juutalaisista oli kaksitahoinen, 
tosin perustelut hieman vaihtelivat. Schalin kuvaili kirjoissaan juutalaisuutta 
vaeltavan juutalaisen tarinan kautta. Vaeltava juutalainen, joskus myös ikui-
nen juutalainen, on legenda ja juutalaisvastainen stereotypia, jonka juuret 
löyty vät keskiaikaisesta suullisesta traditiosta. Legendasta on useita versioita 
ja vaeltavalla juutalaisella on historian aikana ollut useita nimiä. Yleisimmin 
legenda kertoo juutalaisesta, joka pilkkasi Golgatalle matkalla ollutta Jeesus-
ta, ja sai tästä päälleen kirouksen, jonka vuoksi hänet on tuomittu vaeltamaan 
kodittomana, kunnes Jeesus palaa takaisin.65  

Schalin versiossa Jerusalemin suutari nimeltään Ahasverus ei antanut Jee-
sukselle levähdyshetkeä ristin kantamisen aikana. Schalin oli tietoinen, että 
kyseessä oli taikauskosta syntynyt legenda, mutta piti sitä kuitenkin käyttö-
kelpoisena. Hänen mukaansa juutalaiset olivat kirotun Jerusalemin suutarin 
tapaan vaeltaneet muuttumattomina 1800 vuotta rabbiinisen lain alla ja mui-
den kansojen keskuudessa. Syynä tähän oli heidän ylleen langetettu kirous. 
Kun Mustakallio piti kirouksen syynä sitä, etteivät juutalaiset ottaneet Jee-
susta vastaan messiaana, korosti Schalin aiemmassa kirjassaan, että kirouk-
sen syynä oli juutalaisten vastuu Jeesuksen kuolemasta: ”Niin kauan on Israel 
kantanut kirousta, jolla se itse itsensä Pilatuksen edessä kerran kirosi: ’Hänen 
verensä tulkoon meidän ja meidän lastemme päälle’ Matt. 27:25.” Tästä Mat-
teuksen jakeesta on Suomen evankelis-luterilaisen kirkon piirissä esiintynyt 

	64	 Varhaisemmassa tutkimuksessa näitä kirjoja on esitelty osana Suomen evankelis-luterilai-
sen kirkon piirissä esiintynyttä antisemitismiä. Ks. Ahonen 2017, 300–309. Myös Stewart 
2015, 97. Schalin julkaisi Czernowitzissa vuonna 1914 myös saksankielisen teoksen Das Gesetz 
im alten und im neuen Bund. Valitettavasti olen löytänyt kirjasta vain kappaleen, joka sijaitsee 
remontissa olevassa Varastokirjastossa eli ei ole saatavissa tätä tutkimusta varten.

	65	 Lisää legendasta ks. Hasan-Roken & Dundes 1986.



59

kahta tulkintaa. Jyrkemmän tulkinnan mukaan juutalaiset ovat tämän kohta
lokkaan vaatimuksensa vuoksi vastuussa Jeesuksen kuolemasta tai jopa itse 
tappoivat hänet. Toisaalta katkelmaa on pidetty myös vertauskuvallisena niin, 
että siinä kaikki maailman syntiset vaativat päälleen syyllisyyttä. Schalin pää-
tyi kirjassaan jyrkempään tulkintaan.66

Mustakalliosta poiketen Schalin nosti esille myös kristittyjen osuuden 
juutalaisten kohtaamissa vääryyksissä, etenkin kirkon suorittamissa keski
aikaisissa juutalaisvainoissa. Selitys tapahtuneelle oli kuitenkin uskonnolli-
nen: ”Niin on uskoton kristikunta pantu uskottomalle Israelille uskottomuu-
den syvää kirousta opettamaan.” Vastaavaan tapaan myös väärin toimineet 
kristityt ikään kuin toteuttivat Jumalan suunnitelmaa. Vuosisatojen aikana 
harjoitettu juutalaisten huono kohtelu syvensi kurjuutta ja samalla korosti, 
voimisti ja jopa synnytti uusia kielteisiä piirteitä, joista juutalaisia syytettiin. 
Schalinin mukaan juutalaisissakin oli syytä, ”ehkä paljonkin”, mutta myös 
kristittyjen tuli muistaa ottaa tapahtuneista oma vastuunsa.67

Korvausteologia, johon Mustakallionkin kirjan yhteydessä viitattiin, oli 
vielä viime vuosisadan alun kristityille teologeille varsin yleinen näkökulma 
juutalaisuuteen. Ajatusmallin ongelmallisuus alkoi hiljalleen aueta 1900-lu-
vun ensimmäisellä puoliskolla, tosin pääasiallisesti vasta holokaustin jäl-
keen.68 Tässä kysymyksessä näkyy mahdollisesti selkeimmin Arnold Schalin 
Leipzigissa saama koulutus, sillä hän huomioi kysymyksen suhteellisen var-
hain ja sanoutui irti korvausteologiasta Siionin tähden -kirjassaan.69 

Schalin käsitteli molemmissa kirjoissaan myös Martin Lutherin juutalais-
vastaisia tekstejä. Aiemmassa kirjassa hän totesi varovasti, ettei Luther ollut 
”aikaansa parempi”, kun taas jälkimmäisessä teoksessa hän kirjoitti laajemmin 
Lutherin ajattelussa tapahtuneesta muutoksesta. Luther oli varhaisemmissa 
kirjoituksissaan korostanut Jeesuksen olleen juutalainen ja ymmärtänyt juuta
laisten haluttomuutta olla missään tekemisissä valtaa pitävien kristittyjen, 
siis katolisen kirkon edustajien kanssa, jotka olivat sortaneet heitä vuosisato-
ja. Tämä myötäsukaisuus muuttui ajan ja Lutherin henkilökohtaisten petty-
mysten myötä juutalaisvihaksi, josta esimerkkinä löytyy vuonna 1543 julkaistu 
teos Juutalaisista ja heidän valheistaan. Schalin sanoutui irti vanhan Lutherin 
kaunaisesta ajattelusta todeten, kuinka on ”vastenmielistä esittää näitä suu-
ren uskonpuhdistajan epätoivon puuskauksia”.70

Sen lisäksi, että Schalin sanoutui irti korvausteologiasta ja Lutherin juuta
laisvihasta, hän korosti kirjoissaan useaan otteeseen rakkautta juutalais-
ta kansaa kohtaan. Mutta kuten Mustakallionkin kohdalla, tämä rakkauden 

	66	 Schalin 1912, 7–8; Schalin 1916, 5–6; Ahonen 2017, 284–289.
	67	 Schalin 1916, 8–12, 21–22.
	68	 Kessler 2010, 170–174
	69	 Schalin 1916, 10, 24–25.
	70	 Schalin 1916, 12–18.



60

julistaminen oli ambivalentin ja ristiriitaisen juutalaiskuvan toinen puoli, jon-
ka ohella teksteistä löytyy selkeä juutalaisvastainen vire. Tässä artikkelissa esi-
tellyissä Schalinin kirjoissa juutalaisvastaisuus liittyy pääosin modernin ajan, 
erityisesti valistuksen jälkeisiin maallistuneisiin ja emansipoituneisiin juuta-
laisiin, joita hän kutsui reformijuutalaisiksi. He olivat hylänneet isiensä uskon 
sekä vaikeasti noudatettavat säännöt ja ajautuneet siksi harhaan. Sionismi oli 
Israelin yritys koota kansa yhteen, mutta koska liike pohjautui kansalliseen, ei 
uskonnolliseen ajatteluun, tuli se Schalinin mukaan epäonnistumaan.

Schalin ennakkoluulot maallistuneita juutalaisia kohtaan näkyvät hyvin 
muun muassa siinä vivahteikkaassa kielessä, jota hän käytti kielteisten käsi
tystensä ilmaisemiseen. Hän esimerkiksi kuvasi juutalaisen kansan olevan ete-
vä hyvässä, mutta samalla ”voittamattoman etevä pahassa”, eikä hän ihme-
tellyt, että se ”hienosti harkittu konnamaisuus, mikä juutalaisissa toisinaan 
ilmenee”, lisäsi inhoa juutalaisia kohtaan. Israelissa juutalaiset pyrkivät raken
tamaan valtiota ”paatumuksensa niljakkaalle perustalle”, eikä pyhän maan 
hedelmällinen multa auta, ”jos siihen kylvetään kirouksen katkerat yrtit”. 
Schalin jakoi myös yhden keskeisimmistä kristillisen juutalaisvastaisuuden 
väittämistä korostamalla, että juutalaisuuden ”perustus on Kristus-viha”.71

Ensimmäinen maailmansota ja sen lopussa levinneet juutalaisvastaiset 
salaliittoteoriat heijastuivat myös Schalinin ajatteluun. Kun kahdessa en-
simmäisessä kirjassaan Schalin esitti juutalaisten kielteisiä piirteitä mel-
ko yleisellä tasolla ja kytki ne uskontoon, omaksui hän sodan aikana myös 
uusimpia maallisia antisemitistisiä syytöksiä. Schalin esitelmöi SLS:n vuo-
sijuhlassa vuonna 1919 juutalaislähetyksen tilasta. Esitelmä julkaistiin myös 
Suomen lähetyssanomia -lehdessä. Schalin kertoi, kuinka juutalaiset olivat 
kärsineet sodan vuoksi ja kuinka tuhansia juutalaisia oli karkotettu kodeistaan 
ja jopa surmattu Itä-Euroopan pogromeissa. Syyllisinä näihin kärsimyksiin 
Schalin ei kuitenkaan pitänyt ihmisiä, jotka olivat hyökänneet juutalaisten 
kimppuun. Syyllisiä olivat ne juutalaiset, jotka olivat hyötyneet taloudellises-
ti maailmansodasta, sillä vainoja ja vihaa nostatti Schalinin mukaan ”suut-
tumus sodanajan koronkiskonnasta”. Hän epäili, että vastaava kohtalo odotti 
myös venäjänjuutalaisia, jos bolsevikkivalta alkaisi horjua. Neuvosto-Venäjän 
hajoamista seuraavat vainot kohdistuisivat juutalaisiin siksi, että kaikki ”ete-
vimmät” bolsevikit olivat Schalinin mukaan juutalaisia.72 Schalin viittasi esi-
telmässään siis kahteen yleiseen antisemitistiseen stereotypiaan. Varhaisem-
man, juutalaisen koronkiskojakuvaston juuret ulottuvat keskiajalle, mutta niin 
sanottu judeo-bolsevistinen salaliittoteoria syntyi ja levisi vasta maailman
sodan viimeisinä vuosina.73

	71	 Schalin 1916, 20–32, 93–94; Ahonen 2017, 340–341.
	72	 Sls 10/1919, 174–176; Sls 11/1919, 193–194.
	73	 Judeo-bolsevistisen stereotypian leviämisestä Suomeen ks. Ahonen 2024.



61

Schalin liittyi niiden suomalaisten kirkonmiesten joukkoon, jotka omaksui-
vat ensimmäisen maailmansodan jälkeen levinneitä antisemiittisiä käsityksiä 
juutalaisten lisääntyneestä vallasta ja kielteisestä vaikutuksesta maailmassa.74 
He syyttivät juutalaisia sodasta ja sen taustalla harjoitetusta taloudellisesta 
suhmuroinnista kuin myös bolsevistisesta vallankumouksesta ja sen kieltei-
sistä seurauksista. Samalla kun juutalaiset olivat lupauksen kansa, näytti hei-
dän päälleen langetettu kirous mahdollistavan mitä mielikuvituksellisimpia 
syytöksiä. Kristittyjen korostama rakkaus valittua kansaa kohtaan ei tehnyt 
heidän ajattelustaan antisemitismin näkökulmasta muusta juutalaisvastai-
suudesta poikkeavaa, sillä uskontoon pohjautuva kielteinen kuva juutalaisista 
oli joustava ja mahdollisti myös maallisten antisemitististen stereotypioiden 
käytön uskonnollisessa kontekstissa.

Johtopäätökset

Suomalaisessa juutalaislähetyksessä oli 1900-luvun ensimmäisinä vuosikym-
meninä murroskausi. Ensin juutalaislähetyksen katse kääntyi lähetysjohtaja 
Jooseppi Mustakallion johdolla Suomesta ulkomaille. Suomen lähetysseura 
(SLS) palkkasi diakonissa Ester Juveliuksen ja pastori Arnold Schalinin käyn-
nistämään juutalaislähetystä. Leipzigissä, Institutum Judaicumissa opiskel-
lut Schalin kiersi Itä-Eurooppaa keväällä 1912 etsimässä sopivaa paikkakuntaa 
toiminnalle. Lopulta toiminta käynnistyi Itävalta-Unkarin Czernowitzis-
sa saman vuoden syksyllä, pitkälle Schalinin mieltymysten sekä sattuman 
sanelemana. Samoihin aikoihin suomenjuutalaisten keskuudessa harjoitet-
tu käännytystyö tuli eräänlaisen tiensä päähän, kun viimeinen kristittyjen 
ylläpitämä ja Suomen lähetysseuran tukema juutalaislapsille suunnattu koulu 
sulki ovensa Helsingissä. 

Maailmansota keskeytti Schalinin ja Juveliuksen aloittaman lähetystyön 
lähes alkuunsa, ja kun toiminnan uudelleenkäynnistäminen osoittautui haas-
tavaksi, ryhtyi SLS:n johto suunnittelemaan juutalaislähetystyötä Palestiinas-
sa. Juvelius ja Schalin jatkoivat yhteistyötä ulkomaalaisten lähetysjärjestöjen 
kanssa. Schalin auttoi Ruotsin Israelin lähetyksen (Svenska Israelsmission) 
Wienin lähetysaseman avaamisessa. Hänelle tarjottiin myös mahdollisuut-
ta jatkaa siellä juutalaislähettinä, mutta Schalin palasi kirkkoherraksi Suo-
meen. Murroskauden voi katsoa ulottuvan 1920-luvun lopulle, kun Euroopassa

	74	 Ks. Ahonen 2017, 322–329. Schalin julkaisi sodan aikaiset ja jälkeiset kirjoituksensa vuonna 
1925 kirjana Kristus ja Antikristus, jossa hänen antisemitisminsä oli entistä kärkevämpää. 
Schalin 1925. Lisää Schalinin antisemitismistä ks. Ahonen 2017, 300–312.



62

 työskennellyt Juvelius päätti muuttaa Palestiinaan. Tuolloin sekä SLS:n koti-
mainen että SLS:n lähettien Euroopassa hajaannuksessa asuvien juutalaisten 
parissa tekemä työ tuli tiensä päähän. 

Aatteellisesti suomalaisen juutalaislähetyksen taustalla vaikutti ristirii-
tainen ja kahtiajakautunut, uskonnosta nouseva kuva juutalaisista. Lähetys
aktiivit pitivät juutalaisia valittuna kansana, jota piti kaikesta huolimatta ra-
kastaa. Lopulta nämä kääntyisivät kristinuskoon ja koituisivat siunaukseksi 
koko ihmis_kunnalle. Juutalaisten vaikutus vallitsevassa maailmassa oli lähe
tysaktiivien mukaan kuitenkin pääosin kielteinen. He olivat luopuneet isiensä 
uskosta, vihasivat Kristusta ja heidän toimintansa koettiin yleisesti kirouk-
sena. Jooseppi Mustakallio ja Arnold Schalin näkivät tämän kirouksen jäljet 
selkeästi omassa ajassaan. Usein nämä jäljet muistuttivat antisemitistisiä 
stereotypioita. Schalinin osalta voi pohtia myös hänen laajempaa vaikutus-
taan. Schalinin läheisten ruotsinsuhteiden vuoksi voi pitää todennäköisenä, 
että hänen antisemiittiset näkemyksensä levisivät jossain määrin myös länsi
naapurin lähetyspiireihin. Ester Juvelius oli lausunnoissaan varovaisempi. On 
vaikea arvioida, johtuiko tämä hänen erilaisesta tavastaan ajatella vai oliko esi-
merkiksi sata vuotta sitten naisten roolina vaieta tämäntyyppisissä suurissa 
uskonnollisissa kysymyksissä. 

Kokonaisuudessaan Suomen lähetysseuran 1900-luvun alussa käynnistämä 
lähetystyö hajaannuksessa elävien Itä-Euroopan juutalaisten parissa epäon-
nistui. Maailmantilanne oli vaikea, mutta siltikin tulokset jäivät odotuksiin 
nähden mitättömiksi. Samalla lähetit tekivät huomattavia henkilökohtaisia 
uhrauksia päästäkseen työskentelemään juutalaisten parissa, joista jo valmiik-
si tiedettiin, etteivät nämä olleet juurikaan kiinnostuneita läheteistä, saati 
heidän sanomastaan, ja joita lähetit itse pitivät Jumalan kiroamina.



63

Lähteet
Painamattomat lähteet

Kansallisarkisto							       KA
	 Suomen lähetysseuran arkisto				    SLA
	 Pöytäkirjat						      C
	 Toisteet						      D
	 Sisällön mukaan järjestetyt asiakirjat			   H

Svenska Israelsmissions arkiv					     SIM
	 Protokoll Styrelsen, Original (1877–1974)			  A2A

Åbo akademis arkiv, Turku						      ÅAA 
	 Arnold Schalins samling				    AS
	 Kopiebok angående mission. AS’ pastoralavhandling.	 17

Painetut lähteet

Schalin, Arnold
1912 	 Juutalaislähetyksestä. Helsinki: Suomen Lähetysseura.
1916 	 ”Siionin tähden”: juutalaiskysymys Raamatun valossa.  

Helsinki: Suomen Lähetysseura.
1925 	 Kristus ja antikristus. Helsinki: Suomen Lähetysseura.

Mustakallio, Jooseppi
1904 	 Israelin tulevaisuus. Helsinki: Suomen Lähetysseura.

Sanoma- ja aikakauslehdet

	 Betania				    1919
	 Kirkollisia sanomia			   1894
Sls	 Suomen lähetyssanomia		  1912, 1914, 1919

Kirjallisuus

Ahonen, Paavo
2017 	 Antisemitismi Suomen evankelis-luterilaisessa kirkossa 1917–1933. 

Diss. Helsinki. SKHST 233. Helsinki: SKHS.
2024	 The first steps in a Judaeo-Bolshevik conspiracy: A new antisemitic 

stereotype in the Finnish Press after the October Revolution. Nordisk 
Judaistik/Scandinavian Jewish Studies 1/2024.

2025	 Modern Antisemitism, Nationalism, and the Estate of Clergy in 
Nineteenth-Century Finland. – Journal of Church and State 2/2025.



64

Antikainen, Timo
2003	 Ester Juvelius juutalaislähettinä 1906–1939. Yleisen kirkkohistorian pro 

gradu -työ. Helsinki.

Bernstein, Aaron
1909	 Some Jewish Witnesses for Christ. London, N.E.: Operative Jewish 

Converts’ Institution.

Bosch, David J.
1991	 Transforming mission: paradigm shifts in theology of mission. 

Maryknoll, N.Y.: Orbis Books.

Davies, William David & Allison, Dale C.
1992	 Matt. 28:16–20: Texts behind the Text. – Revue d’Histoire et de 

Philosophie religieuses Vol. 72, 1/1992, 89–98.

Edvardsson, Lars
1976	 Kyrka och judendom: Svensk judemission med särskild hänsyn till 

svenska israelsmissionens verksamhet 1875–1975. Diss. Lund. Lund: 
LiberLäromedel / Gleerup.

Hahr Kamienski, Helena
2018	 Kristen lärare i rabbinsk tradition: Om Henrik Steen och Svenska 

Israelmissionen, Uppsala Studies in Church History 9. Uppsala: 
Uppsala universitet.

Hanski, Jari
2006	 Juutalaisvastaisuus suomalaisissa aikakauslehdissä ja kirjallisuudessa 

1918–1944. Diss. Helsinki.

Hasan-Rokem, Galit & Dundes, Alan
1986 	 The Wandering Jew: Essays in the Interpretation of a Christian Legend. 

Bloomington, IN: Indiana University Press.

Heininen, Simo
2024	 Afrikan kutsu: ensimmäiset suomalaiset lähetyssaarnaajat. Helsinki: 

SKHS.

Ihlen, Chr.
[1944]	 Den norske israelsmisjons historie i hundre år 1844–1944. [Oslo]: 

Landsstyret for den Norske Israelmisjon.

Jacobsson, Santeri
1951 	 Taistelu ihmisoikeuksista: Yhteiskunnallis-historiallinen tutkimus 

Ruotsin ja Suomen juutalaiskysymyksen vaiheista. Jyväskylä: 
Gummerus.



65

Juntunen, Riika-Leena
2012	 Fuyintang: missionary space and local community in the early 

twentieth century Hunan. Diss. Oulu. Oulu: Oulun yliopisto.

Juva, Mikko
1998	 Aika etsiä ja aika löytää: Sukuni vaiheita sadan vuoden ajalta. Helsinki: 

Otava.

Kena, Kirsti
2000	 Eevat apostolien askeleissa: Naislähetit Suomen lähetysseuran työssä. 

Helsinki: Suomen lähetysseura.

Kessler, Edward
2010	 An introduction to Jewish-Christian relations. Cambridge: Cambridge 

University Press.

Lausten, Martin Schwartz
2007	 Folkekirken og Jøderne: Forholdet mellem kristne og jøder i Danmark 

fra 1849 til begyndelsen af det 20. århundrede. Kirkehistoriske studier, 
III Række nr. 12. København: Forlaget ANIS.

Laitila, Teuvo
2014	 Uskonto, isänmaa ja antisemitismi: Kiistely juutalaisista julkisuudessa 

ennen talvisotaa. Tampere: Arator.

Myllykoski, Matti & Lundgren, Svante
2005 	 Murhatun Jumalan varjo: Antisemitismi kristinuskon historiassa. 

Helsinki: Yliopistopaino.

Nicholls, William
1993 	 Christian Antisemitism: A History of Hate. Northvale, NJ: Jason 

Aronson Inc.

Remes, Viljo
1976	 Lähetysharrastus Suomessa 1835–1858. Sata vuotta suomalaista 

lähetystyötä I:1. Helsinki: Suomen Lähetysseura.
1993	 Siemen kasvaa puuksi 1859–1895. Sata vuotta suomalaista lähetystyötä 

I:2. Helsinki: Suomen Lähetysseura.

Rissanen, Hanna
2011	 Suomen Lähetysseuran lähetystyö juutalaisten keskuudessa. 

Lähetysteologinen aikakauskirja 2011, 172–194.

Robert, Dana Lee
2009	 Christian mission: how Christianity became a world religion. Malden, 

MA: Wiley-Blackwell.



66

Saarilahti, Toivo
1989	 Lähetystyön läpimurto: Suomen Lähetysseuran toiminta kotimaassa 

1895–1913: Sata vuotta suomalaista lähetystyötä I:3. Helsinki: Suomen 
Lähetysseura. 

1999 	 Kriisien kautta kasvuun: Suomen Lähetysseuran toiminta kotimaassa 
1914–1938: Sata vuotta suomalaista lähetystyötä I:4. Helsinki: Suomen 
Lähetysseura. 

Stewart, Timo R.
2015	 Ja sana tuli valtioksi: suomalaisen kristillisen sionismin aatehistoria. 

Diss. Helsinki. Helsinki: Helsingin yliopisto.

Swanström, Andre
2007 	 From failed mission to apocalyptic admiration: Perspectives on Finnish 

Christian Zionism. Kyrkohistoriska arkivet vid Åbo akademi 40. Åbo: 
Åbo akademi.

Torvinen, Taimi
1989 	 Kadimah: Suomen juutalaisten historia. Helsinki: Otava.

Vasko, Timo
2003	 Missiologia ja uskonnot. Helsinki: Yliopistopaino.

Wallendorff, Per
1958 	 Suomen lähetysseuran juutalaislähetystyön historia: Sata 

vuotta suomalaista lähetystyötä 1859–1959 [4]. Helsinki: Suomen 
Lähetysseura.

Westman, Knut R. et al.
1948	 Pohjoismaiden lähetyshistoria. Helsinki: Kuva ja sana.



67

JUSSI LEPPÄNIEMI & ESKO RYÖKÄS

 Piispa ja pääjohtaja: Diakonian  
siirtyminen osaksi sosiaali- ja  
terveydenhuoltoa vuosina 1939–1944

 V uonna 1943 Suomen evankelis-luterilaisessa kirkossa päätettiin velvoit-
taa jokainen seurakunta palkkaamaan diakoniatyöntekijä.1 Kirkkolain 
muutos oli sekä terveyden- ja sairaanhoidon kehityksen kannalta mer-

kittävä että diakoniatyön historiassa käänteentekevä, sillä diakoniatyönte-
kijöiden palkkaaminen jokaiseen seurakuntaan vaikutti laajasti seurakunta
elämään ja koko yhteiskuntaan. Diakonissojen koulutus oli 1920–1930-luvuilla 
kehittynyt painottamaan sairaanhoidollisia tehtäviä, ja sairaita hoitaessaan 
diakonissat toimivat lääkärien valvonnassa.2 Osallistuminen hoivatyöhön oli 
jo kytkenyt olemassa olevan diakoniatyön osaksi Suomen sosiaali- ja terveys-
järjestelmää, ja nyt integraatiota syvennettiin koko maan kattavaksi. Sota-
aikana, diakoniatyön lakiuudistuksen edetessä kirkolliskokouksen päätettä-
väksi, myös Lääkintöhallituksessa ja eduskunnassa viimeisteltiin sosiaali- ja 
terveydenhuollon lainsäädännön uudistusta. Tavoitteena oli saada alan toi-
minnot selkeäksi ja yhtenäisesti hallittavaksi kokonaisuudeksi, vaikka muka-
na oli eri tahojen toimijoita. Diakoniatyö oli yksi näistä yhteistyön tahoista.

Artikkelimme tavoitteena on täydentää ja korjata aikaisemman tutkimuk-
sen yleistä kuvaa siitä, miksi kirkko päätti tehdä diakoniatyöntekijän laki
sääteiseksi jokaisessa seurakunnassa. Tutkimme Kuopion piispa Eino Sormu
sen ja Lääkintöhallituksen pääjohtaja Oskari Reinikaisen yhteydenpidon 
merkitystä ja vaikutusta diakonialainsäädännön uudistumiseen. Tutkimuk-
sen aikarajaus kattaa kirkkolain muutosprosessin vuodet 1939–1944. 

Aikaisempi tutkimus on kyllä käsitellyt seurakunnallisen diakoniakäsi-
tyksen rakentumista ja vuoden 1943 kirkolliskokouksen hyväksymien kirkko
lain diakoniapykälien syntyhistoriaa sen yhteiskunnallisessa kontekstissa. 
On osoitettu, että sota-aika, resurssipula ja hätä loivat otollisen ilmapiirin 
lakisääteiselle diakonialle. Yleisen mielipiteen vahvoina ilmauksina on nähty 
esimerkiksi asevelipappien pyrkimys sosiaaliseen oikeudenmukaisuuteen ja 

	 1	 Mustakallio 2002, 218. 
	 2	 Mustakallio 2002, 212–214; Malkavaara 2022, 341; Leppäniemi 2026. 



68

Tampereen kirkkopäivillä 1943 esitetty tahtotila diakonian lainsäädännölli-
seen kehittämiseen.3

Tutkimusperinteessä diakonian kehitystä on yleisesti kuvattu dynaamisena, 
diakoniasta ja kirkosta itsestään johtuvana kehityskulkuna, jossa on yhä sy-
vemmin päästy diakonian omiin tavoitteisiin. Osatekijänä on mainittu myös 
suomalaisen terveydenhuoltojärjestelmän kehitys, mutta sen kytkeytymistä 
tai vaikutusta diakonialainsäädäntöön ei ole evaluoitu tai edes problematisoi-
tu. Vaikka tutkimuksissa on todettu, että kirkolle muotoutui selkeä terveyden-
hoidollinen rooli, vähemmälle huomiolle on kuitenkin jäänyt kysymys siitä, 
miksi ja millä tavoin tämä rooli itse asiassa soviteltiin kirkolle.4 Tämä artikkeli 
tuo uutta tietoa kysymykseen, miksi diakonian sitomista kirkkolain määräyk-
siin päätettiin vahvistaa.5 Vuosien 1939–1944 lainmuutosprosessin tarkastelu 
toimijoiden näkökulmasta paljastaa taustalla olleet monitahoiset tekijät, joi-
ta oli selvästi myös luterilaisen kirkon ulkopuolella. Näitä ei ole huomioitu 
aiemmassa tutkimuksessa, koska ne eivät ilmene pelkästään kirkolliskokous- 
ja lainsäädäntötason tuottamia lähteitä tarkastelemalla.6 Diakonialainsäädän-
nön kehityskulun huipentuman taustalla oli kuitenkin kahden keskeisen yh-
teiskunnallisen toimijan välinen yhteydenpito, jonka todentaminen edellyttää 
erityisesti yksityisen kirjeenvaihdon tarkastelua. 

Eino Sormunen toimi vuosina 1939–1962 Kuopion uuden hiippakunnan 
ensimmäisenä piispana ja on tunnistettu merkittäväksi aloitteentekijäksi 
diakonialainsäädännön uudistuksessa.7 Tässä artikkelissa osoitamme Sormu-
sen ja Lääkintöhallituksen pääjohtaja Oskari Reinikaisen (virkakausi 1939–
1953) yhteistyön keskeisen merkityksen diakonialainsäädännön uudistumi-
seen toisen maailmansodan vuosina 1939–1944. Analyysissa nostamme esiin 
sekä piispan ja pääjohtajan yhteydenpidon että heidän hyödyntämänsä vaiku-
tusverkoston. Analysoimalla henkilöiden toimintaa ja yhteydenpitoa kirkas-
tuu yksittäisten toimijoiden keskeinen vaikutus kehitykseen.

Sormunen ja Reinikainen kuuluivat samaan ikäpolveen, sillä molemmat 
olivat syntyneet 1800-luvun loppupuolella Itä-Suomessa. Reinikainen toi-
mi vuoteen 1939 saakka Viipurissa yksityislääkärinä, kun taas Sormunen liit-
tyi Sortavalassa kotipaikkaansa pitäneen Suomen Kirkon Sisälähetysseuran 

	 3	 Esimerkiksi Kansanaho 1964, 366; Piirainen 1974, 249–258; Satka 1994, 299; Malkavaara 2002, 
225–226; Mustakallio 2002, 216–217; Määttä 2004, 15–16; Huhta & Malkavaara 2005, 92–93; 
Wirilander 2011, 40–42; Malkavaara 2015, 95–96; Latvus 2017; Ryökäs 2020; Malkavaara 2022, 
318. 

	4	 Kansanaho 1964, 366; Määttä 2004, 16; Penttinen 2018, 244–245; Pyykkö 2004, 122–123; Huhta 
& Malkavaara 2005, 91–95; Malkavaara 2022, 320. 

	 5	 Kysymystä oli käsitelty kirkolliskokouksissa 1908, 1913 ja 1938. Mustakallio 2002, 215–216; 
Malkavaara 2015, 95. 

	6	 Kirkollinen käsittely eteni 1940–1943 piispainkokouksesta diakoniatoimikuntaan, pappein-
kokouksiin, kirkkolakikomiteaan ja seurakuntien lausuntokierrokseen, ja niistä diakoniava-
liokunnan kautta kirkolliskokouksen päätökseen. Penttinen 2018, 242–246. 

	 7	 Penttinen 2018, 242. 



69

(SKSS) toimintaan ja toimi rajaseutuaktiivina. Taustansa perusteella voidaan 
olettaa heillä olleen luontaista mielenkiintoa itäsuomalaiseen rajaseutuun.8

Artikkelimme tutkimusote on historiallis-kvalitatiivinen, ja analysoimam-
me tapahtumat etenevät kronologisesti talvisodasta jatkosodan päättymi-
seen. Tutkimus perustuu historiantutkimuksen lähdekriittiseen analyysiin, 
jossa aineistoa tarkastellaan sen syntykontekstissa ja luotettavuutta arvioi-
den. Lähdeaineiston lähiluvun avulla tarkastelemme diakonialainsäädännön 
muotoutumisprosessin yksityiskohtia ja niihin vaikuttaneita toimijoita. Ta-
pahtumiin vaikuttaneita verkostoja selvitämme hyödyntämällä lähiluvun ja 
verkostoteorian tulkinnallisia näkökulmia toimijuuden ja rakenteiden vuoro-
vaikutuksen ymmärtämiseksi.

Vaikka tutkimuksemme ei ole varsinainen verkostoanalyysi, hyödynnäm-
me Mark Granovetterin verkostoteoreettista näkökulmaa9 aineiston analyysin 
välineenä hahmottaaksemme, miten yksilöt toimivat sosiaalisten verkostojen 
välittäjinä, millainen rooli tutkimuksen kohdehenkilöillä oli tiedon ja vallan 
siteiden rakentajina sekä miten tiedonkulku ja vaikutussuhteet muodostuivat 
kirkollisessa ja valtiollisessa päätöksenteossa.

Tutkimuksemme päälähteenä on piispa Eino Sormusen yksityinen kirjeen-
vaihto, jota täydennämme kirkolliskokous- ja lainsäädäntötason ja – pääosin 
digitoitujen – sanomalehtien aineistolla. Lisäksi hyödynnämme artikkelim-
me tukena aikaisempaa kirkko-, sosiaali- ja terveydenhuollon historiantutki-
musta.

Tiedotustilaisuus Kuopion Tuomiokapitulissa

Elokuun lopulla 1940 Kuopion hiippakunnan ensimmäinen piispa Eino Sor-
munen kutsui lehdistön koolle. Tiedotustilaisuus järjestettiin talvisodan kyn-
nyksellä aloittaneen tuomiokapitulin uusissa tiloissa ja Pohjois-Savo -lehden 
mukaan kyseessä olivat mieluisat uutiset. Lehden alaotsikko kertoi, kuinka 
hiippakunta elvyttää diakoniatyötä. Tiedotustilaisuuden keskiössä oli piispan 
ja lääkintöhallituksen pääjohtaja Reinikaisen neuvottelema sopimus. Sormu-
nen kertoi, kuinka hiippakunnan alkuperäinen tarkoitus oli rajaseudun väes
töstä huolehtiminen ja nimenomaisesti diakonia- eli rakkaudenpalvelun el-
vyttäminen köyhissä rajaseutupitäjissä. Eritoten rajaseudulle tarvittaisiin 
sairaanhoitajia, joiden tuli olla monipuolisia ja koulutettuja erityisesti raja
seututyöhön. Tässä Sormunen korosti Reinikaisen roolia: ”Olemme useaan 
otteeseen neuvotelleet ja tehneet suunnitelman, että rajaseutupiireihin 

	 8	 Sihvo 1990; Huhta & Malkavaara 2005, 92; Mustakallio 2009, 407, 412–413; Oskari Reinikai-
nen syntyi Parikkalassa: Reinikainen 2024; Eino Sormunen syntyi Tohmajärvellä: Mäkinen 
2001. 

	9	 Granovetter 1973. 



70

sijoitettaisiin diakonissoja, jotka saavat erikoiskoulutuksen”. Tämä suunni-
telma sisälsi sairaanhoitotyön lisäksi rajaseututyön hengellisten ja käytän-
nöllisten ulottuvuuksien tukemisen. Lisäksi Sormunen kertoi, että asiayhtey-
teen kuului myös SKSS:n kanssa laadittu sopimus erityisen hiippakuntapapin 
palkkaamisesta nimenomaan rajaseututyöhön.10

Sormusen tiedottamissa suunnitelmissa rajaseudun terveydenhuoltotyön 
haasteet ratkaistaisiin Lääkintöhallituksen ja kirkon yhteistyöllä. Reinikainen 
oli korostanut laajan yhteistoiminnan merkitystä terveydenhuollon kehittä-
misessä tullessaan Lääkintöhallituksen pääjohtajaksi kesällä 1939.11 Sormusen 
kertomissa suunnitelmissa rajaseudun väestön terveydenhuolto-ongelmien 
ratkaisemisessa kirkolle tarjottiin merkittävää roolia. Tehtävänä olisi diako
nissojen sijoittaminen rajaseudulle. Työvoiman saatavuuden lisäksi myös 
koulutusta oli uudistettava. Vaikutti siltä, että sopimukseen kuuluisi se, että 
kirkolla olisi vastuu erityiskoulutuksesta ja yhteiskunnan kanssa haettaisiin 
sopivat sijoittumiskohteet rajaseudulle. Piispa korosti yhteistyötä Reinikaisen 
kanssa ja kertoi heidän tavanneen ja neuvotelleen asiasta useasti. Kuvaukses-
ta ilmeni, että heille oli muodostunut viestinnän verkosto, jossa Sormunen ja 
Reinikainen toimivat laajan yhteistyön solmukohtana.12 Suunnitelma osoitti 
myös sota-ajan tuoman erityispiirteen: kirkon ja valtion yhteistoiminta vah-
vistui.

Tiedotustilaisuudessa ei mainittu Sormusen ja Reinikaisen taustakeskus-
teluja, mutta tiedetään, että Sormunen oli selvittänyt opetusministeriölle 
rajaseututyön järjestelyjä.13 Lisäksi Kuopion hiippakunnassa oli jo aiemmin 
ollut yhteistyötä Lääkintöhallituksen ja kuntien kanssa diakonissojen palk-
kaamisessa.14 Piispakauden ensimmäiset kuukaudet olivat tuoneet Sormu-
selle asiantuntemusta valtakunnan syrjäseutujen järjestelyistä ja hänelle oli 
annettu keskeinen rooli talvisodan aikana myös karjalaisen siirtoväen tervey-
dellisiä huolia käsittelevän Vapaan Huollon Lääninkeskuksen puheenjohta-
jana. Talvisodan kynnyksellä oli vuonna 1939 perustettu julkisen sektorin ja 
vapaiden kansalaisjärjestöjen yhteistyöelimeksi Vapaan Huollon organisaa-
tio. Myöhemmin huoltotoiminnan lamaantuessa organisaatio korvattiin Suo-
men Huollon järjestöllä.15 Vapaan Huollon Lääninkeskuksen puheenjohtajuus 

	10	 Erikoisen hiippakuntapapin sopimuksesta: SKSS johtokunnan ptk 23.8.1940, § 24; Rajaseutu 
01.12.1937; Pohjois-Savo 31.8.1940, 2; myös Laatokka 31.8.1940, 2; Savon Sanomat 31.8.1940, 
1, 6; Savo 31.8.1940, 3; Savon Työmies 31.8.1940, 2; Kansanaho 1964, 357; Mustakallio 2009, 
403–407. 

	11	 Pesonen 1980, 616. 
	12	 Kuvaamme solmupisteellä sellaista inhimillisen viestintäverkoston kohtaa, jossa monet 

erilliset linjat kohtaavat ja leikkaavat toisensa. Termistä esimerkiksi Granovetter 1973. 
	13	 KA JTP KTA Ca:1 Tklin ptk 21.9.1939 § 3; Sormunen 1939, 92–93; Kotimaa 3.10.1939, 2. 
	14	 Rinne 2006, 161–166, 171–172; Malkavaara 2022, 214, 335. 
	15	 Sormunen 1942, 54–57; Pesonen 1980, 620; Satka 1994, 295–296; Huhta & Malkavaara 2005; 

Hankanen 2010, 17–21; Tiitta 2009, 200–201; Laurent 2017, 201–202; Penttinen 2018, 260. 



71

antoi luontevan yhteyden piispan ja pääjohtajan tapaamisille. Yksi esimerkki 
Sormusen ja Reinikaisen tapaamisista oli, kun Sormunen osallistui Vapaan 
Huollon tehtävissä Suomen Huollon neuvottelukokoukseen jo huhtikuussa 
1940. Neuvottelukokouksessa Lääkintöhallituksen pääjohtaja Reinikainen an-
toi lausunnon jälleenrakentamisen suuntaviivoista: jälleenrakennuksessa tuli 
huomioida se, että varoja varattaisiin myös terveyden- ja sairaanhoidon tehos
tamiseen.16

Reinikaisen ja Sormusen suunnitelman taustalla olivat sekä Kuopion 
hiippakuntaa että koko valtakuntaa koskevat terveyden- ja sairaanhoidon 
tehostamistarpeet. Maaliskuussa 1940 Moskovassa solmitun rauhansopimuk
sen takia 11 prosenttia Suomen maa-alasta oli luovutettu, lähes 3 000 sairaan-
hoitopaikkaa oli menetetty rajan taakse, ja noin 420 000 evakkoa oli sijoitet-
tava laajoja alueita menettäneeseen Suomeen. Kaiken kaikkiaan suomalaisista 
43 000 oli haavoittunut ja 24 000 menehtynyt.17 Haavoittuneiden, siirtoväen, 
synnyttäjien, tuberkuloosipotilaiden ja pitkäaikaissairaiden asema vaati Lää-
kintöhallitukselta välittömiä toimia. Läänitasolla tarkasteltuna Kuopion lääni 
oli Oulun ja Lapin läänien ohella kärsinyt eniten sodasta. Evakuoinnit olivat 
heikentäneet entisestään siirtoväen terveydenhoidollista tilaa ja esimerkiksi 
Kuopion hiippakunnan alueelta evakuoitiin Ilomantsin koko väestö.18 Kaik-
kiaan keväällä 1940 läänin alueella oli noin 50  000 evakkoa.19 Korvaavien 
sairaanhoitopaikkojen järjestämisen lisäksi piti samalla organisoida myös 
sairaidenhoitohenkilöstö uudelleen ja kohdentaa hoitohenkilökunta uusiin 
tehtäviin.20

Reinikainen oli kokonaisvaltaisesti kartoittanut diakonissojen saatavuutta 
syrjäseutujen terveyden- ja sairaanhoitotyöhön ja piti heitä ”erityisen soveliai
na ja kyvykkäinä rajaseututyöhön”.21 Tuore pääjohtaja oli vieraillessaan Kuo-
piossa toukokuussa 1940 käsitellyt Viipurin ”sairaanhoitajatar-laitoksen” ja 
Sortavalan diakonissalaitoksen sairaalan sijoittamista sodan jälkeisessä tilan-
teessa. Reinikainen oli tuolloin kiitellyt, kuinka Sortavalan laitoksen toiminta 
oli ollut suuriarvoista ja se oli kouluttanut ansiokkaasti nimenomaan rajaseu-
tutyöhön suuntautuneita diakonissoja.22 Diakonissojen työ sairaanhoidossa 
oli pääjohtajalle tuttua jo pitkältä ajalta sillä toimiessaan vuonna 1918 Viipu-
rin vankileirin lääkärinä hän oli saanut avustajakseen diakonissan.23 Reinikai-
sen arvostus diakonissoja kohtaan ilmeni myös, kun hän kertoi diakonissojen 

	16	 Mikkelin Sanomat 18.4.1940, 5. 
	17	 Ylikangas 1993, 193–194; Urponen 1994, 295; Penttinen 2018, 234–235. 
	18	 Laurent 2017, 148. 
	19	 Helsingin Sanomat 12.5.1940, 7; Penttinen 2018, 234–235. 
	20	 Tiitta 2009, 201–202. 
	21	 Pohjois-Savo 31.8.1940, 2. 
	22	 Pohjois-Savo 12.5.1940, 2. 
	23	 Vappula 2009, 89. 



72

olleen lääkäreiden kanssa johtamassa rajaseutualueiden terveydenhoitotyö-
tä.24 Samalla hän ennakoi siirtoväen siirtymisen uusille asuinalueilleen vai-
kuttavan tuntuvasti myös terveyden- ja sairaanhoidossa.25

Reinikaisen kokemukset diakonissojen työstä terveydenhoidossa ja lisä-
työvoiman tarve rajaseudulla vaikuttivat olennaisesti siihen, että piispa ja 
pääjohtaja laativat yhdessä suunnitelman rajaseudun olojen parantamiseksi. 
Suunnitelmassa oli keskeinen rooli kirkon diakonissojen harjoittamalla ter-
veydenhuoltotyöllä. Tätä käsitystä tukee myös toisen maailmansodan kynnyk-
sellä maaseutualueiden terveydenhuoltoa ohjaaman noussut ajatus valtion 
keskeisestä roolista perusterveydenhoidossa. Toukokuussa 1939 valmistuneen 
komiteamietinnön mukaan valtion suunnittelumalli oli holistinen, mutta sen 
suunnitelman puitteissa myös kansalaisjärjestöillä oli tärkeä asema paikallis-
tasolla. Kysymys oli modernin valtioajattelun muuttumisesta siinä mielessä, 
että valtion tavoiteltu rooli oli muuntunut ainoasta toimijasta kokonaisuuden 
koordinoijaksi.26 Tähän linjaukseen Lääkintöhallituksen ja kirkon yhteistyö 
tuntui Reinikaisen ja Sormusen suunnitelmien mukaan sopivan.

Sormusen seitit

Reinikaisen ja Sormusen neuvotteluista ja diakoniatyöhön liittyneestä suun-
nitelmasta ei ole säilynyt dokumentaatiota, minkä vuoksi sen yksityiskohdat 
eivät ole tiedossa. Kun Kuopion tuomiokapitulin elokuun 1940 tiedotustilai-
suudessa Sormunen puhui Reinikaisen kanssa laadituista suunnitelmista, hä-
nellä oli Kuopion hiippakunnan korkeimpana virkamiehenä selkeä yleiskuva. 
Sormusella oli yhteistyöverkosto, joka ulottui seitinomaisesti pienistä maa-
laiskunnista pääkaupunkiseudulle asti. Hän tiesi, että diakonissojen perus-
työ keskittyi laaja-alaisesta tehtäväkuvasta huolimatta pääasiassa sairaanhoi-
toon.27

Sormusen ja Reinikaisen tavoitteena oli saattaa heidän edustamansa insti
tuutiot – käytännössä koko suomalainen yhteiskunta – selviytymään sota-
ajan aiheuttamasta kriisistä, ja Reinikaisella oli kiinnostusta erityisesti kirkon 
diakoniatyötä kohtaan. Sormusen ajattelussa keskeistä oli kirkon aseman vah-
vistaminen yhteiskunnassa. Esimerkiksi virkamatkallaan Pielisjärvellä syksyllä 
1940 hän korosti, että sota-ajan kriisi kukistettaisiin, mutta se vaatisi työvoi-
maa sekä selkeät säädökset.28 Sormunen tunnisti, miten auttamistyö vaatii 
tarkkaa koordinointia, ja piispa halusi nyt selkeyttää kirkollisen diakoniatyön 

	24	 Pohjolan Työ 30.6.1940, 1. 
	25	 Pohjolan Työ 30.6.1940, 4. 
	26	 Laurent 2017, 102–107. 
	27	 Penttinen 2018, 260; Malkavaara 2022, 227–228. 
	28	 KA JTP KTA Ce:2 ptpk 24.9.1940 Pielisjärven kappalaisen virkaanasettaminen. 



73

asemaa kansanterveystyössä. Arvioitaessa Sormusen ja Reinikaisen vaikutus-
valtaa ja mahdollisuuksia toteuttaa laajoja suunnitelmia on huomioitava sota-
ajan erityispiirre yhteiskunnassa: sota-aika vahvisti kansalaisten myönteistä 
suhtautumista valtiojohtoisuuteen yhteiskunnan eri aloilla.29 Sota-ajan vai-
kutuksesta vahvistui myös eri alojen asiantuntijoiden vaikutusvalta.30 Tämä 
oli merkittävä tekijä piispan ja pääjohtajan suunnitelmien toteuttamiskelpoi-
suudessa.

Sormusen ja Reinikaisen luontevan yhteydenpidon taustalla oli huoli eten-
kin rajaseudun väestöstä. Keväällä 1940 Reinikainen murehti Moskovan rau-
hassa menetetyn Itä-Suomen alueen olleen merkityksellinen Suomen tervey-
den- ja sairaanhuollossa. Rajan taakse oli jäänyt lukuisia sairasvuodepaikkoja 
ja lisäksi menetyksenä oli myös Sortavalan ja Viipurin diakonissalaitosten sai-
raalat sekä Punaisen Ristin sairasmajat. Pääjohtaja oli kuitenkin luottavainen, 
sillä Suomen Huollon terveydenhuoltotoimikunta oli ratkonut tarmokkaas-
ti ongelmia ja valtaosa sairaspaikoista olikin jo saatu uudelleen sijoitettua.31 
Valtiovallan yhtenä ensisijaisena tehtävänä oli ollut vastata evakuoidun väes
tön terveyden- ja sairaanhoidosta.32 Tästä tehtävästä Reinikainen oli keskei-
sesti huolehtimassa myös helmikuussa 1940 perustetun Suomen Huollon 
terveydenhuoltotoimikunnan (SHTMK) toiminnan kautta. Toimikunnan vas-
tuulla oli evakuoitujen terveyden- ja sairaanhoidon toiminnan suunnittelu, 
ohjaus ja valvonta. Tämän lisäksi se antoi lausuntoja Suomen Huollolle ja Va-
paan Huollon Lääninkeskuksen terveyden- ja sairaanhoidolle.33 Normaalisti 
maaherrat johtivat Lääninkeskuksia, mutta poikkeuksena oli Kuopion lääni, 
jossa puheenjohtajana toimi piispa Eino Sormunen. Tämä yhdisti Sormusen 
SHTMK:n toimijoiden kanssa.34 Tehtäviensä kautta Sormunen sai uusia yh-
teyksiä kirkollisen työn ulkopuolisiin organisaatioihin ja toimi kirkollisten ja 
valtiollisten toimijoiden solmukohtana.35

Piispan ja pääjohtajan yhteydet toisiinsa Suomen Huoltoon kuuluvan 
organisaation kautta ilmentyivät esimerkiksi toukokuun lopussa 1940, kun 
Ruotsin Suomen Avun puheenjohtaja prinssi Wilhelm vieraili Suomessa. Sor-
musen ja Reinikainen olivat rooliensa vuoksi kutsuttuna tasavallan presiden-
tin prinssille järjestämän lounaan vieraiksi. Sormusen vaikutusvalta näkyi, 
kun hän yhtenä kolmen maaherran kanssa käytti puheenvuoron prinssi Wil-
helmin vierailun yhteydessä olleessa Suomen Huollon juhlaistunnossa.36

Sota-ajan yksi olennainen asiantuntijuuden vaikutusvaltainen keskittymä 

	29	 Urponen 1994, 215; Laurent 2017, 130–131. 
	30	 Tiihonen & Tiihonen 1984, 6–7, 47–50; Laurent 2017, 130–131. 
	31	 Kansan Lehti 6.4.1940, 4. 
	32	 Pesonen 1980, 618. 
	33	 Pesonen 1980, 618–619; Tiitta 2009, 200; Laurent 2017, 133–135, 140. 
	34	 Karjala 25.5.1940, 2. 
	35	 Solmukohdista Granovetter 1973. 
	36	 Uusi Suomi 28.5.1940, 1, 7; Ilkka 28.5.1940, 4; Hankanen 2010, 17–22, 37–38. 



74

oli terveydenhuolto. Anne-Lise Seip on luonnehtinut tätä ilmiötä käsitteellä 
”terveydenhuoltokolmio”, jonka kärkinä toimivat lääkintöhallitus, puolustus
voimat ja Suomen Huolto siihen liittyvine kansalaisjärjestöineen.37 Tähän 
terveydenhuoltokolmioon piispa Sormunen liittyi rajaseutuasiantuntijuuden 
kautta. Sormusen ajatukset yhteistyösuunnitelman vaatimista toimenpiteis-
tä nousevat ainakin osittain esiin Kuopion tuomiokapitulin saman vuoden 
marraskuussa tekemässä aloitteessa.

Sormusen aloite piispoille

Välirauhan aikana, marraskuussa 1940, Kuopion hiippakunnan tuomiokapi-
tuli päätti esittää piispainkokoukselle aloitteen diakoniatyön tehostamisesta. 
Tällä tavoin Kuopion piispa liittyi virallisella aloitteella laajempaan keskuste-
luun Suomen terveyden- ja sairaanhoidon järjestämisestä. Piispa Sormusen 
laatimassa aloitteessa esiin nousivat huolet terveydenhuoltohenkilökunnan 
vähyydestä, sairaanhoitopaikkojen riittämättömyydestä sekä kahden sisar-
kasvatuslaitoksen menetyksestä uuden rajan taakse.38 Piispa kertoi, miten 
”Lääkintöhallituksen pääjohtaja Reinikaisen kanssa käydyissä neuvotteluis-
sa oli käynyt ilmi, että diakonissat voisivat saada tärkeän osuuden järjestelyn 
alaisena olevassa rajaseutujen terveydellisessä huollossa, jos diakonissoja olisi 
saatavissa”.39 Sormunen katsoi Reinikaisen tarjoaman tehtävän sopivan kir-
kolle ja näki samalla, että tämä tehtävä, ”diakoniatyö”, voisi lähentää ihmisiä 
entisestään kirkkoon. Kuopion tuomiokapituli pyysi piispainkokousta kartoit-
tamaan diakonian tilannetta seurakunnissa sekä edistämään diakonissakasva
tusta ja elvyttämään diakoniatyötä.40 

Kuopion tuomiokapitulissa syntynyt aloite oli ensimmäinen askel siihen, 
että Reinikaisen ja Sormusen suunnitelma saatettaisiin laajemmin käytän-
töön. Samalla se kuvasti sitä, kuinka molemmat pyrkivät tahoillaan keskite-
tysti johdettuun toimintaan.41 Tämä pyrkimys heijasti myös vuoden 1939 ter-
veydenhoitokomitean edellä mainittua pyrkimystä antaa valtiolle tehtäväksi 
koordinoida eri toimijat tehokkaaksi koneistoksi.42 Keskittämisellä haettiin 
jatkuvuutta, mutta sen onnistuminen edellytti myös yhteistyötä ja luotta-
musta. Sormunen oli myös aiemmin määritellyt kirkon ja yhdistysten välisen 

	37	 Laurent 2017, 131. 
	38	 KA JTP KTA Ca:2 Tklin ptk 14.11.1940 § 7 (liite 1). 
	39	 KA JTP KTA Ca:2 Tklin ptk 14.11.1940 § 7 (liite 1). 
	40	 KA JTP KTA Ca:2 Tklin ptk 14.11.1940 § 7 (liite 1). 
	41	 Laurent 2017, 171: Maaliskuussa 1944 lopullisessa käsittelyssä kansanedustaja, lääkintöhalli-

tuksen pääjohtaja Reinikainen painotti puheenvuorossaan olevan itsestään selvää, että ”jos 
missä, niin kansan terveydenhoitotyössä vaaditaan määrätietoisuutta ja keskitettyä johtoa. 
Se kuuluu valtiovallalle.”. 

	42	 SKV 1943, 115–116 (piispainkok ptk 12.12.1940 § 24); Laurent 2017, 102–107. 



75

yhteistyön perustuvan luottamukseen. Kirkolla tuli olla oma pysyvä, keskei-
nen ja luovuttamaton roolinsa diakoniassa. Sormusen ajattelussa vain kir-
kon toiminnalla oli jatkuvuutta eikä evankeliumin synnyttämää palvelevaa ja 
uhrautuvaa rakkautta voitaisi jättää kristillisten yhdistysten varaan.43

Kun joulukuussa 1940 piispainkokous käsitteli Sormusen aloitetta diakonia-
työn tehostamiseksi, samaisena kuukautena myös Reinikainen esitteli Suo-
men Huollon johtavien lääkärien neuvottelukokouksessa selkeyttämissuunni-
telman, jolla neuvolat kunnallistettaisiin. Jokaisessa kunnassa tuli olla lääkäri 
ja terveyssisar, mutta vähävaraisia pitäjiä ei saanut säikyttää vaatimuksilla– 
asia ratkaistaisiin Reinikaisen suunnitelmassa yhteistyöllä ja luottamuksel-
la.44 Omalla tahollaan Reinikainen siis koordinoi, keskitti ja kehitti sairaan- ja 
terveydenhoitoa, kun vastaavasti Sormunen käynnisti suunnitelman keskite-
tysti järjestetystä diakoniasta. Sormusella oli tietoa terveydenhuollon suun-
nitelmista niiden yhteyksien kautta, joita hänellä oli Reinikaiseen. Toisaalta 
hän myös tiesi, mitä yhteistyö kirkolta edellyttäisi. Jos kerran Reinikainen 
pyrki koordinoinnin avulla tehostamaan sairaan- ja terveydenhuoltoa sekä 
turvaamaan sen jatkuvuuden, Sormunen halusi edetä kirkon osalta vastaaval-
la tavalla ja varmistaa kirkon paikan yhteiskunnan rakentamisessa. Sota-aika 
mahdollisti tämän, sillä kriisitilanteessa kirkon tarjoama hoivatyö nähtiin 
välttämättömänä. Samalla kuitenkin käynnistyi prosessi, jossa kirkon tehtä-
vät liitettiin yhä kiinteämmin osaksi valtiollista sosiaalipolitiikkaa.

Tiukka yhteys nousee esiin

Joulukuussa 1940 Sormunen esitteli aloitteen piispainkokouksessa. Kokous 
asetti erillisen diakoniatoimikunnan selvittämään diakonian tilaa ja laati-
maan ehdotukset työalan vahvistamiseksi; sen kokoonpano heijasti Kuopion 
piispan näkemyksiä.45 Sormusen johdolla toimikunta piti yhteyttä diakonissa
laitosten yhteistyöelimeen, Diakoniatyön Keskusvaliokuntaan sekä Lääkintö
hallitukseen.46 Piispainkokouksen päätöksistä ja diakoniatoimikunnasta 
uutisoitiin Helsingin Sanomissa.47 Lehden lyhyt maininta merkitsi, että dia-
koniakysymys nousi myös laajemmalle yleisön tietoisuuteen. Hankkiakseen 
kannatusta suunnitelmansa taakse Sormunen julkaisi helmikuussa 1941 Koti-
liesi-lehdessä perusteellisen kirjoituksen, jossa hän käsiteli diakoniatyötä ja 

	43	 Sormunen 1938, 105–108; Malkavaara 2022, 275. 
	44	 Laurent 2017, 149. 
	45	 Toimikunnan puheenjohtajana oli Eino Sormunen, jäseninä asessori V. K. Kuuliala, Helsin-

gin diakonissalaitoksen johtaja Edvin Wirén ja SKSS:n toimitusjohtaja Otto A. Korpijaakko; 
Penttinen 2018, 242. 

	46	 SKV 1943, 115–116 (piispainkok ptk 12.12.1940 § 24); PKA Diakoniatoimikunnan mietintö 
[käsikirjoitus]; Penttinen 2018, 242–244; Malkavaara 2022, 316–317.

	47	 Helsingin Sanomat 13.12.1940, 11; Myös esim. Karjala 13.12.1940, 4; Uusi Suomi 13.12.1940, 9. 



76

käynnissä ollutta uudistustyötä. Sormusen diakoniatyön palvelevaa rakkautta 
käsittelevän kirjoituksen keskiössä oli jälleen se, kuinka ”Lääkintöhallituksen 
pääjohtajan O. Reinikaisen kanssa käydyissä neuvotteluissa on käynyt ilmi, 
että diakonissat voisivat saada tärkeän osuuden järjestelyn alaisessa rajaseu-
tujen huollossa, jos diakonissoja vain olisi saatavilla”.48

Piispan tekemä aloite ja Kotilieden kirjoitus toivat esiin diakoniasuunnitel-
man vaatimuksia. Rajaseudun ongelmien ratkaiseminen edellytti Sormusen 
hiippakuntaa laajempaa kirkollista tukiorganisaatiota, minkä vuoksi koko 
diakonialainsäädäntöä tuli uudistaa. Vaikka sota-ajan yleinen auttamisen 
mentaliteetti loi edellytyksiä diakoniatyölle, pelkkä rajaseutujen ongelmien 
ratkaiseminen ei välttämättä saisi koko kansakuntaa pysyvästi taakseen, jo-
ten yleisen mielipiteen kääntäminen aiempaa laajemman seurakunnallisen 
diakonian puolelle edellytti myös Sormuselta laajempia perusteita. Riittävää 
työvoimaa diakoniatyön tehtäviin, myös rajaseudulle, ei voitu saavuttaa ilman 
laajaa kansallista diakoniatietoisuutta. Tätä tavoitetta esimerkiksi Kotilieden 
kirjoitus varmasti edesauttoi.

Ennen jatkosodan syttymistä maaliskuussa 1941 Sormunen ja Reinikainen 
osallistuivat Pohjois-Savon kuntien neuvotteluihin Kuopiossa. Neuvottelut 
koskivat keskussairaalan rakentamista Kuopioon, ja samalla kokouksessa käsi-
teltiin laajalti terveydenhuollon uudistuksia. Lääkintöhallituksen pääjohtajan 
lisäksi kokouksessa oli läsnä muiden muassa maakuntien terveydenhuollon 
keskeinen toimija Severi Savonen. Puheenjohtajana Sormunen kytki keskus-
sairaalahankkeen, terveydenhuollon ja diakoniauudistuksen toisiinsa. Piispa 
huomautti, kuinka rajaseutujen kuntien laajuuden vuoksi kunnanlääkärin ja 
terveyssisaren palvelut eivät riittäneet vaan apuun tarvittaisiin seurakunnat, 
joiden diakonissojen kouluttamista varten keskussairaala oli ollut elintärkeä.49 

Pääsiäisen aikana 1941 Sormunen ja Reinikainen neuvottelivat diakonissa
laitoksen rakentamisen rahoituksesta, sairaanhoitajakasvatuksen uudistami-
sesta ja erilaisten sairaanhoitajien työnjaosta. Myöhemmin kirjeessään ark-
kipiispa Kailalle Sormunen kertoi Reinikaisen toivoneen voivansa käyttää 
piispan asiantuntemusta ja piispainkokouksen nimittämän diakoniatoimi-
kunnan keräämää taustatietoa. Hän ihmetteli, miten ”Jumala ihmeellisellä 
tavalla näyttää nyt järjestävän tämänkin asian”. Sormusen oli innoissaan siitä, 
kuinka eri tavalla Oskari Reinikainen suhtautuidiakonissoihin ja heidän roo-
liinsa yhteiskunnassa verrattuna edeltäjäänsä Hannes Ryömään.50

Sairaanhoidon ja diakoniatyön yhteyttä – siis Reinikaisen ja Sormusen 
suunnitelmaa – Sormunen piti esillä huhtikuun alussa SKSS:n Tervehdys-
lehdessä. Raja- ja maaseurakuntien sairaanhoitajien koulutustasosta tuli 

	48	 Kotiliesi 15.2.1941, 10–11. 
49	 Savon Sanomat 18.3.1941, 3, 6; myös Iisalmen Sanomat 18.3.1941, 2; Laatokka 19.3.1941, 3; 	

Tohtori Savosen keskeisestä roolista maakuntien kansanterveystyössä Laurent 2017, 103. 
	50	 KA ESA Bb KAY 6500 Sormunen Kailalle 1.4.1941. 



77

huolehtia, sillä he joutuivat usein toimimaan ilman lääkärin apua. Sormu-
nen kirjoitti, että pääjohtaja ”Reinikainen oli valmis jättämään elpyvälle 
seurakuntadiakonialle tärkeän osuuden rajaseutujen kansanterveyden huol-
lossa, mutta edellytyksenä on diakonissojen sairaanhoidollisen pätevyyden 
pitäminen korkealla”. Sormusen mukaan suunnitelman takana ei ollut vain 
Lääkintöhallituksen pääjohtaja vaan hän mainitsi, että samalla kannalle aset-
tuivat myös Kuopion vaikutusvaltaiset lääkintäviranomaiset.51

Sormusen ahkera kirjeenvaihto

Vuoden 1942 alussa Sormunen kirjoitti arkkipiispa Kailalle kertoen, että dia-
koniatoimikunta oli koostanut seurakuntien lähettämät diakoniatilastot ja 
Lääkintöhallituksen puolestaan keräsi piirilääkäreiden lausuntoja. Sormusen 
mukaan diakoniatyön painopisteen tulisi tulevaisuudessa olla paitsi sairaan-
hoidossa myös opetus- ja huoltodiakoniassa. Tämä ilmeni siinä, miten Sormu-
nen kuvasi seurakuntien toivovan, ettei diakonissa olisi ”vain pulverin jakaja”. 
Sormusen mukaan syrjäseutujen diakonissat toivoivat piirilääkärien ohjausta, 
sillä yksinäisyys ja raja- ja erämaakunnissa yleinen ”puoskarointi” vaikeuttivat 
työtä. Piispa selitti myös yleisenä toiveena olevan, että ”pukuun ja laitokseen 
halutaan vapautta ja laitokset tuomiokapitulin valvontaan, jotta saadaan dia-
koniaan syvyyttä”. Selvittääkseen näkökulmia diakoniatyön suuntaamiseen 
Sormunen kertoi olleensa yhteydessä terveyssisarten kasvatuksen tulevaisuu-
den linjoista Lääkintöhallituksen ylilääkäri Viljo Rantasaloon.52

Yhteys Rantasaloon osoittaa Sormusen olleen melko laajassa kontaktiver-
kostossa valtiovallan terveydenhuollon linjaajiin pääjohtaja Reinikaisen lisäk
si, sillä Viljo Rantasalo oli Väestöpoliittisen komitean lääketieteellisen jaoston 
johdossa.53 Edellä mainituista asioista Sormunen kirjoitti maaliskuun ensim-
mäisinä päivinä jälleen arkkipiispa Kailalle ja Oulun hiippakunnan piispa 
Mannermaalle. Sormunen toivoi toukokuulle piispainkokousta, jolloin hän 
olisi ehtinyt viimeistelemään diakoniatoimikunnan mietinnön. Tällä kertaa 
piispa kertoi ottaneensa yhteyden Lääkintöhallituksen Severi Savoseen tarkis-
taakseen meneillään olevan terveydenhoitouudistuksen vaikutuksen varsinai-
siin terveyssisaren käytännön työtehtäviin. Piispoille Sormunen kertoi Savo-
sen vahvistaneen terveyssisaren olevan jatkossa ikään kuin neuvonantaja tai 

	51	 Tervehdys Suomen Kirkon Sisälähetysseuran työmailta 1.4.1941, 20–23. 
	52	 KA ESA Bb KAY 6500 Sormunen Kailalle 22.1.1942; Ylilääkäri Rantasalon roolista Lääkintö-

hallituksessa ja terveydenhuollon kehittämisestä: Laurent 2017, 293–294. 
	53	 Laurent 2017, 171. 



78

tarkastaja.54 Terveydenhoitajatarlaki tuli eduskunnan käsiteltäväksi vuonna 
1942.55

Maaliskuussa Sormunen kertoi Kailalle ja Mannermaalle, miten ”sosiaali
ministeriö rakensi parhaillaan huolto-opistoa”. Sormunen arvioi, etteivät 
huolto-opistosta valmistuvat tekisi ”raaka työtä”, mikä hänen mukaansa avaisi 
diakoniatyölle rajattoman työmaan, kun terveyssisaret ja huolto-opistolaiset 
siirtyisivät muuhun työhön. Sormusen mukaan diakoniatyölle jäävän tehtä-
vän hoitaminen koko laajuudessaan edellyttäisi selkeää kirkon ja yhteiskun-
nan työnjakoa ja tehtävän vastuullinen hoitaminen kirkkolain muutoksen.56

Kirjeessään piispoille Sormunen liittyi keskusteluun diakonian ja huolto-
toimen tulevaisuudesta ja niissä tehtävissä toimivien työntekijöiden koulut-
tamisesta. Tästä syystä hän kirjoitti myös maaliskuussa 1942 sosiaaliministe-
riön tarkastaja Margit Borgille. Kirjeessään Sormunen käsitteli yhteiskunnan 
uudistuksia laajemmin ja toivoi, ettei valmisteilla oleva laki terveyssisarista 
keskittäisi sosiaali- ja terveydenhoitoa yksiin käsiin. Piispa kirjoitti Borgille, 
että oli yksityisesti kuullut, miten terveyssisaresta tulisi tarkastaja ja neuvojen 
antaja. Niinpä piispa halusikin kuulla terveyssisaren ja kätilö-äitiyshuoltajan 
työnjaosta, jotta diakonissakasvatusohjelmaa voitaisiin suunnata oikein. Sor-
munen halusi myös selventää, mikä tehtävä diakoniatyölle jäisi uudistusten 
murrosvaiheessa.57

Sormunen kirjoitti myös pääjohtaja Reinikaiselle. Hän kertoi tutustuneensa 
tekeillä olevaan lakiin kunnallisista terveyssisarista ja halusi varmistaa, että 
uudistuksessa jäisi edelleen selkeä tehtäväkenttä diakoniatyölle. Sormunen 
kertoi jo tuoneensa esille huolensa, että liika keskittäminen hävittäisi viiden 
vuoden sisällä alalta kiertävät sairaanhoitajattaret ja diakonissat.58

Sormusen kirje ei jäänyt Reinikaiselta huomioimatta. Reinikainen vas-
tasi kiinnittävänsä vakavaa huomiota Sormusen kanssa käymiinsä keskus-
teluihin ja luonnehti diakonissojen työtä suuriarvoiseksi erityisesti köyhil-
lä rajaseuduilla. Pääjohtaja antoi ymmärtää, että arvosti Sormusta köyhien 
rajaseutujen terveydenhoidollisten puitteiden asiantuntijana. Reinikainen 
kertoi pyytävänsä talousvaliokunnan puheenjohtajan ominaisuudessa Sor-
muselta rajaseudun terveydenhuoltoon liittyvää asiantuntijalausuntoa, 
kun terveyssisar-lainsäädäntö etenisi eduskunnan käsiteltäväksi. Henkilö-
kohtaisena mielipiteenään Reinikainen toivoi, että Sormusen mainitsemia 
lainsäädännöllisiä uudistuksia ei käsiteltäisi erillisinä lakeina vaan yhdessä. 
Tästä asiasta hän kehotti Sormusta olemaan tarkemmin yhteydessä Severi 

	54	 KA ESA Bb KAY 6500, 6503 Sormunen Kailalle ja Mannermaalle 1.3.1942. 
	55	 Laurent 2017, 107. 
	56	 KA ESA Bb KAY 6500, 6503 Sormunen Kailalle ja Mannermaalle 1.3.1942. 
	57	 KA ESA Bb KAY 6497 Sormunen Borgille 1.3.1942; Rauhala & Harrikari 2020, 86–87. 
	58	 KA ESA Bb KAY 6505 Sormunen Reinikaiselle 11.3.1942. 



79

Savoseen.59 Kirjeenvaihto osoitti, kuinka Sormusen ja Reinikaisen suunnitel-
ma oli edennyt henkilökohtaisista keskusteluista valtiollisen verkoston lain-
säädäntötason päätöksenteoksi.

”Kuka tekee terveydenhoitotyön”?

Sormusen johtaman diakoniatoimikunnan mietintö valmistui kevään 1942 
piispainkokoukseen. Samaan aikaan Sormusen konsultoima Viljo Rantasalo 
jätti johtamansa Väestöpoliittisen komitean lääketieteellisen jaoksen laati-
man lakiesitysvedoksen äitiys- ja lastenhuollon neuvoloista ja kunnallisesta 
terveyssisar- ja kätilötoimesta.60 Ajankohtien samanaikaisuus viittaa siihen, 
että Sormunen halusi pitää kiinni Reinikaisen kanssa käymänsä kirjeenvaih-
don ajatuksesta lakiesitysten ”yhteisestä” etenemisestä. Piispainkokoukses-
sa Sormunen nimittäin huomautti meneillään olevista uudistuksista, joiden 
keskeltä seurakunnallinen diakoniatyö tulisi hänen mukaansa pelastaa. Dia-
koniatoimikunnan mietinnössä keskeisenä huolena oli, mitä seurauksia olisi 
sillä, jos kirkko ei ottaisi vastaan tarjottua tehtävää. Toimikunnan mukaan 177 
seurakuntaa oli ilman diakonissaa eikä diakoniaa edes harrastettu 60 seura-
kunnassa.61 Mietintö ehdotti kirkkolakiin pykälää, joka velvoittaisi jokaisen 
seurakunnan harjoittamaan diakoniaa ja perustamaan diakonissan viran. 
Lisäksi se esitti, että viranhaltijoiden koulutus tehtäisiin tuomiokapitulien 
alaiseksi.62 Sormusella ei ollut kyse vain hengellisen ulottuvuuden liittämi-
sestä huolto- ja terveydenhoitoon vaan hän kantoi myös huolta siitä, että 
ilman lakisääteistä diakoniaa kirkko menettäisi kokonaan roolinsa yhteiskun-
nan palveluiden tuottajana. 

Toukokuun 1942 piispainkokouksessa Eino Sormusen henkilöhahmo sai 
myös lisäväriä diakoniatyön suunnannäyttäjänä, kun Oulun hiippakunnan 
piispa Mannermaa asettui vastustamaan diakoniatyön uudistamista Sormu-
sen toivomalla lainuudistamismenettelyllä.63 Mannermaan rooli on Reinikai-
seen keskittyvän tutkimuksen näkökulmasta katsottuna erikoinen, sillä Oulun 
hiippakunta oli Kuopion hiippakunnan tavoin valtakunnan rajaseutualuetta 

	59	 KA ESA Ba KAY 6464 Reinikainen Sormuselle 14.3.1942; Eduskunnan laki- ja talousvaliokun-
nan terveyssisar-lakiesityksen käsittelystä esim. HE:123 8.12.1943; EDA l- ja tval 1941–1944, 
r:10–11. – Tässä artikkelissa ei ole mahdollista pureutua siihen, oliko kirkollisen yhteistyön 
ideoija Reinikainen vai Lääkintöhallituksen muu henkilöstö. Tutkitussa aineistossa nousee 
Reinikainen selvästi esiin hankkeen edistäjänä.

	60	 Laurent 2017, 171. 
	61	 Diakoniatoimikunnan mietintö 1942; SKV 1944, 59–62 (piispainkok ptk 19.5.1942 § 9); Malka-

vaara 2022, 316–317. 
	62	 Penttinen 2018, 242–243. 
	63	 SKV 1944, 59–62 (piispainkok ptk 19.5.1942 § 9); Mustakallio 2002, 217; Penttinen 2018, 243; 

Malkavaara 2022, 317; katso myös Mustakallio 2020, 376–377. 



80

ja yhtälailla sodasta eniten kärsineitä alueita. Reinikainen oli tuttu myös Ou-
lun hiippakunnan alueen diakoniatyön asiantuntijoille. Liitto-lehti uutisoi 
heinäkuussa 1939 kuinka Reinikainen Oulun läänin matkallaan tarkastaisi 
myös Oulun diakonissalaitoksen ja kuinka tärkeänä diakonissalaitosta pidet-
tiin Oulun läänin syrjäisimpien alueiden näkökulmasta. Lisäksi Reinikainen 
kiersi sota-aikana kehittämässä, tarkastamassa ja pitämässä esillä muutoinkin 
Oulun läänin terveydenhuollon tarpeita.64 Lähes samanlaisista lähtökohdis-
ta piispat Sormunen ja Mannermaa päätyivät diakoniatyön suuntaviivoissa 
päinvastaisiin päätelmiin.

Diakoniatoimikunnan työskentelyyn kohdistuneessa suhtautumisessa hei-
jastuivat aikakauden yhteiskunnallisen ilmapiirin piirteet. Tosin on kysyttävä, 
missä määrin 1940-luvulla kirkkoa ja valtiovaltaa pidettiin eri instansseina. 
Piispat saivat palkkansa valtiolta, presidentti nimitti heidät ja he olivat omal-
ta osaltaan näin ollen valtion virkamiehiä. Yleisen mielipiteen muodostumi-
sen kannalta Sormusen johtaman diakoniatoimikunnan esitys lakisääteisestä 
seurakuntadiakoniasta näytti saavan ainakin lehdistössä vastaavanlaisen vas-
taanoton kuin valtiovallan terveydenhoitouudistusten lakikäsittelykin. Valtio-
vallan terveydenhuoltoon kuuluvia lakiuudistuksia ei kommentoitu ainakaan 
negatiivisesti lehdistössä.65 Lehdistö vaikutti suhtautuvan myös kirkolliseen 
diakoniaa koskevan lainsäädännön uudistukseen myönteisesti. Esimerkiksi 
Karjalainen ja Kotimaa uutisoivat toukokuussa 1942 diakoniatyön kehityksestä 
hyvin ”sormuslaisesta” näkökulmasta. Kirkon toiminta ylipäänsä ja erityises-
ti huoltoon liittyvä toiminta selkeästi nähtiin osaksi yhteiskunnan kokonai-
suutta.66

Sota-aika muutti ihmisten käsityksiä sosiaalisen vastuuntunnon laajuu-
desta. Diakoniatyö ei ollut irrallaan tästä yhteiskunnallisesta kehityksestä. 
Häivähdys taloudellisten rasitusten karsastamista ilmeni Oulun hiippakun-
nan piispa Mannermaalla hänen arvioidessaan diakoniatoimikunnan esitystä. 
Hänellä korostui huoli siitä, että lainsäädäntö näivettäisi vapaaehtoisuudesta 
nousevaa diakoniatyötä, sekä pelko siitä, millaisia rasituksia palkkauskysy-
mykseen liittyvät säädökset asettaisivat seurakunnille.67

Kirkollisessa diakoniakeskustelussa ilmeni vielä myös kysymys, voiko vero-
varoja ylipäätänsä käyttää diakoniatyöhön.68 Vastaavaa pohdintaa oli käyty 
myös yhteiskunnan terveydenhoitopuolella 1900-luvun alusta lähtien.69 Sota-
ajan yhteiskunnan kehittymispiirteenä kuitenkin voidaan nähdä taloudellisiin 

	64	 Liitto 15.7.1939, 1; Reinikaisen matkoista esim. Sosialisti 30.8.1940, 3; Uusi Suomi 29.8.1940, 6. 
	65	 Laurent 2017, 171. 
	66	 Kotimaa 27.5.1942, 1; Kotimaa 29.5.1942, 4; Karjalainen 29.5.1942, 4. 
67	 Diakoniatoimikunnan mietintö 1942; SKV 1944, 59–62 (piispainkok ptk 19.5.1942 § 9); 	

Penttinen 2018, 243; Mustakallio 2002, 376; Malkavaara 2022, 317; katso myös Mannermaasta 
Mustakallio 2002, 217; Mustakallio 2020, 376–377. 

	68	 Malkavaara 2022, 316. 
	69	 Esimerkiksi Tiitta 2009, 115–116; Mattila 2011, 86. 



81

rasituksiin liittyvien näkökulmien lieventyminen.70
Piispainkokouksen jälkeen diakoniatoimikunnan työtä käsiteltiin kahdella 

taholla: vuoden 1938 Kirkolliskokouksen nimittämässä Kirkkolakikomiteas-
sa ja hiippakunnallisissa synodaalikokouksissa.71 Kirkkolakikomitea asettui 
esityksessään vapaaehtoisen diakoniatyön kannalle. Pelkona oli, että lainsää-
dännöllinen pakko tekisi diakoniatyöstä ”vastenmielisen” ja komitean lausun-
nossa pääteltiin, että vähävaraiset seurakunnat eivät kykenisi suoriutumaan 
rasituksista eivätkä kirkon keskusrahaston varat riittäisi kaikkien avustus-
ta tarvitsevien tukemiseen. Kirkkolakikomitea vastusti pakollisuutta vedo-
ten virkojen jo laajaan vapaaehtoiseen perustamiseen, pakon mahdolliseen 
vastenmielisyyteen ja taloudellisiin esteisiin, samalla korostaen diakonian säi-
lyttämistä käytännössä ja lainsäädännössä lähellä seurakuntaa.72 Sormusen 
mukaan kirkkolakikomitean mietintö sai hänet sangen noloon asemaan, hän 
kun oli ilmoittanut piispainkokouksessa saaneensa tiedon, ettei kirkkolaki
komitea tekisi omaa esitystään.73 Vastineeksi kirkkolakikomitean näkemyk-
seen Suomen Kirkon Sisälähetysseurasta (SKSS) lähestyttiin Sormusta ja 
pyydettiin diakoniatoimikunnan mietintöä, jotta lakisääteistä diakoniatyötä 
voitaisiin puolustaa Tervehdys-lehdessä ennen diakoniatoimikunnan mietin-
nön lopputulemien käsittelyä synodaalikokouksissa.74

Lokakuussa 1942 Sormunen toi diakoniakysymyksen hiippakunnan pap
peinkokoukseen.75 Kokous tutustui piispan johdolla diakoniatoimikunnan 
mietintöön ja diakoniatyön historiaan lähtien vanhan Oulun-Kuopion hiippa
kunnan piispa Johanssonin 1890-luvun diakonaattiohjesäännöistä.76 Sormu-
sen mukaan meneillään oleva terveydenhuoltouudistus poistaisi hyvin kirja-
villa nimillä kulkevat hoitajat ja keskittäisi kaiken terveydenhuollon yhteen 
järjestelmään. Piispa kysyikin kokousväeltä pohtien terveydenhuollollisia 
virkajärjestelyjä: ”kuka tekee terveydenhoitotyön?”. Hän tunnisti saman ke-
hityskulun myös yhteiskunnallisessa huoltotyössä ja pohti, seuraisiko kirkko 
mukana kehityksessä vai joutuisiko se syrjään. Kirkolle tarjottu sosiaalinen 
tehtävä oli hänen mukaansa samalla raamatullinen ja kristilliseen traditioon 
kuuluva. Piispan mukaan Lääkintöhallituksen johdossa oli aiemmin mies, jo-
ka tahtoi häätää sairaanhoidosta kaiken kristillisyyden pois. Sormunen totesi: 
”Nyt on sen johdossa sosialisti, joka pyytää ottamaan tämän asian hoitoonsa. 

	70	 Laurent 2017, 171. 
71		 Malkavaara 2022, 316–317. 
	72	 Kirkolliskok. L 1943 II Kirkkolakikomitean mietintö; Penttinen 2018, 243; Malkavaara 2022, 

317. 
	73	 KA ESA Bb KAY 6947 Sormunen Haahtelalle 1.9.1942. 
	74	 KA ESA Bb Sisälähetysseura Sormuselle 29.8.1942. 
	75	 KA JTP KTA Ca:3 Tklin ptk 5.3.1942 § 28; KA Kuopion hpk ppk ptk 1942, 190–208; Penttinen 

2018, 243. 
	76	 Kuopion hpk ppk ptk 1942, 20–22, 190–208; ks. myös Kuopion hpk ylim. ppk 1941, 8. 



82

Mutta jos kirkko sen ottaa, niin se myös vastaa siitä.”77 Pappeinkokous asettui 
kannattamaan diakoniatoimikunnan esitystä ja ehdotti, että synodaalikokous 
esittäisi kirkolliskokoukselle kirkkolain muuttamista diakoniatoimikunnan 
mietinnön mukaisesti.78 Kuopion pappeinkokouksen esitys uutisoitiin Savo-
lehdessä, jossa kerrottiin toiveista muuttaa diakonissan toimi kirkolliseksi 
viraksi.79 Kuopion hiippakunta korosti synodaalikokouksen diakoniakantaa 
julkaisemalla hiippakunnan alueella ilmestyvässä Siunausta koteihin -lehdessä 
kattavan uutisen diakoniatyön uudistamispyrkimyksistä.80

Kuopion pappeinkokouksessa 1942 Sormusen puheenvuorossa nousi esiin 
kysymys diakoniatyön tulevasta roolista huolto- ja terveydenhoitotoimen laki
uudistusten jälkeen. Työ tultaisiin johtamaan kokonaisvaltaisesti ja koordi-
noidusti ja kirkolle oli tarjottu tehtävää tässä järjestelyssä. Sormusen mukaan 
kirkon tuli ottaa tehtävä vastaan, mutta tehtävän hoitaminen vaati lainsää-
dännölliset puitteet. Mikäli kirkko ei ottaisi tarjoutuvaa tehtävää vastaan, Sor-
munen arveli sen johtavan syrjään joutumiseen. Oliko tässä Sormusen alkupe-
räinen ajatus? Seuraisiko tästä, että kirkko ja sen diakoniatyö jäisivät syrjään 
yhteiskunnan kehityksestä toisten hoitaessa kirkolle tarjotun tehtävän? Yh-
teiskunnan järjestelyjen alla oleva huoltotoimen ja terveydenhoidon keskittä-
minen ei kenties jättäisi kestävää jatkumoa vapaaehtoisuuden varassa olevalle 
toiminnalle.

Pyyntö uusitaan: ”Ottakaa nyt tämä tehtävä”

Maaliskuussa 1943 Kuopiossa järjestettiin Terveyspäivät. Tapahtuma herät-
ti kiinnostusta paikallisissa kunta-aktiiveissa ja kokoukseen osallistui runsas 
sata terveydenhuollosta kiinnostunutta henkilöä. Piispa Sormusen lisäksi 
paikalla olivat Lääkintöhallituksen edustajina Oskari Reinikainen ja Severi 
Savonen. Pääjohtajan viestinä oli, että läänin terveysoloja tulisi entisestään 
kehittää. Savosen ja Reinikaisen mukaan alueen kansanterveystyö oli vasta 
aluillaan. Lisäksi he kiittivät piispa Sormusta hänen innokkaasta työstään 
kansanterveystyön parissa. Vastavuoroisesti piispa kiitti Lääkintöhallitusta 
terveydellisten olojen korjaamisesta ja totesi: ”Työ kansanterveyden hyväksi 
on kysymys, jossa eivät pelkät valtiolliset toimenpiteet auta, vastuuntunnon 
on oltava mukana ja valistustyön on oltava yleistä”.81 Sormusen sanavalinnat 
kansanterveystyöstä seurasivat Reinikaisen ja Savosen puheenvuorojen linjaa, 
mutta sisälsivät myös selkeän viittauksen diakoniatyöhön. Kansanterveystyötä 

	77	 Kuopion hpk ppk ptk 1942, 20–22, kursivointi kirjoittajat; Penttinen 2018, 243. 
	78	 Kuopion hpk ppk ptk 1942, 126–127; Penttinen 2018, 243–244. 
	79	 Savo 9.10.1942, 1; Penttinen 2018, 243. 
	80	 Siunausta koteihin 5.11.1942 , 1–2; Penttinen 2018, 257. 
	81	 Savon Sanomat 4.3.1943, 3, 5; myös Savon Työmies 4.3.1943, 4; Savo 4.3.1943, 3. 



83

linjaavan Lääkintöhallituksen alaisen kansanterveysosaston yhtenä painopis-
teenä oli ennaltaehkäisy ja perusterveydenhuollon järjestäminen siten, että 
se vähentäisi sairaanhoidon tarvetta.82 Kyseinen linjaus vaikutti sopivan Sor-
musen tavoitteisiin kirkon ja valtiovallan tiiviistä yhteistyöstä. Juuri tällainen 
ennaltaehkäisevä, sairaaloiden ulkopuolella toteutettava toiminta tarjoaisi 
toimintaedellytyksiä runsaasti kotikäyntityötä harjoittavalle diakoniatyölle.83

Parisen viikkoa Terveyspäivien jälkeen Kuopion hiippakunnan ensim-
mäiset hiippakuntapäivät käsittelivät myös diakoniakysymystä, tällä kertaa 
Sortavalan diakonissalaitoksen johtaja Elsa Wennervirran alustamana. Tämän 
jälkeen Sormunen toi esille huolensa diakoniauudistuksen kohtaamasta vas-
tustuksesta. Piispa ilmaisi epävarmuutensa siitä, että diakonialainsäädäntö 
todella muuttuisi hänen toivomallaan tavalla. Synodaalikokouksissa Kuopion 
hiippakunnan lisäksi vain Turun ja Viipurin papisto oli asettunut Sormusen 
johtaman diakoniakomitean puolelle.84 Diakoniakysymyksessä ilmeni epäyh-
tenäisyyttä myös Sormusen omassa hiippakunnassa. Tämä tuli ilmi, kun arkki-
piispa Kaila oli käynnistänyt lausuntokierroksen, jossa jokaiselta seurakunnal-
ta pyydettiin kannanotot sekä diakoniatoimikunnan että kirkkolakikomitean 
esityksiin. Kuopion hiippakunnassa varauksellisuuden ilmaisivat kymmenen 
seurakuntaa, joista Ilomantsi, Puolanka, Pielisensuu, Savonranta ja Rääkky-
lä toivoivat diakonissan palkkaamisen jäävän vapaaehtoiseksi seurakunnan 
sisäiseksi asiaksi. Säräisniemellä puolestaan herätti ihmetystä, miten köyhä 
seurakunta voisi ylipäätään palkata diakonissan. Jotkin syrjäseutujen seura-
kunnat epäilivät diakonialainsäädännön uudistusta, vaikka juuri niille se oli 
suunnattu. Esimerkiksi sodasta kärsinyt Ilomantsin seurakunta olisi halunnut 
jatkaa vapaaehtoisen diakonian mallilla.85

Sormunen oli vastustuksesta huolissaan ja toivoi, että kirkko omaksuisi dia-
konissakasvatuksessa diakoniakomitean esittämän linjan. Jos näin ei kävisi, 
”silloin on kirkko pettänyt tehtävänsä evankeliumin tärkeimmässä kohdas-
sa”. Jälleen kerran piispa vetosi kaksi viikkoa aikaisemmin Kuopiossa vierail-
leeseen pääjohtaja Reinikaiseen, joka oli vierailullaan sanonut ”ottakaa nyt 
tämä tehtävä ja tuokaa palvelevaa rakkautta sairashoitotyöhön”. Sormunen 
käytti koko arvovaltansa diakoniakysymyksen edistämiseen. Hänen kantaan-
sa tuki puhujaksi pyydetty Sortavalan johtaja Elsa Wennervirta. Wennervirta 
oli ollut jo vaikuttamassa lakisääteisen uudistamisen puolesta voimakkaan 
kannan ottaneilla tammikuun 1943 Tampereen kirkkopäivillä.86 Wennervir-
ran aktiivisuus rakensi positiivista ilmapiiriä seurakuntadiakoniaa kohtaan. 

	82	 Harjula 2015, 128. 
	83	 Diakonissojen kotikäyntityöstä: Pyykkö 2004, 123, 125–126; Malkavaara 2020, 24.
	84	 Kuopion hpk hpk-päivien ptk 1943, 19–20, 80–86; Penttinen 2018, 244. 
	85	 KA KKA Mkl Haj:5; KA JTP KTA Ca:5 Tklin ptk 21.1.1943 § 9; K kiertok 46/21.1.1943 § 2; Pentti-

nen 2018, 244; Malkavaara 2022, 316–318. 
	86	 Kuopion hpk hpk-päivien ptk 1943, 19–20; Vennervirta 1943, 75–81. 



84

Tämä vahvisti Tampereen kirkkopäivillä ja asevelipappiliikkeessä syntyneitä 
käsityksiä diakoniatyön tulevista suuntaviivoista.87 Kuopion hiippakuntapäi-
vät päätyivät tukemaan diakoniatyön lakisääteistämistä.88

Kuopion hiippakuntapäivien jälkeen, ennen lokakuussa pidettyä kirkollis
kokousta, julkaistiin piispa Sormusen diakonianäkemyksiä tukevia kirjoi-
tuksia. Hiippakunnallinen Siunausta koteihin ja SKSS:n Tervehdys kannusti-
vat lukijoita ”Sormusen komitean” viitoittamalle seurakunnallisen diakonian 
suunnalle.89 Elokuussa Sormunen palasi diakonia-aiheeseen myös piispan
tarkastusmatkallaan Säyneisissä. Diakonialainsäädännön läpimeno kirkollis-
kokouksessa mietitytti tuolloin Sormusta. Sormunen arvioi, että terveyssisar-
laki tulisi voimaan vuoden 1944 aikana. Lisäksi hän uskoi, että kirkolliskokous 
voisi uudistaa diakonialainsäädäntöä siten, että jokaisen seurakunnan olisi 
palkattava diakonissa.90

Piispan ja pääjohtajan suunnitelma toteutuu

Lokakuussa 1943 kirkolliskokous käsitteli diakonialainsäädäntöä samaan ai-
kaan, kun eduskunnassa viimeisteltiin lakeja lasten- ja äitiysneuvoloista, ter-
veyssisarlainsäädännöstä ja kunnankätilöistä. Vuoden 1943 aikana oli jo saatu 
päätökseen lait keskussairaaloista ja kunnanlääkäreistä, ja keväällä valtio
neuvosto oli antanut eduskunnalle ehdotuksensa terveydenhuollon laki
kokonaisuudeksi.91 Diakoniakysymyksen käsittely eteni kirkolliskokouksessa 
asetettuun erityiseen valiokuntaan. Se asettui yksimielisesti tukemaan dia-
koniatoimen muuttamista seurakunnan lakisääteiseksi viraksi ja painotti lain 
tarjoamaa turvaa, viran houkuttelevuutta sekä vapaaehtoisuuteen liittyvien 
riskien poistamista. Kirkkolakikomitean kannasta poiketen valiokunta uskoi 
vähävaraisille seurakunnille järjestyvän tarvittaessa avustusta kirkon keskus-
rahastosta.92 Diakonialainsäädännön ehdotettua uudistusta ei voinut pitää 
varmana, mutta kirkolliskokouksen ensimmäisten päivien keskustelut antoi-
vat sen kannattajille toiveikkuutta. Siunaus koteihin -lehti uutisoi Kirkollis
kokouksen keskustelusta kokouksen kestäessä, kuinka ”käsitykset asiasta al-
kavat olla kypsät” uudistuksen hyväksymiselle. Lehti viittasi piispa Lehtoseen, 

	87	 Wirilander 2011, 39–40; Salminen 2015, 105–106. 
	88	 Kuopion hpk hpk-päivien ptk 1943, 19–20. 
	89	 Siunausta koteihin 20.5.1943, 3; Siunausta koteihin 27.5.1943, 3; Siunausta koteihin 10.6.1943, 

2; Tervehdys Suomen Kirkon Sisälähetysseuran työmailta 1.9.1943. 
	90	 KA JTP KTA Ce:3 ptpk Yleinen ja yksityinen piispantarkastus ja kirkkoherran virkaanasetta-

minen Säyneinen 6.–8.8.1943. 
	91	 Pesonen 1980, 638; Harjula 2007, 65–66; Tiitta 2009, 228–231; Laurent 2017, 170–171; Mattila 

2011, 97–98. 
	92	 Kirkolliskok. L 1943 I; Kirkolliskok. L 1943 VII G, diakoniavaliokunnan mietinnöt 1 ja 1a; Pent-

tinen 2018, 243–245. 



85

joka aiempana sormuslaisen diakonialainsäädännön uudistamisen vastusta-
jana ”todisti nyt sen puolesta äskenkääntyneen innolla”.93

Kirkolliskokouksen alkaessa Sormunen oli perillä siitä, että diakonissojen ja 
terveyssisarten välillä suunniteltiin työnjakoa.94 Puheenvuorossaan kirkollis
kokouksessa Sormunen kertoi diakoniatyön uudistamisen välttämättömyy-
destä. Hänen mukaansa piispainkokouksen asettaman diakoniatoimikunnan 
ehdotus oli valmistunut huolellisen harkinnan jälkeen. Kirkolliskokousedusta-
jille Sormunen kertoi, kuinka sota-ajan terveydelliset ja huollolliset ongelmat 
ratkaistaisiin työnjaolla. Tästä syystä kirkon diakoniatyölle oli hahmotettu ja 
myös ”tarjottu” merkittävää roolia. Sormunen viittasi valmisteilla olevaan ter-
veyssisarlainsäädäntöön ja totesi lääkintäviranomaisten suunnittelevan työn-
jakoa diakonissan ja terveyssisaren välille. Piispan mukaan ”persoonallinen 
palvelutehtävä köyhien, sairaiden ja yksinäisten huoltaminen” jäisi diakonia-
työlle. Sormunen oli myös huolissaan vaihtoehtoisesta kehityksestä, jos dia-
konialainsäädäntöä ei uudistettaisi diakoniatoimikunnan toivomalla tavalla. 
Tämä merkitsisi, että ”rakkauden palvelu meidän maassamme yhä maallistuu 
[ja] sekularisoituu”, mikä olisi ”kirkolle kohtalokasta”. Rakkauden palvelu kuu-
lui piispan mielestä kirkon elintoimintoihin. Sormusen ajattelussa lainsää-
däntö toisi myös pysyvyyttä yhteistyöhön. Esimerkiksi, jos diakonissa ei ollut 
hankkinut erillistä pätevyyttä suorittamalla koulutetun sairaanhoitajattaren 
kurssin, hänen oikeutensa toimia sairaanhoitajana perustui vain väliaikai-
seen erikoismääräykseen, joka voitaisiin lakkauttaa milloin tahansa, kun laki 
terveyssisarista tulisi voimaan. Piispalla oli vastaus epäilijöille, jotka pohtivat 
terveydenhuoltouudistuksen vaikutusta diakoniatyön tulevaisuuteen ja tule-
van työnjaon tarjoamia tehtäviä diakoniatyölle. Kannanottona kokouksessa 
esitettyyn puheenvuoroon Sormunen korosti olleensa ”en vain kerran vaan 
kymmeniä kertoja neuvotteluissa sekä lääkintöhallituksen pääjohtajan että 
muiden kanssa ja tunnen tarkoin nämä suunnitelmat”.95

Sormusen tiiviillä yhteyksillä Lääkintöhallitukseen ja Vapaan Huollon toi-
mintaan vaikutti olevan merkitystä Sormusen näkemykselle diakoniatyön 
suuntaamisesta terveydenhuoltoa laajemmalle. Huomattava vähemmistö 
nimittäin kannatti diakonissojen työnkuvan rajaamista yksinomaan sairaan-
hoitoon. Osittain opillista syistä, osittain yhteiskunnallisten huoltolakien 
kehitystä ja tulevaa tehtävänjakoa maallisen ja hengellisen työvoiman välillä 
silmällä pitäen Sormunen piti kiinni jaottelusta sairaanhoidon ja huolto- ja 
opetusdiakonian välillä. Hänen mukaansa diakonian piti toimia hädän äärim-
mäisessä päässä – siellä, minne muu avustustoiminta ei ulottunut ja missä 

	93	 Siunausta koteihin 14.10.1943, 2. 
	94	 Kirkolliskok. ptk 1943, 76–79, 82–83, 449–450; Huhta & Malkavaara 2005, 95; Penttinen 2018, 

245–246. 
	95	 Kirkolliskok. ptk 1943, 76–79, 82–83. 



86

hätä oli suurin.96 Tämä määrittely diakonian työkentästä oli myös sopusoin-
nussa Reinikaisen ja Sormusen suunnitelmien kanssa – diakonissoja kaivat-
tiin täydentämään erityisesti maantieteellisestikin syrjäisten seutujen hoivaa.

Kirkolliskokous hyväksyi suurella enemmistöllä diakoniaa koskevan lain-
säädännön Sormusen linjan mukaisesti. Tämä osoitti, että kirkon sisäinen 
päätöksentekoketju ja Sormusen verkosto tukivat toisiaan ratkaisevalla het-
kellä. Uudistuksen myötä Suomesta tuli edelläkävijämaa kirkkolain astuttua 
voimaan vuonna 1944. Kirkolliskokouksen päätöksen mukaan (KL 11 §) ”jokai-
sen seurakunnan tulee harjoittaa kristillistä laupeudentointa ja ottaa palve-
lukseensa siihen tarvittavia henkilöitä” ja (KL 88 §) diakoniatyön tuli ”erityi-
sesti kohdistua niihin, joiden hätä on suurin tai joihin muu avustustoiminta 
ei ulotu”. Lisäksi (KL 287 §) diakoniatyöntekijän eli diakonissojen ja diako
nien piti saada koulutuksensa tuomiokapitulin hyväksymällä tavalla, työnte-
kijän palkkaisi kirkkoneuvosto ja työssään diakoniatyöntekijän tuli noudattaa 
kirkkoneuvoston hyväksymää ja tuomiokapitulin vahvistamaa diakoniaohje-
sääntöä.97

Diakonialainsäädännössä painottui kristillisen rakkaudenpalvelun seura-
kunnallinen näkökulma, joka erotti diakoniatyön maallisesta hyväntekeväi-
syydestä ja huollosta. Lakisääteisyys antoi myös mahdollisuuden diakonian-
viran ammattimaistumiseen. Diakoniatyöstä muodostui vähitellen selkeä 
professio.98 Kirkkolainsäädännön diakoniapykälät antoivat vahvan perustan 
Sormusen ja Reinikaisen yhteistyösuunnitelmien toteuttamiseen suomalai-
sessa huolto- ja terveydenhoitotyössä. Tälle perustalle oli nyt ryhdyttävä myös 
rakentamaan. Lainsäädäntö turvasi työvoiman saatavuuden diakoniatyöhön, 
mutta osaavan ja ammattitaitoisen työvoiman varmistaminen edellytti vielä 
uudenlaista koulutussuunnitelmaa ja -ohjelmaa.

Välitön seuraus

Kirkkolain voimaantulon valmisteluna piispainkokous perusti joulukuussa 
1943 toimikunnan suunnittelemaan diakonissakasvatusta ja diakoniaohje-
sääntöjä. Toimikunnan työ hyväksyttiin joulukuussa vuonna 1944. Toimikun-
nan työskentelyn aikana eduskunta hyväksyi lakikokonaisuudet terveyden-
huollon kokonaisvaltaisesta uudistuksesta, ja toimikunta sovitti linjauksensa 

	96	 Kirkolliskok. ptk 1943, 76–79, 82–83, 449–450; katso myös Mustakallio 2002, 217; Huhta & 
Malkavaara 2005, 91–92; Penttinen 2018, 245–246; Malkavaara 2022, 342–344. 

	97	 KL 11 §, KL 88 §, KL 286 §; katso myös Mustakallio 2002, 217; Huhta & Malkavaara 2005, 
91–92; Penttinen 2018, 244–246; Malkavaara 2020, 22–23; Malkavaara 2022, 319–320, 343–344. 

	98	 Pyykkö 2004; Huhta & Malkavaara 2005, 92–93. 



87

niihin.99 Toimikunnan puheenjohtajaksi nimitettiin piispa Sormunen, ja 
jäseniksi ennestään toisensa tunteneet emeritusprofessori ja Helsingin 
Diakonissalaitoksen lääkäri Gösta Becker sekä Sortavalan diakonissalaitok-
sen johtajatar Elsa Wennervirta.100 Sormunen oli esittänyt Diakoniatyön 
keskusvaliokunnalle jo vuonna 1935 professori Beckerin toivomuksen, että 
diakonissakasvatuksessa pyrittäisiin säilyttämään mahdollisimman korkea 
osaamisen taso.101 Tavoitteena oli nyt yhtenäistää diakonissojen koulutus. 
Kasvatusohjelman avulla kirkko pyrki sitouttamaan opiskelijat seurakunta-
työhön. Ohjelmassa korostui tarve saada osaavaa sairaanhoitohenkilökuntaa, 
mikä osaltaan merkitsisi myös pyrkimystä parempaan pohjakoulutukseen en-
nen diakonissaopintojen aloittamista.102

Aikaisemmissa tutkimuksissa on jo nostettu esiin, että diakonissakasvatus-
ohjelman ja seurakuntien diakoniaohjesäännön sisältöihin vaikutti voimak-
kaasti yhteiskunnan lainsäädäntö.103 Toisaalta tämä oli ollut Sormusen suun-
nitelmissa: sovittaa yhteen valtion ja kirkon työ sekä turvata kirkon toiminnan 
jatkuvuus diakoniatyön avulla hyödyntäen lainsäädäntöä ja koulutuksen 
kehittämistä. Piispainkokouksen hyväksymiin ohjesääntöihin tämä kirjattiin 
siten, että vastuu huoltotoimesta olisi kunnalla, ja diakonissat keskittyisivät 
heikoimmassa asemassa olevien auttamiseen. Vastaavasti kotisairaanhoito 
tapahtuisi diakonissojen toimiessa kunnanlääkärin valvonnassa.104 Sodasta 
seurannut pula, väestömenetykset, haavoittuneet ja sairaanhoitopaikkojen 
menetykset vaativat yhteiskunnalta mittavia resursseja. Tähän yhteiskunnan 
tarpeeseen kirkko vastasi diakonialainsäädäntönsä avulla. Samalla lainsää-
dännöllisesti uudistunut diakonia antoi mahdollisuuden lähentää kirkkoa ja 
kansaa toisiinsa.

Sota-ajan koettelemuksista huolimatta piispa Eino Sormusella oli varmasti 
syytä olla tyytyväinen vuosien 1943–1944 lainsäädännölliseen kehityskulkuun. 
Lainsäädännöllisiin muutoksiin suhtautuivat myönteisesti myös lääkintö
hallituksen edustajat. Lääkintöhallituksessa pääjohtaja Oskari Reinikainen 
näki lainsäädäntöjen antaneen mahdollisuuden johtaa keskitetysti maan 
terveydenhuoltoa ja parantaneen Lääkintöhallituksen toimintamahdollisuuk-
sia. Yhteistoiminnan hän katsoi toteutuvan keskitetysti Lääkintöhallituksen 

	99	 Laurent 2017, 171: Kansanterveyslait säädettiin 31.3.1944, ja ne tulivat asetuksen mukaan 
voimaan 1.7.1944. 

	100	 Piispainkok ptk 9.12.1943 § 35; Erkamo 1969, 191; Huhta & Malkavaara 2005, 93; Penttinen 
2018, 247–248; Malkavaara 2022, 319–322.

	101	 Erkamo 1969, 163–164. 
	102	 Piispainkok ptk 12.12.1944 § 10; Malkavaara 2002, 225; Pyykkö 2004, 123, 125–126; Huhta & 

Malkavaara 2005, 93–94; Penttinen 2018, 247–248; Malkavaara 2022, 319–322. 
	103	 Kansanaho 1967, 266–269; Sihvo 1970, 52–53; Pyykkö 2004, 121–122; Huhta & Malkavaara 

2005, 94; Malkavaara 2015, 107; Penttinen 2018, 247–248; Kotisalo 2020, 43; Malkavaara 2020, 
23–24; Malkavaara 2022, 319–322. 

	104	 Wirén 1947, 165–167; Pyykkö 2004, 121–123; Huhta & Malkavaara 2005, 94; Paaskoski 2017, 25; 
Malkavaara 2022, 321–323. 



88

johtamana. Reinikaisen mukaan olikin pyrittävä siihen, että jokainen hoitaa 
hänelle määrätyn erityistehtävän. Sormusen toinen yhteistyökumppani Severi 
Savonen katsoi vuoden 1944 olevan todellinen terveydenhuollollinen merkki
vuosi.105

Johtopäätökset

Tämä tutkimus muuttaa aikaisemman tutkimuksen antamaa kuvaa diakonia-
lainsäädännön uudistumiseen vaikuttaneista tekijöistä. Lähiluvun ja verkos-
toanalyysin avulla voidaan osoittaa, että Lääkintöhallituksen pääjohtaja Os-
kari Reinikaisen ja piispa Eino Sormusen yhteistyö ja verkostollinen toiminta 
vaikuttivat ratkaisevasti vuoden 1943 kirkolliskokouksen päätöksiin. Heidän 
välinen yhteydenpitonsa ja rakentamansa luottamukseen perustuva verkosto 
muodostivat sillan kirkon ja valtion väliselle vuorovaikutukselle aikana, jol-
loin sosiaali- ja terveydenhuollon järjestämisen vastuut olivat murroksessa. 
Liitekaaviossa esitetty vaikutusverkosto konkretisoi sen, kuinka yksittäisten 
toimijoiden välinen yhteistyö sai laajempaa institutionaalista merkitystä. Tu-
losten perusteella diakoniatyöllä oli tietoinen ja tavoitteellinen rooli suoma-
laisen hyvinvointivaltion varhaisten sosiaali- ja terveyspalveluiden rakenta-
misessa.

Aiemmassa tutkimuksessa diakonialainsäädäntöä on käsitelty ennen kaik-
kea kirkollis-hallinnollisena prosessina tai osana diakoniatyön sisäistä kehi-
tystä. Tässä artikkelissa esitetty tulkinta täydentää tätä kuvaa tuomalla esiin, 
että uudistus oli myös verkostollinen ja henkilövetoinen prosessi, jossa kir-
kon ja valtion toimijat neuvottelivat yhteisistä päämääristä ja vastuista. Rei-
nikaisen ja Sormusen välinen yhteistyö osoittaa, että diakonialainsäädäntö 
ei muotoutunut myöskään pelkästään yhteiskunnallisten tarpeiden seurauk-
sena, vaan osana laajempaa strategista pyrkimystä asemoida kirkko osaksi 
sodanjälkeistä hyvinvointijärjestelmää.

Metodologisesti tutkimus osoittaa, että lähiluku ja verkostoanalyysi tarjoa-
vat toisiaan täydentäviä näkökulmia kirkon ja valtion suhteiden tarkasteluun. 
Lähiluku mahdollisti arkistoaineiston tulkinnan sen omassa ajallisessa ja kie-
lellisessä kontekstissa, mikä ehkäisi anakronistisia ylitulkintoja ja auttoi ta-
voittamaan toimijoiden omat merkitysrakenteet. Verkostoanalyysi puolestaan 
auttoi hahmottamaan henkilöiden, viranomaisten ja kirkollisten toimijoiden 
välisiä yhteyksiä ja vaikutuskanavia, jotka jäisivät piiloon, jos diakonialainsää-
däntö nähtäisiin vain hierarkkisena päätöksentekoprosessina.

Tulokset avaavat uusia näkökulmia diakonian ja sosiaalipolitiikan risteä-
miskohtien tutkimukseen. Ne herättävät kysymyksen siitä, miten Sormusen ja 

	105	 Tiitta 2009, 231. 



89

Reinikaisen rakentamat luottamukselliset verkostot vaikuttivat myöhempään 
terveydenhuollon kehitykseen ja erityisesti kirkon roolin uudelleenmääritte-
lyyn vuoden 1972 kansanterveyslain myötä. Jatkossa olisi perusteltua tutkia, 
missä määrin kirkon ja valtion välinen yhteistyö diakonian kautta muodosti 
mallin suomalaiselle monitoimijaiselle hoivajärjestelmälle, jossa julkisen ja 
kolmannen sektorin rajat ovat joustavia ja neuvoteltuja.

Näin ollen tämä tutkimus ei ainoastaan täydennä kuvaa diakonialainsää-
dännön historiasta, vaan myös laajentaa ymmärrystä siitä, miten kirkolliset ja 
yhteiskunnalliset rakenteet limittyivät toisiinsa sodanjälkeisenä aikana. Dia-
konialainsäädäntö näyttäytyy tässä valossa paitsi hallinnollisena uudistukse-
na, myös osana laajempaa yhteiskunnallista muutosprosessia, jossa kirkko ja 
valtio rakensivat yhdessä hyvinvointivaltion perustaa.

Lähteet ja kirjallisuus
Lyhenteet

EDA	 Eduskunnan arkisto 
ESA	 Eino Sormusen arkisto 
Diss.	 väitöskirja 
hpk	 hiippakunta 
JTA	 Kansallisarkiston Joensuun toimipaikka 
K	 Kuopio 
KA	 Kansallisarkisto 
Kiertok	 kiertokirje 
KKA	 Kirkolliskokouksen arkisto 
kok	 kokous 
KTA	 Kuopion tuomiokapitulin arkisto 
L	 liitteet 
PKA	 Piispainkokouksen arkisto 
ppk	 pappeinkokous 
pt	 piispantarkastus 
ptk	 pöytäkirja 
r	 rulla
SHTMK	 Suomen Huollon terveydenhuoltotoimikunta  
SKHS	 Suomen kirkkohistoriallinen seura  
SKHST	 Suomen kirkkohistoriallisen seuran toimituksia 
SKS	 Suomalaisen kirjallisuuden seura 
SKSS	 Suomen Kirkon Sisälähetysseura 
SKV	 Suomen kirkon vuosikirja 
tkli	 tuomiokapituli 
vuosikok	 vuosikokous 
ylim.	 ylimääräinen



90

Painamattomat lähteet

Eduskunnan arkisto						      EDA 
	 Laki- ja talousvaliokunta 1941–1944 (l- ja tval)		  Rulla: 10–11 
	 Hallituksen esitys (HE) 123 8.12.1943

Kansallisarkisto							       KA  
	 Eino Sormusen arkisto				    ESA 
		  Saapuneet kirjeet (1922–1972)			   Ba 
		  Lähetetyt kirjeet (1936–72)				    Bb

Kirkolliskokouksen arkisto						      KKA 
	 Muut komiteat lausunnot (Mkl)			   Haj:5

Kuopion tuomiokapitulin arkisto					     KTA 
	 Kuopion tuomiokapitulin istuntopöytäkirjat		  Ca: 1–5 
	 Piispantarkastusten pöytäkirjat			   Ce: 2–3

Piispainkokouksen arkisto						      PKA 
	 Diakoniatoimikunnan mietintö [käsikirjoitus]

Painetut lähteet

Diakoniatoimikunnan mietintö
1942	 Piispainkokouksen asettaman diakoniatoimikunnan mietintö. Esitetty 

piispainkokouksen istunnossa Turussa 19. päivänä toukokuuta 1942. 
Turku.

K kiertok.
1943	 Kuopion hiippakunnan tuomiokapitulin kiertokirjeet. Kuopio.

Kirkolliskok. ptk
1943	 Suomen evankelis-luterilaisen kirkon viidennentoista varsinaisen 

yleisen kirkolliskokouksen pöytäkirjat 1943. Turku.

Kirkolliskok. L
1943	 Suomen evankelis-luterilaisen kirkon viidennentoista varsinaisen 

yleisen kirkolliskokouksen pöytäkirjain liitteet. Turku.

Kuopion hpk ppk ptk
1941	 Pöytäkirja tehty Kuopion hiippakunnan ylimääräisessä 

pappeinkokouksessa Kuopiossa elokuun 21–22. päivinä 1941 sekä 
liitteet. Kuopio.

1942	 Pöytäkirja tehty Kuopion hiippakunnan papiston ensimmäisessä 
lakimääräisessä pappeinkokouksessa Kuopiossa lokakuun 6–8 päivänä 
vuonna 1942 sekä liitteet. Kuopio.



91

Kuopion hpk hpk-päivien ptk
1943	 Pöytäkirja tehty Kuopion hiippakunnan ensimmäisillä 

hiippakuntapäivillä Kuopiossa maaliskuun 16–17. päivinä 1943 sekä 
liitteet. Kuopio.

Savonen, Severi
1941	 Kansanterveystyötä tehostamaan! Maalaiskuntien yleisen 

terveydenhoidon ohjelma. Helsinki: Otava.

SKSS:n johtokunnan ptk
1940	 Suomen Kirkon Sisälähetysseuran johtokunnan pöytäkirja. Pieksämäki: 

SKSS.

SKV
1943	 Piispainkokouksen pöytäkirjat 8.5.1940–8.12.1941. Suomen kirkon 

vuosikirja XV. 1/5 1940–30/4 1942. Piispainkokoukselta toimeksi 
saaneena laatinut Sakari Loimaranta. Turku: Uuden Auran osakeyhtiön 
kirjapaino.

1944	 Suomen kirkon vuosikirja XVI. 1/5 1942–30.4.1944. Piispainkokoukselta 
toimeksi saaneena laatinut K. Vahermo. Turku: Uuden Auran 
osakeyhtiön kirjapaino.

Sormunen, Eino
1938	 Diakonian oppikirja. Sortavala: Suomen Kirkon Sisälähetysseura.
1939	 Paimenkirje Kuopion hiippakunnalle. Porvoo: WSOY.
1942	 Ahdingon aikoina. Paimenkirje paaston aikaa ja ahdistusten aikoja 

varten. Porvoo: WSOY.

Vennervirta, Elsa
1943	 Sota-ajan seurakuntien diakoniatyön tarpeet. – Kansamme ja 

kirkkomme etsikkoaika. Tampereen kirkkopäivillä tammikuun 11–13 
pnä 1943 pidetyt saarnat, puheet, raamattutunti, esitelmä ja alustukset 
sekä otteita keskustelupöytäkirjasta. Tampere: Suomen Kirkon 
Seurakuntatyön Keskusliitto. 

Wirén, Edvin
1947	 Verraton tie. Diakonian raamatullinen pohja, historiallinen kehitys ja 

nykyiset työmuodot. Helsinki: WSOY.

Sanoma- ja aikauslehdet

Helsingin Sanomat	 1940 
Ilkka		  1940 
Iisalmen Sanomat	 1941 
Kansan Lehti		  1940 
Karjala		  1930–1940 
Karjalainen		  1942 
Kotiliesi		  1941 



92

Kotimaa		  1939, 1942 
Laatokka		  1940–1941 
Liitto		  1939 
Mikkelin Sanomat	 1940 
Pohjois-Savo		  1940 
Pohjolan Työ		  1940 
Rajaseutu		  1937 
Savo		  1940–1943 
Savon Sanomat	 1940–1943 
Savon Työmies	 1940–1943 
Siunausta koteihin	 1942–1943 
Sosialisti		  1940 
Tervehdys Suomen Kirkon Sisälähetysseuran työmailta	 1941–1943 
Uusi Suomi		  1940

Internet-lähteet

Reinikainen
2024	 Oskari Reinikainen. https://www.eduskunta.fi/FI/kansanedustajat/

Sivut/911347.aspx. Katsottu 5.5.2024.

Kirjallisuus

Erkamo, Pentti
1969	 Vuosisata diakoniaa Viipurissa ja Lahdessa. Viipurin-Lahden 

diakonissalaitos 1869–1969. Lahti: Lahden diakonissalaitoksen säätiö.

Granovetter, Mark S. 
1973	 The Strength of Weak Ties. – American Journal of Sociology 78 (6): 

1360–1380.

Hankanen, Susanna
2010	 ”Toinen toistensa kuormaa kantaen” – Henkinen huolto Kuopion 

läänissä 1939–1944. Kirkkohistorian pro gradu -tutkielma. Joensuu.

Harjula, Minna
2007	 Terveyden jäljillä: suomalainen terveyspolitiikka 1900-luvulla. 

Tampere: Tampere University Press.
2015	 Hoitoonpääsyn hierarkiat. Terveyskansalaisuus ja terveyspalvelut 

Suomessa 1900-luvulla. Tampere: Tampere University Press.

Huhta, Ilkka & Malkavaara, Mikko
2005	 Suomen Kirkon Sisälähetysseuran historia. Vuodet 1940–2004. 

Helsinki: Kirkkopalvelut.



93

Kansanaho, Erkki
1964	 Suomen Kirkon Sisälähetysseuran historia. Sortavalan aika 1905–1944. 

Helsinki: SKSS.
1967	 Sata vuotta kristillistä palvelutyötä. Helsingin Diakonissalaitos 1867–

1967. Porvoo: WSOY.

Kotisalo, Helena
2020	 Diakonissakoulutuksen vaiheita. – Diakonisen hoitotyön perusteet ja 

käytäntö. Päivi Thitz, Mikko Malkavaara, Lea Rättyä & Minna Valtonen 
(toim.). Diak Opetus 6. Helsinki: Diak. 40–55.

Latvus, Kari
2017	 Diaconia as Care for the Poor? Critical Perspectives on the 

Development of Caritative Diaconia. Kirkon tutkimuskeskuksen 
verkkojulkaisuja 33. Tampere: Kirkon tutkimuskeskus.

Laurent, Helene
2017	 Asiantuntijuus, väestöpolitiikka, sota. Lastenneuvoloiden 

kehittyminen osaksi kunnallista perusterveydenhuoltoa 1904–
1955. Valtiotieteellisen tiedekunnan julkaisuja 61/2017, Talous- ja 
sosiaalihistoria. Helsinki: Helsingin yliopisto.

Leppäniemi, Jussi
2026	 Diakonissalaitosten asema sairaanhoitajakoulutuksen murroksessa: 

Modernisaatio, sekularisaatio ja profession muotoutuminen vuoden 
1929 uudistuksessa. Hippokrates. Suomen lääketieteen Historian 
Seuran Vuosikirja 42. Hyväksytty julkaistavaksi. 

Malkavaara, Mikko
2002	 Sodasta laman kynnykselle. Köyhyys ja diakonia hyvinvointivaltiota 

rakennettaessa. – Lasaruksesta leipäjonoihin. Köyhyys kirkon 
kysymyksenä. Virpi Mäkinen (toim.). Jyväskylä: Atena. 221–260.

2015	 Diakonia ja diakonivirka. Helsinki: Kirkkohallitus.
2020	 Suomalaisen diakoniatyön kehitys. – Diakonisen hoitotyön perusteet 

ja käytäntö. Päivi Thitz, Mikko Malkavaara, Lea Rättyä & Minna 
Valtonen (toim.). Diak Opetus 6. Helsinki: Diak. 16–39. 

2022	 Diakonia on kutsumustyötä. Diakonia Suomessa 1850–1944. Helsinki: 
Diak.

Mattila, Yrjö
2011	 Suuria käännekohtia vai tasaista kehitystä. Tutkimus Suomen 

terveydenhuollon suuntaviivoista. Sosiaali- ja terveysturvan 
tutkimuksia 116. Tampere: Kelan tutkimusosasto.

Mustakallio, Hannu
2002	 Köyhät, sairaat ja kirkko. Suomalaista diakoniaa 1800-luvulta 

1940-luvulle. – Lasaruksesta leipäjonoihin. Köyhyys kirkon 
kysymyksenä. Virpi Mäkinen (toim.). Jyväskylä: Atena. 197–220.



94

2009	 Pohjoinen hiippakunta. Kuopion–Oulun hiippakunnan historia 1850–
1939. Helsinki: Kirjapaja.

2020	 Seurakunta Pohjois-Suomen keskuksessa. Oulun kirkkohistoria 2: 2 
(1905–1945). Oulu: Oulun evankelis-luterilainen seurakuntayhtymä.

Mäkinen, Kari
2001	 Sormunen, Eino (1893–1973), Kuopion piispa, dogmatiikan ja 

siveysopin professori, Luther-tutkija. – Kansallisbiografia. https://
kansallisbiografia.fi/kansallisbiografia/henkilo/3009. Katsottu 
5.5.2024.

Määttä, Timo
2004	 ”Sinne, missä hätä on suurin”. Lakisääteinen diakoniatyö Kalajoen 

rovastikunnassa 1944–1982. SKHST 192. Diss. Helsinki. Helsinki: SKHS.

Paaskoski, Jyrki
2017	 Ihmisen arvo. Helsingin diakonissalaitos 150 vuotta. Helsinki: Edita.

Penttinen, Liisa
2018	 Vaivaishoidosta yhdistysmuotoiseen seurakuntadiakoniaan. 

Diakoniatyö Kuopion kaupunki- ja maaseurakunnassa sekä siitä 
eronneissa seurakunnissa 1850–1944. Diss. Joensuu. Joensuu: UEF.

Pesonen, Niilo
1980	 Terveyden puolesta – sairautta vastaan. Terveyden- ja sairaanhoito 

Suomessa 1800–1900-luvulla. Porvoo: WSOY.

Piirainen, Veikko
1974	 Vaivaishoidosta sosiaaliturvaan. Sosiaalihuollon ja sen 

työntekijäjärjestöjen historiaa Suomen itsenäisyyden ajalta. 
Hämeenlinna: Karisto.

Pyykkö, Raija
2004	 Valtion ja kirkon välissä: ammatillisen seurakuntadiakonian 

muotoutuminen. – Hyvinvointityön ammatit. Lea Henriksson & Sirpa 
Wrede (toim.). Helsinki: Gaudeamus. 110–143. 

Rauhala, Pirkko-Liisa & Harrikari, Timo
2020	 Modernisaatio, sosiaalityö ja sen kansainväliset avantgardistit. – 

Sosiaalityön käänteet. Johanna Moilanen, Johanna Annola & Mirja 
Satka (toim.). SoPhi 144. Jyväskylä: Jyväskylän yliopisto. 76–109.

Rinne, Heimo
2006	 Ihanteena vapaaehtoisuus: diakoniatyö Porvoon hiippakunnan 

seurakunnissa, erityisesti Iitin ja Tampereen rovastikunnissa vuosina 
1897–1923. SKHST 199. Diss. Helsinki. Helsinki: SKHS.



95

Ryökäs, Esko
2020	 Karitatiivisen diakonia-käsityksen vakiintuminen. – Teologinen 

Aikakauskirja 1/2020, 17–29.

Salminen, Niko 
2015 	 Kuopion hiippakunta ja jatkosota 1941–1944. Kirkkohistorian pro gradu 

-tutkielma. Joensuu.

Satka, Mirja
1994	 Sosiaalinen työ peräänkatsojamiehestä hoivayrittäjäksi. – 

Armeliaisuus, yhteisöapu, sosiaaliturva. Suomalaisten sosiaalisen 
turvan historia. Jouko Jaakkola, Panu Pulma, Mirja Satka & Kyösti 
Urponen (toim.). Sosiaaliturvan kirjallisuus, Sosiaalipolitiikka, 
sosiaaliturva 1. Helsinki: Sosiaaliturvan keskusliitto. 261–339.

Sihvo, Hannes
1990	 Kulttuuri ja sielunmaisema. Eino Sormusen muistelmateokset 

hänen kulttuurikäsityksensä heijastajina. – Eino Sormunen, tutkija, 
esipaimen, kulttuurikriitikko. Veijo Saloheimo, Hannes Sihvo & Alpo 
Valkeavaara (toim.). Joensuu: Karjalaisen Kulttuurin Edistämissäätiö. 

Sihvo, Jouko
1970	 Yhteiskunnan muuttumisen vaikutus seurakuntasisaren työhön. – 

Diakonia ja muuttuva yhteiskunta. Pentti I. Hissa (toim.). Helsinki: 
Kirkon diakoniatoimikunta. 

Tiihonen, Seppo & Tiihonen, Paula
1984	 Suomen hallintohistoria. 2. korj. p. Valtion koulutuskeskus. A ; n:o 3. 

Helsinki: Valtion koulutuskeskus.

Tiitta, Allan
2009	 Collegium medicum. Lääkintöhallitus 1878–1991. Helsinki: Terveyden ja 

hyvinvoinnin laitos.

Urponen, Kyösti
1994	 Huoltoyhteiskunnasta hyvinvointivaltioon. – Armeliaisuus, 

yhteisöapu, sosiaaliturva. Suomalaisten sosiaalisen turvan historia. 
Jouko Jaakkola, Panu Pulma, Mirja Satka & Kyösti Urponen (toim.). 
Sosiaaliturvan kirjallisuus, Sosiaalipolitiikka, sosiaaliturva 1. Helsinki: 
Sosiaaliturvan keskusliitto. 163–260.

Ylikangas, Heikki
1993	 Käännekohdat Suomen historiassa. Pohdiskeluja kehityslinjoista ja 

niiden muutoksista uudella ajalla. 4. p. Porvoo: WSOY.

Vappula, Kari
2009	 Rientäkää, älkää pysähtykö. Laitosdiakoniaa 70 vuotta Viipurissa ja 70 

vuotta Lahdessa. Lahti: Lahden diakoniasäätiö.



96

Wirilander, Matti
2011	 Hiippakunta diakoniatyön tekijänä ja tukijana. Diakoniatyön 

kehitys Mikkelin hiippakunnassa 1945–1991. Diss. Helsinki. Helsinki: 
Hakapaino.

Liite

Kaavio: Piispa Eino Sormusen ja pääjohtaja Oskari Reinikaisen 
diakonialainsäädännön edistämisessä hyödyntämät verkostot.



97

REETTA KALLANNE & ILKKA HUHTA

 Asevelipappien rauhaan palaaminen  
– Kusti Korhonen ja Jussi Tenkku toisen  
maailmansodan jälkeisenä nationalismin 
murroskautena

 T oista maailmansotaa seurannut rauhaan palaaminen oli Suomessa 
ensisijaisesti kansallisen sovinnon ja identiteetin uudelleenmuokkaa-
misen prosessi.1 Kansalliseen rauhaan palaamiseen liittyi kansallisen 

historian ja aatteiden suuriakin uudelleentulkintoja. Esimerkiksi sisällissodan 
perintöä tulkittiin uudelleen itsenäisyystaisteluna ja selviytymiskertomukse-
na, osana toisesta maailmansodasta rakennettuja kertomuksia.2 Yksi suurim-
man rauhaan palaamisen muutoksen kokeneista ryhmistä oli vahvimmin val-
koisen Suomen perintöön, antibolševismiin ja Suur-Suomeen sitoutuneiden 
upseerien ja sotilaspastoreiden joukko.3 

Tässä artikkelissa tuomme kahden tähän joukkoon kuuluneen keskeisen 
asevelipapin – Jussi Tenkun ja Kusti Korhosen – kautta esille, miten Suomen 
evankelis-luterilainen kirkko ja sen sotilaspapisto siirtyivät nationalismia ra-
kentaneesta ja tukeneesta kirkosta rauhaan. Tarkastelemme kirkkohistoriaa 
nationalismin ja sodan jälkeisen murroskauden näkökulmasta keskittyen 
kahteen vaikuttajayksilöön ja heidän omaan tulkintaansa tapahtuneesta aina 
jatkosodan viimeisistä vaiheista sodan jälkeiseen rauhan aikaan saakka. Ky-
symme, miten Korhonen ja Tenkku määrittivät nationalismin näkökulmasta 
omaa paikkaansa ja työtään kirkossa toisen maailmansodan jälkeen. 

Lähteinämme tässä artikkelissa ovat Jussi Tenkun sota-aikainen päiväkir-
ja, teoksen Inkeriläisiä siirtämässä – Jussi ja Liisa Tenkun päiväkirjat 1943–1944 
osana julkaistut kirjeet Jussi Tenkulta vaimolleen Liisa Tenkulle sekä saman 
kirjoittajan vuonna 1945 ilmestynyt teos Alaston ihminen murrosajan kuvastimes-
sa. Kusti Korhosen yksityistä alkuperäisaineistoa on lahjoitettu Itä-Suomen 
yliopiston teologian osaston arkistoon 2000-luvun alussa. Aineisto on aiem-
min hyödyntämätön, ja se sisältää Korhosen kirjoitusten käsikirjoituksia ja 
hänen kokoamaansa henkilökohtaista aineistoa.4 Käytämme lähteenä myös 

	 1	 Kansallisesta sovintoprosessista ks. Long & Brecke 2003, 68–72.
	 2	 Kertomuksista ja suomalaisesta erillisestä sotakokemuksesta ks. Kivimäki, Hytönen & Karo-

nen 2016, 20. 
	 3	 Kivimäki 2016a, 91.
	4	 UEF TOA KKK Tiedotusmateriaalia sanomalehtiin ja muihin julkaisuihin 1945–1974. 



98

Korhosen muistelmateosta Pappina murrosajassa vuodelta 1982. Tarkastelemme 
lisäksi Kusti Korhosen ja Armo Nokkalan toimittamaa asevelipappien vuon-
na 1945 ilmestynyttä kokoelmateosta Älä aja raiteissa ja erityisesti Korhosen ja 
Tenkun kirjoituksia siinä. 

Sotilaspappien ja asevelipappien kirjoituksia on aiemmin tutkittu lähinnä 
sota-ajan nationalistisessa kontekstissa.5 Sen sijaan toisen maailmansodan 
jälkeistä aikaa ei ole vielä nähty kirkkohistoriassa nationalismin tutkimuksen 
kannalta erityisen kiinnostavana ajanjaksona. Yksittäisten pappien kirjoituk-
set ovat siten tulleet tulkituksi elämäkerrallisena tai kirkollista elämää kuvaa-
vana lähdeaineistona laajemman historiallisen viitekehyksen sijaan. 

Nationalismi kirkkohistorian tutkimuksessa

Toisen maailmansodan jälkeen suomalaisessa julkisessa keskustelussa mää-
riteltiin uudestaan suomalaisuutta, Suomea ja sen suhdetta muuhun maa-
ilmaan.6 Vaikka näin tapahtui, nationalismin merkitys ja sen uudelleentul-
kinnat ovat sodanjälkeisen aikakauden osalta jääneet historiantutkimuksessa 
selvästi vähemmälle huomiolle kuin sotaa edeltävän ajan tutkimuksen osal-
ta. Myös kirkkohistorian tutkimuksessa tämä sodanjälkeisen muutoksen kä-
sitteellistäminen erityisesti nationalismin osalta on jäänyt puutteelliseksi 
ja huomio on kiinnittynyt kirkko-organisaatiossa itsessään tapahtuneisiin 
muutoksiin. Nationalismia koskevassa historiantutkimuksessa uskonto tun-
nustetaan yhdeksi keskeiseksi nationalismiin liittyväksi aatteeksi, mutta tut-
kimuksellinen huomio ei yleensä suuntaudu uskontoon tai uskonnollisiin 
toimijoihin. Kirkkohistorian luontevaksi tehtäväksi jääkin uskonnon ja yh-
teiskunnan välisten yhteyksien tutkiminen.

Käsitykset nationalismista aatteena ovat laajentuneet historiantutkimuk-
sessa erityisesti viime vuosina.7 Suomalaisen kirkkohistorian tutkimustilanne 
on kiinnostava lähtökohta, sillä oppialalla on tehty runsaasti korkeatasoista 
nationalismin ja Suomen luterilaisen kirkon suhdetta valaisevaa tutkimusta, 
mutta se on kohdistunut lähinnä toista maailmansotaa edeltäneeseen aikaan.8  
Myös pohjoismaisessa tutkimuksessa on lähivuosina kiinnitetty huomiota 
muun muassa luterilaisen kristinuskon vaikutukseen kansallisvaltioiden ra-
kennukseen ja hyvinvointivaltiokehitykseen osana nationalismia.9 Uutena 

	 5	 Pappien sota-aikaisesta nationalismista ks. Tilli 2014; papeista sisällissodassa ks. Huhta 2010.
	6	 Auvinen, Holmila & Lehtimäki 2016, 209; AKS-nuorison nationalismista ks. Tepora 2011, 

240–245. 
	 7	 Kivimäki et al. 2024, 346.
	 8	 Murtorinne 1976; 1978; 1987; Kirkko suomalaisessa yhteiskunnassa 1900-luvulla 1977; Heikkilä 

1990, 505–510; Huhta 2001.
	9	 Boije et al. 2025, 4.



99

sotahistoriana tunnettuun sodan sosiaali- ja kulttuurihistoriaan10 linkittyvä 
nationalismitutkimus antaa puolestaan mahdollisuuden tarkastella sekä 
aiempia kirkkohistorian tulkintoja että asevelipappien rauhaan palaamista 
osana suomalaista rauhaan palaamista.

Aiemmassa tutkimuksessa Suomen evankelis-luterilaisen kirkon muutosta 
toisen maailmansodan jälkeen on käsitelty suhteessa työväestöön, sotasyyl-
lisyyteen sekä sodanjälkeiseen poliittiseen ja sosiaaliseen murrokseen.11 Sota 
synnytti monia sosiaalisia ongelmia, kuten avioerojen määrän kohoamisen, 
alkoholiongelmien kasvun ja siirtolais- sekä sotaorpokysymyksen. Kirkollista 
rauhaan palaamista onkin usein käsitelty kirkon huomioon siirtymisenä so-
dan aiheuttamiin sosiaalisen vastuun kysymyksiin. 

Suomalaisessa kirkkohistorian tutkimuksessa sodanjälkeinen muutos on 
kuvattu pitkänä “kansankirkon”12 rakentumisen jatkumona, mutta myös kir-
kon polarisoitumisena uuspietistiseen ja uuskansankirkolliseen suuntauk-
seen. Jälkimmäinen, erityisesti kirkkohistorian professori Eino Murtorinteen 
hahmottelema jaottelu oli tulkintamalli, joka tarkasteli sodanjälkeistä kirkko
historiaa kirkon sosiaalista vastuuta korostavan uuskansankirkollisuuden ja 
henkilökohtaista uskonratkaisua korostavan uuspietismin nousun näkökul-
mista.13 Näkökulma on jättänyt vähemmälle huomiolle sen, miten kirkko 
kokonaisuudessaan toimi ja reagoi sodanjälkeiseen murrokseen ja sekulari-
soitumiseen, mutta myös sen, millä tavoin monet reaktiot eivät noudattaneet 
kuvattuja kirkollisia rintamia.14 

Pappien sodanjälkeistä arvomaailmaa koskevissa tutkimuksissa muun 
muassa Jouni Tilli ja Antti Malinen ovat toistaneet Eino Murtorinteen tulkinnan 
”kirkkoa elähdyttäneiden” nationalististen ihanteiden romahtamisesta kirkos-
sa.15 Tätä romahtamiseksi kuvattua prosessia ei ole vielä tarkasteltu itsenäise-
nä ilmiönä kirkkohistorian tutkimuksessa, vaan se on jäänyt aikansa ilmapii-
rin yleisselitykseksi. Murtorinne ei itse asiassa väitä, että kyse oli varsinaisesta 

	10	 Perämäki 2024, 1. Uudella sotahistorialla tarkoitamme 2000-luvulla 	voimistunutta 
tutkimussuuntausta, jossa suomalainen ja kansainvälinen historiantutkimus on ottanut 
kysymyksenasettelun keskiöön kokemuksen ja tunteet, arjen, yksityisen ja henkilökohtaisen. 
Tätä tutkimussuuntausta valaisee esimerkiksi Anna-Leena Perämäen toimittama Ennen ja 
nyt – teemanumero 3 vuodelta 2024.

	11	 Suhteesta työväestöön ks. Tilli 2016; sotasyyllisyyteen ks. Lauha 1999; poliittiseen murrok-
seen ks. Murtorinne 1995. 

	12	 Kansankirkon käsitteen ongelmista Hjelm 2021, 225–229 ja käsitteen syntyhistoriasta Huhta 
2021, 104–107.

	13	 Murtorinne 1995. Murtorinne otsikoi kirjoittamansa Suomen kirkon historian yleisesityksen 
vuodet 1945–1973 kattavan luvun Uuskansankirkollisuuden ja uuspietismin nousu kirkossa. Laajas-
ti sittemmin omaksuttu käsitys herätti tosin myös kritiikkiä heti yleisesityksen ilmestyttyä. 
Seppo 1996, 176–179.

	14	 Huhta & Malkavaara 2005, 60–62.
	15	 Tilli 2016, 432. Tilli & Malinen 2018, 31. Murtorinteen tulkinta kirkkoa ”elähdyttäneen” natio-

nalismin romahtamiseen kirkossa on osa kummankin artikkelin tutkimuksellisia lähtökoh-
tia.



100

romahduksesta, vaan siitä, että sotienvälisen nationalismin ”elähdyttämä” 
kirkko joutui uudessa tilanteessa hakemaan entisen isänmaallisuuden tilalle 
uusia ilmenemismuotoja.16 Tästä on nimenomaisesti kysymys, kun peilaamme 
artikkelissamme kahden asevelipapin kautta kirkossa tapahtuneita muutok-
sia Suomen historian nationalismin murrosaikaan ja rauhaan palaamiseen.17 
Vertailun avulla selvitämme, oliko kirkon rauhan palaaminen samankaltaista 
ja saiko muuttunut nationalismi samanlaisia piirteitä kuin muualla yhteis-
kunnassa.

Nationalismiin kasvaneet

Nationalismi ei ollut vain sodan herättämä lyhytaikainen ilmiö, vaan jo en-
nen Suomen itsenäistymistä vaikuttanut aatevirtausten summa. Vuosisadan 
vaihteen papiston kansallisuusaatteeksi18 kutsumaa aatetta on kuvattu ”to
peliaanis-runebergiläiseksi”, jonka hengessä itsenäisyyden ajan kirkko al-
koi rakentua itsestään selvään isänmaanrakkauteen.19 Sisällissodan jälkeen 
vapaussotatulkintaan kuului ajatus siitä, että taistelu ”ryssää” vastaan on sa-
malla taistelua suomalaisen kristillisyyden puolesta, jonka parhaina puolus-
tajina vapaussodassa kunnostautuneet heränneet esitettiin julkisuudessa.20 
Herännäisyys kulttuurisena ja hengellisenä liikkeenä vaikutti sekä Jussi Ten-
kun että Kusti Korhosen kasvuvuosiin.

Jussi Tenkku syntyi Nivalassa vuonna 1917 maanviljelijäperheeseen. Herän-
näistaustainen Tenkku kirjoitti ylioppilaaksi Raudaskylän lukiosta vuonna 
1935. Lukio toimi herännäisopiston yhteydessä, ja sen johtajana oli kristillis
siveellisestä ankaruudestaan tunnettu Juho Kytömäki. Tenkku varttui por-
varillisen ja nationalistisen herännäisyyden keskellä, johon sisällissota oli 
lisännyt militaristisen mausteensa.21 Jussi Tenkku oli myös Isänmaallisen 
kansanliikkeen (IKL) ja Akateemisen Karja-Seuran (AKS) jäsen kuten monet 
muutkin ikäpolvensa herännäistaustaiset nuoret miehet 1930-luvulla. 

Hieman Tenkkua vanhempi, vuonna 1911 Sotkamossa pienviljelijäperhee-
seen syntynyt Korhonen koki vetoa herännäishenkiseen seurakuntaelämään 
ja päätyi opiskelijaksi Kainuun opistolle.22 Kristillisen opiston johtajana toimi 

	16	 Murtorinne 1995, 290.
	17	 Uusimmasta nationalismin määrittelystä suomalaisessa kontekstissa ks. Kivimäki et al. 

2024.
	18	 Käytämme artikkelissa tarpeen mukaan asevelipappien itsensä käyttämää käsitettä kansal-

lisuusaate kuvaamaan heidän omaa perusaatemaailmaansa. Yleiskäsitteenä ja muutosten 
analysoinnissa käytämme analyyttisempaa ja laajempaa käsitettä nationalismi. 

	19	 Lauha 1999, 65.
	20	 Huhta 2001, 227. 
	21	 Salmela 2007; Huhta 2001, 227–228.
	22	 Korhonen 1982, 38–39. 



101

tuolloin vapaussodan veteraani ja ”palavasieluinen isänmaanystävä” pastori 	
Otto Stenij (myöhemmin Korpijaakko), joka pyrki juurruttamaan oppilaisiin 
kristillis-isänmaallisen eetoksen. Kusti Korhosen ”isälliseksi ystäväksi” kut-
suma Korpijaakko onnistui myös vaikuttamaan siihen, että nuoren Korho-
sen urahaaveet vaihtuivat opettajasta papiksi.23 Armeijakokemus ja upseeri-
koulutus saivat 1930-luvun puolimaissa Korhosen hetkeksi pohtimaan myös 
sotilasuraa, mutta Korpijaakon vaikutuksesta herännyt pappiskutsumus vei 
lopulta voiton. 1930-luvun jälkipuoliskolla teologian opintojansa suorittanut 
Korhonen omaksui teologisukupolvensa enemmistön tavoin AKS:n ideologian 
ja tavoitteet.24 

Papiksi Korhonen vihittiin välirauhan aikana joulukuussa 1940 Kuopion 
vastaperustettuun hiippakuntaan kuuluvan Kiuruveden seurakunnan apu
papiksi. Virka oli vain nimellinen, ja järjestyi herännäissuhteilla. Rovasti Väi-
nö Malmivaara kutsui Korhosen apupapiksi seurakuntaan, mutta tosiasiassa 
Korhonen aloitti Herättäjäyhdistyksen matkapappina;25 “matkat Herättäjä-
Yhdistyksen palveluksessa loppuivat kuitenkin yllättävän pian, kun sodan 
peikko jälleen uhkasi kansallista olemassaoloamme.”26 Myös Korhosen ystä-
vä Jussi Tenkku vihittiin nimelliseen virkaan papiksi Kuopion tuomiokirkko-
seurakunnan papiston apulaiseksi vuonna 1941. Huolimatta sodanjälkeisestä 
muutosta Yhdysvaltoihin hän toimi samassa virassa nimellisesti aina vuoteen 
1952 saakka.27

Sekä Tenkku että Korhonen kasvoivat uskonnollis-nationalistisessa ym-
päristössä, jossa kansallismielisyys, uskonto ja mieheys yhdistyivät toisiinsa. 
Toisen maailmansodan kirkko oli maskuliininen organisaatio, jonka sisällä oli 
helppo toteuttaa ja elää todeksi nuoruuden vaikutuspiirissä opittua nationa-
lismia. Nuoruuden kokemuksia muokkasi vielä yksi mieheyteen ja nationalis-
miin liittyvä tekijä: sota.28

Sotakokemus ja sukupolvierot

Kummallekin asevelipapille – sekä Jussi Tenkulle että Kusti Korhoselle – oma-
kohtaisesti koettu sota vaikutti nationalismia ilmentävään retoriikkaan ja 
muutti ajattelua. Kusti Korhonen kutsuttiin ylimääräisiin kertausharjoituksiin 
syksyllä 1939. Talvisodan syttyessä vänrikki Korhonen oli joukkueenjohtajana 

	23	 Korhonen 1982, 40–42, 83.
	24	 Korhonen 1982, 82.
	25	 Pappisvihkimyksen edellytys oli seurakunnan kutsu, eikä suoraan kristillisten yhdistysten 

palvelukseen voitu kirkkolain mukaan vihkiä. Korhonen 1982, 111–112.
	26	 Korhonen 1982, 117.
	27	 Salmela 2007. 
	28	 Mieheydestä ja nationalismista ks. Nagel 2010.



102

Kuhmon seudulle sijoitetussa suojapataljoonassa. Sota päättyi Korhosen osal-
ta kuitenkin jo 6. helmikuuta 1940 vakavaan haavoittumiseen. Sitä pahempi 
järkytys Korhoselle oli hänen myöhemmän tulkintansa mukaan Moskova n 
rauhansopimuksen ankarat ehdot: “tuntui kuin päätä alkaisi huimata ja jalat 
pettäisivät alta.”29

Tenkku palveli talvisodassa Kannaksella ja jatkosodassa ainakin Ilomant-
sissa kesällä 1941.30 Toisin kuin Korhonen, Tenkku ei kirjoittanut henkilökoh-
taisista sotakokemuksistaan suoraan. Teoksessaan Alaston ihminen murrosajan 
kuvastimessa sotaa koskevat kuvaukset alkavat usein esimerkiksi ”eräs majuri”, 
”kuulin” tai ”muuan”, joiden avulla Tenkku etäännytti omia kokemuksiaan ylei-
semmästä sodan luonnetta käsittelevästä analyysistaan.31

Tenkulle sota-aikaisen nationalismin avainkokemus oli toimiminen inkeri-
läisten siirroissa pappina Saksan miehittämässä Virossa ja Inkerissä maalis-
kuusta 1943 helmikuuhun 1944. Tenkku päätyi tehtäväänsä tuolloin Itä-Kar-
jalan sotilashallinnossa Äänislinnan (Petroskoi) luterilaisen väestön parissa 
pappina toimineen ystävänsä Kusti Korhosen pyynnöstä.32 Ennen lähtöään 
Tenkku kuvasi, miten ”sydäntä sykähyttää ajatus, että olen matkalla Inke-
riin, jonka vapauttamisesta olimme nähneet unia koulussa ja osakunnassa.”33 
Luterilaisten pappien työ sekä Itä-Karjalassa että Inkerissä edusti AKS:läistä 
suomalaista luterilaista valistustyötä.34 Pappien tekemä valistustyö suomen-
sukuisten henkilöiden parissa oli myös muille kuin Tenkulle kansallismieli-
syyden huipentuma ja Suur-Suomen unelman elämistä todeksi.35 Tätä sota-
aikaista nationalismin huipentumaa on tutkimuksessa kutsuttu ”kuumaksi 
kansallismielisyydeksi”.36

Salmela on kuvannut sotakokemuksen muuttaneen Tenkun elämän suun-
taa. Kuopion tuomiorovastin tyttären Liisa Simojoen kanssa naimisiin men-
neen Jussi Tenkun elämä olisi voinut ilman sotaa näyttää toisenlaiselta.37 Liisa 
Tenkku on myöhemmin haastattelussa kuvannut Jussi Tenkun syvää henkistä 
kriisiä ja päätöstä luopua pappeudesta sodan jälkeen.38 Siksi hän kansallisuus-
aatteen suhteen ääripäähän kasvaneena ja sodan jälkeen elämänsä suunnan 
muuttaneena on avainhenkilö kirkon murroskauden ja nationalismin tutki-
muksessa. 

Sodan jälkeen osa kirkosta, erityisesti piispat, pitivät edelleen kiinni 

	29	 Korhonen 1982, 103.
	30	 Tenkku 1945, 19 & 111. 
	31	 Tenkku 1945.
	32	 SKS JT Jussi Tenkun päiväkirja 26.3.1943; Korhonen 1982, 135.
	33	 SKS JT Jussi Tenkun päiväkirja 26.3.1943. 
	34	 Kallanne 2022, 101–103; Ylä-Jussila 2020, 173–175.
	35	 Kallanne 2022.
	36	 Kivimäki et al. 2024, 347.
	37	 Salmela 2007. 
	38	 Alfthan, Maija: ”Ajatus Inkerinmaasta sykähyttää sydäntä”, Helsingin Sanomat 30.4.2008.



103

omaksumistaan nationalistisista ihanteista.39 Piispojen kansallisuusaatteen 
voi ajatella liittyneen konservatismiin, jossa 1900-luvun alun mullistavien 
vuosikymmenien keskellä ainoalta kirkon selviytymisen kannalta mahdolli-
nen suhtautumistapa oli puolustava ja säilyttävä.40 Kirkon piirissä nationalis-
mi ei ollut muutenkaan yhtenäinen ilmiö, vaan siihenkin vaikuttivat muun 
muassa sukupolvien erot jo ennen toista maailmansotaa.41 Esimerkiksi Ten-
kun ja Korhosen edustama AKS-henkinen etuvartioajattelu, jossa luterilaisuus 
esitettiin suojavallina idästä tulevaa ortodoksisuutta ja vihollisuutta vastaan, 
oli erityisesti piispojen vierastamaa siitä syystä, että suhteita kotimaiseen 
ortodoksiseen kirkkoon piti liennyttää.42 Sota murroskautena merkitsi vält-
tämättömältä tuntuneita muutoksia mutta myös pelkoa muutosten menemi-
sestä liian pitkälle.

Kusti Korhonen kuvasi vuoden 1945 tilannetta ja Porvoossa pidettyä 
pappeinkokousta vuosikymmeniä sodan jälkeen julkaistuissa muistelmissaan: 
”Kokouksen tarkoituksena oli myös karkottaa virkaveljien mielestä siellä täällä 
kotialueella ilmennyttä pelkoa siitä, että sotilastehtävissä sodan aikana pal-
vellut papisto olisi joissakin suhteissa luopumassa perusteista ja ajautumassa 
liberalismiin ja ehkä muihinkin harhoihin.”43 Luopuminen kansallisuusaat-
teesta tai liiallinen uudistaminen olisivat olleet uhkia kirkon identiteetin säi-
lymiselle.

Keskeinen ja aiemmin vähän huomioitu ero piispojen ja asevelipappien 
välillä oli henkilökohtainen osallistuminen sotaan. Tenkun ja Korhosen suku
polvi oli kasvanut sotilaallista sankaruutta ja miehuutta – esimerkiksi jää-
käreitä – ihannoivana sotienvälisenä aikana.44 Asevelipappien kohdalla ky-
symys oli näiden ihanteiden tuntemisesta ja eräänlaisesta romuttumisesta 
jatkosodassa. Tenkku pohti teoksessaan Alaston ihminen murrosajan kuvastimes-
sa, miten sota on voinut olla suurten teosten innoittajana, vaikka sota on ”ru-
maa, väsyttävää ja ikävää” ja henkisesti köyhdyttävää. Pohdinnoissaan Tenkku 
asetti vastakkain opitun isänmaallisen kuvauksen sodasta ja omat kokemuk-
sensa. Tenkku tuli johtopäätökseen, että Runebergin runot olivat välitettyä, 
välikäsien kautta siivilöityä ainesta. ”Välitetyn on helpompaa kohota sfäärejä 
ylemmäksi, sinne, missä karkeasti sanottuna ei ole täitä, nokea, jalkarättejä ja 
ärräpäitä.”45

Korhosen kuvausta liian pitkälle menemisen pelosta ja Tenkun kirjoitusta 

	39	 Lauha 1999, 68. 
	40	 Tilli 2016, 435.
	41	 AKS:stä sukupolvikapinana ks. Tepora 2011, 243. 
	42	 Lauha 1999, 66; Ylä-Jussila 2020, 81. Piispat olivat ajattelussaan yhteiskunnallista kehitystä 

edellä: laajemmin ortodoksit alettiin ingroida osaksi suomalaisuutta toisen maailmansodan 
jälkeen, ks. Kivimäki et al. 2024, 357.

	43	 Korhonen 1982, 177. 
	44	 Sotilaallisuudesta ja miehuudesta ks. Ahlbäck 2020.
	45	 Tenkku 1945, 116–117. 



104

sodan realiteettien kohtaamisesta voi kuvata sukupolvikonfliktiksi. Sukupolvi-
konfliktilla on tarkoitettu Suomen historiassa lähinnä veteraanisukupolven ja 
suurten ikäluokkien, eli 1970-luvun nuorison välistä aatteellista kuilua.46 Sen 
sijaan rintamakokemusta saaneiden nuorten miesten ja kotirintaman mies-
ten aatteellisia eroja ei ole juuri huomioitu. Korhosen ja Tenkun edustamien 
sotilaspappien ja iäkkäämpien kotirintamapappien – heidän joukossaan edel-
lä mainitut piispat – välillä oli selviä eroja suhtautumisessa nationalismiin. 
Pappeja oli ympäri Suomen, eikä heitä voinut tuossa vaiheessa korvata nais-
työvoimalla, joten kyse oli varsin yhtenäisestä joukosta. Tenkulle ja Korho-
selle iäkkäämmät pappissukupolvet ja kirkossa valtaa pitäneet piispat olivat 
yksi tiedostettu yleisö, jolle rintamakokemuksiin tukeutuvaa muutosajattelua 
tuli esittää. Kotirintaman pappien sotakokemus ja paluu rauhaan on jäänyt 
tutkimukselliseen varjoon siinä missä muidenkin iäkkäämpien ikäluokkien 
tutkimus.47

Asevelipapit ry:n sihteerinä ja myöhemmin Kristillisessä palvelukeskukses-
sa Korhonen toimi roolissaan sovittelijana pappissukupolvien välillä. Korho-
sen sisäistämää tehtävää portinvartijana ja sovittelijana korostaa muistelmien 
jälkikäteen luotu perspektiivi tapahtumiin, mutta Korhonen oli aiemman 
tutkimuksen perusteella jo sota-aikana varovainen tulkitsija. Hyvä esimerk-
ki tästä oli asevelipappien kokous tammikuussa 1945, jossa Korhonen piti 
kontroversiaalia kertomusta asetta väärinkäyttäneestä sotilaspapista lähtö-
kohtaisesti mahdottomana siinä missä moni muu asevelipappi oli valmis kuu-
lemaan rintamiesten kokemuksissa kritiikkiäkin pappeja kohtaan.48

Rintamakokemuksetkaan eivät yleisesti ottaen muuttaneet sotilaspapis-
ton patrioottista pohjavirettä. Aila Lauha tiivisti sodanjälkeisen muutoksen 
toteamalla, että kirkko oli hiljaa tai vetäytyi uhoavasta nationalismista, mutta 
patriotismista ei luovuttu eikä mennyttä ”perintöä” tuomittu.49 Muussa yh-
teiskunnassa näkyi sama ilmiö, jota on myös kuvattu tutkimuksessa patrio-
tismin säilymiseksi nationalismin muuttaessa muotoaan. Tämä patriotismi 
näkyi kansallisen yhteenkuuluvuuden korostamisena historian ja nykypäivän 
avulla.50 Yleistäen voi siis sanoa, että nationalistinen eetos oli korkeimmillaan 
ja äärimmillään sen sukupolven parissa, jonka ajattelua myöhemmät rintama-
kokemukset eniten muuttivat. 

	46	 Kivimäki 2016, 316–317.
	47	 Kivimäki, Hytönen & Karonen 2018, 32.
	48	 Malinen & Tilli 2018, 36.
	49	 Lauha 1999, 68. 
	50	 Kivimäki et al. 2024, 358. 



105

Sodan aiheuttama välttämätön muutos murroskautena

Suurten valtakuntien natistessa liitoksissaan sodan ankarassa syleilyssä ei 
sen keskellä elävä yksityinen ihminenkään ole voinut jäädä koskemattomak-
si. Myrskyn kestäessä näyttää miltei fraasiksi muuttunut siivekäs sanonta, et-
tei paluuta entiseen enää ole, joka suhteessa pitävän paikkansa. Sodan luoma 
murrosaika on paljastanut vanhan maalin alta alastoman ihmisen, jota uusi 
aika alkaa uusine väreineen verhota.51

Jussi Tenkku kuvasi jo vuonna 1945 julkaistussa kirjassaan Alaston ihminen 
murrosajan kuvastimessa muutoksen välttämättömyyttä. Tenkku koki sodan 
itsessään olevan se murrosaika, jonka aikana ihminen on muuttunut toisek-
si. Tenkku kiinnitti huomion ihmiseen ja ihmisen luonteeseen, ei niinkään 
politiikkaan tai sodan päättymiseen Suomen häviöön, mihin murrosaika kä-
sitteenä on myöhemmin usein liitetty. Tällöin on ollut kyse pikemminkin 
jälkikät een hahmotelluista historiallisista aikakausista ja muutoksista kuin 
aika laisten kokemuksista, joihin Tenkku puolestaan viittasi. 

Papeille sotakokemus oli myös tunnetasolla tapahtunut muutos, jossa koke-
mus, tunteet ja aatteet olivat vuorovaikutuksessa keskenään. Historiantutki-
muksessa usein pienempään rooliin jäänyttä henkilökohtaisen kokemuksen 
ja tunteiden vaikutusta historiantutkimuksessa on tutkinut Suomessa Tuomas 
Tepora.52 Asevelipappien omat sotakokemukset värittivät heidän käsityksiään 
ympäröivästä maailmasta ja kirkosta. Murrosaika tarkoitti sekä käsillä olleen 
ajan eroa entiseen että kokemusta ajanjakson merkittävyydestä. Henkilökoh-
taisen kokemuksen kautta muuttunut ajattelu näkyi muun muassa Tenkun 
yksilökeskeisissä murroskausikäsityksissä. Teos Alaston ihminen murrosajan ku-
vastimessa oli Tenkun mukaan vastaus siihen ”miten ja mistä syystä ihmisen 
persoonallisuus on sotavuosina muuttunut ja minkälainen on sodan kokenut 
ihminen.”53

Henkilökohtaisen sotakokemuksen merkitystä ajattelun muutokselle voi 
hahmotella kognitiivisen psykologian määritelmän mukaisesti sodan herät-
tämien tunteiden aktiivisena kohdesuuntautuneena ilmiönä eli ihmisen ajat-
telun välttämättömänä rakennusaineena.54 Ukrainan sota sai monet tutkijat 
– myös meidät – huomaamaan nopeita aatteellisia muutoksia suomalaisten 
ajattelussa ja kielenkäytössä. Tätä vasten on luontevaa ottaa huomioon myös 
henkilökohtaisen kokemuksen ja tunteiden vaikutus ajatteluun. 

Kokemusta voi määritellä myös konstruktivistisen teorian mukaisina muut-
tuvina ja jaettuina käsitteinä, normeina ja tunnesanoina, eli tiivistettynä 

	51	 Tenkku 1945, 6. 
	52	 Tepora 2018 a.
	53	 Tenkku 1945, takakansiteksti.
	54	 Tepora 2018 a, 87. 



106

murrosaika-ajatteluna.55 Kirkollisissa yhteyksissä murrosaika oli käsite, jol-
la oli pitkät juuret yhteiskunnallisen nykytilan kuvaajana. Murrosaikaa mää-
riteltiin jo sisällissodan aikana, vaikka myöhemmissä historiatulkinnoissa 
murroskausiksi on käsitetty Suomen historiassa ennen muuta vuodet 1944 
ja 1990.56 Esimerkiksi jo piispa Otto Immanuel Colliander (k. 1924) määritteli 
murrosajan ajanjaksoksi, jolloin niin paljon uutta ja outoa tapahtuu ”katsojan 
ja tarkastajan” silmien edessä, ettei menneiden tapahtumien ja tulevaisuuden 
välillä näytä olevan jatkumoa, vaan ”looginen yhteys” on häipynyt ja mur-
tunut.57 Tenkun tapa hahmottaa ihmisyksilön kautta hahmottuvaa murros-
kautta liittyi pikemminkin tähän samaan sisällissodan murroskausi-käsitteen 
henkilökohtaisesti ymmärrettyyn merkitysten jatkumoon kuin historiallisen 
aikakauden tai sodan jälkeisen ajanjakson määrittelyyn.58

Mitkä asiat olivat muuttuneet niin paljon, että Tenkku kuvasi murroskau-
den kuin alastomana ihmisenä, joka tulisi pukea uudestaan? Suomalaisessa 
kansallisuusaatteessa ja isänmaallisen eetoksen jatkumossa maaseudun so-
taan valmiin mieheyden kuva oli ainoana kuvana rikkoutunut. Sotaisa polku 
oli kuljettu päätökseen, mutta siellä ei ollutkaan tarjolla vastauksia Tenkun 
pohtimiin kysymyksiin. Tenkun kirja itsessään oli osa kirkollista rauhaan pa-
laamista, yritystä löytää vertaisena mieltä mielettömältä tuntuneessa ajassa. 
Kirja oli vastaus niille rintamamiehille, joiden yhteinen sotakokemus uhkasi 
pirstoutua palasiksi sotasensuurin ja mielialanvalvonnan höllennyttyä.59

Sodan jälkeen murroskausi-käsitteen käyttö alkoi liittyä yhä enemmän tiet-
tyjen menneisyyden tapahtumien jäsentämiseen. Murroskausi-käsitteen kaut-
ta sodan merkitystä määriteltiin eri tavoin. Murroskausi omaksuttiin laajaan 
käyttöön myös kirkossa ja kirkkohistoriassa. Esimerkiksi Eino Murtorinne käytti 
mittavassa neliosaisessa Suomen kirkon historia -sarjassaan sodanjälkeises-
tä ajasta termiä murroskausi. Murtorinteen mukaan ”murros oli luonteeltaan 
ensisijaisesti poliittinen ja johtui sodan lopputuloksesta”.60 Murroskausi siirtyi 
vähitellen tarkoittamaan sodan päättymisen aikaansaamaa poliittista muu-
tosta, ei niinkään sodan aiheuttamaa muutosta yksilöissä. 

Sama murrosaikakäsityksen muutos näkyi myös Kusti Korhosen sodan-
jälkeisissä ja vuosikymmeniä myöhemmissä tulkinnoissa. Kotimaa-lehdelle 
lähettämässään kirjoituksessa Korhonen analysoi joulukuussa 1945 sodan-
jälkeistä tilannetta yksilöiden, perheiden ja kotien näkökulmasta: ”Eläm-
mehän vaikeaa murroskautta. Lukemattomien kotien perusteet järkkyvät. 

	55	 Tepora 2018 a, 87–88. 
	56	 Kivimäki et al. 2024, 361.
	57	 Colliander 1922, 3. 
	58	 Kriisiajasta ja lähimenneisyyden selityksen etsimisen tarpeesta ks. Aunesluoma 2022.
	59	 Kivimäki 2016 a, 80.
	60	 Murtorinne 1995, 289. 



107

Vuosikymmeniäkin kestäneet avioliitot hajoavat –– nuoret vieraantuvat 
kodeista”.61 Vuosikymmeniä myöhemmin hän kuvasi murrosaikaa toisin. Elä-
mäkerrassaan Pappina murrosajassa Korhonen viittasi jatkosodassa toisteltuihin 
lauseisiin ajan historiallisuudesta. Korhosen mukaan ”elimme kansakuntana 
myönteisessä merkityksessä historiallista vaihetta”. Vuonna 1982 ilmestynees-
sä elämäkerrassa Korhonen liitti murrosajan Suomen nousevaan kehityskerto-
mukseen, jossa kansakunta kehittyi ”itsenäisyyden aamukoitosta” kohti nou-
sua hyvinvointiin ja vaurauteen.62 

Korhosen elämäkerrassa sota asettui osaksi pidempää jatkumoa ja aset-
tui osaksi myöhemmin syntynyttä kertomusta Suomen kehityksestä ja sen 
välttämättömistä vaiheista. Kyseessä oli Korhosen omien kokemusten kautta 
peilautunut tulkinta Suomen historiasta.63 Kun sodasta oli kulunut jo vuosi-
kymmeniä, ei murroskausi ollut enää akuutti kriisivaihe, vaan oman elämän 
vaiheita ja sitä kautta myös kirkollista kehitystä jäsentävän ajanjakson ylei-
sempi määritelmä. Asevelipapeille murrosaika tarkoitti ensin erityiseltä ja 
epätyypilliseltä tuntuvan ajanjakson ja tapahtumien selitystä, josta se muok-
kautui myöhemmin yhteisesti hyväksytyksi käsitykseksi ja aikakautta kuvaa-
vaksi narratiiviksi.64 Murroskausi käsitteenä auttoi määrittelemään sitä, mil-
laisena muutos nähtiin ja millaista kirkkoa sen jälkeen haluttiin rakentaa. 

Nationalismin loppu uuden alkuna

Sodan loppuminen oli ajatuksia järisyttävä muutos, joka vaati sotilaspapeilta 
kykyä sanoittaa uutta tilannetta. Jussi Tenkku kirjoitti vaimolleen Liisa Ten-
kulle kirjeissään 19.9.1944 ja 17.11.1944 ajattelunsa muuttuneen:

Tämän jälkeen syntyy uusi toisennäköinen Eurooppa. Niin kansallinen kuin 
olenkin alan uskoa, että kansallisuusaatteen aika on ohi. Siinä on eräs suu-
rimpia rikkinäisyyden ja sodan syitä. Yleinen ihmisyys on ennen kansalli-
suutta.65

Kenties me ihmiskunnan sekavien voimien keskellä olemme lännen etuvar-
tioasemasta siirtymässä välittäjäksi korkeampaan synteesiin. Itä voi hitaasti 
muuttua länneksi, tosin suurella hinnalla. Ihmiskunta ei pysty kulkemaan 
tietänsä ilman viattomien verta ja kyyneleitä – – Tutkin filosofian historiaa. 

	61	 UEF TOA KKK, ”Kansamme kodeille elämän sanomaa”, käsikirjoitus Kotimaa-lehdelle 
5.12.1945.

	62	 Korhonen 1982, 5. 
	63	 Tulkinnoista ks. Ahonen 1997. 
	64	 Tulkinnoista ja historiasta ks. Aunesluoma 2022.
	65	 Tenkku 2008, 19.9.1944 kirje Liisa Tenkulle.



108

On jollakin tavalla vapauttavaa liikkua hengen maailmassa, missä vääriä 
tarkoituksia palvelevia iskulauseita ei ole peittämässä totuutta. Alemmassa 
maailmassa ihminen on ihmiselle susi. Mutta korkeampi hengen valtakun-
ta on pyhitetty alue, jossa ei kysytä luokkaa, puoluetta, kansallisuutta eikä 
iskulauseita.66

Kirjeissään vaimolleen Liisa Tenkulle syksyllä 1944 Jussi Tenkku siirtyi kuu-
masta nationalismista filosofiseen, jopa universalistiseen ajatteluun. Rau-
haan palaamisen voi määritellä kuuman ja banaalin nationalismin väliseksi 
siirtymäkaudeksi, jossa kriisiajan kuumasta nationalismista siirrytään kohti 
arkisen elämän merkityksellisyyttä luovaan banaaliin nationalismiin.67 Jatko-
sodan päättymispäivänä syyskuussa 1944 kirjoittamassaan kirjeessä Tenkku 
kirjoitti kansallisuusaatteen tulleen loppuunsa. Marraskuussa hän jatkoi aja-
tustaan luokittelemalla kansallisuusaatteen tahraiseen ja alhaiseen eläimel-
liseen maailmaan, joka ei toimi hengen maailman tavoin ihanteiden ohjaa-
mana. Nationalismi oli muuttunut Tenkulle nuoruuden ihanteesta totuutta 
peittäväksi aatteeksi.68

Tenkun universalismissa näkyy irtautumista kirkollisesta nationalismista, 
johon kuului juhlallisesti muotoiltu uhriajattelu. Yksityisenä ajattelijana hä-
nen oli mahdollista pitää nationalismia syyllisenä sotaan ja kuolemaan, mut-
ta kirkon pappina hänen täytyi pitää annettua uhria merkityksellisenä. Var-
sinkin jälkeenpäin ymmärrettynä Tenkun ajattelun muutosta voi pitää sodan 
päättymisen kriisiin liittyvänä ajatteluna, joka pohjusti hänen tulevia elämän-
valintojaan ja uraa filosofian tieteenalalla. Yhteiskunnallisen kriisin keskellä 
lähimenneisyyttä tyypillisesti korostetaan historian erityisenä vaiheena, joka 
kaipaa selityksiä.69 Tenkulle juuri päättyneen sodan välitön selitys oli inhi-
millisin voimin puolustettavan nationalismin tien umpikuja, jossa ainoana 
lohtuna oli uudenlainen universalistinen filosofinen ajattelu. 

Tilli kuvaa, miten Tenkku kirjoitti ajatuksistaan samansuuntaisesti, tosin 
varovaisemmin Sotilaspappi-lehdessä kuin yksityisissä kirjeissä vaimolleen. 
Marraskuun 1944 numerossa Tenkku kirjoitti kansallisuusaatteen vanhen-
tuneen, mutta pohtien ajattelunsa saattavan tuntua ”halpahintaiselta kon-
junktuuri-ajattelulta” eli sodan suhdanteisiin sidoksissa olevalta ajattelulta.70 

	66	 Tenkku 2008, 17.11.1944 kirje Liisa Tenkulle. 
	67	 Kuuman ja banaalin nationalismin määritelmästä ks. Hutchinson 2006, 295. 
	68	 Tenkku 2008. Jussi Tenkun osalta tarkastelussa olleet toisen maailmansodan aikaiset 

lyhennetyt kirjeet ovat julkisia, koska hänen vaimonsa Liisa Tenkku julkaisi ne puolisonsa 
kuoleman jälkeen osana Inkeriläisiä siirtämässä -teosta. Liisa Tenkun julkaisupäätös ajoittui 
suomalaisen kylmän sodan jälkeiseen uuspatriotismin aikaan, jolloin oli tilausta toista maa-
ilmansotaa koskeville teoksille. Ei ole varmaa, olisiko Jussi Tenkku määritellyt nationalismia 
koskevaa ajatteluaan elämänsä loppuvaiheissa valitsemalla juuri nämä lainaukset kirjeistä.

	69	 Aunesluoma 2022, 67. 
	70	 Tilli 2014, 253–254. 



109

Tenkulle ei siis ollut helppoa luopua ajattelua ohjanneesta nationalismista 
eikä hän ajatellut uuden sodanjälkeisen ajan väistämättä vaativan ajattelun 
ja nationalismin muutosta. Sen sijaan rauhaan palaaminen ja nationalismin 
muutos tuntui Tenkusta vaikeasti puolusteltavalta takin kääntämiseltä. Toisin 
kuin aiemmassa tutkimuksessa on usein tulkittu, poliittisen tilanteen muutos 
ja sodan lopputulos eivät automaattisesti muuttaneet ajatuksia, vaan muutos 
vaati mielenmuutosta ja asian käsittelyä.

”Vanhentuneesta kansallisuusaatteesta” puhuneen Tenkun ajattelussa säi-
lyi kaikesta huolimatta käsitys siitä, että itä ja länsi eivät ole samanlaisia. Li-
säksi hänen toiveensa oli, että idästä vielä tulisi länttä, eli sodan voittamiseen 
liittynyt toive tulevaisuuden suunnasta suuntautui nyt toisenlaisiin, tar-
kemmin täsmentämättömiin keinoihin. Tenkku oli hyvä esimerkiksi Lauhan 
määrittelemästä muutoksesta kirkossa, jossa etuvartioajattelu, uho ja ajatus 
ristiretkestä ateistista itään kadotti kirkossa hohtonsa.71 Tenkun ajattelussa 
etuvartio oli sodan jälkeen tyhjä ja ristiretki vailla tekijäänsä.

Yhtä syvällisestä tilintekoa nationalismin kanssa ei tapahtunut Korhosella, 
mihin epäilemättä vaikutti hänen asemansa Asepelipapit ry:n johdossa. Kor-
hosen rooli näkyi hänen reaktiossaan syksyllä 1944, kun hän perusteli mik-
si aseveljeydellä ja asevelipapiston omalla järjestöllä oli edelleen keskeinen 
kansallinen tehtävä. Ennen välirauhansopimuksen nojalla tapahtunutta Ase-
velipapit ry:n lakkauttamispäätöstä Korhonen hahmotteli asevelijärjestöjen 
hengellisen työn tavoitteita ja toiminnan jatkumista. Kirjoituksen huipenta-
vana lopetuksena hän korosti ajankohdan ratkaisevaa tärkeyttä kansakunnan 
tulevaisuudelle: 

Toiminnan painopiste on siirtynyt jälleen rintamilta kotoisille kentille. Mel-
kein jokainen päivä on viime viikkoina syntynyt uusia yhdistyksiä mitä erilai-
simmin ohjelmin. Melkein jokainen päivä kansa on kutsuttu kokoon tuhat-
määrin näissä merkeissä. Elämän valtimo sykkii keskuudessamme väkevästi. 
Kansamme, varsinkin rintamamiesten sieluista taistellaan. Siinä taistelussa 
ratkeaa tulevaisuutemme. Siksi emme jouda lepoon. Meidänkin on toimitta-
va. Elämämme yllä on nyt etsikon hetken tuntua.72

Kuvatun uskonnollisnationalistisen eetoksen voimaa kuvaa se, että välirau-
han ehtojen mukaisesti Asevelipapit ry:n lakkauttaminen ei merkinnyt tässä 
tilanteessa Korhoselle paljoakaan. Järjestön tilalle perustettiin Suomen kir-
kon seurakuntatyön keskusliiton alaisuuteen Kristillinen palvelukeskus -ni-
minen toimielin, jonka johtajaksi kutsuttiin Kusti Korhonen. Uuden järjestön 
oli määrä toimia asevelipappien omaksumien ihanteiden hengessä sekä jatkaa 

	71	 Lauha 1999, 68.
	72	 UEF TOA KKK, Hengellistä työtä asevelijärjestössä [1944].



110

myös Asevelipapit ry:n sosiaalista toimintaa. Ei ainoastaan kirkon vaan koko 
kansan tulevaisuus ratkaistaisiin Korhosen mukaan tässä taistelussa sieluista, 
ja tässä käsityksessään hän jakoi monen rintamalla olleen sotilaspapin käsi-
tyksen.

Korhosen kuvaama etsikkoaika oli kirkossa tyypillinen uskonnollisia piir-
teitä saanut tapa hahmotella sodasta alkaneen uuden ajan alkua. Moni pappi 
määritteli sodan loppuvaiheen ja rauhan ajan alkamisen murroskauden jälkei-
senä etsikkoaikana. Etsikkoaika tarkoitti dramaattista tapahtumaa, joka saisi 
aikaan parannuksen ja sitä kautta paremman tulevaisuuden. Jouni Tilli kuvaa 
artikkelissaan, miten kirkon paremman tulevaisuuden toivona oli uusi suhtau-
tuminen kirkon porvarillisnationalistiseen menneisyyteen ja muun muassa 
työväestöön.73 Toisin sanoen nationalistinen ajattelu muutti muotoaan taiste-
levasta nationalismista transsendenttiin tulevaisuussuuntautuneeseen natio-
nalismiin. Muuttunut nationalismi vaati toisenlaista otetta arkiseen työhön. 

Yksilötasolle ja sosiaaliseen ulottuvuuteen piiloutunut 
nationalismi
Suomessa rauhaan palaamisen erityispiirre kansainvälisesti vertaillen oli se, 
että valtion perusrakenteet ja instituutiot pysyivät pääsääntöisesti aiemman 
kaltaisina.74 Näin oli myös kirkkoinstituution osalta. Sodanjälkeistä kirkkoa 
on käsitelty aiemmassa tutkimuksessa erityisesti kahdesta näkökulmasta: 
muuttuvana kansankirkkona tai muistiyhteisönä.75 Sen sijaan, että kirkko 
ymmärrettäisiin tässä artikkelissa omaksi muistiyhteisökseen, määrittelem-
me yhdeksi kirkon rooliksi valtion sisällä toimivana yhteisönä toimimisen. 
Tämän yhteisön tehtävänä on palvella valtion ja sen kansalaisten henkisiä 
ja hengellisiä tarpeita. Kirkkoyhteisön oman toiminnan tarkastelun sijaan 
kirkosta tuli toisen maailmansodan jälkeen yksilötason ongelmien käsittely
paikka. 

Aila Lauhan mukaan Suomessa piispat eivät pitäneet kirkkoa lainkaan syyl-
lisenä sotaan, mutta sen sijaan keskustelun suunta käännettiin yhteisestä yk-
silöön – yksilöt olivat sodassa syyllistyneet ”klassisiin” synteihin, kuten Juma-
lasta luopumiseen ja välinpitämättömyyteen, rakkaudettomuuteen, ylpeyteen 
ja ahneuteen.76 Muutos yhteisön tasolta yksilötasolle kertoo jo itsessään kir-
kon nationalismin suunnanmuutoksesta, vaikka se näkyikin hienovaraisena 
hengellisenä syntiretoriikkana valtion sotasyyllisyyden etsimisen sijaan. Kirk-
ko oli yhteisö, jonka piirissä kollektiivista sotasyyllisyyttä ja sodan jättämiä 

	73	 Tilli 2016, 438. 
	74	 Karonen 2016, 207. 
	75	 Tilli 2016, 432–433. 
	76	 Lauha 1999, 68–69. 



111

tunteita saattoi käsitellä, mutta kääntäen ne yksilötason synneiksi. Tässä mie-
lessä kirkon voi ymmärtää kokemusyhteisöksi, eli samankaltaisia asioita ja ta-
pahtumia kokeneiden ja niille samankaltaisia merkityksiä antaneiden ihmis-
ten vuorovaikutuksen kohtaamispaikaksi.77 Myös esimerkiksi kirkkorakennus 
saattoi saada kokemusyhteisössä tunnehahmon eli emotionaalisesti latautu-
neen objektin roolin.78 Esimerkiksi kotipaikkakunnan kirkko rintamavuosien 
jälkeen saattoi olla sodan jättämien tunteiden kollektiivisen käsittelyn paikka 
– nationalismia uudelleen määrittävä paikka. 

Kirkkohistoriassa sodan jälkeistä aikaa on kuvattu ”luterilaisen sosiaalietii-
kan kriisiksi”, jolloin kirkot alkoivat uudelleen määritellä suhdettaan esival-
taan ja oppiin.79 Kirkon sisäisen sosiaalisen kansankirkkokehityksen tai sisäi
sen muistamisen tutkiminen ei avaa täysin sitä, millainen rooli kirkolla oli 
sodanjälkeisen rauhaan palaamisen aikana. Esimerkiksi kirkon tulkintaa sota-
syyllisyydestä on käsitelty kirkon sisäisenä keskusteluna, mutta voisiko kysy-
mys olla sellaisten tuntemusten ilmaisemisesta hengellisen retoriikan ja muis-
tiyhteisön sisällä, joita ei voitu yhtä avoimesti käsitellä valtion kontekstissa? 
Toisin sanoen sosiaalietiikan kriisi tarkoitti kirkkojen nationalismin määritte-
lyä uudelleen laajemmassa rauhaan palaamisen viitekehyksessä. Suomalaisilla 
oli tarve käsitellä sotakokemuksia, ja kirkko saattoi kokemusyhteisönä tarjota 
tunnetason ilmaisun käsittelypaikan.80 Korsukokemusten perusteella kirkko 
saattoi asevelipappien mielissä olla tällainen paikka yhä useammalle suoma-
laiselle – myös sotienvälisenä aikana unohdetulle työväestölle. Tätä yhteis-
kunnassakin tapahtunutta muutosta suhteessa työväestöön johtivat kirkossa 
asevelipapit.81

Jouni Tillin mukaan yksi pappien sodanjälkeisen keskustelun aiheita oli se, 
millainen suhde sosiaalisella ja maallisella ulottuvuudella on kirkon työssä. 
Papit pohtivat muun muassa sitä, mikä olisi sopiva suhde luterilaisen opin 
ja kristinuskon sosiaalieettisten velvoitteiden välillä.82 Sodanjälkeisen ihmis
läheisyyden korostumisen kirkossa voi ajatella olevan parannuksentekoa siitä, 
että kirkko oli mennyt aatteellisesti liian pitkälle nationalismin tukemisessa. 
Tillin mukaan kirkossa etsittiin uutta ”yhteiskunnallista mieltä”, joka tarkoitti 
parannuksen tehnyttä sosiaalisesti ja taloudellisesti valveutunutta kirkkoa.83 
Kirkon ”uuden mielen” voi nähdä myös yrityksenä tasapainotella ihmislähei-
sen työn ja opin ja aatteiden välillä niin, että sota-aikaisia ylilyöntejä ei pää-
sisi enää tapahtumaan. Aatteellisen keskustelun ja kansallisuusmielisyydestä 

	77	 Kivimäki et al. 2024, 355.
	78	 Kivimäki et al. 2024, 355.
	79	 Lauha 1999, 69.
	80	 Kivimäki et al. 2024, 355.
	81	 Kansalaisryhmien integroimisesta ks. Kivimäki et al. 2024, 357.
	82	 Tilli 2016, 440. 
	83	 Tilli 2016, 438–439. 



112

irtautumisen sijaan oli helpompi hakea ratkaisua siitä, mikä lopulta johtaisi 
tasapainoisempaan kirkkoon. Siksi kirkon rauhaan palaamista on aiemmas-
sa tutkimuksessa kuvattu useimmiten konkreettisten työmuotojen ja kirkon 
sisäisten uudistusten kautta.84 Sosiaalisen ulottuvuuden uudistusten tekijöinä 
korostuivat nimenomaan asevelipapit.

Sodanjälkeisen kirkon uudelleenmäärittelyssä kansallinen ja valtiotaso jäi-
vät paitsioon. Sen sijaan yksilötaso korostui sosiaalisten ongelmien noustua 
yhteiskunnallisen tason ongelmiksi. Nationalismi abstraktimpana aatteena 
jäi etenkin myöhemmässä tutkimuksessa vähälle huomiolle, vaikka aseveli
pappien yksilöä koskevista kirjoituksista voi kuitenkin löytää myös nationa-
lismia uudelleenmäärittelevää ajattelua.

Sodan jälkeen asevelipappien kirjoittamaa, Kusti Korhosen ja Armo Nok-
kalan toimittamaa Älä aja raiteissa -teosta alettiin pitää asevelipappien kir-
jallisena ohjelmakirjana.85 Henkilökohtaisiin rintamakokemuksiin keskitty-
nyt teos ymmärrettiin jäsentyneenä tavoiteohjelmana, mikä johti sosiaalisen 
ulottuvuuden korostumiseen. Teoksessa esitetyt huomiot nationalismista tai 
muissa teksteissä esiintyvä asevelipappien nationalismi jäi tämän vuoksi si-
vuun. Kirjan kustasi Kusti Korhosen yhteydessä edellä mainittu Kristillinen 
palvelukeskus.

Kusti Korhonen kuvasi asevelipappien kokoelmateoksessa Älä aja raiteissa 
ajattelunsa muutoksia. Korhonen myönsi Vihasta veljeyteen -otsikoidussa kir-
joituksessa, että herännäistaustaisena hän ”ei ollut tuntenut työväkeä” ja oli 
siksi arvostellut heitä väärin perustein.86 Seuraavana vuonna myös Korhosen 
opettaja, rovasti Otto Korpijaakko kirjoitti kirkon tehneen erehdyksen liittyes-
sään esimerkiksi kapitalismiin siinä missä kansallissosialismiinkin, eli mielen-
muutos liittyi myös laajemmin herännäisyyden uudelleenmäärittelyyn.87 Kor-
honen kirjoitti Älä aja raiteissa -kirjoituksessaan, miten hän oli ollut yksi niistä, 
joiden ”povessa oli palanut kansallisen ja isänmaallisen innostuksen tuli”.88 

Kirkon suhde työväestöön oli yksi suuri kysymys, jonka suhteen kirkon en-
tinen linja näytti sodan jälkeen mahdottomalta. Kirkkoa puolustavasta reto-
riikasta tehtiin parannusta sodan jälkeen esimerkiksi suhtautumisessa työ-
väestöön. Tenkku kuvasi, miten kirkko oli itse kiivaassa suhtautumisessaan 
järjestäytyneeseen työväestöön syyllinen siihen, että kirkosta oli tullut työ-
väestölle vihollinen.89 Tenkku toi esille, ettei kristillinen rakkaus tunne luok-
ka- tai kansallisuusrajoja.90

	84	 Murtorinne 1995, 158–175.
	85	 Murtorinne 1995, 309; Seppo 1999, 29–30.
	86	 Korhonen & Nokkala 1945, 90–91; Tilli 2016, 436.
	87	 Tilli 2016, 435–436.
	88	 Korhonen & Nokkala 1945, 90–91; Tilli 2016, 436.
	89	 Tilli 2016, 436.
	90	 Tilli 2016, 432, 435. 



113

Kusti Korhosen mukaan taas kirkko oli ”kansankirkkona” vajavainen, mi-
käli se ei huomannut koko jäsenistöä. Järjestäytynyt työväenliike ja sen histo-
ria kyseenalaistivat kansankirkkoideologian, ja tämän Korhonen myös ilmaisi 
selvästi: ”järjestäytyneen työväenliikkeen kannalta ei voitane puhua kansan
kirkosta tässä syvemmässä merkityksessä”. 91 Kirkon ylimmässä johdossa oli 
varmasti helpompi luopua suomalaiseen työmieheen liittyvistä ennakkoluu-
loista kuin nationalistisesta oman kansan ja valtion puolustamisen ajatuk-
sesta idästä tulevaa aatteellista uhkaa kohtaan. Korhonen puolestaan pyrki 
yhdistämään kansankirkollisen ideologian ja uuden suhtautumistavan työ
väenliikkeeseen. Se vain vaati kahtalaista muutosta. Ensinnäkin kirkossa tuli 
olla paremmin selvillä, mikä oli työväestön todellinen tilanne ja siihen pe-
rustuvat työväenliikkeen oikeutetut vaatimukset. Toisekseen se edellytti, että 
kirkko osoittaa toiminnallaan, että se oli poliittisesti ja taloudellisesti riippu
maton. Varsinkin jälkimmäisessä oli selvästikin kyse pesäeron tekemisestä 
kirkon 1930-luvulla vahvimmillaan olleeseen oikeistolaiseen leimaan.

Jussi Tenkku sen sijaan käsitteli yhteisöllisiä ongelmia yksilön näkökulmas-
ta teoksessa Alaston ihminen murrosajan kuvastimessa ja Laumahengen lumoissa 
-otsikoidussa kirjoituksessaan Älä aja raiteissa -teoksessa. Tenkku kirjoitti jäl-
kimmäisessä yksilön ihanteista ja vapaudesta:

Historian kehitys on ollut ohimeneviä poikkeuksia lukuunottamatta jatkuvaa 
vapaustaistelua monista ulkonaisista kahleista, joita perinnäistavat, ympä-
ristö ja yhteiskunta arvovaltoineen ovat asettaneet ihmisen tielle. Terveen 
kehityksen edellytyksenä on, että kypsymme sisäisesti ottamaan vastaan ul-
konaista vapautta seistäksemme todella holhoamatta omalla pohjallamme.92

Kollektiivisen nationalismin sijaan Tenkku kirjoitti yksilön ihanteista yhteis-
kunnan rakennuksessa.

Sosiaalisen ulottuvuuden korostuminen ei tarkoittanut aatteen – esimer-
kiksi nationalismin – täydellistä syrjäytymistä. Sen sijaan pappien omassa 
retoriikassa korostui vaadittu tasapaino aatteen tai opin ja käytännön välillä.93 
Aiemmassa tutkimuksessa, etenkin kirkkohistorian suuressa kertomuksessa 
suomalaisen kansankirkon muotoutumisesta, huomio on kiinnitetty lähinnä 
sosiaalisen ulottuvuuden nousuun. Sosiaalinen ulottuvuus kuitenkin linkittyi 
myös nationalismin muutoksiin. Muutos suhteessa työväestöön ja virheiden 
myöntäminen johti siihen, että yhä moninaisempi suomalaisuus mahtui isän-
maallisen ja patrioottisen viitekehyksen sisälle.

	91	 UEF TOA KKK, Mitä odottaisi kirkolta sen suhteessa työväkeen, käsikirjoitus Kuva ja Sana 
-lehteen lähetetystä kirjoituksesta 1945.

	92	 Tenkku 1945, 26. 
	93	 Tilli 2016, 440. 



114

Näyttää siltä, että aiemmassa tutkimuksessa asevelipappien nationalismia 
on tutkittu vähemmän sosiaalisen ulottuvuuden korostuessa asevelipappien 
agendana. Sodan muistamisen ja siitä käydyn keskustelun voi luontevasti 
hahmotella osaksi nationalismikeskustelua. Ristiriitaisten tai kriittisten sota-
muistojen hyväksyttävyys asevelipappien keskuudessa liittyi sekä sosiaaliseksi 
ulottuvuudeksi katsottavaan kaikenlaisten aseveljien hyväksytyksi tulemiseen 
sekä kansallisen ajattelun uudelleenmuokkaamiseen 94 Ajatus ihmisläheisestä 
kirkosta ei rajoittunut ainoastaan sosiaalisiin ongelmiin ja niihin puuttumi-
seen, vaan oli osa kirkon siirtymistä sodan nationalismista rauhaan. Inhimil-
lisempi ja matalamman kynnyksen kirkko saattoi muodostua yhteisöksi, jossa 
patrioottinen isänmaallisuus ja yhteisten muistojen säilyttäminen yhdistyivät 
uinuvaksi, eli latentiksi nationalismiksi.95

Kirkko nationalistisen uhriajattelun säilyttäjänä

Toisen maailmansodan jälkeistä aikaa on kuvattu uhrinationalismista hyvin-
vointivaltionationalismiin siirtymisen aikakaudeksi.96 Kirkossa muutos ei ol-
lut yhtä yksinkertainen monestakin syystä. Ensinnäkin kirkko oli yhteisönä 
ainakin osittain konservatiivisempi kuin yhteiskunta keskimäärin. Toiseksi 
kirkolla oli koko itsenäisyyden ajan ollut rooli kansallisuusaatteeseen liitty-
neen transsendentin uhrinationalismin sanoittajana, ylläpitäjänä ja sitä kaut-
ta kansakunnan rakentajana.97

Sodan loppuvaiheissa ja sodan päättymisen jälkeen asevelipapit muokkasi-
vat nationalistista ajattelua tuttujen käsitteiden uudelleenmäärittelyn kautta. 
Yksi keskeinen uusia muotoja saanut nationalismiin liitetty käsite oli uhri, jo-
ka muuttui karuksi todellisuudeksi henkensä antaneiden suomalaisten muo-
dossa. Yhteiskunnallisesti sodan aikana ylläpidetty tiukka kontrolli ja oman 
hengen uhrivalmius purkautuivat rauhan tultua levottomuuksina, rikoksina 
ja väkivaltana.98 Kirkko oli kuitenkin organisaatio, jossa nationalismin trans-
sendentti ulottuvuus oli etenkin murrosaikana läsnä. Transsendentin uhri-
nationalismin on kuvattu olevan tarjoamiltaan vastauksilta ja merkityksiltään 
lähempänä uskontoa kuin sekulaaria ideologiaa.99 Kirkon rauhaan palaamista 
on hyvä käsitellä myös tämän nationalismin ulottuvuuden kautta. 

Sodan jälkeen muutos kansallisuusaatteen huipentumasta sen haalistumi-
seen ei ollut nopea tai täydellinen. Vielä vuonna 1945 Jussi Tenkku muotoili 

	94	 Malinen & Tilli 2018, 31. 
	95	 Kivimäki et al. 2024, 348.
	96	 Kivimäki et al. 2024, 359; Kivimäki 2016 b, 314. 
	97	 Transsendentti uhrinationalismi ks. Kivimäki et al. 2024, 359. 
	98	 Kivimäki 2016, 292. 
	99	 Kivimäki et al. 2024, 359. 



115

kirjansa lopussa ajatuksiaan muutoksesta, mutta retorisesti liitti kirjoituksen-
sa sotien välisen ajan uhriretoriikkaan: 

Sota saattaa kiertoteitse palvella elämää kyynelten hinnalla. Henkisessä elä-
mässä nousukausi tulee tavallisesti jonkin aikaa myöhemmin sodan jälkeen, 
ellei kaikkea ole tuhottu. Oman kansamme suurimmat nousukaudet ovat ol-
leet ison vihan, Suomen sodan ja vapaussotamme jälkeen. Raunioille pyri
tään aina rakentamaan uutta ja parempaa. Sodan hirvittävien tappioiden 
keskellä voidaan lohduttautua sillä, että ne ovat olleet uuden elämän synny-
tystuskia, elämän, joka ei kuitenkaan ota huomioon yksilön onnea. Veri on se 
kallisarvoinen siemen, josta voidaan odottaa vuosien kuluttua uutta satoa.100

Tenkun retoriikka ponnisti valkoisen Suomen sisällissodan jälkeisestä reto-
riikasta. Synnytystuska-retoriikkaa käytettiin laajasti sisällissodan jälkeen 
valkoisella puolella selittämään sodan vaikeita muistoja ja ylentämään mo-
nin paikoin järjettömältä tuntunut väkivalta merkitykselliseksi.101 Valkoises-
sa retoriikassa veriuhri oli myyttinen uhraus, joka synnytti kansakunnan.102

Tenkku toi sodan loppuvaiheissa esille uhrinäkökulman ja uhrausten vel-
voittavuuden, joka jäi elämään pysyvämminkin osana toisen maailmansodan 
suomalaiseen nationalismiin liittyvää selitystä.103 Valkoisen Suomen uhri
retoriikan muunnos Tenkun retoriikassa kuvaa sitä, miten kansallisaatteeseen 
liittyvät ilmiöt muuttuvat ja säilyvät ajassa. Valkoisen Suomen käsityksistä 
lähtenyt uhriajattelu muuttui nationalistisesta ihanteesta toisen maailman-
sodan konkretiaksi kuoleman muodossa ja kulki näin loppuunsa.104 Uhriajat-
telu muuttui eteenpäin ajavasta kiihkosta menetyksiä selittäväksi malliksi.

Julkisesti Tenkku ei voinut sodan kärsimysten keskellä irtautua retoriikasta, 
joka antoi merkityksen yksityisille uhrauksille. Pappina Tenkku edusti kirk-
koa, jonka tehtäviin kuului sodanjälkeen ylläpitää yhteisöä elvyttävää muisto-
kulttuuria.105 Tenkun nationalismia käsittelevässä pohdinnassa ja murrosajan 
hahmottelussa oli kysymys papin ja sotilaspapin itsereflektiosta ja ammatil-
lisuuden uudelleenmuotoilusta. Jatkosodan aikana papit olivat olleet pikem-
minkin lietsomassa nationalismia ja uhrimieltä, nyt se oli tarvetta purkaa.106 

	100	 Tenkku 1945, 131. 
	101	 Marttila 1998, 6. Marttilan Raahen ja Saloisten veteraanikirja on hyvä esimerkki 1990-luvun 

uuspatriotismin ajasta, jolloin menneiden vuosikymmenien ja jopa vapaussodan historia-
tulkinnat korostuivat. Kirjassa synnytystuskat on muotoiltu: ”Itsenäisyytemme synnytys-
tuskat johtivat kansamme kahtiajakoon pitkiksi ajoiksi.”

	102	 Tepora 2018 b, 161.
	103	 Kivimäki et al. 2024, 347. 
	104	 Kivimäki 2016 b, 313.
	105	 Tepora 2018 b, 145. 
	106	 Malinen & Tilli 2018, 41. 



116

Sotaretoriikasta ja sodan glorifioimisesta Tenkku oli jo luopunut, ja uusi 
aika vaati vanhojen käsitteiden uudelleenmuotoilua. 

Uhriretoriikka on tietyissä muodoissa jatkunut esimerkiksi kansallisina 
muistamisen päivinä aina nykypäivään saakka, joten siitä Tenkkukin piti 	
kiinni liittyen sotienvälisen ajan uskonnollisiakin piirteitä saaneeseen ro-
manttishenkiseen uhrinarratiiviin.107 Kirkossa tätä muistokulttuuria edusta-
vat edelleen näkyvimmin sankarihautausmaat. 

Uhriretoriikan pitkästä jatkumosta kirkosta ja sen laimentumisesta kertoo 
Kusti Korhosen elämäkerrassaan esittämä tapa hahmotella yksilön ja valtion 
suhdetta. Korhonen uudelleen tulkitsi elämäänsä lopulta varsin perinteisen 
kansallisaatteen käsittein (1982): ”Yksityisten ihmisten vaiheet liittyvät kai-
kessa kansakunnan vaiheisiin ja heijastelevat paljolti kansan elämässä tapah-
tunutta kehitystä”. Korhonen toivoi, että hänen elämäkertansa vahvistaisi 
lukijansa vakaumusta kolmessa suhteessa, joista keskimmäinen on ”että me 
suomalaiset kuulumme Suomen kansana yhteen ja olemme sidotut yhteisiin 
kohtaloihin ja että näissä yhteisissä vaiheissa mukana eläen –vaikkapa ne oli-
sivat vaikeitakin– elämämme täyttää ajallisen tarkoituksensa.”108

Korhosen kuvaama yksilön elämän tarkoitus osana Suomen kansaa on jo 
kaukana veriuhrista, mutta kuvaa silti yksilön roolia osana kansakuntaa ja sen 
kohtaloita. Kuvauksessa on kysymys uhrista, mutta ei enää väistämättä sodan 
kautta annettavasta uhrista, vaan elämästä yhteisen suomalaisuuden hyväksi. 
Korhosen kuvaus kertoo myös uhriajattelun luonteesta osana aaltoilevaa ja 
intensiteetiltään vaihtelevaa nationalismia.109 Kenties elämän merkitykselli-
syyteen liittyvä nationalismi oli luonteva ajattelutapa elämänsä loppuvaiheita 
eläneelle papille, jolle uskonnollisuus oli toinen merkityksellisyyttä tarjoava 
kokonaisvaltainen aate.

Johtopäätökset

Tämän artikkelin aluksi kysyimme, miten sodan ja kansallisaatteen jälkeinen 
murroskausi näkyi Korhosen ja Tenkun toiminnassa ja kirjoituksissa, ja miten 
he murroskautta itse määrittivät. Entiset sotilaspapit, jotka olivat vielä vähän 
aikaa sitten olleet keskeisiä nationalistisen ideologian levittäjiä ja puolesta
puhujia, rakensivat sodan jälkeen itselleen paikkaa uudessa rauhan aate- ja 
arvomaailmassa. Osoitimme aineistomme analyysin avulla, miten asevelipap-
pien määrittelemä murrosaika ja nationalismin muutos vaikuttivat yksilö
tasoa laajemmin organisaatiotasolla kirkossa. 

	107	 Tepora 2018 b, 147.
	108	 Korhonen 1982, 6.
	109	 Kivimäki et al. 2024, 351. 



117

Yksilöiden tasolla ja yksilöiden parissa asevelipapit olivat keskeisiä toimi-
joita. Määrältään nationalismia kuvaavaa retoriikkaa oli asevelipappien sodan 
loppuvaihetta tai rauhaa koskevana aikana vähemmän kuin muita teemoja 
koskevaa. Suoraan nationalismia aatteena koskevan aineksen määrällinen las-
ku on johtanut aiempaan yleistettyyn tulkintaan, jonka mukaan nationalismi 
lähes hävisi kirkosta. Artikkelimme kuitenkin osoittaa, että häviämisen sijaan 
kyse oli nationalismin muutoksista osana rauhaan palaamista.

Kirkossa nationalismi siirtyi koko kansakuntaa ja kirkkoa ohjanneista kiih-
keän yhteisöllisistä aatteista yksilötasolle. Yhteisötasolta yksilötasolle siirty-
minen oli osa kirkollista rauhaan palaamista, jossa kirkko ja valtio erosivat 
sodanaikaisesta tiiviistä yhteenliittymästä kohti rauhan aikaa. Rauhaan pa-
laamiseen kuului valtion ja kirkon keskittyminen organisaatioina enemmän 
omiin tehtäviinsä. Kirkkohistorian aiemmassa tutkimuksessa sotaa murros-
kautena ja asevelipappien keskeistä roolia sodanjälkeisen kirkon muotoutumi-
sessa on korostettu runsaasti. Tutkimus on kuitenkin koskenut lähinnä kirkon 
sosiaalista ja käytännöllistä muutosta, ei muutosta aatteiden tai rauhaan pa-
laamisen näkökulmista. Sosiaalietiikan kriisiä ja kirkon reagointia sosiaalisiin 
muutoksiin ei ole aiemmassa tutkimuksessa liitetty osaksi rauhaan palaamista 
ja nationalismin muutoksia. 

Tarkastelluista asevelipapeista toinen, Jussi Tenkku, koki sodan loput-
tua valtavan henkilökohtaisen murroksen, joka sai hänet nationalismin si-
jaan suuntautumaan universalistisesti ja vaihtamaan pappeuden filosofiaan 
ja tutkijanuralle. Toinen tämän tutkimuksen henkilöistä, Kusti Korhonen, ei 
kokenut samanlaista aatteellista kriisiä sodan jälkeen kuin Tenkku, vaan jatkoi 
uraansa pappina yleten vähitellen yhä vaativampiin tehtäviin. Etenkin Kor-
hosen elämäkerta kertoo papista, joka sopeutui laimenevaan nationalismiin 
muun yhteiskunnan mukana.

Sotaan ajavasta ja lippuja liehuttavasta nationalismista siirtyminen latent-
tiin nationalismiin ilmeni myös kirkossa. Asevelipappien työtä ja kirkon muu-
tosta on tarkasteltu useimmiten osana nopean kirkollisen jälleenrakentami-
sen suurta kertomusta. Korsukokemukset saivat asevelipapit kiinnittämään 
huomiota sosiaaliseen ulottuvuuteen, jonka osana kirkko asemoitui uudestaan 
suhteessa työväkeen. Kirkon uusi suhtautuminen työväkeen tai sosiaalisiin 
ongelmiin oli osa nationalismin muutosta, jossa isänmaallinen kansankirkko 
edusti kaikkia suomalaisia yhteiskuntaluokkaan katsomatta. Samalla kiihkein 
nationalismi väistämättä laimeni, koska sovinnollisuus sitä edellytti. 

Nationalismia ei kirkossa enää sodan jälkeen mielletty tietyssä kansan-
osassa – esimerkiksi heränneissä – ihanteellisena esiintyväksi aatteeksi. En-
nen toista maailmansotaa työväki ei voinut samaistua tähän uskonnollisia 
ulottuvuuksia saaneeseen nationalismiin. Uudenlaiset kansalaisen ihanteet 
sodan ”puhdistamassa” valtiossa nähtiin tarpeellisiksi asevelipappien tahol-
ta. Näin kansakunnan ihanteista muokkautui vähitellen kaikkia suomalaisia 
koskevia oman itsen syrjään sysäämisen yksilötason ihanteita, joita tarvittiin 



118

myös jälleenrakentamisen ajaksi kutsuttuna rauhaan palaamisen aikakautena. 
Rauhaan palaamisen osalta kirkkohistorian näkökulma on ollut perintei-

sen kirkkohistorian tapaan kirkkoon itseensä keskittyvä, vaikka kirkon sisällä 
tapahtunut rauhaan palaaminen liittyi selkeästi valtiolliseen rauhaan palaa-
miseen. Keskeisiä valtion ja kirkon rauhaan palaamisen yhtymäkohtia olivat 
kirkossa tapahtunut uudelleensuhtautuminen työväestöön, yhteiset sankari-
hautausmaat ja kirkon transsendenttiin tehtävään liittyvä uhrinationalismin 
uudelleenmäärittely. Uhrinationalismin laimentuminen valkoisen Suomen 
jakavasta ajattelusta koko kansakuntaa koskevaksi sodan uhria muistavaksi 
toiminnaksi vaikutti suoraan yhteiskunnalliseen sovinnollisuuteen. Aseveli-
pappien määrittelemä ja työnsä kautta tekemä muutos vaikuttivat siihen, että 
suomalainen patrioottinen latentti nationalismi saattoi syntyä sota-aikaisen 
kiihkeän nationalismin jälkeen.

Aiemmassa kirkkohistorian tutkimuksessa muutokset kirkko-organisaati-
ossa ja niiden tutkiminen on jättänyt varjoonsa kirkon yhteiskunnallisen roo-
lin nationalismin murrosaikana ja myös sen jälkeen. Tähän päivään saakka 
jatkunut esimerkki kirkon yhteiskunnallisesta roolista ovat valtiolliset juma
lanpalvelukset, joiden kautta tuodaan ensi sijassa esille nationalismia, ei us-
konnollisuutta. Vertailu uusimpaan suomalaisen nationalismin muutosta 
kuvaavaan tutkimukseen paljastaa, että aiemmissa kirkkoa ja nationalismia 
koskevissa tulkinnoissa on ollut kysymys nationalismin liian kapea-alaises-
ta ymmärtämisestä. Näin jopa kirkon edelleen harjoittamat erityistehtävät 
sankarihautausmaiden ylläpitäjänä, kaatuneiden muistamisessa ja itsenäi-
syyspäivän juhlistamisessa ovat jääneet huomaamatta osana nationalismin 
pitkää aatteellista jatkumoa.

Jatkotutkimus erityisesti sukupuolen merkityksestä kirkon nationalismi
ajattelulle olisi tarpeen. Asevelipappien kirkko oli miesten yhteisö, jonka 
sodanjälkeiset päättäjät olivat kasvaneet kuuman nationalismin miehistä 
sankaruutta korostaneena aikakautena. Nationalismi on edelleen ajankohtai-
nen poliittinen aate, jonka ilmenemismuodot kirkossa ovat merkityksellisiä 
yhteiskunnallisen kehityksen, sovinnollisuuden ja yhteistyön näkökulmista. 
Kirkollisen rauhaan palaamisen historian tutkimus antaa työkaluja ymmärtää 
sitä historiaa, nationalismia ja kirkollista identiteettiä, johon nykykeskuste-
luissa kulloinkin halutaan viitata. Yhteiskunnalliset muutokset, kuten sodat 
tai ilmastonmuutos ovat uusia murroksia, joihin liittyen nationalismia, yh-
teenkuuluvuutta ja kokemusta määritellään yhä uudestaan niin valtiossa kuin 
kirkossakin.



119

Lähteet ja kirjallisuus
Painamattomat lähteet 

Itä-Suomen yliopisto, Joensuu 					     UEF
	 Teologian osaston arkisto				    TOA
		   	  Kusti Korhosen kokoelma			   KKK 

Suomalaisen kirjallisuuden seuran arkisto, Helsinki 			   SKS	
	 Jussi Tenkun päiväkirja 1943–1944. 			   JT

Painetut lähteet

Colliander, O. Immanuel
1922	 Nykyinen murrosaika Pyhän Raamatun ilmoittaman 

Jumalanvaltakunnan historian valossa. Etelä-Savon kirjapaino 
osakeyhtiö: Savonlinna.

Korhonen, Kusti 
1982 	 Pappina murrosajassa. Helsinki: Kirjaneliö.

Korhonen, Kusti & Nokkala, Armo
1945	 Älä aja raiteissa. Helsinki: Kristillinen palvelukeskus.

Marttila, Irmeli 
1998	 Yhteisellä asialla – Raahen ja Saloisten veteraanikirja. Raahe: Raahen 	

veteraanijärjestöt.

Tenkku, Jussi 
1945 	 Alaston ihminen murrosajan kuvastimessa. Helsinki: WSOY.

Tenkku, Liisa 
2008	 Inkeriläisiä siirtämässä. Jussi ja Liisa Tenkun päiväkirjat 1943–1944. 

Helsinki: SKS.

Kirjallisuus 

Ahlbäck, Anders
2020	 Sotasankaruus miehuuden esikuvana – Jääkäriupseerit ja suomalainen 

sotilaskoulutus. – Kirjoituksia sankaruudesta. Toim. Kemppainen Ilona 
& Peltonen Ulla-Maija. Helsinki: SKS.

Alfthan, Maija
2008	 Ajatus Inkerinmaasta sykähyttää sydäntä. Helsingin sanomat 

20.4.2008. 



120

Aunesluoma, Juhana
2022	 Oman ajan historiankirjoitus – Lähihistoria vol. 1 (2022, issue 1), 67–82.

Auvinen, Timo; Holmila, Antero & Lehtimäki, Niina
2016 	 Epävarma itsenäisyys – Julkinen keskustelu sodan päättyessä – 

Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan päättyminen 1944–1950. Toim. 
Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria. Tampere: Vastapaino.

Boije, Erika; Forsell, Gustaf; Hellström, Emma; Olenius, Ida
2025	 Approaching National Christianities in the Nordic Region. Journal of 

Church and State, 2025, 67. 1–7. 

Heikkilä, Markku
1990	 Suomalaisesta kansallisuususkonnosta kansalaisuskontoon – Kirkko 

ja politiikka. SKHST 153. Helsinki: Suomen kirkkohistoriallinen seura. 
500–510.

Hjelm, Titus
2021	 Kansankirkkoideologia ja uskonnollisen eriarvoisuuden uusintaminen. 

Parlamentaarisen diskurssin kriittinen analyysi – Uskonto, kieli ja 
yhteiskunta: Johdatus diskursiiviseen uskonnontutkimukseen.  
Helsinki: SKS. 224–243.

Hutchinson, John
2006 	 Hot and banal nationalism: the nationalization of ‘the masses’. 

In G. Delanty, K. Kumar (Eds.) Hot and banal nationalism:  
The nationalization of ‘the masses’. Thousand Oaks: SAGE  
Publications Ltd.

Huhta, Ilkka 
2001	 ”Täällä on oikea Suomenkansa” – Körttiläisyyden julkisuuskuva  

1880–1918. Diss. Helsinki: Suomen kirkkohistoriallinen seura.

Huhta, Ilkka & Malkavaara, Mikko
2005	 Suomen kirkon sisälähetysseuran historia. Vuodet 1940–2004. 

Helsinki: Kirkkopalvelut.

Kallanne, Reetta 
2022 	 Uskonto keskitysleirillä: Suomalaisen hengellisen toiminnan 

ja uskonnollisen diskurssin roolit inkeriläisten parissa 
Kloogan keskitysleirillä toisessa maailmansodassa – Suomen 
kirkkohistoriallisen seuran vuosikirja 2022. Helsinki: Suomen 
kirkkohistoriallinen seura. 76–106. 

Karonen, Petri 
2016 	 Suomi vuonna yksi. Sodasta rauhaan siirtyminen valtakunnallisena 

ongelmana – Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan päättyminen 
1944–1950. Toim. Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria.  
Tampere: Vastapaino.



121

Kirkko suomalaisessa yhteiskunnassa 1900-luvulla. 
1977	 Kirkko suomalaisessa yhteiskunnassa 1900-luvulla.  

Toim. Markku Heikkilä & Eino Murtorinne. Helsinki: Kirjaneliö.

Kivimäki, Ville
2016 a	 Hämärä horisontti, avautuvat tulevaisuudet. Suomalaissotilaat ja 

syksyn 1944 tunnemaisema – Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan 
päättyminen 1944–1950. Toim. Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria. 
Tampere: Vastapaino.

2016 b 	 Uusi Suomi. Sotasukupolvi ja sodanjälkeinen aika – Rauhaton rauha – 
Suomalaiset ja sodan päättyminen 1944–1950. Toim. Kivimäki,  
Ville & Hytönen, Kirsi-Maria. Tampere: Vastapaino.

Kivimäki, Ville; Hytönen, Kirsi-Maria & Karonen, Petri
2018 	 Ennen huomispäivää – Toisen maailmansodan päättyminen Suomessa 

ja Euroopassa – Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan päättyminen 
1944–1950. Toim. Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria.  
Tampere: Vastapaino.

Kivimäki, Ville; Tepora, Tuomas; Vahtikari, Tanja & Yliaska, Ville
2024	 Uusi nationalismitutkimus ja historia. Eletty kansakunta toisen 

maailmansodan ja vuoden 1990 murroskohtien jälkeen – Historiallinen 
aikakauskirja 122:4 (2024), 345–361.

Lauha, Aila 
1999 	 ”Syyttömyyden” taakka. Suomen luterilainen kirkko ja sotasyyllisyys – 

Teologinen Aikakauskirja 104:1 (1999). 63–71.

Long, William & Brecke, Peter 
2003	 War and reconciliation. Reason and Emotion in Conflict Resolution. 

Cambridge, MA: MIT Press. 

Malinen, Antti & Tilli, Jouni 
2018 	 ”Ei me niin hirvittävän sotaisia sentään olla!” Luterilaisten pappien 

suhde jatkosodan muistoihin – Historiallinen aikakauskirja 116:1 (2018). 
29–41.

Murtorinne, Eino
1976	 Kansankirkon historiallinen tulkinta ja sovellus – Teologinen 

aikakauskirja 81, 113–120.
1978 	 Kirkko ja suomalaiskansallinen ideologia – Aate ja yhteiskunta.  

Mikko Juvalle omistettuja tutkielmia. Toim. Markku Heikkilä.  
Helsinki: Otava. 269–283.

1987	 Kirkko maailmansotien välisenä aikana – Suomen historia 7. 698–709. 
1995	 Suomen kirkon historia 4. Sortovuosista nykypäiviin 1900–1990. 

Helsinki: WSOY.



122

Nagel, Joane
2010 	 Masculinity and nationalism: gender and sexuality in the making of 

nations – Ethnic and Racial Studies 21:2. 242–269. 

Perämäki, Anna-Leena 
2024	 Uusi sotahistoria 2020-luvulla. Ennen ja nyt, Vol 24 Nro 3 (2024). 1–3.

Salmela, Mikko
2007	 Tenkku, Jussi. Kansallisbiografia-verkkojulkaisu. Studia Biographica 4. 

Helsinki: SKS.

Seppo, Juha
1996 	 Arv. Eino Murtorinne. Suomen kirkon historia 4. Sortovuosista 

nykypäivään 1900–1990. Helsinki: WSOY.

1999	 Kirkko ja itsenäinen Suomi 1917–1998. – Uskonto ja nykyaika. Yksilö 
ja eurooppalaisen yhteiskunnan murros. Toim. Markku Heikkilä. 
Helsinki: Atena.

Tepora, Tuomas 
2011	 Sinun puolestas elää ja kuolla – Suomen liput, nationalismi ja veriuhri 

1917–1945. Helsinki: WSOY.
2018 a	 Kiihkeä historia – Tunteet historiantutkimuksessa – Menneisyyden 

rakentajat: teoriat historiantutkimuksessa. Toim. Hannikainen Matti 
O., Danielsbacka Mirkka & Tepora Tuomas. Helsinki: Gaudeamus.

2018 b 	 Mystifioitu sota: uusiutumisen ja uhrin kokemus – Rikki revitty maa – 
Suomen sisällissodan kokemukset ja perintö. Helsinki: Gaudeamus.

Tilli, Jouni 
2014	 Suomen pyhä sota. Papit jatkosodan julistajina. Helsinki: Atena.
2016	 Katumus, mukautuminen ja kieltäminen. Luterilaisten pappien 

suhtautuminen työväestöön vuosina 1944–1948 – Historiallinen 
aikakauskirja 4/2016. 432–444. 

Ylä-Jussila, Aarne
2020 	 Heimo, uskonto ja isänmaa: kirkollinen kansallistamistoiminta Itä-

Karjalassa 1941–1944. Diss. Joensuu. Publications of the University 
of Eastern Finland. Dissertations in Education, Humanities, and 
Theology, 159. Joensuu: Itä-Suomen yliopisto.



123

JAN POHJONEN

 Pohjois-Irlannin levottomuudet,  
Euroopan yhdentyminen ja kristinusko  
Helsingin Sanomien pääkirjoituksissa  
vuosina 1993–1998

Johdanto

 P itkänäperjantaina 1998 median eteen asteli Belfastissa joukko huojen-
tuneita poliitikkoja. Helpotukseen oli aihetta, olivathan Pohjois-Irlan-
nin puolueet sekä Ison-Britannian ja Irlannin hallitukset onnistuneet 

mahdottomassa. He olivat saaneet neuvoteltua senaattori George Mitchellin 
johdolla rauhansopimuksen, jonka oli määrä päättää Pohjois-Irlannin levotto-
muuksina tunnettu lähes 30 vuotta jatkunut ja yli 3500 henkeä vaatinut veren
vuodatus.1

Vuosien 1993–1998 rauhanprosessia tarkasti seurannut Helsingin Sanomat 
(tästä eteenpäin HS) suhtautui sopimukseen varovaisen optimistisesti.2 Leh-
ti tunsi myös ylpeyttä rauhanneuvottelija Harri Holkerista, joka oli yllättäen 
heitetty kriisin keskipisteeseen. Tässä artikkelissa tutkin, miten Suomen Eu-
roopan unioniin liittymisen puolesta kampanjoinut HS suhtautui pääkirjoi-
tuksissaan jäsenmaa Isossa-Britanniassa käynnissä olleisiin levottomuuksiin 
ja rauhanneuvotteluihin. Samalla selvitän, miten uskonnon ja politiikan se-
koittumista paheksunut lehti näki kristinuskon, ja sitä tunnustaneet katoli-
laiset ja protestantit, osana 1,6 miljoonan asukkaan Pohjois-Irlannin kriisiä.3

Rauhanneuvottelut käytiin muutosten tuulten puhaltaessa niin Euroo-
passa kuin HS:ssa. Kylmän sodan päättyminen ja Janne Virkkusen aloittami-
nen lehden vastaavana päätoimittajana vuonna 1991 tarkoittivat lehden pää
kirjoituslinjan terävöitymistä. HS alkoi muun muassa pian vaatia Suomen 
valtion ja luterilaisen kirkon erottamista toisistaan.4 Ulkomaita koskevassa

	 1	 Pohjois-Irlannin levottomuudet tunnetaan englantia puhuvassa maailmassa nimellä the 
Troubles. Holkeri 1999, 136–142; McKeown 2009, 3–4; Cochrane 2021, 85–86, 271; Ó Beacháin 
2019, 105, 208, 239. 

	 2	 Kun artikkelissa viitataan Helsingin Sanomissa julkaistuun kirjoitukseen, kyse on aina leh-
den A2-sivulla julkaistusta pääkirjoituksesta, ellei toisin mainita. Pohjois-Irlannin rauhalle 
saatiin edellytykset HS 15.4.1998.

	 3	 Pohjonen 2018, 43–55; NISRA 2023.
	4	 Pohjonen 2018, 45–55.



124

kirjoittelussa tapahtui myös: samaan aikaan kun toimitus alkoi kirjoittaa 
kriittisemmin itänaapurista, Suomen EU-jäsenyydestä tuli HS:lle kohtalon-
kysymys.5

Lehden Eurooppa-mielisyydellä ja kirkkokriittisyydellä oli pitkät juuret. 
Jo nuorsuomalainen liike ja sen äänenkannattajaksi vuonna 1889 perustettu 
Päivälehti – HS:n suora edeltäjä – ammensivat Länsi-Euroopasta ja siellä jalan-
sijaa saaneista edistysajattelusta, liberalismista ja sekularismista.6 Virkkusen 
kaudella näitä ideaaleja tulkittiin uuden vuosikymmenen haasteiden valossa. 
Yksi osoitus länteen katsomisesta ja eurooppalaiseksi itsensä mieltämisestä 
oli EU-päätöksenteon ja suurimpien jäsenmaiden sisäisten asioiden tarkka 
seuraaminen. Kestoaiheisiin kuului myös Pohjois-Irlannin uskontosävyttei-
nen kriisi, jota toimitus piti erityisen monimutkaisena, sotkeutuihan siinä 
niin Ison-Britannian kuin Irlannin tasavallan intressit.7

Tutkin tässä artikkelissa kahden Pohjois-Irlannin rauhanprosessin merkki
paalun – joulukuussa 1993 annetun Downing Streetin julistuksen ja touko-
kuussa 1998 kansanäänestyksellä vahvistetun rauhansopimuksen – välisiä pää-
kirjoituksia historialliskvalitatiivisen sisällönanalyysin avulla. Analyysissäni 
olen ottanut erityisesti huomioon kirjoitusten julkaisuhetken, jolloin rauta
esiripun murtumista seurannut Euroopan integraatiokehitys pakotti HS:n 
arvioimaan ympäröivää maailmaa ja omaa journalismiaan uudelleen. Tutkit-
tuna aikana julkaistut pääkirjoitukset on tästä syystä luettu kronologisesti läpi 
mikrofilmiltä, minkä jälkeen Pohjois-Irlannin kriisiä käsittelevät pääkirjoituk-
set on koottu omaksi digitoiduksi lähdeaineistokseen. Aineistonkeruu eroaa 
tältä osin monista aiemmista Helsingin Sanomia koskeneista tutkimuksista, 
joissa lähdeaineisto on koottu sähköisiin tietokantoihin tehdyillä sanahauilla 
tai käyty läpi vain osalta tutkimuksen käsittelemistä vuosista.8

Olen hyödyntänyt kokoamani lähdeaineiston lähiluvussa sekä 1990-lukua 
koskevaa media- ja kirkkohistoriallista tutkimusta että Median museo ja arkis-
to Merkkiin talletettua laajaa HS:n pääkirjoitustoimitusta koskevaa arkisto
materiaalia. Olen lisäksi haastatellut useita tutkimusvuosien pääkirjoitustoi-
mituksen jäseniä ja toimituksen tietolähteitä. Olen toteuttanut nämä noin 
kaksi tuntia kestäneet haastattelut jokaista haastateltavaa varten erikseen 
laadittujen kysymysten pohjalta. Näiden hallussani olevien haastattelujen 
avulla olen selvittänyt, mikä vaikutus toimituksen sisällä ja sen ulkopuolella 
käydyillä taustakeskusteluilla oli lehdessä julkaistuihin pääkirjoituksiin.

Historiantutkijalle haastattelut, arkistolähteet, aiempi tutkimus tai edes 
lehdessä julkaistut pääkirjoitukset eivät toisistaan erillään riitä vastaamaan, 
miten HS pääkirjoituksissaan Pohjois-Irlannin kriisistä kirjoitti. Erityisesti 

	 5	 Janne Virkkusen puhelinhaastattelu 9.3.2018; Mainio 2018, 438—444; Pohjonen 2018, 86.
	6	 Kulha 1989, 15–18; Pohjonen 2018, 7–9.
	 7	 Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025.
	 8	 Taira 2008; Hokka et al. 2013; Niemelä 2013; Taira 2019.



125

vuosi vuodelta epäluotettavammaksi muuttuva muistitieto tarvitsee tuek-
seen aina kirjallisia todisteita. Kaikki palaset yhteen laittamalla voi kuitenkin 
piirtää luotettavan kuvan pääkirjoitustoimituksen kannanmuodostuksesta.

Pohjois-Irlannin väkivaltaisuuksille oli ominaista, että riippui katsojasta, 
missä valossa hän kriisin näki. Uskonnon näkökulmasta vastakkainasettelu oli 
alkanut jo 1600-luvulla, kun Britannian kruunu oli alkanut asuttaa kapinoivaa 
vihreää saarta Skotlannista ja Englannista saapuneilla siirtolaisilla. Politiikan 
tuloksena suuri osa maaomistuksesta siirtyi katoliselta kantaväestöltä uudel-
le protestanttiväestölle. Samalla uskontokuntaraja muuttui aluetta jakavaksi 
sosioekonomiseksi rajaksi.9

Valtiollisesti Irlannin saari jaettiin kahteen osaan vuonna 1921. Jaon tulok-
sena saaren protestanttienemmistöinen pohjoisosa säilyi osana Yhdistynyttä 
kuningaskuntaa ja katolinen eteläosa muodosti ensin Irlannin vapaavaltion 
ja myöhemmin Irlannin tasavallan. Yksinkertaistetusti voi sanoa, että jaon 
jälkeen kukaan ei Pohjois-Irlannissa ollut tyytyväinen. Protestantit pelkäsivät 
joutumista Lontoon päättäjien petkuttamiksi ja katolisen etelän nielaisemak-
si. Katolilaiset taas elivät toisen luokan kansalaisina haaveillen Irlannin yhdis-
tymisestä. Kauna leimahti ensin ryhmien välisiksi väkivaltaisuuksiksi kiihtyen 
lopulta avoimeksi terrorisodaksi 1960-luvun lopulla. Britannian hallitus vasta-
si lähettämällä armeijan pitämään osapuolet toisistaan erillään.10

Alkanut kuohunta sai kansainvälisen median kiinnostumaan siihen asti 
verrattain tuntemattomasta Pohjois-Irlannista. Tämän tuloksena tutkijat 
käänsivät katseensa tiedotusvälineiden kriisistä välittämään kuvaan. Ulko-
maisten televisiokanavien ja sanomalehtien levottomuuksia käsittelevästä 
aineistosta on sittemmin kirjoitettu lukuisia väitöskirjoja ja tutkimusartik-
keleita.11 Tutkittavaa riitti, sillä vuosina 1969–1998 puolisotilaalliset joukot 
käyttivät apuna keinoja, jotka takasivat niille runsaasti palstatilaa.12

Myös HS seurasi kriisiä, vaikkei käsitellyt esimerkiksi 1980-luvun alun tasa
valtalaisvankien nälkälakkoja uutisetusivullaan.13 Lehden levottomuuksia 
koskeneista pääkirjoituksista ei sen sijaan tiedetä paljoakaan, koska aihetta 
on tutkittu vain vähän ja lyhyin otannoin.14 Oma vuonna 2018 tarkastettu pro 
gradu -tutkielmani sisältää tähän mennessä kattavimman analyysin Pohjois-
Irlannin katolilaisia ja protestantteja koskeneesta kirjoittelusta 1990-luvun 
alun pääkirjoituksissa.15 Tämä artikkeli auttaa siten ymmärtämään parem-
min sekä lehden suhtautumista kriisiin että sitä, kuinka syvällinen ymmärrys 

	9	 Mulholland 2002, 2–6; Tonge 2002, 4–5; Cochrane 2021, 7–11.
	10	 Ó Beacháin 2019, 11–17; Cochrane 2021, 22–30, 54–66.
	11	 Cottle 1997; McLaughlin & Baker 2010; Armoudian 2013; Doughty 2019.
	12	 Keefe 2018, 128; Cochrane 2021, 84, 100, 111–118, 128.
	13	 Simuna 2017, 60, 71.
	14	 Jämiä 2012; Simuna 2017.
	15	 Pohjonen 2018.



126

toimituksella oli levottomuuksien uskonnollisesta luonteesta tuolla vuosi-
kymmenellä. 

Uskonnon asemaa HS:n 1990-luvun pääkirjoituksissa on tutkinut aiemmin 
uskontotieteilijä Teemu Taira. Hän ei ole kuitenkaan ole käsitellyt Euroopan 
integraatiota tai Pohjois-Irlannin väkivaltaisuuksia vaan keskittynyt uskon-
non saaman huomion pitkän aikavälin muutoksiin.16 Saman ajan pääkirjoi-
tustoimitusta on puolestaan perattu laajimmin osana Helsingin yliopiston 
Päivälehti-Helsingin Sanomat 1889–2019 -hanketta. Hanke oli muutenkin 
monin tavoin uraauurtava, valottihan se niin HS:n historiaa, pääomistajan 
ja toimittajien suhteita vieraan vallan edustajiin kuin suureksi mediataloksi 
kasvaneen Sanoman konsernihistoriaa.17

Tämä HS:n vuosien 1993–1998 pääkirjoituksia ja pääkirjoitustoimitusta 
käsittelevä artikkeli on jaettu kronologisesti kahteen päälukuun. Niistä en-
simmäisessä analysoin joulukuussa 1993 annetun Downing Streetin julistuk-
sen ja vuoden 1994 lopun välisiä pääkirjoituksia. Toinen luku alkaa Suomen 
EU-jäsenyyden alkamisesta tammikuussa 1995 ja päättyy Irlannin saaren rau-
hansopimuksesta toukokuussa 1998 pidettyyn kansanäänestykseen. Artikke-
lin viimeinen osa on johtopäätösluku. Siinä vastaan tutkimuskysymykseeni, 
minkälaiseksi HS näki Euroopan yhdentymisen ja kristinuskon roolin tutkit-
tujen vuosien Pohjois-Irlannin kriisissä ja rauhanneuvotteluissa. Sanomaleh-
den pääkirjoituksista piirtyy kaari, jonka aikana Suomi siirtyy Euroopan ulko-
kehältä mantereen päätöksenteon ytimeen samalla, kun lehden kuva ja tiedot 
kriisistä monipuolistuvat.

Euroopan yhdentyminen ja maallistuminen  
osoittavat tien rauhaan

Ison-Britannian pääministerin virka-asunnosta käsin oli liikuteltu joukkoja 
niin ensimmäisessä kuin toisessa maailmansodassa.18 Joulukuussa 1993 sen 
etuovella puhuneet Ison-Britannian ja Irlannin pääministerit John Major 
ja Albert Reynolds halusivat puolestaan auttaa päättämään Pohjois-Irlantia 
riivanneet levottomuudet. Heidän Downing Streetin julistuksena tunnet-
tu lausuntonsa oli tarkoitettu osoitukseksi hallitusten halusta tehdä yhteis-
työtä kriisin ratkaisemiseksi. Julkilausuma oli myös kutsu tasavaltalaisille 
puolisotilaallisille joukoille laskea aseet.19 Yritys sitoa ääriryhmät mukaan 

	16	 Taira 2008; Taira 2019.
	17	 Osana tutkimushanketta valmistui kaikkiaan neljä kirjaa ja yksi väitöskirja. Teokset olivat 

Blåfield 2014, Jensen-Eriksen & Kuorelahti 2017, Mainio 2018, Jensen-Eriksen et al. 2019 ja 
Hänninen 2019.

	18	 Seldon 2024.
	19	 Ó Beacháin 2019, 224; Cochrane 2021, 131.



127

rauhanprosessiin onnistui aluksi hyvin: seuranneeseen aselepoon sitoutui-
vat ensin Irlannin tasavaltalaisarmeija IRA ja sen vanavedessä protestantteja 
edustaneet lojalistiryhmät.20

HS:ssa Downing Streetin julistukseen suhtauduttiin ristiriitaisesti. Lehti 
myönsi, että julistuksen lupaus Irlannin saaren kansojen itsemääräämisoikeu
den kunnioittamisesta kertoi mullistavasta ajattelutavan muutoksesta. Samal-
la pääkirjoitus maalaili edistysaskeleiden olevan äärijärjestöjen armoilla.21

Varautuneisuuteen oli syynsä. Belfastissa oli räjähtänyt kahta kuukautta 
aiemmin IRA:n pommi, joka oli surmannut 10 ihmistä ja sysännyt liikkeelle jäl-
leen uuden väkivalta-aallon. HS:lle oli kova paikka, että räjähdys tapahtui vain 
muutamaa päivää ennen EU:n perustamisasiakirjana tunnetun Maastrichtin 
sopimuksen voimaan tuloa. Iskun jälkeen julkaistu pääkirjoitus tiivisti apeu-
den: ”Muu Länsi-Eurooppa integroituu ja madaltaa rajojaan, eivätkä Irlannin 
tasavalta ja Iso-Britannia ole poikkeuksia. Pohjois-Irlannissa protestanttien 
ja katolisten nähdään yhä vain kieltäytyvän asumasta maataan ihmisiksi.”22. 
Kun lehti aseiden hiljennyttyä kirjoitti rauhantunnusteluista, toivoi se Euroo-
pan yhdentymisen osoittavan tien pois Irlannin saaren levottomuuksista.23

Integraatiokehityksen ja Pohjois-Irlannin kriisin liittäminen toisiinsa oli 
jatkumo sille, mitä Suomessa 1990-luvun alkupuolella tapahtui. Neuvosto
liiton hajottua vuonna 1991 HS oli nähnyt tehtäväkseen Suomen ohjaami-
sen kohti Länsi-Eurooppaa ja kauemmas Venäjästä. Kuten nuorsuomalainen 
Päivälehti oli tehnyt sata vuotta aiemmin, myös 1990-luvun HS halusi saada 
Suomen ”ikkunat auki länteen”.24 Erona oli, että lehti oli kasvanut vuosisadas-
sa suomalaisuusliikkeen vähemmistön äänenkannattajasta sekä ilmoitustu-
loissa että tilaajamäärässä ylivoimaiseksi markkinajohtajaksi. Sen pääomista-
jan ja Sanoma-osakeyhtiön hallituksen puheenjohtajan Aatos Erkon mielestä 
EU-jäsenyydestä käyty kiista oli Suomen kolmas itsenäisyystaistelu. Pääkirjoi-
tustoimitus jakoi ajatuksen jäsenyyden turvallisuuspoliittisesta luonteesta ja 
liputti kirjoituksissaan unioniin liittymisen puolesta.25 Tällaisessa mielipide-
ilmastossa mantereen muut poliittiset liikahdukset oli helppo nähdä saman 
kehityksen osana.

Levottomuuksia käsiteltiin Euroopan integraation kontekstissa lisäksi sik-
si, että Irlannin saaren molemmat puoliskot olivat osa Euroopan yhteisöjä 

	20	 Smith 2002, 174–175.
	21	 Toivon tähti Ulsterissa HS 17.12.1993.
	22	 Pohjois-Irlannista ei mitään uutta HS 26.10.1993. 
	23	 Irlannin saarella oma rauhanosinko HS 22.10.1994.
	24	 Janne Virkkusen kolumni Sitoutumaton lehti ja EU HS 9.10.1994, A2; Jensen-Eriksen et al. 

2019, 33.
	25	 Janne Virkkusen kolumni Sitoutumaton lehti ja EU HS 9.10.1994, A2; Nuorsuomalaisen puo-

lueen elämänkaari edelläkävijänä HS 25.11.1994; Erkki Pennasen puhelinhaastattelu 31.5.2021; 
Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Mainio 2018, 441–444: Pohjonen 2018, 100–101.



128

ja sitä seurannutta EU:ta.26 Irlannin tasavalta oli pääkirjoitusten perusteel-
la HS:lle myös yksi unionin menestystarinoista. Lehti valisti Ison-Britannian 
”riistäneen naapuriaan armottomasti yli seitsemän vuosisataa” ja EU-jäsenyy-
den taanneen sille entistä ”itsellisemmän aseman”.27 Pian Suomen oman EU-
kansanäänestyksen jälkeen julkaistu pääkirjoitus samaisti Irlannin ja Suomen 
koettelemukset ja toi samalla rivien välistä esiin, mitä HS toivoi jäsenyyden 
merkitsevän Suomelle.

Pääkirjoitustoimitus ei esitellyt Irlannin historiaa lukijoilleen sattumal-
ta. Vastaava päätoimittaja Virkkunen toteaa nimittäin vuonna 2013 julkais-
tuissa muistelmissaan Irlannin ensimmäisen Suomen suurlähettilään Dáithí 
O’Ceallaighin vitsailleen eräällä syksyisellä Levin reissulla maita yhdistävän 
se, että molemmilla on ”ilkeä ja suuri naapuri”.28 O’Ceallaigh itse on käyttänyt 
samaa vertausta kirjoittaessaan vuosien 1993–1998 suurlähettiläskaudestaan 
Helsingissä.29

Kuva 1. HS:n suhtautuminen 1990-luvun alun Pohjois-Irlantiin oli pitkän 
verenvuodatuksen paaduttama. Kuvalähde: Pohjois-Irlannista ei mitään uutta  
HS 26.10.1993.

Kysyttäessä asiasta kolme vuosikymmentä tapahtumien jälkeen, Virkkunen 
toteaa muistavansa hyvin alkusyksyyn 1994 ajoittuneen ja Outokumpu Oyj:n 
edustushuvilalle suuntautuneen matkan. Lisäksi hän päättelee kirjoitta-
neensa pääkirjoituksen itse tai ottaneensa aiheen esiin joka-aamuisessa 
kokouksessa, jossa pääkirjoitusten aiheet päätettiin. Samalla hän vahvistaa

	26	 Toivoa rauhasta Ulsterissa HS 3.9.1994.
	27	 Irlannin saarella oma rauhanosinko HS 22.10.1994.
	28	 Virkkunen 2013, 189.
	29	 O’Ceallaigh 1999, 258.



129

nimettömien taustakeskustelujen käymisen olleen pääkirjoitustoimituksen 
vakiintunut tiedonhankintatapa.30

Tapaus osoittaa, että O’Ceallaigh oli onnistunut sekä verkostoitumisessa 
isäntämaahan että tietoisuuden lisäämisessä kotimaastaan. Lisäksi se kertoo 
ulkomaisten suurlähetystöjen ymmärtäneen HS:n yhteiskunnallisen aseman 
kylmän sodan ohella myös 1990-luvun mullistusten keskellä.31 Irlannin suur-
lähetystön kiinnostus Suomeen ja sen laajalevikkisimpään sanomalehteen 
kytkeytyi maan omiin ulkopoliittisiin tavoitteisiin: Helsingin pysyvä edusta-
jisto oli nimittäin päätetty perustaa pian Suomen jättämän Euroopan yhteisö-
jen jäsenhakemuksen jälkeen. HS:n toimittajat ja pääomistaja Aatos Erkko oli-
vat Irlannin suurlähettiläälle kullanarvoisia tietolähteitä hänen raportoidessa 
kotiin EU-liittymisneuvotteluita käyvän ja myöhemmin unionin kokouksiin 
osallistuvan maan asioista.32

Haastattelussa O’Ceallaigh paljastaa suhdetoiminnalle lisäsyyn: hän väit-
tää yhteydenpidon maan sanomalehtiin tapahtuneen Suomen valtiojohdon 
tuella. Suurlähettilään mukaan vuosien 1993–1995 ulkoministeri Heikki Haa-
visto oli nimenomaisesti kannustanut häntä levittämään printtimedioihin 
ja yliopistoihin tietoa EU-jäsenyyden positiivisista vaikutuksista Irlannille.33 
Vaikka Haavisto ei muistelmissaan kirjoita O’Ceallaighista, tuo hän esiin me-
dian tärkeän roolin unionista käydyssä keskustelussa.34 Virkkunen on myös 
päätellyt suurlähettilään yhteydenpitohalukkuuden liittyneen nimenomaan 
Suomen jäsenyysprosessiin.35

Kuvaavaa on, että vaikka vastaava päätoimittaja oli pitkän uransa aikana 
tottunut diplomaatteihin, hän piti Irlannin O’Ceallaighia tuon ajan Helsin-
gin diplomaattikunnan kirkkaimpana tähtenä. Virkkunen on samoin toden-
nut vaihtaneensa Irlannin suurlähettilään kanssa ajatuksia Pohjois-Irlannin 
rauhanprosessista.36 Koska Irlanti oli konfliktin osapuoli, oli maan suurlähet-
tiläs yksi pääkaupungin parhaista keskustelukumppaneista aiheeseen liittyen.

O’Ceallaighin asiantuntemusta lisäsi, että hän oli 1980-luvun alkupuolella 
kiertänyt Pohjois-Irlantia matkalaukkudiplomaattina. Tämän jälkeen hänet 
oli nimitetty alueen levottomuuksiin keskittyneeseen irlantilaisten ja brittien 
yhteiseen Anglo-Irish Secretariatiin, joka sijaitsi vähän Belfastin ulkopuolella.37 

	30	 Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Janne Virkkusen sähköpostiviesti 2.9.2025.
	31	 Keijo K. Kulhan puhelinhaastattelu 16.3.2018; Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Mainio 

2018, 327–335; 368–374, 384–400; Pohjonen 2018, 122; Rislakki 2018, 215-219.
	32	 Suomen alustavat EY-keskustelut alkanevat syksyllä-uutinen HS 11.7.1992, B5; Janne Virkku-

sen haastattelu 13.3.2025; Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	33	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	34	 Haaviston mukaan Esko Ahon hallitus oli toukokuussa 1994 alkanut iltapäivälehtien kirjoit-

telun, liittymisneuvotteluja koskevien vuotojen ja opposition paineessa natista liitoksissaan. 
Haavisto 2022, 180.

	35	 Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025.
	36	 Virkkunen 2013, 189, 270; Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025.
	37	 O’Ceallaigh 2019, 84–93.



130

1980-luvun lopulla tie vei Yhdysvaltoihin, missä hän taivutteli suurta irlanti-
laisdiasporaa luopumaan katolisten puolisotilaallisten joukkojen tukemises-
ta ja siirtymään kriisin poliittisen ratkaisemisen taakse. Suurlähettiläs pysyi-
kin työnsä ja vuosien varrella syntyneiden verkostojensa avulla hyvin perillä 
1990-luvun rauhanponnistelujen käänteistä.38 

Kun HS kirjoitti levottomuuksista, sillä oli O’Ceallaighilta saatua arvokasta 
tietoa, mutta lisäksi pääkirjoitustoimituksessa meritoituneita kirjoittajia. Näi-
den toimittajien harvalukuiseen joukkoon kuului peräti kolme entistä ulko-
maankirjeenvaihtajaa. Erkki Pennanen oli HS:n entinen Wienin ja Moskovan 
kirjeenvaihtaja.39 Valtiotieteen tohtoriksi vuonna 1995 väitellyt Pentti Sade-
niemi taas oli työskennellyt ensin Uudelle Suomelle Moskovassa ja myöhemmin 
HS:lle Bonnissa. Olli Kivinen puolestaan oli ollut HS:n Lontoon-kirjeenvaihta-
ja 1960-luvun lopulla. Sen lisäksi hän oli toiminut 18 vuoden ajan ulkomaan-
toimituksen esihenkilönä ennen liittymistään pääkirjoitustoimitukseen vuo-
den 1993 jälkipuoliskolla.40 Pääkirjoitustoimituksen kokouksiin otti pitkään 
osaa myös kaksi päätoimittajaa, vastaava päätoimittaja Janne Virkkunen sekä 
1990-luvun alkupuolelle toimitusta johtanut ja vuonna 1997 eläkkeelle jäänyt 
Keijo K. Kulha.41

Virkkunen tahtoi HS:n pääkirjoitusten olevan lehden edustaman mielipide-
instituution kannanotto pinnalla oleviin ilmiöihin. Tästä syystä kirjoitukset 
julkaistiin ilman kirjoittajan nimeä.42 Vasta käymällä läpi Merkin arkisto
aineistoja paljastuu, että Pohjois-Irlantia koskevat pääkirjoitukset laati sa-
maan aikaan paljon EU:sta kirjoittanut Kivinen.43 Itse asiassa Pohjois-Irlan-
nista näytti joulukuun 1993 ja toukokuun 1998 välisenä aikana kirjoittaneen 
toinen pääkirjoitustoimittaja vain, jos Kivinen oli kesälomalla, sairaana tai 
työmatkalla.44 Tuolloin häntä sijaisti todennäköisesti Pentti Sadeniemi.45

Vuonna 2014 menehtyneen Kivisen jälkeensä jättämät paperikalenterit 
läpivalaisevat toimittajan kotimaisia ja ulkomaisia verkostoja ja ovat täynnä 
tapaamisia eri maiden diplomaattien kanssa.46 Kivinen tutustui pääkaupungin 

	38	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025; Dáithí O’Ceallaighin sähköpostiviesti 
9.8.2025.

	39	 Väitös: Huonosti perusteltu valta murenee-uutinen HS 22.6.1995, A4; Blåfield 2014, 334; Poh-
jonen 2018, 38.

	40	 MA PLA-H-269-4 Db:6b Valokopiot eläkkeelle jääneiden Sanoma Osakeyhtiön työntekijöi-
den eläkediplomeista; Blåfield 2014, 225, 275, 334.

	41	 Virkkunen 2013, 95, 144; Pohjonen 2018, 25, 32.
	42	 Virkkunen 2013, 96; Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Pohjonen 2018, 36–39; Pohjonen 

2024, 196–197.
	43	 MA PLA-N-543 Db:1 Olli Kivisen pääkirjoitukset HS:ssa 1979–1995; MA PLA-N-543 Db:2 Olli 

Kivisen pääkirjoitukset HS:ssa 1996–1998.
	44	 MA PLA-N-543 Ab:3 Olli Kivisen kalentereita 1962–2005; MA PLA-N-543 Db:1 Olli Kivisen 

pääkirjoitukset HS:ssa 1979–1995; MA PLA-N-543 Db:2 Olli Kivisen pääkirjoitukset HS:ssa 
1996–1998.

	45	 Erkki Pennasen puhelinhaastattelu 31.5.2021; Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025.
	46	 MA PLA-N-543 Ab:3 Olli Kivisen kalentereita 1962–2005.



131

pienissä piireissä myös Irlannin suurlähettilääseen. Tavatakseen O’Ceallaighin 
hänen ei tarvinnut mennä kauas: Irlannin Erottajankadun suurlähetystö sijait-
si samassa korttelissa Ludviginkadun toimituksen kanssa ja lähettilään resi-
denssi kävelymatkan päässä Tehtaankadulla, Mikael Agricolan kirkon vieres-
sä.47 O’Ceallaighin isännöimät tilaisuudet olivatkin tärkeä kohtaamispaikka 
tuon ajan EU:sta kiinnostuneille journalisteille, mutta myös poliitikoille ja 
diplomaateille.48

O’Ceallaigh oli saanut kokemusta lehtimiesten kanssa toimimisesta palvel-
lessaan uransa alkupuolella Irlannin Lontoon suurlähetystön kansainvälisten 
tiedotusvälineiden mediayhdyshenkilönä.49 Ymmärrettävästi hänkään ei voi-
nut estää lehtiä käsittelemästä Irlannin tasavaltaa kriittisessä valossa. HS:n 
mielestä maa oli kyllä menestynyt EU:n suojissa samalla, kun sen ”vuosisatai-
nen takapajuisuus oli jäänyt taakse”.50 Silti irlantilaista yhteiskuntaa kahlitsi 
sen silmissä konservatiivinen katolinen kirkko. Aktiivisesti naisten oikeuksia 
puolustaneelle lehdelle oli myrkkyä, että abortti ja avioero olivat maassa kiel-
lettyjä samalla, kun kirkonmiehet olivat itse jääneet kiinni aviottomista lap-
sista ja pedofiliasta.51 Eräässä pääkirjoituksessa se totesikin Irlannista, että 
”nyky-Eurooppaan ei mahdu rakenne, joka antaa kohtuuttoman maallisen val-
lan millekään kirkolle”.52

Suomea osaamaton O’Ceallaigh seurasi maan suurimpien sanomalehtien 
Irlanti-kirjoittelua lähetystön sihteerin tekemien käännösten avulla.53 Siksi 
hän tiesi niin kotimaansa saamista kehuista kuin haukuista. Kysyttäessä 
katolisen kirkon asemaa koskevasta kirjoittelusta, suurlähettiläs toteaa, ettei 
muista keskustelleensa Kivisen kanssa aiheesta, mutta pitää sitä mahdollise-
na. Hän myös arvioi monen irlantilaisen tuohon aikaan toivoneen muutosta 
avioeron, abortin ja samaa sukupuolta olevien avioliiton kaltaisissa kysymyk-
sissä ja olleensa itsekin liberaalilla kannalla.54

Kun Irlannissa vuonna 1995 äänestettiin avioeron sallimisen puolesta, lehti 
tiesi omistaa aiheelle oman pääkirjoituksen. Samalla toimitus totesi, että vaik-
ka Euroopan maista Irlannissa ja Puolassa katolilaisuus ja kansallismielisyys 
kulkivat käsi kädessä, unionin jäsenyys oli viime vuosina avannut Irlannista 
ikkunoita ulkomaille. Yhteiskunnan suunta oli kirjoituksessa selvä: se oli kohti 

	47	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025; Irlannin Helsingin lähetystön lähettämä 
sähköposti 18.8.2025.

	48	 Esimerkiksi 1990-luvun puolivälissä eduskunnan ulkoasianvaliokunnan jäsenenä toimi-
nut SDP-poliitikko Erkki Tuomioja on kertonut tavanneensa suurlähettiläs O’Ceallaighia 
EU-keskustelujen puitteissa Irlannin suurlähetystössä. Tuomioja 2016, 184; Janne Virkkusen 
haastattelu 13.3.2025; Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025; Eduskunta 2025.

	49	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	50	 Irlannin saarella oma rauhanosinko HS 22.10.1994.
	51	 Pohjonen 2018, 75, 94–96.
	52	 Uskonkiihkon laantuminen lupaa hyvää Irlannissa HS 12.12.1994.
	53	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	54	 Dáithí O’Ceallaighin sähköpostiviesti 9.8.2025.



132

”maallistumista ja modernisointia”.55 Tästä oli HS:n mielestä kiittäminen osin 
Euroopan unionia.

Pääkirjoitustoimituksen tarttuminen Irlannin tasa-arvotilanteeseen oli osa 
laajempaa EU:sta käytyä keskustelua. 1990-luvulla yksi Euroopan yhdentymi-
sen keskeisistä kysymyksistä oli, missä määrin väestöltään katolilaisenemmis-
töinen unioni ulottaisi valtaansa jäsenmaiden sisäisiin asioihin.56 Pääkirjoi-
tustoimitus oli valinnut asiassa Suomen valtiojohdon linjan: se toisteli, ettei 
sukupuolten tasa-arvossa edelläkävijöinä olevien suomalaisten tarvinnut pe-
lätä yhdenvertaisuuden murenevan unionijäsenyyden myötä.57

HS:n kielteistä suhtautumista katolisuuteen ja katoliseen kirkkoon selit
tää osaltaan pääkirjoitustoimituksen kirkkoa ja sen opetusta kohtaan tun-
tema henkinen etäisyys. 1990-luvun pääkirjoituksissa Suomi oli kyllä 
monikulttuuristuva, mutta edelleen uskonnollisesti korostuneen luterilai-
nen.58 Katolisuus nähtiin kirjoituksissa maan rajojen ulkopuolisena ilmiönä 
ja kasvavan kielteisessä valossa, vaikka paavi Johannes Paavali II oli vieraillut 
Suomessa vain muutamaa vuotta aiemmin.59 Kun 1990-luvun alkupuolella 
paavilla nähtiin olleen keskeinen rooli Itä-Euroopan vapautumisessa kommu-
nismista, vuosikymmenen edetessä HS toivoi hänen pysyvän kaukana Irlannin 
saaren ja Kosovon kaltaisista kriisipesäkkeistä.60

Toimituksen ohimennen tekemä viittaus paavista vanhoillistavana voi-
mana Pohjois-Irlannin kriisin taustalla kertoi, että HS ei noteerannut, että 
tämä oli saarnannut tappamisesta luopumista jo vuoden 1979 Irlannin vie-
railunsa yhteydessä.61 Rauhanvälittäjän sijaan lehti näki kirkon roolin levot-
tomuuksien päättämisessä nurinkurisena: sen mukaan nimenomaan kirkon 
vallan vääjäämätön murentuminen Irlannissa johtaisi Pohjois-Irlannin rau-
hoittumiseen, olihan Rooman pelko ollut vuosisatoja alueen protestanttien 
”voimanlähde”.62

HS:n 1990-luvun mittaan katoliseen kirkkoon kohdistama voimakas arvos-
telu aiheutti vastareaktion. Helsingin luterilainen piispa Eero Huovinen on 
kertonut katolisen virkaveljensä Paul Verschurenin ottaneen yhteyttä Aatos 
Erkkoon tuodakseen ilmi kirkkonsa kannan lehden esiin tuomiin ongelmiin.63 
Verschuren oli tehnyt tuossa vaiheessa lähes kolme vuosikymmentä kestä-
neen uran Suomen katolilaisten paimenena ja madaltanut raja-aitoja muihin 

	55	 Irlannissa valittiin nykyaika HS 28.11.1995.	
	56	 Paul 1997, 19–25; Raunio 1997, 113–119; Tiilikainen 2019, 66–69, 72–73.
	57	 EY-näkymät vaihtelevat HS 12.11.1992: EU ei luhista tasa-arvoa HS 14.5.1994; EU-jäsenyys 

vaatii täsmäpolitiikkaa HS 31.12.1994; Saari 2017, 95.
	58	 Taira 2008, 217; Pohjonen 2018, 66–67.
	59	 Cantell 2007; Pohjonen 2018, 96.
	60	 Paavin joululahja HS 23.12.1994; Pohjonen 2018, 95–97; Pohjonen 2024, 195.
	61	 O’Malley 1995, 6–7; Ó Corráin 2021, 463. 481.
	62	 Uskonkiihkon laantuminen lupaa hyvää Irlannissa HS 12.12.1994.
	63	 Eero Huovisen haastattelu 15.2.2019.



133

kirkkokuntiin.64 Tästä huolimatta piispan vetoomukset eivät näytä vaikutta-
neen lehden pääkirjoituslinjaan, eikä vastaava päätoimittaja Virkkunen ollut 
edes kuullut niistä, kun Huovinen asiaa häneltä oli tiedustellut.65 Tämä ei ole 
yllätys – pyrkihän Erkko suojaamaan lehteään ulkopuolelta tulleilta vaikutus-
yrityksiltä ja kipuili itsekin, ettei kyennyt vaikuttamaan sen linjanvetoihin.66

Lukijalle välittynyttä kuvaa katolisuudesta synkisti entisestään se, että Poh-
jois-Irlannin levottomuudet esitettiin pääkirjoituksissa korostuneesti katoli-
laisten ja protestanttien eikä tasavaltalaisten ja unionistien välisinä. Kuten 
HS toi ilmi, kriisin vakavimmassa vaiheessa Pohjois-Irlantia todella halkoi-
vat syvät uskontokuntajakoon perustuvat rajalinjat.67 Toistuva katolilaisista 
ja protestanteista puhuminen piilotti silti alleen esimerkiksi protestanttien 
uskonnollisen moninaisuuden, koostuihan ryhmä anglikaaneista, presbytee-
reistä ja metodisteista.68 Levottomuuksien syntyhistorian lehti taas palautti 
uskonnon sijaan englantilaisten kolonialismiin.69 

Kun suomalaiset lokakuussa 1994 äänestivät suuntaa antavassa kansanää-
nestyksessä maan EU-jäsenyyden puolesta, he liittivät Suomen osaksi Euroo-
pan taloudellista ja poliittista unionia. Tuossa liitossa käytiin kuitenkin kau-
pan lisäksi myös veristä taistelua oikeudesta kutsua Pohjois-Irlantia kodiksi. 
Apu kriisiin tuli lopulta valtameren takaa eikä Euroopasta niin kuin HS oli 
aluksi uumoillut.

Suomen EU-jäsenyys taitekohtana  
levottomuuksien seuraamisessa

Suomen liittyminen Euroopan unioniin vuonna 1995 oli vedenjakaja maan 
historiassa, mutta yhtä lailla HS:n Pohjois-Irlantia koskevassa kirjoittelussa. 
Kun toimituksessa vielä haaveiltiin unionijäsenyydestä, pääkirjoitukset kytki-
vät levottomuuksien ratkaisun mantereen läpi laukanneeseen yhdentymiske-
hitykseen. EU-jäsenyyden alettua näkökulma muuttui yhteiseurooppalaisen 
päätöksenteon seuraamiseksi kansallisesta näkökulmasta. Samalla EU liukui 
pääkirjoituksissa Pohjois-Irlannin tapahtumien sivustaseuraajaksi.70

Vaikka Euroopan integraatiosta ei lehden mielestä ollut enää kriisin ratkai
sijaksi, levottomuuksia ja unionia käsiteltiin edelleen samassa yhteydes-
sä; nyt niistä kirjoitettiin Ison-Britannian sisäpoliittisen tilanteen valossa. 

	64	 Cantell 2007; Savolainen 2007, 14–15, 39–41, 72.
	65	 Eero Huovisen haastattelu 15.2.2019.
	66	 Blåfield 2014, 355–359.
	67	 Tonge 2002, 98, 101–102, 106–110; Elliott 2009, 23; Cochrane 2021, 67–70.
	68	 Tonge 2002, 99.
	69	 Pohjonen 2018, 131; Pohjonen 2021, 70–71.
	70	 Hyvä yritys Ulsterissa HS 24.2.1995; Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Pohjonen 2021, 75.



134

1990-luvun jälkipuoliskolla maan konservatiivipuolue oli ollut vallan kahvassa 
jo puolitoista vuosikymmentä. HS:n silmissä pääministeri Major joutui vallas-
sa pysyäkseen tasapainoilemaan oman puolueensa EU-kriitikkojen ja Pohjois-
Irlannin unionistien vaatimusten kanssa. Tämä taas johti integraation hal-
vaantumiseen ja Irlannin saaren levottomuuksien pitkittymiseen.71

HS alkoikin seurata, mitä Yhdysvalloissa tehtiin rauhan edistämiseksi. 
Presidentti Bill Clintonilla oli ollut merkittävä rooli jo tasavaltalaisten aloit-
tamassa aselevossa huhtikuussa 1994, vaikka lehti ei tätä pääkirjoituksissaan 
maininnut.72 Clinton puuttui kriisiin vielä konkreettisemmin vierailemalla 
marraskuussa 1995 Pohjois-Irlannissa.73 Presidentin kriisin yhteydessä saama 
pääkirjoitushuomio ei silti ollut vain positiivista, tulkitsihan toimitus Clinto-
nia motivoivan vahvan irlantilaislobbyn liehittely kotimaassa.74

Amerikanirlantilaisten painostusryhmän esiin nostaminen viittaa aluksi 
HS:n ja Irlannin suurlähettilään välisiin taustakeskusteluihin, mutta haastat-
teluaineiston avulla tiedolle löytyy toinen mahdollinen lähde. O’Ceallaighilla 
oli kyllä vuosien kokemus ryhmän parista Amerikan itärannikolta ja kysyttä-
essä pitää mahdollisena, että lobbyn käsittely tapahtui hänen myötävaikutuk-
sellaan. Hän kuitenkin toteaa tiedon voineen tulla yhtä lailla Ison-Britannian 
vuosien 1995–1997 Helsingin suurlähettiläältä David Burnsiltä, jonka tiesi 
myös tavanneen Kivistä.75

Maaliskuussa 1995 Suomeen tullut Burns oli ammattidiplomaatti, joka oli 
työskennellyt brittihallinnon palveluksessa Yhdysvaltain Bostonissa 1980-lu-
vulla. Merkittävä osa tuota työtä oli hänen vuonna 1999 antaman haastatte-
lun mukaan ollut Pohjois-Irlannin asiat ja niihin liittynyt yhteistyö Bostonin 
irlantilaisten kanssa.76 Suurlähettilään ja pääkirjoitustoimittajan läheisiin vä-
leihin viittaavat sekä miesten toistuvat kahdenkeskiset tapaamiset että läm-
minhenkinen eläkkeellejäämishaastattelu, jonka Kivinen teki Burnsin pa-
latessa Englantiin kahden ja puolen vuoden työrupeaman jälkeen.77 Lähde 
irlantilaislobbykysymyksessä oli tästä huolimatta Irlannin suurlähettiläs 
O’Ceallaigh. Vaikka Kivisen kalentereiden tapaamismerkinnöistä voi päätel-
lä, että tämä keskusteli Pohjois-Irlannista myös Burnsin kanssa, toimittaja 

	71	 Major hoipertelee taas HS 17.3.1994; Syvä pettymys Britanniaan HS 24.3.1994; Hyvä yritys 
Ulsterissa HS 24.2.1995; Pohjois-Irlannin mellakkayö HS 5.7.1995; Major voitti erän mutta 
ei koko ottelu HS 6.7.1995; Julma isku rauhan toiveille P-Irlannissa HS 13.2.1996; John Major 
ei saa puoluettaan ruotuun HS 25.7.1996; Vaalien lähestyminen leimaa Britannian ja EU:n 
kiistaa HS 14.11.1996; Britannian vaikeudet heiluttavat Eurooppaa HS 10.12.1996; Majorin 
voitontoiveet hiipuvat HS 1.3.1997; IRA jatkaa murhaamista HS 18.6.1997.

	72	 Smith 2002, 178–179; Ó Beacháin 2019, 225–226; Cochrane 2021, 134–136, 162–165.
	73	 Tonge 2002, 165–167; Cochrane 2021, 147–150.
	74	 Clintonin soolo Irlannissa HS 21.3.1995; Askel kerrallaan Ulsterissa HS 12.5.1995.
	75	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	76	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	77	 Kaukana takan äärestä-haastattelu HS 14.9.1997; MA PLA-N-543 Ab:3 Olli Kivisen kalenterei-

ta 1962–2005.



135

oli vieraillut nimenomaan Irlannin lähetystön tilaisuuksissa vain päiviä en-
nen kuin irlantilaislobbyä sivunneet pääkirjoitukset julkaistiin: ensin maan 
kansallispäiväjuhlissa ja sitten yksityisellä lounaalla.78 

HS:n tapa kirjoittaa saamiensa tietojen pohjalta Yhdysvalloista teki sel-
väksi, että toimitus piti ulkopoliittista opportunismia osana amerikkalaista 
sisäpolitiikkaa.79 Yhdysvallat kaappasi vielä lisää palstatilaa vuoden 1995 lo-
pulla, kun presidentti Clinton asetti Pohjois-Irlannin rauhanneuvotteluiden 
ruoriin demokraattisenaattori George Mitchellin. Mitchellin, kanadalaisen 
John de Chastelainin ja Harri Holkerin muodostama kansainvälinen delegaa-
tio pureutui ensin kiistakapulaksi nousseeseen aseistariisuntaan. Kesäkuusta 
1996 huhtikuuhun 1998 ryhmä toimi vielä Stormontin linnassa käytyjen lo-
pullisten rauhanneuvottelujen puheenjohtajistona.80

Kuva 2. HS arvosti entisen pääministerin 
Harri Holkerin lupautumista Pohjois-Irlannin 
rauhanneuvottelijaksi. Kuvalähde: Pilapiirtäjä Terhon 
poliittinen pilapiirros HS 2.12.1995.

Holkerin mukaantulo neuvotteluihin synnytti Pohjois-Irlannin tapahtumil-
le suomalaisen ulottuvuuden. ”Reilu Harri”, joksi Virkkunen muistelmissaan 
häntä nimittää, oli päättäjä, joka tunnettiin toimituksessa hyvin: vastaava 
päätoimittaja oli tutustunut häneen jo politiikantoimittajavuosinaan ja viet-
tänyt tämän kanssa paljon aikaa.81  Silmiinpistävää on, että vaikka Holkeri 
oli vuosien 1987–1991 pääministerikautenaan ollut törmäyskurssilla median 

	78	 MA PLA-N-543 Ab:3 Olli Kivisen kalentereita 1962–2005.
	79	 Ulkopolitiikka kuuluu USA:n presidenttipeliin HS 29.7.1995. Bill Clinton noussut epäsuosion 

aallonpohjasta 5.1.1996; Ohjukset eivät katkaise terrorismin kierrettä HS 22.8.1998.
	80	 Mulholland 2002, 168–177; Amaral 2019, 78–85.
	81	 Virkkunen 2013, 183–190.



136

kanssa ja HS oli kutsunut häntä ”eilisen mieheksi” vain hetkeä aiemmin, rau-
hanneuvottelujen myötä lehti alkoi kehua Holkeria.82 Hänen saamaa arvos-
tusta lisäsivät eittämättä Pohjois-Irlannista tihkuneet tiedot. Irlannin suurlä-
hettiläs oli nimittäin raportoinut Virkkuselle, että ”Holkeri saattoi olla huono 
pääministeri, mutta erittäin hyvä kuuntelija”, viitatessaan hänen rooliinsa 
rauhan rakentamisessa.83 

HS:n lähdeverkostot heijastuivat kiistatta siihen, miten lehti levottomuuk-
sista kirjoitti. Tätä tiedonhankintatapaa hyödynnettiin yhtä lailla muiden 
ajankohtaisten aiheiden seuraamisessa. Kun toimitus oli aiemmin rinnas-
tanut toisiinsa Pohjois-Irlannin rauhanprosessin ja Euroopan integraatioon, 
1990-luvun jälkipuoliskolla se niputti yhteen Euroopan kirkkojen oppikeskus-
telut ja mantereen yhdentymiskehityksen. Tämä kristalloitui lehden kirjoit
taessa Britteinsaarten anglikaanien sekä Pohjoismaiden ja Baltian luterilais-
ten kirkkojen välisestä Porvoon julistuksesta. Vaikka pääkirjoitustoimitus ei 
noteerannut aihetta vuonna 1992, kun julkilausumasta oli neuvoteltu, vuonna 
1995 se tulkitsi asiakirjan osoitukseksi ”kirkkojen halusta olla mukana euroop-
palaisessa yhdentymiskehityksessä, vaikka julistus ei mitenkään liity Euroopan 
unionin asiakirjoihin.”84

HS:n toistuvat luterilaisen kirkon ekumeniapyrkimyksiä koskevat pääkirjoi-
tukset kertovat, ettei aihe ollut sille yhdentekevä. Teeman nousemisessa agen-
dalle oli sormensa pelissä Helsingin piispa Eero Huovisella. Huovinen oli sekä 
aktiivinen kirkkojen välisissä neuvotteluissa että kuului päätoimittaja Virkku-
sen kulissien takaisiin keskustelukumppaneihin. Miehet olivat tutustuneet ja 
ystävystyneet Virkkusen aloittaessa vastaavana päätoimittajana vuoden 1991 
alussa ja Huovisen saadessa piispanvihkimyksen myöhemmin samana vuon-
na. Pääkaupunkiseudun piispana toimiessaan Huoviselle oli tärkeää antaa eri-
tyistä huomiota hiippakuntansa vaikutusvaltaisimmalle sanomalehdelle.85

Arkistomateriaali paljastaa, että vaikka Virkkunen oli kautensa alkupuolella 
kirjoittanut kirkon ja valtion eroa vaatineita pääkirjoituksia, kirkkojen välisiä 
keskusteluja koskevat kirjoitukset laati Olli Kivinen.86 Tätä työtä helpotti, että 
Kivinen kuului kirkolliskokouksen asettamaan Kirkon ulkoasiain neuvostoon 
vuosina 1992–1999. Neuvoston jäsenenä hänellä oli pääsy oppineuvottelui-
ta koskevaan tietoon, olihan elimen tehtävä kirkon ulkosuhteisiin liittyvien 

	82	 Eilisen miehet aloilleen HS 25.3.1994; Lehtilä 2001, 184–186, 190–196.
	83	 Virkkunen ei itse ollut Holkeriin yhteydessä neuvottelujen aikana. Virkkunen 2013, 189: 

Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025.
	84	 Ekumenia etenee HS 15.5.1995; Pohjonen 2018, 97.
	85	 Janne Virkkusen puhelinhaastattelu 9.3.2018; Eero Huovisen haastattelu 15.2.2019; Pohjonen 

2018, 29–30.
	86	 MA PLA-N-543 Db:1 Olli Kivisen pääkirjoitukset HS:ssa 1979–1995; MA PLA-N-543 Db:2 Olli 

Kivisen pääkirjoitukset HS:ssa 1996–1998; Pohjonen 2018, 53.	



137

asioiden valmistelu ja hoitaminen.87 Huovinen kertoo myös keskustelleen-
sa Kivisen kanssa ekumeniasta ja toimittajan kyselleen häneltä taustatietoja 
tekeillä oleviin pääkirjoituksiin.88

Suomen luterilaisen kirkon ja sen neuvottelukumppanien yhteisiä julki-
lausumia kommentoineet pääkirjoitukset sisälsivät lähes aina saman viestin. 
Lehden mielestä vuosisatoja vanhat oppiriidat olivat aikalaisnäkökulmas-
ta katsottuna kaukaisia ja ekumeeninen lähentyminen siten ”kädenojennus 
nykyajalle”.89 Kun kotimaan valtakirkon edistämää rauhanomaista lähenty-
mistä taas vertasi Pohjois-Irlannin tilanteeseen, jälkimmäinen ei erottunut 
edukseen. Maiden uskonnollista ja yhteiskunnallista erilaisuutta alleviivasi 
HS:n luonnehdinta, jonka mukaan pohjoisirlantilaiselle ”jokainen päivä, jol-
loin ilman ainaista pelkoa voi mennä kauppaan tai kirkkoon tai päästää lap-
sensa kadulle leikkimään oli kuin taivaan lahja.”90 Hetkellinen uskonrauha oli 
siellä poikkeus, ei sääntö.

Pohjois-Irlannin katolilaisten ja protestanttien keskinäiset välit säilyivät 
1990-luvun jälkipuoliskon pääkirjoituksissa kylmän etäisinä. Lehden oma suh-
tautuminen levottomuuksien osapuoliin taas muuttui vähitellen vuosikym-
menen edetessä. Kun vielä välittömästi Downing Streetin julistuksen jälkeen 
pääkirjoitustoimitus oli kiitellyt Lontoon ja Dublinin hallitusten työtä, IRA:n 
aseidenluovutuksesta syntynyt ”hedelmätön arvovaltakiista” sai sen kallistu-
maan Irlannin neuvotteluvaatimusten kannalle.91 Tilanteen teki vaikeaksi Bri-
tannian hallituksen vaatimus, joka esti tasavaltalaisarmeijaa osallistumasta 
rauhanneuvotteluihin ennen kuin se oli riisunut aseensa. Irlanti ja HS taas oli-
vat valmiita joustamaan, jotta prosessin tärkein osapuoli saataisiin mukaan.92 
Toimituksen silmissä kysymys aseidenluovutuksesta oli muutenkin ”jossakin 
määrin teoreettinen”, koska aseita ja räjähteitä oli helppo hankkia lisää neu-
votteluiden alettua.93 

Heinäkuussa 1995 Pohjois-Irlannissa alkaneet mellakat saivat lehden pitä-
mään Lontoon vaatimusta aseiden luovutuksesta kohtuuttomana.94 Taustalla 

	87	 Kivinen kuului Kirkon ulkoasiain neuvoston vuosinaan myös Eero Huovisen johtamaan 
ulkoasiain työjaostoon ja tapasi piispaa näissä merkeissä muutaman kerran vuodessa. Tiedot 
Kivisen vastuutehtävistä on ensin kertonut Eero Huovinen. Tietojen tarkistamisessa on 
auttanut Kirkkohallituksen arkistonhoitaja Johanna Mela. KKH KUO Ca 12-Ca 17 Kirkon 
ulkomaanasiain neuvoston pöytäkirja liitteineen; KKH KUO Cb 8-Cb 10 Kirkon ulkoasiain 
jaoston pöytäkirjat liitteineen / Työjaoston pöytäkirjat liitteineen; Heino et al. 1997, 179; 
Eero Huovisen haastattelu 15.2.2019; Antila 2017, 232.

	88	 Eero Huovisen haastattelu 15.2.2019.
	89	 Askel nykyaikaan HS 21.9.1997; Kädenojennus nykyajalle HS 9.5.1998; Ekumenian pieni suuri 

voitto HS 4.11.1999.
	90	 Kaivattu tulitauko HS 22.7.1997.
	91	 Julma isku rauhan toiveille P-Irlannissa HS 13.2.1996.
	92	 Paikalla polkemista Ulsterissa HS 14.6.1996; Ó Beacháin 2019, 230–231, 235.
	93	 Edistys on tarpeen Ulsterissa HS 21.7.1995.
	94	 Ulsterin rauhaa ei saa vaarantaa HS 14.9.1995; Vaikea työ Ulsterissa HS 2.12.1995; Julma isku 

rauhan toiveille P-Irlannissa HS 13.2.1996.



138

oli huoli siitä, että vaikka puolisotilaalliset joukot eivät sillä hetkellä osallistu-
neet väkivaltaan, syöksyisi Irlannin saaren pohjoisosa uuteen koston kiertee-
seen, ellei rauhanneuvotteluissa edistyttäisi. IRA:n Lontooseen helmikuussa 
1996 kohdistama pommi-isku päättikin puolitoista vuotta kestäneen ja poh-
joisirlantilaisilla mittareilla mitattuna verrattain rauhallisen kauden.95

Helpoin tapa selittää pääkirjoituksissa tapahtunut muutos olisi esittää se 
Irlannin suurlähetystön onnistuneena informaatiovaikuttamisena. HS:lla oli 
kuitenkin toimivat yhteydet myös Helsingin Ison-Britannian suurlähetystöön 
ja vielä yhteistyösopimus lontoolaiseen, pitkään konservatiivipuolueeseen kal-
lellaan olleeseen The Timesiin.96 Kaiken kukkuraksi pääomistaja Erkolle myön-
nettiin rauhanneuvottelujen aikana vuonna 1997 korkea-arvoinen Brittiläi-
sen imperiumin ritarikomentajan arvonimi, mitä tuskin olisi tehty, jos hänen 
omistamaansa lehteä olisi pidetty brittivastaisena.97 Irlannin ja Britannian 
rauhanpyrkimykset eivät lisäksi olleet vastakkaisia, vaikka vaaleilla valitut joh-
tajat kompastelivatkin yhteistyössään.

Kun levottomuuksien aikaisia pääkirjoituksia lukee HS:n historian näkö-
kulmasta, kriisiä koskenut kirjoittelu asettuu hyvin yksiin nuorsuomalais-
ten arvojen kanssa. Eurooppalaisuus, sukupuolten tasa-arvo ja siitä johdettu 
oikeus aborttiin, uskonnon vaikutuksen rajaaminen yksityiseen elämään ja 
sosiaalisen oikeudenmukaisuuden vaatimus olivat kaikki teemoja, joita Janne 
Virkkunen päätoimittajakaudellaan vaali.98 Pääkirjoitustoimituksen selkäran-
kareaktio vaikutti myös 1990-luvun kriisien kohdalla olevan kaltoinkohdel-
tujen puolustaminen, joita kolonialismin alla kärsineet irlantilaiset olivat.99 
Terrorismia lehti ei siitä huolimatta hyväksynyt missään muodossa.

Selkein syy Britannian neuvotteluaseman kritisoinnille oli kuitenkin umpi
solmu, jonka Majorin joustamattomuus aseidenluovutuskysymyksessä aiheut
ti. Pääministerin kritiikki oli kasvanut pääkirjoitussivulla samassa tahdissa 
sisäpoliittisten ja seurannaisvaikutuksena syntyneiden Euroopan integraa-
tio-ongelmien kanssa. Parlamentarismia kannattanut lehti ei malttanut-
kaan odottaa, että maa saisi vahvan enemmistöhallituksen, joka alkaisi toden 

	 95	 Julma isku rauhan toiveille P-Irlannissa HS 13.2.1996.
	96	 Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.
	 97	 Karén 2018, 112.
	98	 Janne Virkkusen puhelinhaastattelu 9.3.2018; Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025; Pohjo-

nen 2018, 75, 94–96.
	99	 Pohjonen 2018, 147–149; Pohjonen 2021, 64–65; Pohjonen 2024, 196–197.



139

teolla ajaa rauhaa Pohjois-Irlantiin.100 Tony Blairin johtaman työväenpuo
lueen murskavoitto vuoden 1997 toukokuussa oli HS:lle vastaus näihin toi-
veisiin.101

Vaikka HS oli vuosia kestäneen rauhanprosessin aikana todistanut montaa 
karille ajoa, Blairin pääministerikaudella tilanne muuttui. Lehti kertoi heinä
kuussa 1997 julkaistussa pääkirjoituksessaan tasavaltalaisarmeijan aloittamas-
ta uudesta tulitauosta ja aseidenriisuntakysymyksessä saavutetusta kompro
missista.102 Kun Skotlanti oli uuden pääministerin lupausten mukaisesti 
saanut äänestää laajemman itsehallinnon puolesta, toimitus tiesi kertoa sekä 
Britannian että Pohjois-Irlannin tilanteen muuttuneen perusteellisesti: vaikka 
unionistit yhä taistelivat kynsin ja hampain syvemmän valtioyhteyden puo-
lesta, hallitus halusi nyt päinvastoin siirtää valtaa pois Lontoosta.103

Siitä huolimatta, että ääriliikkeiden väkivalta ja sen uhka sävyttivät Pohjois-
Irlannin rauhanneuvotteluja, ”Lontoon ja Dublinin hallitusten sekä kolmen 
puheenjohtajan luoma liike-energia” johti lopulta rauhansopimukseen.104 
Neuvottelutulos vahvistettiin vielä toukokuussa 1998 sekä Irlannissa että Poh-
jois-Irlannissa pidetyissä kansanäänestyksissä. HS kuvasi tilannetta historial
liseksi, äänestiväthän irlantilaiset ensimmäisen kerran 80 vuoteen yhteisissä 
vaaleissa. Samalla lehti toivoi, että ”poliisiyhteiskunnallinen taistelu siirtyy 
kansanedustuslaitokseen, pois Pohjois-Irlannin kaupunkien ja kylien kaduil-
ta. 105

Vaikka HS toivoi rauhansopimuksen tuovan Irlannin saaren asukkail-
le mahdollisuuden päästä eroon ”terrorin taakasta” ja nauttia ”uskontorajat 
ylittävän yhteistyön eduista”, toimitus näki äänestystuloksessa vaaroja. Kun 
Irlannin tasavallan puolella äänestäjät olivat epävirallisten tulosten perusteel-
la antaneet sopimukselle 95 prosentin tuen ja Pohjois-Irlannissakin kaikista 
äänioikeutetuista sitä oli kannattanut melkein kolme neljäsosaa, protestantit 
olivat räikeä poikkeus. Heidän keskuudessaan äänet jakautuivat lähes tasan 
puolesta ja vastaan. Äänestystuloksen valossa näyttikin mahdolliselta, ettei 

	100	 Clintonin soolo Irlannissa HS 21.3.1995; Askel kerrallaan Ulsterissa HS 12.5.1995; Pohjois-
Irlannin mellakkayö HS 5.7.1995; Major voitti erän mutta ei koko ottelua HS 6.7.1995; Edistys 
on tarpeen Ulsterissa HS 21.7.1995; Ulsterin rauhaa ei saa vaarantaa HS 14.9.1995; Vaikea 
työ Ulsterissa HS 2.12.1995; Vaarojen tie jatkuu Ulsterissa HS 29.1.1996; Julma isku rauhan 
toiveille P-Irlannissa HS 13.2.1996; Paikalla polkemista Ulsterissa HS 14.6.1996; Pohjois-
Irlanti lipeää takaisin väkivaltaan HS 16.7.1996; John Major ei saa puoluettaan ruotuun HS 
25.7.1996; Vaalien lähestyminen leimaa Britannian ja EU:n kiistaa HS 14.11.1996; Britannian 
vaikeudet heiluttavat Eurooppaa HS 10.12.1996; Majorin voitontoiveet hiipuvat HS 1.3.1997; 
Ulster riivaa vaalitaistelua HS 8.4.1997; IRA jatkaa murhaamista HS 18.6.1997.

	101	 IRA jatkaa murhaamista HS 18.6.1997; Ulsterin marssi- ja tappelusesonki HS 9.7.1997; Kaivat-
tu tulitauko HS 22.7.1997; Riemuvoitto Skotlannin itsehallinnon kannattajille HS 13.9.1997; 
Asiaan Pohjois-Irlannissa HS 26.9.1997; Pohjois-Irlannissa alkaa tulla kiire HS 13.1.1998.

	102	 Kaivattu tulitauko HS 22.7.1997.
	103	 Riemuvoitto Skotlannin itsehallinnon kannattajille HS 13.9.1997.
	104	 Pohjois-Irlanti lähempänä rauhaa kuin koskaan HS 7.4.1998.
	105	 Irlannin saari äänesti tulevaisuuden puolesta HS 24.5.1998.



140

pitkään neuvoteltu rauhansopimus toisikaan lopullista rauhaa Pohjois-Irlan-
tiin.106 Omaghin kaupungissa, alueen länsiosassa, räjähtikin kolme kuukautta 
myöhemmin vielä yksi puolisotilaallisten asettama pommi. Kuolonuhreissa 
mitattuna kriisin tuhoisin isku ei kuitenkaan onnistunut hautaamaan alleen 
rauhansopimusta. Päinvastoin se vakuutti neuvotteluiden osapuolet, ettei pa-
luuta vanhaan verenvuodatukseen enää ollut.107

Johtopäätökset

Tämän artikkelin tehtävä oli selvittää, miten HS käsitteli pääkirjoituksissaan 
vuosien 1993–1998 Pohjois-Irlannin levottomuuksia ja niiden rauhanproses-
sia. Samalla tutkin, miten lehti näki kristinuskon eri haarojen roolin osana 
kriisiä, niiden ratkaisua ja alueen väestöryhmien välejä. Analysoin pääkirjoi-
tusten Irlannin saaren tapahtumille antamaa huomiota historialliskvalita-
tiivisen sisällönanalyysin keinoin ja käynnissä olleen Euroopan integraatio-
kehityksen valossa. Päälähteitäni olivat joulukuussa 1993 annetun Downing 
Streetin julistuksen ja toukokuussa 1998 Pohjois-Irlannin rauhansopimukses-
ta järjestetyn kansanäänestyksen väliset pääkirjoitukset. Lisäksi hyödynsin 
henkilöhaastatteluja ja Median museo ja arkisto Merkistä löytyvää HS:n pää-
kirjoitustoimitusta koskevaa arkistoaineistoa. 

Tutkimuksen kannalta rauhanprosessi ajoittui kiinnostavaan murroskau-
teen: HS käytti 1990-luvulla Suomen mittakaavassa ainutlaatuista mielipi-
devaltaa ja hyödynsi sitä taatakseen maan liittymisen EU:hun. Sen kulissien 
takaiset verkostot taas antoivat sille ensikäden tietoa yhteiskunnan ja ulko-
maiden tapahtumista. HS oli myös palkannut pääkirjoitustoimitukseensa 
kokeneita toimittajia, jotka muuttivat saadut tiedot lehden linjan paalutta-
neiksi pääkirjoituksiksi.

Irlannin suurlähetystön avaaminen Helsinkiin vuonna 1993 ja sitä seuran-
nut kehityskulku, ovat avainasemassa nyt tutkittujen pääkirjoitusten ymmär-
tämisessä. Kuten vastaava päätoimittaja Janne Virkkunen on muistelmissaan 
kertonut, hänen ja Irlannin ensimmäisen suurlähettilään Dáithí O’Ceallaighin 
välille syntyi hyvä ja toimiva keskusteluyhteys. Tämä tutkimus kuitenkin pal-
jasti, että entinen ulkomaantoimituksen esihenkilö Olli Kivinen oppi niin 
ikään tuntemaan lähettilään hyvin. Kokenut diplomaatti oli Kiviselle tärkeä 
tietolähde hänen laatiessaan valtaosan Pohjois-Irlantia koskevista pääkir-
joituksista. Kahdenkeskeisistä keskusteluista saadut tiedot vaikuttivat myös 
suoraan pääkirjoitusten levottomuuksista ja rauhanneuvotteluista antamaan 
kuvaan. 

	106	 Irlannin saari äänesti tulevaisuuden puolesta HS 24.5.1998.
	107	 Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025; Cochrane 2021, 203–206.



141

Irlannin lähetystön ja HS:n toimituksen yhteydenpito hyödytti molempia 
osapuolia: suurlähettiläs O’Ceallaighin kannalta se oli erityisen tärkeää, kos-
ka hän kykeni välittämään uudesta EU-hakija- ja jäsenmaasta saamiaan tie-
toja kotiin Dubliniin. Tutkimuksen näkökulmasta kiinnostava on myös suur-
lähettilään esittämä väite ulkoministeri Heikki Haaviston antamasta tuesta 
O’Ceallaighin sanomalehtitoimituksiin verkostoitumiselle. Jos se pitää paik-
kansa, Suomen hallitus auttoi ulkomaista diplomaattia vaikuttamaan koti-
maan tiedotusvälineisiin ja kansalaismielipiteeseen yhdellä lähihistorian tär-
keimmistä hetkistä. HS:ssa julkaistiinkin O’Ceallaighin myötävaikutuksella 
Irlannin unionitaivalta käsitellyt pääkirjoitus, mutta vasta EU-kansanäänes-
tyksen jälkeen.

HS:n kirjoittaessa Pohjois-Irlannista Suomen EU-jäsenyys muodosti olen-
naisen vedenjakajan. Ennen vuotta 1995 julkaistuissa pääkirjoituksissa vih-
reän saaren levottomuuksien ratkaisu oli sidottu maallistumisen ohella Eu-
roopan integraatiokehitykseen. Kun Suomi liittyi Euroopan unioniin, lehti 
alkoi seurata EU-politiikkaa jäsenmaan näkökulmasta ja toiveet mantereen 
yhdentymiskehityksestä avaimena rauhaan kaikkosivat. Samalla Yhdysvallat 
nousi levottomuuksien keskiöön puolisotilaallisten joukkojen ja Lontoon ja 
Dublinin hallitusten rinnalle. 

Presidentti Bill Clinton valitsi vuoden 1995 lopulla rauhanprosessin ohjak-
siin senaattori George Mitchellin. Kriisi sai vain hetkeä myöhemmin myös 
suomalaisen ulottuvuuden, kun neuvottelutroikkaan nimettiin maan enti-
nen pääministeri Harri Holkeri. Vaikka Holkeri oli aiemmin ollut kotimaisen 
median hampaissa, Pohjois-Irlantia käsittelevissä pääkirjoituksissa häneen 
suhtauduttiin kunnioittavasti. Tähän vaikuttivat rauhanneuvotteluista hyvin 
perillä olleen O’Ceallaighin Holkerin suoriutumisesta antamat tiedot.

HS:n pääkirjoitusten analysoiminen paljastaa, että lehti myötäili 1990-lu-
vun jälkipuoliskolla Irlannin tasavallan rauhanneuvotteluissa esillä pitämiä 
kantoja. Kun Iso-Britannia vaati tasavaltalaiselta IRA:lta aseiden luovuttamis-
ta ennakkoehtona neuvottelukutsulle, irlantilaiset ja HS olivat valmiita jous-
tamaan saadakseen konfliktin tärkeimmän osapuolen mukaan keskusteluihin. 
Irlannin näkökulman painottamiselle ei silti löydy yhtä yksiselitteistä syytä. 
Toimituksesta pidettiin nimittäin samaan aikaan yhteyttä sekä Irlannin että 
Britannian Helsingin suurlähetystöihin ja lehdellä oli myös yhteistyösopimus 
englantilaisen The Timesin kanssa. Pääkirjoitustoimitus näyttää kuitenkin kal-
listuneen Irlannin kannalle seurattuaan aikansa brittikonservatiivi John Majo-
rin pääministerivuosien sisäpolitiikkaa sekä sen EU-integraatiolle ja Pohjois-
Irlannin rauhanrakentamiselle aiheuttamia haasteita. 

HS jäljitti Pohjois-Irlannin levottomuuksien alkusyyn brittiläiseen kolonia
lismiin ja irlantilaisten riistoon, mikä sopi sen vähemmistöjä ja sosiaalista 
oikeudenmukaisuutta puolustaneeseen pääkirjoituslinjaan. Tämän linjan 
pohjavire oli tutkittuina vuosina voimakkaan nuorsuomalainen, mikä näkyi 
Eurooppa-myönteisyydessä, sukupuolten tasa-arvon kannattamisessa ja 



142

tavassa kritisoida katolisen kirkon korostunutta roolia Irlannin yhteiskunnal-
lisessa elämässä. Tasa-arvokysymysten esillä pitäminen liittyi lisäksi keskus-
teluun siitä, minkä roolin katolilaisenemmistöinen EU ottaisi jäsenvaltioiden 
sisäisissä asioissa. Irlanti kävi lehden mielestä hyvästä esimerkistä Euroopan 
yhdentymiskehityksen maallistavasta vaikutuksesta. Yhteiskunnan maallis-
tuminen tasoitti puolestaan tietä rauhaan Pohjois-Irlannissa, olihan Rooman 
pelko ollut protestanteille tärkeä syy jatkaa taistelua.

Samaan aikaan kun Pohjois-Irlannissa onnuttiin kohti rauhaa, pääkirjoi-
tustoimitus seurasi, mitä Suomen luterilaisen kirkon ulkosuhteissa tapahtui. 
Tätä työtä helpotti Helsingin piispa Eero Huovisen halu pitää yhteyttä HS:n 
toimitukseen sekä Olli Kivisen kuuluminen luterilaisen kirkon ulkoasiain neu-
vostoon vuosina 1992–1999. Kirkkojen väliset oppineuvottelut olivat lehden 
mielestä osa Euroopan yhdentymiskehitystä ja HS piti liikehdintää tervetul-
leena. Suomen ja Pohjois-Irlannin uskonnolliset olot olivat pääkirjoitusten 
perusteella kuitenkin kaukana toisistaan. Kun kotimaassa valtakirkko neuvot-
teli vanhoiksi kaunoiksi mielletyistä opillisista kysymyksistä, jälkimmäisessä 
uskontoryhmät kävivät veristä terrorisotaa.

Pohjois-Irlannin kriisikattilassa kirkkojen väliset raja-aidat pysyivät siten 
rauhansopimuksen hyväksymiseen asti edelleen korkeina. Kun paavi Johannes 
Paavali II oli nähty 1990-luvun alkupuolella avainasemassa kommunismin kaa-
tamisessa, Irlannin saaren rauhanvälittäjäksi häntä ei haluttu. Samoin lehti 
jätti mainitsematta katolisen kirkon vaatimukset väkivallasta luopumisesta 
ja esitti kirkon yksinomaan kielteisessä valossa. HS:n kirkkoon vuosikymme-
nen mittaan kohdistama jyrkkä kritiikki sai Helsingin katolisen piispan Paul 
Verschurenin lopulta pyytämään audienssia tavata lehden pääomistaja Aatos 
Erkko.

Tämä tutkimus osoittaa, että HS hyödynsi aktiivisesti kulissien takaisia 
verkostojaan pääkirjoituksia laatiessaan. Tiiviin yhteydenpidon ja pääkirjoi-
tustoimittajien ammattitaidon avulla lehti osasi analysoida käynnissä olevaa 
Pohjois-Irlannin kriisiä seikkaperäisesti. Samaan aikaan kirjoitukset kuitenkin 
loivat stereotyyppisen kuvan kriisin pohjoisirlantilaisista osapuolista ja hei-
dän edustamastaan uskonnollisuudesta. Kriisin kuvaukset sisälsivät samalla 
viittauksia lehden nuorsuomalaiseen aatemaailmaan ja myös aika, jolloin pää-
kirjoitukset laadittiin, jätti kirjoituksiin jälkensä.

Tutkimukseni auttaa ymmärtämään HS:n merkitystä osana 1990-luvun 
suomalaista yhteiskuntaa. Toisekseen se antaa lisätietoa ei vain lehdestä ja 
sen tavasta kuvata Pohjois-Irlannin levottomuuksia vaan myös Suomen mat-
kasta Euroopan ytimeen. On selvää, että HS:n pääkirjoitustoimituksen ja sen 
tietolähteiden välinen yhteydenpito oli vastavuoroista ja molempia osapuolia 
hyödyttävää. Aika ajoin tämä kulissien takana tapahtunut kanssakäyminen 
johti lisäksi PR-voittoon, kun lehti julkaisi tietolähteelle myönteisen pääkir-
joituksen. Vaikka 1990-luvun valtalehteä ei voinut painostaa, sen pääkirjoitus-
linjaan pystyi vaikuttamaan pehmeitä keinoja käyttämällä.



143

Lähde- ja kirjallisuusluettelo
Painamattomat lähteet

Kirkkohallitus 	 KKH 
	 Kirkon ulkoasiain osasto	 KUO
		  Kirkon ulkomaanasiain neuvoston pöytäkirja liitteineen	 Ca 12-Ca 17
		  Kirkon ulkoasiain jaoston pöytäkirjat liitteineen / 	 Cb 8-Cb 10	
		  Työjaoston pöytäkirjat liitteineen
Median museo ja arkisto Merkki, Helsinki		  MA
	 Olli Kivisen arkisto		  PLA-N-543	
		  Pääkirjoitukset Helsingin Sanomissa 1979–1995		  Db:1
		  Pääkirjoitukset Helsingin Sanomissa 1996–1998		  Db:2
		  Olli Kivisen kalentereita 1962–2005		  Ab:3
	 Sanoma Osakeyhtiö - II arkisto	 PLA-H-269-4
		  Valokopiot eläkkeelle jääneiden Sanoma Osakeyhtiön 	 Db:6b	  
		  työntekijöiden eläkediplomeista

Painetut lähteet

Haavisto, Heikki
2022	 Talonpojan muistelmat. Sähkökirjalaitos. Toim. Terho Puustinen. 

Helsinki: Otava.

Heino, Harri et al.
1997	 Suomen evankelis-luterilainen kirkko vuosina 1992–1995.  

Tampere: Kirkon tutkimuskeskus.

Holkeri, Harri
1999	 Pohjois-Irlannin kysymys. – Uskonnot maailmanpolitiikassa.  

Toim. Heikki Palva & Juha Pentikäinen. Porvoo: WSOY. 

Karén, Lauri
2018	 Aatos Erkko. Yksityinen valtiomies. Helsinki: Otava.

O’Ceallaigh, Dáithí
1999	 Vaikutelmia Suomesta. Suomentanut Lea Karvonen. – Irlantia 

etsimässä. Helsinki: Tammi.
2019 	 Some Thoughts on the ‘Travellers’ and on Maryfield. – Brokering the 

Good Friday Agreement: The Untold Story. Ed. Mary E. Daly.  
Dublin: Royal Irish Academy. 

Rislakki, Jukka
2018	 Mullistusten mies. Elämää ja kohtaloita historian aallokoissa.  

Helsinki: Otava.



144

Tuomioja, Erkki
2016	 Luulin olevani aika piruileva. Poliittiset päiväkirjat.  

Toim. Veli-Pekka Leppänen. Helsinki: Tammi.

Virkkunen, Janne
2013	 Päivälehden mies. Helsinki: WSOY

Sanoma- ja aikakauslähteet

HS	 Helsingin Sanomat 1992-1999

Internet-lähteet

Eduskunta
2025	 Päättyneet jäsenyydet ja eduskuntatehtävät. – Erkki Tuomioja. 

Eduskunnan verkkosivut. https://www.eduskunta.fi/fi/
kansanedustajat/sivut/357.aspx. Katsottu 26.3.2025.

NISRA
2023	 2023 Mid-year Population Estimates for Northern Ireland. NISRA 

Statistical Bulletin. Northern Ireland Statistics and Research Agency. 
https://www.nisra.gov.uk/system/files/statistics/MYE23-bulletin_1.
pdf. Katsottu 25.2.2025.

Haastattelut

Tekijän hallussa

	 Helsingin piispa Eero Huovisen haastattelu 15.2.2019.

	 Päätoimittaja Keijo K. Kulhan puhelinhaastattelu 16.3.2018.

	 Irlannin suurlähettiläs Dáithí O’Ceallaighin videohaastattelu 14.4.2025.

	 Irlannin suurlähettiläs Dáithí O’Ceallaighin sähköpostiviesti 9.8.2025.

	 Irlannin Helsingin lähetystön lähettämä sähköposti 18.8.2025.

	 Pääkirjoitustoimittaja Erkki Pennasen puhelinhaastattelu 31.5.2021.

	 Vastaava päätoimittaja Janne Virkkusen puhelinhaastattelu 9.3.2018.

	 Vastaava päätoimittaja Janne Virkkusen haastattelu 13.3.2025.

	 Vastaava päätoimittaja Janne Virkkusen sähköpostiviesti 2.9.2025.



145

Median museo ja arkisto Merkki, Helsinki	
	 Pääkirjoitustoimittaja Pentti Sadeniemen haastattelu 4.12.2018. Tekijä 

Arto Astikainen.

Churchill Archives Centre, Churchill College, Cambridge, Iso-Britannia
	 Ison-Britannian suurlähettiläs David Burnsin haastattelu 15.7.1999. 

Tekijä Malcolm McBain. https://oa.churchillarchives.libnova.com/
view/1437. Katsottu 10.6.2025.

Kirjallisuus

Amaral, Joana
2019	 Making peace with referendums. Cyprus and Northern Ireland. 

Syracuse Studies on Peace and Conflict Resolution. Syracuse: Syracuse 
University Press.

Antila, Jarkko Olavi
2014 	 Kansankirkko ristipaineessa. Suomen luterilainen kirkolliskokous 1974-

2011. SKST 1407. Helsinki: Suomalaisen kirjallisuuden seura.

Armoudian, Maria
2013	 The Politics of Transformation: Mass Media and the Northern Ireland 

Peace Process. Diss. Los Angeles: University of Southern California.

Blåfield, Antti
2014	 Loistavat Erkot. Patruunat ja heidän päätoimittajansa. Helsinki: Otava.

Beacháin, Donnacha
2019	 From Partition to Brexit: The Irish Government and Northern Ireland. 

Manchester: Manchester University Press.

Cantell, Risto
2007	 Verschuren, Paul. Kansallisbiografia-verkkojulkaisu. Studia 

Biographica 4. Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura. http://urn.
fi/urn:nbn:fi:sks-kbg-008387. Katsottu 11.8.2025.

Cochrane, Feargal
2021	 Northern Ireland. The Fragile Peace. New Edition. New Haven & 

London: Yale University Press.

Cottle, Simon
1997	 Reporting the Troubles in Northern Ireland: Paradigms and Media 

Propaganda. – Critical Studies in Mass Communication. Vol 14, Issue 4 
(1997). https://doi.org/10.1080/15295039709367016/. Katsottu 18.1.2025.

Doughty, Roseanna
2019	 Representations of the Northern Ireland ‘Troubles’ within the British 

media, 1973–1997. Diss. Edinburgh. Edinburgh.



146

Elliott, Marianne
2009	 When God Took Sides. Religion and Identity in Ireland – Unfinished 

History. Oxford: Oxford University Press.

Hokka, Jenni et al. 
2013 	 Suomalaiset sanomalehdet uskonnollisen maiseman tuottajina. 

Uskontojournalismi Helsingin Sanomissa, Ilkassa, Kalevassa ja 
Karjalaisessa vuosina 2007–2011. – Media & viestintä 2/2013. Tampere.

Hänninen, Reetta
2019	 Kevyt ja pirteä kynä? Naisten ensimmäinen aalto Helsingin Sanomien 

toimituksessa sotien jälkeisenä aikana. Diss. Historiallisia tutkimuksia 
Helsingin yliopistosta 44. Helsinki: Helsinki.

Jensen-Eriksen, Niklas & Kuorelahti, Elina
2017	 Suuri affääri. Helsingin Sanomien yrityshistoria 1889–2016. Helsinki: 

Siltala.

Jensen-Eriksen, Niklas et al.
2019	 Suomen suurin. Helsingin Sanomat 1889–2019. Helsinki: Siltala.

Jämiä, Tapio
2012	 Tapaustutkimus kansainvälisten suhteiden mediateorioista: Helsingin 

Sanomien ja Kansan Uutisten kirjoitukset Pohjois-Irlannista vuosina 
1971 ja 1998 sekä Etelä-Afrikasta vuosina 1976 ja 1991. Kansainvälisten 
suhteiden pro gradu -tutkielma. Rovaniemi.

Keefe, Patrick Radden
2018	 Say Nothing: A True Story of Murder and Memory in Northern Ireland. 

William Collins Paperback edition. London: William Collins.

Kulha, Keijo K.
1989	 Sanasotaa ja sovittelua. Helsingin Sanomain poliittinen linja 

itsenäistymisestä talvisotaan. Toimituksia IV. Vantaa: Helsingin 
Sanomat.

Lehtilä, Hannu
2001	 Mainettaan parempi. Valtioneuvos Harri Holkeri. Helsinki: Otava.

Mainio, Aleksi
2018	 Erkon kylmä sota. Helsingin Sanomat Moskovan varjossa. Helsinki: 

Siltala.

McEvoy, Joanne
2008	 The Politics of Northern Ireland. Politics Study Guides. Edinburgh: 

Edinburgh University Press.



147

McKeown, Michael
2009	 Post-Mortem. An examination of the patterns of politically associated 

violence in Northern Ireland during the years 1969-2001 as reflected in 
the fatality figures for those years. Revised edition. https://cain.ulster.
ac.uk/victims/mckeown/mckeown01.pdf. Katsottu 28.12.2024.

McLaughlin, Greg & Baker, Stephen
2010	 The Propaganda of Peace. The Role of Media and Culture in Northern 

Ireland Peace Process. Bristol & Chicago: Intellect.

Mulholland, Marc
2002	 The Longest War. Northern Ireland’s Troubled History. Oxford: Oxford 

University Press.

Niemelä, Kati
2013	 Sanomalehdet uskonnollisen muutoksen edelläkävijöinä – Uskonto 

pohjoismaisessa lehdistössä 1988–2008. – Media & viestintä 2/2013. 
Tampere.

Ó Corráin, Daithí
2021	 Why did Pope John Paul II visit Ireland? The 1979 papal visit in context. 

– British Catholic History, Vol. 35, Issue 4, October 2021. Cambridge: 
Cambridge University Press.

O’Malley, Padraig
1995	 Religion and conflict: The Case of Northern Ireland. John W. 

McCormack Institute Occasional Paper Series. Boston: University of 
Massachusetts.

Paul, Jan-Erik
1997	 Euroopan integraatio ja solidaarisuus – katolinen näkökulma.  

– Kirkot ja Euroopan murros. Suomalaisen teologisen 
kirjallisuusseuran vuosikirja 1996. STKS:n symposiumissa 
marraskuussa 1995 pidetyt esitelmät. Toim. Matti Kotiranta. STKS:n 
julkaisuja 204. Helsinki: STKS.

Pohjonen, Jan
2018	 Sanasodista uskonsotiin. Kristinusko ja islam Helsingin Sanomien 

pääkirjoituksissa vuosina 1989–1994. Kirkkohistorian pro gradu 
-tutkielma. Joensuu.

2021	 Sisällissotaa vai uskonsotaa? Helsingin Sanomien pääkirjoitusten 
uskonnolle antama rooli Bosnian sisällissodassa 1992–1995.  
– Ortodoksia 61. Joensuu.

2024	 Kosovon sota ja uskonnon rooli kriisissä Helsingin Sanomien 
pääkirjoituksissa vuosina 1998–1999. – Havaintoja uskontojen kentällä. 
Juhlakirja Teuvo Laitilan täyttäessä 70 vuotta. Toim. Heta Hurskainen 
& Maria Takala-Roszczenko. SKHST 245. Helsinki: SKHS.



148

Raunio, Antti
1997	 Luterilainen ja katolinen käsitys sosiaalisesta vastuusta. – Kirkot ja 

Euroopan murros. Suomalaisen teologisen kirjallisuusseuran vuosikirja 
1996. STKS:n symposiumissa marraskuussa 1995 pidetyt esitelmät. 
Toim. Matti Kotiranta. SKTS:n julkaisuja 204. Helsinki: STKS.

Saari, Juho
2017	 Varauksellinen Suomi: eurooppalaistuva sosiaalipolitiikka. – Reunalla 

vai ytimessä? Suomen EU-politiikan muutos ja jatkuvuus. Toim. Tapio 
Raunio & Juho Saari. Helsinki: Gaudeamus.

Savolainen, Elsa
2007	 Kaukana Vatikaanista – Katolinen kirkko Suomessa 1989–1998. Yleisen 

kirkkohistorian pro gradu -tutkielma. Helsinki.

Seldon, Anthony
2024	 Introduction. – History 10 Downing Street. https://www.gov.uk/

government/history/10-downing-street#introduction/. Katsottu 
4.2.2025.

Smith, Jeremy
2002	 Making the Peace in Ireland. 2014 Reprint. London: Routledge.

Simuna, Erja
2017	 The Many Faces of a Conflict. Representations of the 1981 Northern 

Irish hunger strike in international press. Acta Universitatis Ouluensis 
B Humiora 148. Diss. Oulu. Oulu. 

Taira, Teemu
2008 	 Islamin muuttuva julkisuuskuva. Tapaustutkimus Helsingin 

Sanomista 1946–1994. – Islam Suomessa. Muslimit arjessa, mediassa ja 
yhteiskunnassa. Tietolipas 223. Helsinki.

2019 	 From Lutheran Dominance to Diversity. Religion in Finnish 
Newspapers 1946–2018. Temenos – Nordic Journal of Comparative 
Religion. Volume 55, Number 2 (2019). https://journal.fi/temenos/
issue/view/5375/. Katsottu 20.1.2025.

Tiilikainen, Terhi
2019	 Jakautunut vai yhtenäinen Eurooppa? Uskontojen merkitys 

eurooppalaisessa integraatiossa. – Uskonto ja maailmanpolitiikka. 
Toim. Heikki Pesonen, Tuula Sakaranaho & Sini Paukkunen.  
Helsinki: Gaudeamus.

Tonge, Jonathan
2002	 Northern Ireland: Conflict and Change. Second edition.  

London: Routledge.



KATSAUKSET





151

JOHANNA TYYNELÄ-HAAPAMÄKI

Pyhän Henrikin päivän viettoa  
Roomassa 2025

 S uomen kirkollisen uutiskentän tammikuiseen vakiokuvastoon kuuluu 
kättelykuva paavin kanssa. Vuosittain pyhän Henrikin muistopäivänä 
vietetään suomenkielistä messua Roomassa Santa Maria sopra Miner-

van kirkossa ja matkaan lähtevän ekumeenisen delegaation ohjelmaan kuuluu 
myös paavin yksityisvastaanotto. Pyhän Henrikin muistopäivän pyhiinvaellus-
matka on tehty vuodesta 1985 lähtien paria poikkeusvuotta lukuun ottamat-
ta, ja tiettävästi suomalainen ekumeeninen delegaatio on maailmanlaajuisesti 
poikkeuksellinen ryhmä siinä, että vuosittain matkaan kuuluu myös tapaa-
minen paavin kanssa. Pyhän Henrikin muistopäivä sijoittuu ekumeeniselle 
kristittyjen ykseyden rukousviikolle ja valtuuskuntaan kuului piispa evanke-
lis-luterilaisesta, katolisesta ja ortodoksisesta kirkosta sekä muita edustajia 
kustakin kirkosta. Vuonna 2025 luterilaisena piispana vuorossa oli Lapuan 
piispa Matti Salomäki, ja allekirjoittaneella oli kunnia tulla kutsutuksi mukaan 
delegaatioon. Paavin yksityisaudienssi on näkyvin ja tunnetuin osa matkaa, 
mutta delegaation ohjelmaan kuuluu myös Roomaan ja Vatikaanin tutustu-
mista sekä Suomen suurlähettiläiden ja Suomen Rooman instituutin edus-
tajien tapaamiset, ja aikaa oli myös jonkun verran omaehtoiselle kaupunkiin 
tutustumiselle. Itse olin matkassa mukana paikallisseurakunnan papin roolis-
sa, ja toisaalta muutaman vuoden takaisen keskiajan pyhimyksiä käsitelleen 
väitöstutkimukseni teemat tulivat lähelle Rooman kaduilla ja kirkoissa. 

Roomassa on tuskin mahdollista kulkea tuntematta yhteyttä historiaan. Jo 
heti ensimmäisenä Roomassa herättynä aamuna, torstaina 16.1. delegaatiom
me kuljetettiin Pietarinkirkon takaovelle ja saimme esittelyn Pietarinkirkon 
historiaan. Vuosi 2025 on katolisen kirkon riemuvuosi, mikä oli huomioitu 
matkaohjelmassa siten, että siirtymiin ja kuljetuksiin oli varattu runsaasti 
aikaa mahdollisten pyhiinvaeltajaruuhkien vuoksi. Ruuhkia ei tammikuun 
loppupuolella kuitenkaan juurikaan ollut, vaikka pyhiinvaeltajaryhmiä katu-
kuvassa ja kirkoissa näkyikin. Pietarinkirkon esittely alkoi apostoli Pietarin 
haudaksi uskotulta paikalta Pietarinkirkon kryptasta. Historia ja hengellisyys 
limittyivät, kun delegaatio rukoili paikalla Isä meidän -rukouksen ja veisasi 
Maa on niin kaunis -virren. Vaikka olin vieraillut Pietarinkirkossa aiemmin-
kin, mykisti kirkko jälleen koollaan ja historiallisuudellaan. Opaskierroksel
la korostettiin kirkkorakennuksen jatkuvuutta aiempiin basilikoihin ja sen 
suuruuden symboloivan kristittyjen yhteyttä, mutta samaan aikaan mieleen 
nousi myös se, kuinka Pietarinkirkon rakennuttamiseen liittyi osaltaan myös 
anekauppa, jota Martin Luther nousi tunnetuin seurauksin vastustamaan. 
Yhtä kaikki, armon vuonna 2025 koko ekumeeninen delegaatio kulki yhdessä 



152

kirkkoon läpi pyhän oven, joka oli avattu riemuvuoden kunniaksi. 
Matkan ajan majoituimme birgittalaissisarten vierastalossa. Rooman bir-

gittalaisten talossa Piazza Farnesella on myös kaksi huonetta, joissa Birgitta 
ja tyttärensä Katarina asuivat Rooman-vuosinaan, ja torstaipäivän historia
vyörytykseen sopivasti pääsimme tutustumaan myös näihin huoneisiin. Huo-
neiden seinille on 1800-luvulla maalattu pyhimysten elämää kuvaavia maala-
uksia ja esillä on myös reliikkejä. Siinä missä Pietarinkirkon koko ja kauneus 
herätti ihailua, mutta myös ristiriitaisia tunteita, oli Birgitan ja Katarinan 
huoneissa vierailu itselleni merkityksellinen hetki, jossa historia tuli lähelle 
– eikä vähiten sen vuoksi, että huoneisiin johtavan käytävän varrelle oli maa-
lattu Rosa rorans bonitatem -teksti, joka on oman tutkimuskohteeni Linköpin-
gin piispa Nils Hermanssonin Birgitan kunniaksi laatima ja edelleen liturgise-
na tekstinä sisarten hartauselämässään käyttämä hymni. Huoneissa oli esillä 
puinen pöytä, jonka päällä Birgitta kuoli, ja sen äärellä pohdin vaikutteiden 
ja ilmiöiden kulkua keskiajan Euroopassa. Kotikirkossani Laihialla on säily-
nyt ensimmäisestä kappelikirkosta pieni puinen Birgittaa kuvaava veistos, ja 
nyt olin tietyllä tapaa sen kehityskulun alkujuurilla, jonka myötä Pohjanmaan 
perilläkin tunnettiin Ruotsin pyhä Birgitta. Delegaation yhteinen historiape-
rehdytys jatkui vielä perjantaiaamuna tutustumisella Vatikaanin museoihin.

Matkalla tapasimme kaksi Suomen suurlähettilästä: Suomen suurlähetti-
lään Pyhän istuimen luona sekä Suomen Italian suurlähettilään. Viikonvaih-
teen tapaamisissa suurlähettiläät kertoivat niin työstään kuin diplomaatti-
suhteista Suomen ja Italian ja vastaavasti Suomen ja Pyhän istuimen välillä. 
Suomella on edelleen suurlähetystö Pyhän istuimen luona, vaikka suurlähet-
tilään asemapaikka ei olekaan Roomassa. Matkamme aikana suurlähetystö-
näkin toimiva Villa Lante oli remontissa, joten suurlähetystön ja Suomen 
Rooman instituutin järjestämä iltavastaanotto järjestettiin väistötiloissa – 
joka sekin oli upeassa villassa Gianicolo-kukkulalla. Iltavastaanotolle osallis-
tui myös jyväskyläläinen nuorisokuoro Vox Aurea, joka kansallispuvuissaan ja 
ohjelmistollaan ihastutti läpi viikonlopun esiintymisissään. Matkan virallisiin 
tapaamisiin kuului myös tapaaminen ja keskustelu katolisen kirkon kristit-
tyjen ykseyden edistämisen osaston johtajan, kardinaali Kurt Kochin kanssa 
birgittalaissisarten talossa. Tapaamisessa kardinaali Koch kertoi aluksi roo-
malaiskatolisen kirkon ekumeenisista suhteista, ja tämän jälkeen delegaati-
on edustajat kertoivat kuulumisia kirkkojen ajankohtaisista ja ekumeenisista 
asioista. Keskustelussa korostui ekumenian luonne ”lahjojen vaihtamisena” 

Ekumeenisen valtuuskunnan suomalaiset piispat ja kardinaali Kurt Koch.  
Kuva: Johanna Tyynelä-Haapamäki



153



154

Ekumeeninen vesper Pyhän Birgitan kirkossa.  
Kuva: Satu Mäki-Lassila



155

ja ajatus siitä, että oman perinteen tunteminen auttaa kohtaamaan myös eri-
laisuutta. Tältä pohjalta olikin luontevaa viettää ekumeeninen, monikielinen 
vesper pyhän Birgitan kirkossa.

Pyhän Henrikin päivä osui tänä vuonna sunnuntaille. Pyhäpäivän ja riemu
vuoden vuoksi messuun odotettiin tavallista enemmän väkeä, joten messu 
vietettiin pääalttarilla, eikä sivukappelissa, jossa myös pyhän Henrikin puinen 
patsas sijaitsee. Messua vietetään vuorovuosin luterilaisena ja katolisena niin, 
että toisen kirkon piispa saarnaa, joten tänä vuonna messu vietettiin piispa 
Raimo Goyarrolan johdolla ja saarnavuorossa oli piispa Salomäki. Musiikista 
vastasi peräti kaksi suomalaista kuoroa – paikalla oli jo aiemmin mainitun Vox 
Aurean lisäksi katolisen kirkon Cappella Sanctae Mariae -kuoro. 

Maanantaiaamuna delegaatio heräsi aikaisin, sillä paavin yksityisvastaan
otto oli kalenteroitu kello kahdeksaksi. Delegaation lisäksi yksityisvastaan-
otolle osallistuivat kardinaali Koch, kristittyjen ykseyden edistämisen osaston 
yhteyksiä luterilaisiin kirkkoihin hoitava isä Augustinus Sander sekä Cappella 
Sanctae Mariae -kuoro. Vastaanottotilana oli tällä kertaa konsistorisali, josta 
delegaation katolilaiset osallistujat tiesivät heti kertoa, että juuri kyseisessä 
salissa paavi Benedictus XVI ilmoitti eroamisestaan vuonna 2013. Kaunista 
salia ehtikin maanantaiaamuna ihailla hyvän tovin, sillä paavi oli noin puoli
toista tuntia myöhässä. Siinä ajassa oma jännityskin oli jo ehtinyt laueta, ja 
kun lopulta hauraan oloinen paavi Franciscus saapui pyörätuolilla saliin, oli 
tunnelma juhlallinen mutta iloinen. Vastaanotto oli tehokkaasti organisoi-
tu: paavi piti tervehdyspuheensa, jossa hän käsitteli meneillään olevaa Nike-
an uskontunnustuksen juhlavuotta ja kuvasi uskontunnustusta ”uskon parti-
tuuriksi”, olihan paikalla myös kuoro. Riemuvuoden ”Toivon pyhiinvaeltajat” 
-teeman mukaisesti paavi myös muistutti, kuinka toivo Kristuksessa ei petä. 
Puhe päättyi kehotukseen rukoilla yhdessä Isä meidän -rukous. Tämän jälkeen 
jokainen osallistuja kätteli paavia, kaksi kuvaajaa tallensi jokaisen kättelyn 
useammalla otoksella, osallistujille jaettiin muistomitali ja lopuksi otettiin yh-
teiskuva. Paavi poistui salista kävelykeppiin tukeutuen. Yksityisvastaanotolla 
henkilökunnan tilanteen ohjauksesta huolimatta tai ehkä juuri sen ansiosta 
paavi itse oli tilanteessa todella läsnä. Hän kohtasi jokaisen silmiin katsoen, 
hymyllä ja muutamalla sanalla, tutki mielenkiinnolla delegaation antamaa 
lahjaa ja vilkutti hyväntuulisesti sekä saapuessaan että lähtiessään.

Loppumatkaan kuuluivat vielä vierailu Vatikaanin viestinnästä vastaavas-
sa dekasteriassa. Vierailulla delegaatiolle esiteltiin Vatican Newsin toimitta-
jan työtä ja Vatikaanin viestintää eri medioissa ja yli 50 kielellä. Viimeisen 
kokonaisen päivän ohjelmassa oli tutustuminen paavien kesäpalatsiin Castel 
Gandolfoon. Paavi Franciscus ei viettänyt kesälomiaan palatsissa, joten ylei-
söllä oli mahdollista tutustua kesäpalatsiin. Esillä oli paaviuden historiaan 
liittyvää esineistöä ja taidetta, ja myös näyttely Castel Gandolfosta toisen 
maailmansodan aikana. Palatsin yhteydessä toimi vuosina 1935–2009 Vatikaa-
nin observatorio, jonka kaukoputkiin oli mahdollista tutustua. Matka päättyi 



156

yhteiseen illalliseen birgittalaissisarten luona ja kiitoksiin sisarten huolen
pidosta.

Jälkikäteen matkaa kuvatessani olen käyttänyt sanaa yhteys: Matkaa lei-
masi toisaalta yhteys historiaan, sillä monet kristinuskon historian polun-
päät alkavat tai vähintään kiertyvät Roomaan. Kirkkohistorioitsijalle Rooma 
on luonnollisesti runsaudensarvi, josta yhdessä vierailussa ei saa edes pinta
raapaisua, mutta jonkinlaisen rapsutuksen kuitenkin. Matka ei kuitenkaan 
ollut vain historiamatka, vaan erityisen tärkeää oli myös yhteys ihmisten välil-
lä. Delegaation jäsenet tulivat eri kirkoista ja erilaisista ympäristöistä Suomen 
sisällä, ja Roomassa kohtasimme vielä hyvin erilaisissa konteksteissa eläviä 
ihmisiä. Yhteistä oli kuitenkin paljon, samankaltaisia huolia tulevasta, nuoris-
ta ja maailmasta, mutta myös samankaltaisia ilonaiheita ja yhdessä vietettyä 
hartauselämää. Jälkikäteen matkan muistelua värittää vahvasti paavi Francis-
cuksen sairastuminen helmikuussa. Vaikka tammikuussa paavin olemuksessa 
huomasi iän tuoman haurauden, ei silti voinut kuvitella, että jo toukokuussa 
Apostolisessa palatsissa olisi uusi paavi.



157

ALPO PENTTINEN

Aikakauden muutoksen paavi  
– Franciscuksen perinnön glokaalia arviointia

 R ooman paavin kuolema ja uuden valinta saa tyypillisesti aikaan ylei-
sen mediamylläkän entisen latinalaisen kristikunnan alueella. On kuin 
paaviuden instituution murroskohdissa maallistunutkin tietoisuus he-

räisi hetkeksi länsimaisen historian syväulottuvuudelle ja omille juurilleen. 
Suomalaisissakin tiedotusvälineissä paavi Franciscuksen kuolema pääsiäis-
maanantaina 21.4.2025 ja sitä seurannut konklaavi sekä uuden paavin valinta 
herättivät suurta kiinnostusta. On ymmärrettävää, että kulttuuritaustaltaan 
katolisissa maissa paavi nousee ajoittain ykkösuutiseksi ja yleiseksi puheen-
aiheeksi, mutta yllättävää oli, että näin tapahtui nyt myös meillä pohjoisessa 
Suomessa, jossa luterilaisuus on edelleen suurin kristillinen kirkkokunta ja 
paavi kuitenkin varsin kaukainen asia useimmille ihmisistä. Heijastiko paavi-
kevät 2025 ehkä suurempaakin muutosta suomalaisessa yhteiskunnassa?

Yksi Franciscuksen tunnetuimmista kielikuvista oli ”aikakauden muutos” 
(cambiamento d’epoca). Hänen mukaansa koko ihmiskunta ja katolinen kirkko 
sen mukana elää nyt historiallista murrosvaihdetta, jonka myötä monet asiat 
pitää ajatella ja muotoilla uudelleen rohkeasti ja avoimin mielin.1 Rooman 
piispanakaan Franciscus ei vaikuttanut paljoa välittävän monista tämän insti-
tuution vuosisataisista perinteistä, vaan hän eli paaviutta omalla spontaanilla 
tyylillään. Katolisen kirkon sisällä Franciscuksen kursailematon tyyli aiheut-
ti myös paljon tyytymättömyyttä ja sekaannusta, mutta kirkon ulkopuolella 
hän saavutti ehkä sellaisen aseman, mitä kellään paavilla ei ennen häntä ollut 
ollut. Franciscus oli simpatico myös heille, joita katolisuus tai uskonnolliset 
asiat ylipäätään eivät liiemmin kiinnostaneet. Länsimainen liberaali media 
suhtautui Franciscuksen lausuntoihin ylipäänsä varsin myönteisesti, lukuun 
ottamatta yksittäisiä paavillisia lipsahduksia, jotka ylittivät ajoittain myös 
Suomessa uutiskynnyksen.2

Franciscuksen sympaattisen persoonallisuuden lisäksi suomalainen kiin-
nostus häntä kohtaan liittynee myös laajempaan suomalaisen yhteiskun-
nan avautumiseen. Viime vuosikymmeninä Suomi on yhä tietoisemmin 
liittynyt osaksi länsieurooppalaista ja sen kautta myös globaalia kulttuuri-
piiriä. EU- ja Nato-Suomessa halutaan jakaa länsimaiset arvot vapaudesta, 

	 1	 Franciscuksesta liminaalisena aikakauden vaihdoksen paavina ks. Faggioli 2020; Lafont 2017.
	 2	 Esimerkiksi Helsingin Sanomat uutisoi 28.5.2024 ja 13.6.2024 Franciscuksen käyttäneen hal-

ventavaa nimitystä katolisiksi papeiksi pyrkivistä homoseksuaaleista, mikä herätti ihmetys-
tä, koska hän oli aiemmin tullut tunnetuksi avoimesta suhtautumisestaan eri vähemmistöjä 
kohtaan.



158

oikeudenmukaisuudesta ja loukkaamattomasta ihmisarvosta. Nämä arvot 
kuuluvat eurooppalaisuuden keskeisimpään kulttuuriperintöön, jota Roo-
man kirkkokin on vuosisatojen ajan ollut vahvasti mukana muovaamassa, 
toki ajoittain myös jännitteisessä suhteessa. EU:n ”perustajaisät” Alcide De 
Gasperi, Robert Schuman ja Konrad Adenauer eivät olleet vain päteviä polii-
tikkoja, vaan he ammensivat myös syvältä katolisesta perinteestä. Esimerkiksi 
subsidiariteetti- eli läheisyysperiaate nousee suoraan Rooman kirkon yhteis-
kunnallisesta opetuksesta.3 Vuonna 2016 paavi Franciscukselle myönnettiin 
Kaarle Suuren palkinto Euroopan idean ja rauhan edistämisestä.

Rooman paavi kiinnostaa myös kaikkein laajimmasta globaalista näkö-
kulmasta. 1,4 miljardilla jäsenellään Rooman piispalla on johdettavanaan 
maailman suurin järjestäytynyt uskonnollinen yhteisö.4 Paavin kannanotot 
koskettavat siis suoraan joka kuudetta ihmiskunnan jäsentä. Lukemattomia 
muitakin, aivan kirkko- tai uskontokunnasta riippumatta, paavin hengelli-
nen ja moraalinen esimerkki voi puhutella. Globaalin markkinatalouden ja 
internetin yhteenverkostoimalla maapallolla Pietarin seuraajalla voi olla sel-
laista henkistä arvovaltaa ja merkitystä, jota millään muulla instituutiolla 
ei ole. Edeltäjiensä tapaan Franciscus vieraili YK:n päämajassa New Yorkissa 
2015 ja piti arvostetun puheen yleiskokoukselle. Rooman piispana Franciscus 
korosti eri paikalliskirkkojen synodaalisuutta eli yhdessä kulkemista ja asioi-
den yhteistä hoitamista,5 mutta toisaalta hänet kirkon sisällä tunnettiin myös 
tarpeen tullen varsin auktoritatiivisena johtajana.6

Paavikevään 2025 myötä Suomessa lisääntyi tietoisuus siitä, että kato-
lisuus ei ole vain ulkomainen asia vaan myös Suomessa on oma katolinen 
paikalliskirkkonsa. Vuonna 1955 perustettu Helsingin katolinen hiippakunta 
koostuu kahdeksasta seurakunnasta eri puolella Suomea. Tällä hetkellä kato-
liseen kirkkoon Suomessa kuuluu vajaat 18 000 jäsentä, mutta määrä kasvaa 
useilla sadoilla vuosittain, etenkin maahanmuuton myötä. Myös syntyperäis-
ten suomalaisten liittymiset katoliseen kirkkoon ovat kasvussa. Tällöin syi-
nä katoliseen kirkkoon liittymiselle ovat usein syvällisen hengellisyyden ja 
perinteisten arvojen kaipuu. Katolisen kirkon konservatiivisilla uudistusliik-
keillä Opus Deillä ja Neokatekumenaalisella tiellä onkin Suomessa poikke-
uksellisen vahva asema. Tulevaisuus näyttää, millaiseksi Suomessa toimiva 
katolinen paikalliskirkko muotoutuu. Avoimia kysymyksiä on paljon. Miten 
sen yhtenäisyys säilyy kasvavan kulttuurisen ja kielellisen monimuotoisuuden 

	 3	 Katolisen kirkon yhteiskunnallisesta opetuksesta ks. Kirkon yhteiskuntaopin käsikirja.
	4	 Globaalista katolisuudesta ks. Kuivala&Ketola&Komulainen 2025.
	 5	 Katolisen kirkon synodaalisesta prosessista ks. Penttinen 2023.
	6	 Franciscuksella ei esimerkiksi vaikuttanut olevan paljoakaan ymmärrystä katolisen kirkon 

vanhamuotoiselle latinankieliselle messulle ja siihen liittyvälle kirkon traditionalistiselle 
siivelle. Myös Helsingin katolisessa hiippakunnassa vanhamuotoisen, ns. tridentiinisen, 
messun vietto siirrettiin Vatikaanin ohjeistuksen mukaan Pyhän Henrikin katedraalista 
Pyhän Marian kirkkoon syksyllä 2024.



159

keskellä? Suuntautuuko konservatiivisten kristittyjen etsintä entistä selkeäm-
min katolista kirkkoa kohti? Kykeneekö katolinen kirkko lunastamaan paik-
kansa pysyvästi suomalaisessa tietoisuudessa ja osallistumaan rakentavasti 
yhteiskunnalliseen keskusteluun, missä esimerkiksi ortodoksinen kirkko on 
onnistunut? Voisiko lännen kirkon estetiikka alkaa puhutella laajemminkin 
suomalaisia idän kirkon tapaan?

Katolisen kirkon historia on mahtava ja monipolvinen, mutta maallisen 
valtansa Rooman paavi menetti viimeistään vuonna 1870, kun uusi yhdistynyt 
Italia liitti vanhan Kirkkovaltion alueet itseensä. Tässä historiallisessa taite-
kohdassa paavi Leo XIII ymmärsi, että kirkon on enää turha haikailla maallisen 
vallan perään, vaan sen tulee keskittyä omaan substanssiinsa, sen kaksituhat-
ta vuotta kehittyneeseen henkiseen perintöön ja sen välittämiseen ymmär-
rettävästi nykymaailmalle, jota tuolloin myllersi teollinen vallankumous. Sa-
man tehtävän otti harteilleen 8.5.2025 Chicagossa syntynyt ja matematiikasta 
perustutkintonsa tehnyt paavi Leo XIV, nyt uuden, digitaalisen vallankumouk-
sen myllerryksessä. Yhdysvaltalaisen valinta paaviksi tuli mahdolliseksi, koska 
augustinolaissääntökunnan pappina Robert Francis Prevost oli tehnyt vuosi-
kymmeniä lähetystyötä Perussa, jonka kansalaisuus hänellä myös on.

Nimivalinnallaan nykyinen paavi Leo ilmoitti tavoitteekseen puolustaa 
jokaisen ihmisen ääretöntä arvokkuutta tekoälyn aikakaudella ja globaalien 
kriisien keskellä.7 Persoonana Leo vaikuttaa pidättyväisemmältä ja vähemmän 
karismaattiselta kuin Franciscus. Ilmeisesti konklaaviin kerääntyneet kardi-
naalit kaipasivatkin paavia, joka kyllä jatkaisi Franciscuksen uudistuslinjaa 
mutta maltillisemmalla ja etenkin selkeämmällä tavalla. Franciscuksen lau-
sunnot kun usein jättivät paljon tilaa jokaisen omalle pohdinnalle ja tulkin-
nalle, mikä ei miellyttänyt varsinkaan kirkon konservatiivisiipeä.8 Polarisaatio 
on tosiasia ja suuri haaste myös katolisessa kirkossa. Katolisessa kirkossa Suo-
messa vaikuttaa siltä, että paavi Leon valinta on otettu innokkaasti vastaan, 
mutta vielä on liian aikaista arvioida hänen merkitystään katolisuuden kehi-
tykselle maailmalla tai Suomessa. Myöskin suomalainen media vaikuttaa vielä 
odottavan kiinnostavia Leon kannanottoja, jos sellaisia ylipäänsä on tulossa. 
Tilanne toki muuttuisi täysin uuden paavin mahdollisen Suomen-vierailun 
myötä.9

Vaikka monet etsivät uskonnosta yleisesti ja katolisesta kirkosta erityisesti 
pysyvyyttä maailman muutosten keskellä, tosiasia on, että myöskään paavius 

	 7	 Katolisen kirkon panoksesta keskusteluun tekoälystä ks. Penttinen 2025.
	 8	 Tyypilliseltä vaikuttaa esimerkiksi singaporelaisen kardinaali William Goh’n näkemys: Daily 

Compassin haastattelussa 22.5.2025 sanoi, että paavi Leo tulee olemaan selkeämpi kirkon opin 
suhteen ja näin liennyttämään Franciscuksen jälkeensä jättämää epäselvyyttä ja hajaannus-
ta kirkon sisällä.

	9	 Helsingin katolinen piispa Raimo Goyarrola tapasi kardinaali Prevostin useaan otteeseen 
tämän vielä toimiessa piispojen viraston prefektinä Vatikaanissa ja esitti tälle kutsun tulla 
Suomeen (ks. Tervaportti 2025).



160

ei ole irrallaan muusta historian kulusta. Rooman Pietarinistuimella meille 
näyttäytyy niin eurooppalaisen kulttuuriperinteen syvävirta kuin yhteinen 
globaali tulevaisuutemmekin. Katolisessa mielikuvituksessa globaalius ja pai-
kallisuus, historia ja nykyisyys, Suomi ja Rooma kietoutuvat ainutlaatuisella 
tavalla glokaalisti yhteen. Siksi paavi voi kiinnostaa ja antaa henkisiä virikkeitä 
myös Rooman kirkon institutionaalisten rajojen ulkopuolella, myös vähitellen 
kansainvälistyvässä ja monimuotoistuvassa Suomessa.

Kirjallisuus

Faggioli, Massimo
2020	 The Liminal Papacy of Pope Francis: Moving Toward Global 
	 Catholicity. Maryknoll, NY: Orbis.

Kirkon yhteiskuntaopin käsikirja
2017	 Helsinki: Katolinen tiedotuskeskus.

Kuivala, Petra & Ketola, Mikko & Komulainen, Jyri
2025	 Roomasta maailman ääriin – Globaali katolisuus.  
	 Helsinki: Gaudeamus.

Lafont, Ghislain
2017	 Petit essai sur le temps du pape François : polyèdre émergeant et 
	 pyramide renversée. Paris: Cerf.

Penttinen, Alpo
2022	 Synodaalisella tyylillä: Kohti kolmannen vuosituhannen katolista  
	 kirkkoa. Teologinen Aikakauskirja 127 (4), 444–452.

Penttinen, Alpo
2025	 Paavi ja tekoäly. Fides – Katolinen hiippakuntalehti, 13.6.2025, 26–28.

Tervaportti, Marko
2025	 Uusi paavi, uusi toivo – piispa Raimon haastattelu.  
	 Fides – Katolinen hiippakuntalehti, 13.6.2025, 12–13.



161

Teologian ylioppilas Ilmo Launiksen  
Lontoon-päiväkirja (1934)

Johdanto

 T eologian ylioppilas Ilmo Armas Launis (1912–1995) työskenteli vuon-
na 1934 kolme kuukautta Lontoossa Merimieslähetysasema apulaisena. 
Myöhemmin hän teki pitkän työuran Töölön seurakunnassa. Ensim-

mäinen virallinen merkintä hänestä löytyy Töölön seurakuntaa edeltäneen 
Pohjoisen suomalaisen seurakunnan vuoden 1934 vuosikertomuksesta.1 Pa-
piksi hänet vihittiin vuonna 1938. Eläkkeelle seurakunnan kappalaisen virasta 
hän jäi vuonna 1982.

Talvikautena 1933–34 21-vuotias Ilmo uskoi löytäneensä elämänsä kutsu-
muksen, kaikkien kurjien ja köyhien auttamisen:

Lopetin yliopistolukuni ja muutin asumaan kodittomien miesten kotiin 
Vilhovuorenkatu 72. Työ kantoi kyllä hedelmää, jopa herätystäkin syntyi 
miesten parissa, mutta en kestänyt isäntänäoloa lukemattomien syöpäläis-
ten takia, jotka veivät yöunen. Millään myrkytyksilläkään niitä ei saatu hävi-
tetyksi. Siksi siirryin jatkamaan työtäni miesten parissa Merimieslähetyksen 
palvelukseen Lontooseen3 Viihdyin tässä työssä hyvin, mutta sain muuta-
man kuukauden kuluttua selvän johdatuksen palata jatkamaan teologian 
opintojani ja niin valmistuin papiksi v. 1938.4

Ilmolle oli tärkeää Jumalan johdatus ja sen työn toteuttaminen, johon Jumala 
oli hänet kutsunut:  ”Miksi Lontooseen? Uhrautuvaan työhönkö merimiesten 
hyväksi? Totisesti ei. Siksi itsekäs olen. Mutta miksi? Sen tietää vain Jumala, 
joka on minut matkalle ohjannut.” Lontoon suomalaisen merimieslähetyksen 

	 1	 Vuorinen 1982, 18.
	 2	 Miesylioppilaiden Kristillisen Yhdistyksen (MYKY) ylläpitämä mieskoti Helsingissä. Launis 

1957, 127.
	 3	 Suomen Merimieslähetysseuran johtokunta valitsi huhtikuun alussa 1934 Lontoon meri

mieslähetysaseman vt. johtajaksi pastori Erkki Airaksen ja va. apulaiseksi teologian 
ylioppilas Ilmo Launiksen. ”Ystävät muistakoot ahkerassa esirukouksessa näitä Seuramme 
nuorimpia työntekijöitä!” Tietoja ja kuulumisia. Merimiehen Ystävä N:o 4, 1934.

	4	 MLA ILK Ilmo Launiksen muistiinpano.



162

kirkko (Finnish Seamen´s Mission) sijaitsi Itä-Lontoossa, Branch Roadilla.5
Ilmo kävi laivoilla jakamassa lehtiä ja merimiehille tullutta postia, kutsui 

miehiä peleihin ja retkille, kävi merimiessairaalassa, teki kirkolla siivous-, kor-
jaus- ja maalaustöitä sekä järjesti ohjelmaa toveri-iltoihin. Läheisimpänä näyt-
täytyy työtoveruus merimieskirkon vahtimestarin Empun kanssa.6

Ilmon esimiehenä Lontoossa toiminut pastori Erkki Airas7 luonnehti työ-
toverikseen tullutta nuorta apulaistaan:

– – Sitten tuli Launis; eli Lounas, kuten sanoo Emppu. Launis on nuori yli-
oppilas, intomieli kuin mekin vanhat siihen aikaan. Nukkuu, asuu kylpyam-
meessa. Tekee ihmeitä, romusta radion, romukopista asumuksen. Löytää 
aamusella unohduksista varjokuvakoneen, pitää illalla sen avustuksella koti-
maaesitelmän. ´Mihin vielä ehtii jos elää saa´. Ehti ainakin viime toveri-illan 
ennustuspullolta saada tunnustuksen: pidetyin henkilö. – –8

Päiväkirjasta löytyy maininta 33 laivasta, joilla Ilmo kävi: Ariel, Aldebaran, An-
neberg, Argo, Aura, Betty H., Bodia, Björneborg, Carolus, Cesil, Delaware, Eri-
cus, Ester Thorden, Fennia, Flora H., Finlandia, Greta Thorden, Karin Thorden, 
Kotka, Koura, Kurikka, Lapponia, Minerva, Nidarholm, Ostrobotnia, Penang, 
Regulus, Rödskär, Savonia, Sirius, Vega, Virgo ja Wanda. Matkalle Ilmo lähti 
11.4.1934 ja palasi 11.7.1934.

Ilmo Launiksen nyt julkaistava Lontoon päiväkirja (1934) esitetään tässä täy-
sin alkuperäisessä muodossaan. Olen kirjoittanut tekstin puhtaaksi sähköiseen 
muotoon Ilmon alkuperäisestä tekstistä muuttamatta sen sisältöä tai kieli-
asua. Tekstiin on jätetty sellaisia kielimuotoja ja ilmaisuja, joita ei nykypäivänä 
käytetä. Tekemäni korjaukset ja kommentit olen merkinnyt alaviitteisiin. Nii-
tä ei ole juurikaan tarvittu, sillä Ilmo oli taitava ja selkeä kirjoittaja. Ainoan 
poikkeuksen olen tehnyt lainattujen sanojen tai pitempien lainausten kohdal-
la siirtämällä lainauksen alussa olevan ensimmäisen lainausmerkin alhaalta 
ylös nykyisen kirjoitustavan mukaisesti. Lisäksi päiväkirjan teksti sisälsi sisen-
nyksiä luvun ja kappaleiden alussa. Luettavuuden sujuvoittamiseksi teksti on 
muutettu Vuosikirjan muun taiton mukaiseksi.

	 5	 Tuolloin oli käytössä toinen suomalainen kirkko. Kansanaho jakaa Suomen Merimies
lähetysseuran Lontoossa v. 1882 alkaneen toiminnan neljään eri erilaiseen kehitysvaiheeseen 
työkeskuksina olleiden kirkkojen mukaan: Ruotsin kirkon aika, Enkvistin pienen peltikirkon 
aika (1894–1912), toisen suomalaisen kirkon aika (1912–1958) ja kolmannen eli nykyisen kir-
kon aika vuodesta 1958. Kansanaho 1982, [9], 10, 15–17.

	6	 Emppu (Emil Gabrielson): ”Lontoon kirkossa, niin kuin monissa muissakin kirkoissa, on 
vahtimestareilla ollut keskeinen asema. He ovat usein ensimmäisinä toivottaneet vieraat 
tervetulleiksi ja palvelleet heitä auliisti.” Kansanaho 1983, 207.

	 7	 Erkki Vilho Airas (1908–1993), Lontoon merimiespappi 1933–1938. Suomen teologit –  
Finlands teologer 1990, 42. 

	 8	 Airas 1934, 124.



163

Päiväkirja on kirjoitettu lyijykynällä kovakantiseen ruutuvihkoon lukuun 
ottamatta 13.5–4.7.1935 välistä aikaa, jolloin merkinnät on kirjoitettu muste-
kynällä. Samassa ruutuvihkossa on myös Ilmon Pyhän maan päiväkirja (1935), 
mutta nyt julkaistaan vain Lontoon osa. Julkaisun yhteyteen on liitetty va-
lokuvia. Päiväkirja ja siihen liitetyt valokuvat ovat Ilmo Launiksen Espoossa 
asuvan pojan, graafikko Mika Launiksen, hallussa.

Haluan kiittää Ilmo Launiksen perikuntaa saamastani avusta Ilmon vaihei-
ta tutkiessani. Olen aiemmin julkaissut teoksen Halkaise palanen puuta – minä 
olen siinä. Ilmo Launis: pappi ja taiteilija (Päivä Osakeyhtiö, 2015). Erityisesti Mika  
Launis on ollut korvaamaton tuki. Hän luovutti aikoinaan tutkittavakseni kol-
me matkalaukullista Ilmon jäämistöstä, jossa on Ilmon omia tekstejä, kirjeitä, 
lehtileikkeitä, almanakkoja, valokuvia jne. Mika on myös kärsivällisesti vastan-
nut kaikkiin Ilmo Launista koskeviin kysymyksiini.

Martti Tuure

Päiväkirja9

Miksi Lontooseen? Miksi pois rakkaasta kodista ja kirkosta, juuri kun Suomen 
ihana kevät tekee tuloaan, Lontoon likaisiin satamiin ja kapakkoihin? Kiel-
täkö oppimaan? En tunne mitään kutsumusta siihen. Maailmankatsomusta-
ko avartamaan? Uskon että se on jo niin avara kuin tavalliselta ihmiseltä voi 
vaatia. En ole turhaan viettänyt etelä-Euroopassa paria kesää.10 Uhrautuvaan 
työhönkö merimiesten hyväksi? Totisesti ei. Siksi itsekäs olen. Mutta miksi? 
Sen tietää vain Jumala, joka on minut matkalle ohjannut.

Varmin todistus siitä että matkani on Jumalan tahto on se ihmeellinen 
”vihkimys” jonka sain juuri ennen matkalle lähtöä.

Olin joulusta asti käynyt katsomassa Helsingin tuberkuloosisairaalassa 
erästä yömajamme hoidokkia työmies Aarne Suovaa. Hän oli orpo ja kodi-
ton mies, joka oli saanut nukuttuaan monet yöt kellareissa ja roskalaatikoissa 
kovan nivelreumatismin ja niin pahan tuberkuloosin, että kuolema oli lähellä. 
Lähtöpäiväni lähestyi ja neuvottelin Suovan kanssasiitä kuka lähtöni jälkeen 
saisi käydä häntä katsomassa. Hän ei halunnut ketään! Eikä ketään tarvittu-
kaan, sillä niin ihmeellisesti järjesti Jumala asian, että kolme päivää ennen 
lähtöäni hän äkkiä huononi ja paljon kärsineen miehen viimeinen taistelu 

	9	 Ilmo Launiksen päiväkirja alkaa tästä.
	10	 Ilmo ja veljensä Seppo Launis oleskelivat kesälomillaan muun muassa setänsä dosentti, 

säveltäjä ja kansatieteilijä Armas Launiksen luona Nizzassa, jonne tämä oli muuttanut 
1920–30-luvun vaihteessa. Ilmari Launis oli vienyt perhettään matkoille Keski-Eurooppaan 
jo 1920-luvulla, Sveitsiin, Italiaan ja Ranskaan. Tapani Launis, sähköpostiviesti tekijälle 28.8. 
2021; Hellemaa, Hellemaa ja Kauhanen 2017, 178.



164

alkoi. Toisena yönä jolloin valvoin hänen kuolinvuoteensa ääressä sattui jota-
kin ihmeellistä. Kello 12 aikan hän yhtäkkiä palasi kuumehoureistaan tajun-
taansa ja kertoi minulle elämänsä tarinaa aina lapsuudesta asti. Tuli sitten 
puhe Herran Ehtoollisesta jota hän ei ollut ottanut vastaan vaikka oli tarjottu. 
Tuskainen ilme kasvoillaan sanoi hän: ”Kai maar se Jumala antaa sen anteek-
si minulle.” Vakuutin että hän sen tekee. Silloin kirkastuivat hänen kasvonsa 
vähän, ja tuo mies, joka puoli vuotta aikaisemmin oli pahasti kiroillen puhu-
nut Jumalan valtakunnasta, sanoi nyt: ”Lukekaa Launis vähän Jumalan sanaa.” 
Luin Johanneksen evankeliumista: ”Älköön teidän sydämenne olko murheelli-
nen. Uskokaa Jumalaan ja uskokaa minuun. Isäni kodissa on monta asuntoa. 
Jos ei niin olisi, sanoisin teille, että minä menen valmistamaan teille sijaa. 
Ja vaikka minä menen valmistamaan teille sijaa, tulen minä takaisin ja otan 
teidät tyköni, jotta tekin olisitte siellä, missä minä olen.”11 Arvatenkin tämä 
riitti hänelle rohkaisuksi matkalle kuoleman virran yli, koska hän nämä sanat 
luettuani ei enää palannut selvään tajuntaan.

Tuli sitten viimeinen yö, meidän molempien viimeinen yö. Tuskallinen se 
oli kuolevalle, mutta tuskallinen myös minulle, kun täytyi nähdä rakkaan to-
verin vääntelehtivän tuskasta voimatta mitenkään auttaa. Kello 11 tuli vih-
doin siunattu vieras, kuolema. Hengitys taukosi. Muutaman kerran sykähti 
vielä sydän – ja maailmassa oli yksi kärsivä ihminen vähemmän. Seisoin vielä 
hetkisen ruumiin ääressä elottomien silmien tuijottaessa minuun. Minusta 
tuntui kuin ne silmät olisivat pyytäneet jotakin ja sanoneet: ”Mene! Mene 
nopeasti kärsivien, synnin loassa taistelevien miesten luo viemään heille Ju-
malan sanaa! Älä minusta välitä, minun on nyt hyvä olla!” Tunsin uuden voi-
man virtaavan valvomisesta väsyneeseen ruumiiseeni. Oli tullut hetki, jolloin 
Jumala vihki minut työhönsä. Uskon että sinä yönä kuoli kaksi ihmistä. Suo-
va ja vanha minäni. Jumala suokoon että tuo vanha minäni ei enää koskaan 
heräisi eloon! Jos se yrittää sitä tehdä, niin onpa minulla Jumalan antama ase 
sen kuolettamiseksi. Kuolevan ystäväni, aivan kuin tuhansien osatovereittensa 
puolesta lausumat viimeiset sanat: ”Lukekaa Launis minulle vähän Jumalan 
sanaa!” Se oli huuto synnin yöstä. Sitä ääntä minun täytyy totella. Siksi, että 
se oli Jumalan ääni.

Ylistetty olkoon Jumalan nimi iankaikkisesta iankaikkiseen! 

11 p. huhtikuuta.
Lähdin junalla 14.50. Asemalla saattamassa suuri joukko Töölön Kirkon Nuo-
ria, joista eräs kiinnitti rintaani ruusun. M.Y.K.Y-n Sos. Kerho oli ”in corpore” 

	11	 Johanneksen evankeliumin sanamuoto ( Joh. 14: 1–3) on peräisin Launiksen käytössä olleesta 
vuoden 1913 Uuden testamentin suomennoksesta, jonka Suomen seitsemäs yleinen vuonna 
1913 pidetty Kirkolliskokous oli päättänyt ottaa toistaiseksi vanhan käännöksen ohella väli-
aikaiseen käyttöön.



165

saapuvilla tuoden 4 suurta ruusua. Isä12, Äiti13 ja Hellikki14 myös asemalla. 
Äidiltä ja isältä sain suklaata. Seppo15 ”fiirasi” lähtöhetken liikuttavalla ta-
valla: istumalla saunan lauteilla. Olin väsynyt valvomisesta ja niin liikutettu 
kaikesta ansaitsemattomasta ystävällisyydestä että käyttäydyin varmaan hy-
vin omituisesti ja epäkohteliaasti: Mikä varmaankin annettiin anteeksi. Vasta 
junassa käsitin miten paljon olin lähtiessäni menettänyt.

Laivan lähdettyä Hangosta päätin heti alkaa työni merimiesten keskuu-
dessa. Painuin konehuoneeseen ja kysyin konemestarilta saisinko katsella ko-
neita. ”Katselkaa vain, vähän aikaa ,”oli kylmä vastaus. Huomasin heti että ei 
kannattanut yrittää jatkaa keskustelua. Yritin toista miestä, joka seisoi keu-
lassa jäitä tähyilemässä. Mitä hyvänsä kysyin häneltä, aina oli vastaus jotakin 
epämääräistä mutinaa. Kaikki tämä johtuu siitä että olen I luokan matkustaja 
ja merimiehet katsovat minua varmaan samanlaisin tuntein kuin kommunisti 
pulleavatsaista miljonääriä. Pettymykset eivät päättyneet tähän. Kun söimme 
illallista loistavassa I luokan ruokasalissa, sattui minulle aika skandaali. Tar-
joilijatar tuli korjaamaan pois lautasia. Kun hän tuli minun kohdalleni sanoi 
hän vain ”Förlåt.” Silloin huomasin että olin kyllä ottanut ruokaa lautaselleni, 
mutta olin niin väsynyt että järki oli seisonut ja olin unohtanut syödä ottama-
ni ruuan!!! Pöytäkumppaneilla tuntui olevan hauskaa, mutta koska he olivat 
hienoja ihmisiä, ei mitään naurunrähäkkää syntynyt.

12 p. huhtikuuta.
Jäitä ei enää ollut meressä. Aurinko paistoi. Elämä laivalla kulunut muuten 
mukavasti, mutta liiallinen hienous vaivaa minua kuin painajainen. Ruoka-
pöydällä on jokaisen edessä neljä kahvelia. Ota nyt sitten selvää millä mikin 
ruokalaji syödään. Kuvaava tapaus tälle hienoudelle oli, kun vastapäätä minua 
istuva rouva pyysi saada itselleen vain vettä juotavaksi. Tarjoilijatar luetteli 
koko joukon vesiä, kuten vichyvettä, soodavettä ja kysyi, mitä hän halusi. ”Vet-
tä, tavallista vettä.” Tarjoilijatar oli hetken hyvin hämmästyneen näköinen ja 
painui sitten hakemaan vettä. Illalla, kun pimeän tultua menin yläkannelle 
kävelemään, tuli kapteeni luokseni ja kysyi ystävällisesti ”Ska´ni ti´ London?” 
Syntyi pitkä keskustelu. Hän on ensimmäinen merimies tällä matkalla, jonka 
kanssa pääsin puheisiin.

	12	 Adolf Ilmari Launis (vuoteen 1900 Lindberg), 1881–1955, arkkitehti, taiteilija, kuvanveistäjä. 
Hellemaa, P., Hellemaa, P. & Kauhanen, S. 2017, 352.

	13	 Ester (Essu) Launis, o.s. Reinilä (vuoteen 1907 Rehnbäck), 1880–1965, piirustuksen opettaja. 
Hellemaa, P., Hellemaa, P. & Kauhanen, S. 2017, 352.

	14	 Hellikki Niinivaara (o.s. Launis), 1915–1997, terveyssisar, Ilmon sisko. Hellemaa, P., Hellemaa, 
P. & Kauhanen, S. 2017, 354.

	15	 Seppo Ilmari Launis, 1911–1973, taiteilija, kirjailija, Ilmon veli. Hellemaa, P., Hellemaa, P. & 
Kauhanen, S. 2017, 352.



166

13 p. huhtikuuta.
Kööpenhaminassa. Lunta satoi rankasti ja oli kylmä. Juutinraumassa kohta-
simme Helsingborgiin menevän junan. Tein tuttavuutta Kiinaan matkusta-
van lähetyssaarnaajan kanssa.

14 p. huhtikuuta.
6 beaufortin tuuli ja kova aallokko. Melkein kaikki matkustajat merisairaita, 
lähetyssaarnaajakin. Yritin ottaa valokuvaa suurista aalloista, mutta kävi niin 
että kuvaa jahdatessani löi aalto kannelle, niin että kastuin lakista kenkiin 
asti. Eräs merimies näki sen ja sanoi nauraen: ”Se oli ensimmäinen kastumi-
nen,” mihin vastasin ”taitaa tuleva merimiespappi kastua vielä monta kertaa,” 
ja painuin hyttiin muuttamaan kuivaa päälleni. Tänään olen paljon keskus-
tellut merimiesten kanssa konehuoneessa, ja juonut peltimukista kahvia hei-
dän kajuutassaan. Illan vietin merimiesten kajuutassa ja he neuvoivat minulle 
kaikenlaista alaan kuuluvaa.

15 p. huhtikuuta.
Kun heräsin näkyi jo Englannin rannikko. Kertoivat kapteenin sinä aamuna 
sanoneen: ”No ei tullut myrskyä, vaikka oli pappeja (lähetyss. ja allekirj.) lai-
vassa.” Merimiehet ovat näet taikauskoisia. Sen jälkeen kuin Jumalan mies 
Noak oli vedenpaisumuksen kovassa myllerryksessä ovat papit tuoneet 
laivalle myrskyä. Hullin merimiespastori oli vastolla ja näytti meille kaupun-
kia ja merimieskirkkoa, jotka kummatkin tekivät kolkon vaikutuksen. Asemal-
lakin siivottoman likaista ja papereita pitkin lattiaa. Näyteikkunat mautto-
masti täyteensullottuina tavaraa. 12.35 junalla Lontooseen lähetyssaarnaajan 
seurassa. Perillä oltiin meitä taas vastassa ja autolla pääsin suoraan kirkol-
le, muiden mennessä Huron merimieskotiin. Klo. 7 alkoi jumalanpalvelus 
kirkossa, läsnä n. 75 henkeä. Airas saarnasi suomeksi ja ruotsiksi. Sitten seu-
rasi kahvitarjoilua, laulua, pianonsoittoa y.m. Eteisessä jouduin puheisiin kon-
sulin (Väänänen) kanssa. Erittäin ystävällinen ja huumorintajuinen mies. Kun 
kaikki olivat menneet ja olin jäänyt kahden vahtimestarin, vanhan merimie-
hen, Empun16 kanssa, menin vielä kirkkoon ja romanttisessa hämärässä soitin

	 16	 Airaksen luonnehdinta Empusta: ”Kun astun sisään, on siellä vastassa vanha ukon köpelö, 
liivisillään ja tohvelit jalassa. Ei hän vuosiltaan vielä ikäloppu ole, mutta lämmittäjän työ 
on vienyt hänet, niin kuin tuhannet muutkin hiilenluojat, lähemmäksi hautaa (joka sitten 
ennen pitkää saakin hänet omakseen). Miltei vuosikymmenen on tämä ´missionin Emppu´ 
huolehtinut talon järjestyksestä. Miehet muistavat hänet jo vuosien takaa. Jos astut päiväl-
lä ovesta sisään, kajahtaa yläkerrasta: ´hohooiij´, ja sitten seuraa hiljaisia, tapailevia aske-
leita. Siinäpä hän onkin jo edessäsi, vanha vahtimikko, joka miehen tuttu, monen maita ja 
meriä kiertäneen ystävä, koko suomalaisen Lontoon rakastama.” Airas 1950, 17. Vahtimestari 
Emil Gabrielson eli Emppu lopetti työnsä Lontoon mermieskirkolla v. 1935. Kansanaho 1983, 
207.



167

muutaman laulun pianolla suurkaupungin kohinan säestäessä. Yön nukuin 
sakastin penkillä ja palelin vähän koska ainoa vuodevaate oli yksi huopa.17

16 p. huhtikuuta.
Aamulla puhdistin vanhaa kylpyhuonetta asuinhuoneekseni. Sen ikkunaan 
ei tarvita verhoja, sillä Lontoon kuuluisa noki pitää huolen siitä että ikkunan 
läpi ei näy. Päivällä lähetyssaarnaajien kanssa käymässä Airaksen pappilassa, 
n. tunnin matkan päässä kirkolta. Ihastuttava kodikas pappila. Siellä sain kah-
denkeskeisessä keskustelussa kuulla koko totuuden: pastori Sederqvist18 oli 
pakotettu eroamaan kassavajauksen ja huonon elämän takia. Hänen pappilas-
taan oli löydetty viinapulloja y.m. Pastori Airas ja Emppu ovat saaneet paljon 
kärsiä hänen tähtensä. Suuri osa Merimieskirkon naisvieraista on kommu-
nistisia palvelijattaria, joista eräs on mennyt niin pitkälle että on kolme ker-
taa jo keskeyttänyt pastorin puheen omalla huomautuksellaan. Kirkon toveri-
illat näyttävät olevan monelle miehen metsästys iltoja. Kun Sederqvist lähti 
pois, tultiin Airakselta heti kysymään eikö kirkolle voisi järjestää tanssiaisia! 
Ompeluseurassakin kuuluu vallitsevan maallinen henki. En ole eläissäni ollut 
näin vaikeassa ”seurakunnassa.” Päivällisen jälkeen lähti Airas kuljettamaan 
minua moottoripyörällään Lontoon nähtävyyksiä katsomaan. Se oli elämys, 
jota on vaikea sanoin kuvata. Moottoripyörällämme haimme vielä minulle 
”kiinalaiskorttelista” halvan patjan ja tyynyn, ”the sailors bed” jotka yhteensä 
maksoivat shillingin = 10 Smk. – Nyt jäljestäpäin sain kuulla eräästä aiheutta-
mastani ”skandaalista.” Airas oli tuloiltanani pitänyt minulle kirkossa pienen 
tervetuliaispuheen, mutta minä olin puheen aikana ollut merimiesten tupak-
kasalongin puolella. Seuraava yö täytyi vielä nukkua sakastin penkillä, kos-
ka en saanut kylpyhuonetta asuttavaan kuntoon. Olisin kyllä saanut kauniin 
huoneen pappilasta mutta työni kannalta on nykyinen asuntoni edullisempi.

	 17	 Kirkossa, jonka sakastin penkillä Launis vietti ensimmäisen yönsä, oli hänen isänsä arkki-
tehti Ilmari Launiksen suunnittelema tamminen alttari ja saarnatuoli sekä hänen lahjoit-
tamansa krusifiksi, joka oli mennyt matkalla pahasti rikki. ”Se saatiin Lontoossa kuitenkin 
korjatuksi. Kirkossa oli myös muita lahjaksi saatuja esineitä.” Kansanaho 1983, 112. Kirkossa 
oli myös Ilmari Launiksen maalaama Lyyli ja Sigfrid Sireniuksen muotokuva. Tarkka 1974, 
[60], 61, 91. Sirenius toimi Lontoon merimieskirkon pastorina 1908–1912. Kansanaho 1982, 
15.

	 18	 Theodor Vilhelm Sederqvist (1893–1980). Merimieslähetysseurassa oli jo pitempään selvi-
tetty merimieskirkkojen taloudenpidossa ilmenneitä epäselvyyksiä, jotka olivat alkaneet 
johtaja Toivo Waltarin kaudella (1918–1928). Useilla asemilla oli epäselvyyksiä pappien 
taloudenhoidossa. Sederqvistin tileissä Lontoon asemalla havaittiin vajausta, mutta johto-
kunta oli kehottanut häntä sen selvittämään. Lopulta todettiin, että merimiespapit eivät 
olleet kavaltaneet rahoja. Heille vain hengellinen työ ja sielunhoito olivat tärkeämpiä kuin 
taloudenpito. Sederqvist selvitteli asiaansa, joka lopulta raukesi. Kansanaho 1983, 186–196. 
Papin työtään Sederqvist jatkoi Lontoon jälkeen useissa seurakunnissa ja sai rovastin ar-
vonimen vuonna 1955. Kansallisbiografia s.a.



168

Erkki Airas ja Ilmo Launis lähdössä katsomaan Lontoon nähtävyyksiä. Launis kertoo  
tilanteesta päiväkirjamerkinnässään 16.4.1934. Kuva: Mika Launiksen kotiarkisto,  
Ilmo Launiksen kokoelma.

17 p. huhtikuuta.
Aamulla tein vähän kansliatyötä sakaristossa. Päivällä pesin erään maton ja 
autoin Airasta hänen moottoripyöränsä korjaamisessa. Päivällisen jälkeen 
aloimme Airaksen kanssa siivoamis ja uudistustyöt kirkolla. Vanhaa romua 
hävitettiin ja esineitä järjesteltiin uudelleen. Juuri kesken tätä työtä soitti 
konsuli Väänänen minulle ja kysyi halusinko syödä päivällistä hänen kans-
saan. Tietysti halusin ja sovimme kohtaamispaikaksi Englannin Pankin. Saa-
vuttuani sinne kaksikerroksisella autobussilla vei konsuli minut erääseen 
italialaiseen ravintolaan, jossa söimme hienon ja ihmeellisiä ruokalajeja si-
sältävän aterian. Sitten vei konsuli minut erääseen Lontoon hienoimmista 
elokuvista jossa esitettiin ensimmäistä iltaa erästä roomalaisaiheista elokuvaa 
”Wonder Bar.” Teatteri oli ulkoapäin valonheittäjillä loistavasti valaistu ja sen 
edustalla liikkui välkkyviin roomalaisiin univormuihin puettuja sotilaita. Val-
tava sali oli täynnä Lontoon hienoimmistoa. Englantilaiset ovat sydämellisiä: 
taputtavat käsiään vähän väliä ja nauravat makeasti.

Ilta oli suuri elämys, mutta minuun se vaikutti päinvastoin kuin olisi voi-
nut luulla. Kuta pitemmälle se ilta kului, sitä enemmän minua painosti tämä 



169

häikäisevä komeus ja väriloisto, ja minussa heräsi voimakas halu päästä nii-
den ihmisten luo, jotka kärsivät ja elävät pimeydessä. Saavuin kotiin vasta 
puoliyön jälkeen.

18 p. huhtikuuta.
Päivällä Brittish Museumissa19, maailman suurimmassa museossa. Niin suun-
nattomat määrät nähtävää että lopulta kuljin aivan tylsänä kaikkien ihmelli-
syyksien ohi. Erikoisesti jäi mieleen Codex Sinaiticus, eräs vanhimmista Raa-
matun alkuteksteistä jonka englantilaiset ostivat Venäjältä 100, 000 punnalla 
= n. 22,700,000 Smk. Illalla järjestelytöitä Airaksen kanssa kirkolla. Ensim-
mäinen yö jonka nukuin oikein sängyssä omassa pienessä mutta kodikkaassa 
huoneessani.

19 p. huhtikuuta.
Minut pantiin pitämään läksiäisaamuhartaus lähetyssaarnaajille. Iltapäivällä 
olin saattamassa lähetyssaarnaajat erääseen japanilaiseen valtamerilaivaan. 
Tuntui tyhjältä kun nuo ystävälliset ihmiset olivat menneet. Illalla klo 8 alkoi 
toveri-ilta kirkolla. Vain Reguluksen miehet kirkolla. Leikittiin aluksi tulitik-
kuleikkiä ja juotiin kahvia. Sitten harjoiteltiin juhannusta varten laulua ”Sini
ristilippumme...” ja lopuksi pidin loppupuheen.

20 p. huhtikuuta
Käymässä Lontoon Zoossa ja suurimmassa tavaratalossa Selfridgs’issä20. Illal-
la parin merimiehen kanssa Surrey-tokassa Reguluksessa iltateetä juomassa. 
Kun saavuimme skanssiin, karjasi toinen merimiehistä: ”Huomio, pappi saa-
puu.” Merimiehet olivat hyvin ystävällisiä, tulivatpa vielä saattamaan minua 
Thamesin ali kulkevan tunnelin läpi.

21 p. huhtikuuta.
Kansliatyötä ja lattianbuunausta aamulla. Päivällä tutkin Kirkon monia romu-
hyllyjä joista löytyi paljon mielenkiintoista. Konsulin kanssa Olympia hallis-
sa katsomassa näyttelyä ”The Ideal Home.” Päivällinen eräässä saksalaisessa 
ravintolassa. Illalla olin elämäni ehkä suurimmassa vaarassa. Varmaan joku 
silloin rukoili puolestani, koska Jumala niin ihmeellisesti auttoi.

22 p. huhtikuuta
Aamulla Airaksen kanssa moottoripyörällä tokissa neljällä suomalaisella lai-
valla. ”Ostrobotniaan” jouduin menemään yksin. Matruusien skanssiin tulin 
häiritsemään kortin peluuta joka oli täydessä käynnissä. Laivalla harvinaisen 

	 19	 Pitäisi olla ”British Museum”.
	20	 Pitäisi olla ”Selfridges”.



170

hyvä kapteeni. Tarjosi minulle omassa hytissään hienoja päärynöitä, ja kun 
olin syönyt, haki hän minulle puhtaan liinan johon sain pyyhkiä käteni. Hä-
neltä sain paljon arvokkaita alaani kuuluvia tietoja. Päivällisen söin läheisessä 
italialaisessa työläisravintolassa. Iltakirkossa paljon väkeä, joukossa 1 kapteeni 
ja muutamia perämiehiä. Minulla oli illan loppupuhe.

23 p. huhtikuuta.
Aamulla tiskien kuivausta ja lattioiden lakaisemista. Päivällä toimin ensi ker-
taa Lontoon- oppaana. Hain Kings Crossilta erään suomalaisen Austraaliaan 
matkustavan rouvan ja hänen pikku tyttärensä. Ensin maanalaisella ja sitten 
bussilla. Illalla haki Airas minut pyörällään pappilaan maatöihin. Muokka-
simme koko puutarhamaan. Olin kuullut että Airaksella on tapana huvitella 
vieraittensa kanssa kätkemällä heidän vuoteeseensa hohtimia y.m. ja olin siis 
varuilla. Aivan oikein. Yöpöydälleni oli tuotu lasi vettä ja asperiinia!!! Luulin 
että ilveily päättyisi tähän ja istuin sängylle perin väsyneenä. Silloin rasah-
ti koko sänky, aivan kuin olisi särkynyt. Airas kuuli sen ryminän ja tuli huo-
neeseeni koettaen turhaan pitää yllä vakavaa ilmettä ja kysyi: ”Mitäs se herra 
assistentti täällä kolaa.”

24 p. huhtikuuta.
Päivällisellä Reguluksen messissä. Kovaa leipää, perunoita ja nakkimakkara-
keittoa peltivadilta. Ensi kertaa Lontoossa söin itseni tosikylläiseksi.

25 p. huhtikuuta.
Aamiaisella Reguluksessa. Siriuksessa lehtiä jakamassa. Lehtihyllyihin uudet 
nimilaput.

26 p. huhtikuuta.
Minervassa ja Cesilissä kutsumassa miehiä torstai-iltaan. Cesilissä sain kyl-
mää ruokaa syödäkseni. Iltapäivällä tuli tieto, että Äiti on viety Diakonissalai-
tokseen verenvähyyden tähden. Se oli perin masentava tieto. Ilta meni kuiten-
kin hyvin. Pidin varjokuvaesitelmän Suomesta ja yleisö oli innoissaan, tulipa 
yksi ja toinen jälestäpäin kiittämäänkin.

Merimiespapin tehtävissä Lontoossa v. 1934. 
Ilmo Launis äärimmäisenä oikealla.  
Kuva: Mika Launiksen kotiarkisto,  
Ilmo Launiksen kokoelma



171

27 p. huhtikuuta.
Kova työ kirkon siistimisessä eilisen jäljiltä. ”Keltaisen sumun” päivä. Sumu 
niin tiheää, että keskellä päivääkin aivan hämärä, niin että sähkövaloa täy-
tyy käyttää. Kirkon viereiseen muuriin on liidulla suurin kirjaimin kirjoitettu 
englanniksi: ”Ei leipää, eikä laivoja,” ja sen vieressä ”Study Socialism.” Kyllä 
sitä on työttömyyttä ja kurjuutta täällä Itä-Lontoossa. Kirkolla käy melkein 
joka päivä avunpyytäjiä. Eräs heistä, neekeri, oli niin kurjassa kunnossa, että 
kyyneleet valuivat silmistään.

28 p. huhtikuuta
Aamupäivällä Tilburyssä asti saattamassa pari suomalaista Austraaliaan me-
nevään valtamerilaivaan. Tilbury´n tokka on tunnin junamatkan päässä tääl-
tä. Koko ilta aina 11. asti kirkon järjestelyä ja siistimistä. Tämä kirkko, josta 
eräs merimies sattuvasti sanoi, että se on ”s-nan diversikauppa”, alkaa vähitel-
len olla kunnossa. On käsittämätöntä kuinka tämä on ollut näin mauttomasti 
sisustettu, täynnä vanhaa romua ja tarpeettomia hyllyjä.

Konsuli Väänänen soitti ja pyysi kanssaan hienolla yksityisautolla etelä
rannikolle Southamptoniin koko sunnuntaiksi. Kieltäydyin tietysti ja siten 
katkaisin kaikki välimme. Kiitos Jumalalle, että hän varoitti minua ajoissa 
tuosta miehestä!

29 p. huhtikuuta
Aamulla menin katsomaan edellisenä päivänä tullutta ”Wandaa.” Kun menin 
kapteenin salonkiin tuli ovessa vastaan – pari Töölön Kirkkokuoron jäsentä. 
Se oli iloinen yllätys! Sain hyvän aterian päällystön messissä. Päivällä kävin 
Hyde Parkissa kuuntelemassa ”vapaan sanan” puhujia ja valokuvaamassa hei-
tä. Erään vanhan ukon saarnatuolissa oli vain sanat: ”Me saarnaamme vain 
ristiinnaulittua ja ylösnoussutta Kristusta.” Tällä ukolla oli eniten kuulijoi-
ta kaikista kristillisistä puhujista. Ei edes katolilaisten saarnatuoliin kiinni-
tetty ristiinnaulitun kuva voinut vetää enemmän kuulijoita sen saarnatuolin 
luo. Eniten kuulijoita oli kuitenkin kommunistipuhujalla ja eräällä neekerillä. 
Illalla oli juhlallinen jumalanpalvelus. Läsnä n. 75 henkeä. Valtioneuvos piti 
pitkän puheen suomeksi ja ruotsiksi. Loppupuhe oli minulla. Ensi kertaa sa-
noin jotakin myös ruotsiksi. Kaipa se onnistui, koska Wandan kapteeni tuli 
illan loputtua oikein kädestä pitäen kiittämään illasta. Iltaa häiritsi vähän 
riita siitä, kenen täytyisi kaataa kuppeihin kahvia. Muistelin ylpeydellä oman 
seurakuntamme tyttöjä, jotka ”riitelivät” siitä, kuka saisi auttaa kahvitarjoi-
lussa.

30 p. huhtikuuta
Aamupäivä lattioiden lakaisemista ja tiskaamista. ”Annebergillä” lehtiä vie-
mässä. Koko päivä eletty ”pummiruualla”: edellisestä päivästä ylijääneillä 
pullaviipaleilla ja Empulle laivoilta tuodulla lihasopalla. Illalla pari tuntia 



172

kestäneessä esitelmätilaisuudessa, jossa eräs Venäjältä tullut mies kertoi 
nykyisestä uskonnollisesta tilanteesta Venäjällä. Hän painosti m.m. sitä, kuin-
ka tärkeätä oli että seurakunnat hajoitetiin ja kristityt joutuivat siten viemään 
valoa laajoille alueille. Vietin vapun vastaanottajaisia Empun kanssa keittiös
sä syöden lihasoppaa rikkinäiseltä lautaselta talon ainoalla ruokalusikalla.

1. toukokuuta
Aamu sumuinen. Kävin ”Wandassa” ehdottamassa miehille, että menisimme 
joukolla johonkin. Osa miehistöä oli kuitenkin lähtenyt jo maihin ja jäljellä 
olevilla oli omaa ohjelmaa, niin, että aie raukesi tyhjiin. Sain laivalta lahjak-
si paketin näkkileipää. Iltapäivän olin Kirkolla ”vartiossa”että Emppu pääsisi 
Hyde Parkiin. Ainoa mikä toi mielen vapun oli se että monilla ihmisillä oli 
punainen kukka rinnassa ja että konduktööreillä oli valkoiset lakit. Korjasin 
käyttökuntoon erään vanhan radion.

2 p. toukokuuta
Siistimistä. Klo 4 tienoissa saimme tyhjennettyä Kirkon viimeisen romuhyl-
lyn. Sen jälkeen ajoimme moottoripyörällä laivoille kerjäämään itsellemme 
päivällistä. Airas sai päivällisen Annebergin päällystön messistä, minä taas 
Wandan miehistön messistä. Sieltä painuimme nopeasti Oxford Groupin21 
kokoukseen jonne Erkki oli saanut kutsukortin. Loistavassa hotellisalissa 
jonka seinät olivat peilistä oli koolla n. 700 henkeä, heistä yli 90 % Lontoon 
hienoja ladyja, hienoissa iltapuvuissaan. Puhujat istuivat lavalla ja kuulijat 
puoliympyrässä heidän ympärillään. Kokouksessa näytti useimmilla puhujilla 
olevan tarkoituksena yleisön naurattaminen. Eräskin puhuja sai aikaan paitsi 
paitsi pienempää naurua, kolme kertaa oikean naurunrähäkän, jolloin koko 
sali ulvoi naurusta! Tilaisuudessa samanlainen mieliala yleisön keskuudessa 
kuin jotakin pilanäytelmää katseltaessa. Kun puhuja oli lopettanut puheensa 
taputti yleisö käsiään! Ei ihme, että eräässä edellisessä kokouksessa oli eräs 
mies lyönyt kaiken leikiksi nousten aivan edessä puhumaan ja ”syntejään tun-
nustamaan” vähä väliä kuiskaten vieressä istuvalle kaverille: ”Mitä minä vielä 
sanoisin.” Negatiivista arvostelua tästä kokouksesta ei kuitenkaan voi antaa, 
sillä viimeinen puhe oli tosi hyvä. Sen piti eräs vanha mies, puhuen m.m. Jee-
suksen tulemisesta ja ristiinnaulitusta Jeesuksesta. Kokouksessa ei ollut mi-
tään laulua, vaan sen sijalla äänetöntä rukousta.

	 21	 Oxfordin ylioppilaiden parissa 1920-luvulla alkanut liike, jonka innoittajana oli yhdys-
valtalainen luterilainen pappi Frank Buchman (1878–1961). Hänen opetuksensa ytimessä 
olivat henkilökohtainen parannus, rehellisyys, puhtaus, rakkaus sekä kuuliaisuus Jumalan 
tahdolle. Suomessa liikkeestä vaikuttui 1930-luvun alkupuolella muun muassa myöhempi 
Tampereen piispa Elis Gulin. Helsingissä myös Ilmo osallistui Oxfordin ryhmäliikkeen 
tapaamisiin. Gulin 1967, 98, 288–303.



173

3 p. huhtikuuta22

Tohtori Barnardon Kodin hyväksi järjestettyyn juhlaan oli Erkki saanut kutsu
kortit, mutta ei voinut tulla, joten minä jouduin hänen assistenttinaan edus-
tamaan Merimieslähetystä. Saavuimme Central Halliin rouva Airas, nti Kou-
hi ja minä 15 minuuttia myöhästyneinä. Olimme hämmästyksen lyömät, kun 
astuimme valtavaan saliin, joka oli viimeistä tuolia myöten täynnä. Salin 
edessä oli korkea lava, jossa oli ylinnä 100 lasta, valkoisiin puettua poikaa ja 
tyttöä käsittävä kuoro. Heidän edessään oli lava, jossa seisoi ”Speakers Platt-
form.” Siinä istui joukko kunnianarvoisia pappeja rouvineen, kaikki juhlalli-
sesti mustiin puettuna. Lavan etuosassa oli 3 mikrofoonia ja niiden takana 
juhlapuhujat, joukossa m.m. Stepneyn piispa. Luulimme saavamme paikan 
jossakin viime rivillä, mutta opas kuljettikin meidät puhujalavalle pappien 
ja piispojen joukkoon!!! Silloin olisin halunnut vajota maan alle. Tuhannet 
katsojat tuijottivat minuun, sillä tapojen orjuuttamassa Englannissa herätti 
tietysti huomiota se, että nuori, arkipuvussa oleva mies istuu palttoo päällä 
kunnioitettavien prelaattien joukossa puhujalavalla. Kaiken lisäksi jouduin 
aivan keskelle lavaa ja niin lähelle kuoronjohtajaa että hänen sormensa mel-
kein koskettivat minua, hän johtaessaan lapsikuoroa! Olin herättänyt sellais-
ta huomiota että vielä kadulla ulostulevat ihmiset katsoivat pitkään jälkeeni. 
Elämäni erikoisimpia elämyksiä. Illalla torstai-ilta arpajaisineen.

4 p. toukokuuta
Siistimis ja tiskauspäivä. Airaksen kanssa Wandassa syömässä päivällistä.

5 p. toukokuuta
Klo ½ 4 olimme kauppa-attashea Paul Hjeltin luona kahvilla. Siellä oli samalla 
kertaa vieraisilla melkein koko Lontoon Suomen Lähetystö. Sieltä tullessam-
me ajoimme moottoripyörällä Shepperdin, erään englantilaisen maailman
sodassa kunnostautuneen upseerin luo. Illalla olimme kaikki, myös Shepper-
dit koolla pappilassa. Palasin yöllä Shepperdien autossa Kirkolle. Se oli ilta 
jolloin ranskankielen taitoni joutui koetukselle, sillä rouva S. on ranskalainen.

6 p. toukokuuta
Aamulla kävin kaikilla laivoilla: Annebergilla, Nidarholmilla, Virgolla ja Argol
la agiteeraamassa poikia pesäpallo-otteluun. Miehet innostuivatkin niin, 
että saimme kuin saimmekin pesäpallo-ottelun toimeksi. Se pelattiin Green-
wichissä, englantilaisten ihmetellessä kentän laidoilla. Sen jälkeen lunch’illa 
Shepperdeillä.

	 22	 Pitäisi olla ”toukokuuta”.



174

7 p. toukokuuta
Herra Salokangas piffasi minut Tussardin23 vahakuvamuseoon. Kävimme 
samalla matkalla katsomassa myös Defoen ja Bunyanin hautoja. Luots asin 
Green Dry Doks´iin uuden Etelä-Amerikan laivan miehistön. Illalla kävin 
maailmankuulussa merimieskapakassa Charlie Brownissa. Kapakassa roikkui 
katosta pääkalloja, käärmeitä, krokotiili, neekerien aseita, y.m. joita merimie-
het olivat tuoneet sinne maapallon eri osista. Illalla näin Commercial Roadilla 
miehen nukkuvan kadulla, lujasti painautuneena kiviseinää vasten.

8 p. toukokuuta
Suomen lähetystössä Airaksen asialla. Selfridgessä, Lontoon suurimmassa 
tavaratalossa. Virgossa päivällisellä.

9 p. toukokuuta.
”Keltaisen sumun” päivä. Kello 12 aikaan päivällä täytyi käyttää sähkövaloa 
sisällä. Arielissa lehtiä jakamassa. Hengellisesti hyvin toivottomalla mielellä.

10 p. toukokuuta
Finlandiassa lehtiä viemässä ja syömässä. Illalla helatorstain johdosta koolla 
paljon kansaa. Leikittiin ”kipinä elää”. Arpajaisvoitot jaettiin. Omenansyönti 
kilpailu.

11 p. toukokuuta
Revimme sakastin hyllyt alas. Raapin kirkon ikkunoista rumat lasimaalaukset 
irti. Ne olivat jo aivan värittömät ja rikkinäiset. Hommasimme satakunta oh-
jelmakirjettä Lontoon Suom. Seurakunnalle. Illalla yritin Savoniaan syömään, 
mutta myöhästyin ja jäin siten koko päiväksi Empun kahvin varaan.

12 p. toukokuuta
Aamupäivä tapiseeraamista. Klo 1 olin hakemassa kapteeni Engströmin 
F.Å.A- n konttorista ja luotsasin hänet pappilaan. Eksyimme kyllä pahasti, 
mutta kapteeni ei siitä suuttunut, vaan piti että se oli hyvää lihasharjoitusta.

13 p. toukokuuta
Erkki haki Empun pappilaan. Tapauksen kunniaksi pani Emppu oikein knal-
lin päähänsä. Klo 4 ministeri Gripenbergin24 luona kahvilla. Luotsasin sinne 
5 merimiestä. Ministerin ylen hienossa palatsissa olivat koolla kaikki Lontoon 
suomalaiset. Ministeri oli hyvin ystävällinen mies; tuli oikein kahdenkesken 

23	 Pitäisi olla ”Tussaudin”.
	24	 Georg Achates Gripenberg (1890–1975) toimi Suomen lähettiläänä Lontoossa vuosina 

1933–1941. Kansanaho 1982, 19.



175

juttelemaan kanssani. Neuvoi minulle hyvän uimahallin Lontoossa. Illalla 
jumalanpalveluksen jälkeen puhui eräs ruotsinmaalainen lähetyssaarnaajak-
si aikova mies kirkossa. Sen jälkeen oli minulla loppupuhe. Koskaan minulla 
ei ole ollut niin helppoa puhua kuin silloin. Varmaan joku silloin siellä koti-
maassa rukoili puolestani. Sydämessäni oli sellainen ilo ja rauha, että en tah-
tonut voida nukkua. Rukoilin sinä yönä paljon.

14 p. toukokuuta
Savoniassa aamiaisella. Kello 4. Lontoon ulkomaalaisten pappien pappein
kokouksessa norjalaisessa kirkossa. Käsiteltävänä oli kysymys Saksan kristil-
lisestä tilasta tällä hetkellä. Läsnä oli m.m. eräs Saksan pappien hätäliiton jä-
sen.25 Teeilta senjälkeen kuin oli laulettu ”Jumala ompi linnamme.”

15 p. toukokuuta
Savoniassa syömässä. Kaupungilla ostamassa meriaiheisen uskonnollisen 
taulun. Järjestän kirjoitushuonetta uudelleen. Satuin näkemään hauskan ta-
pauksen: eräs merimies avasi juuri saamaansa tavallista paksumpaa kirjettä. 
Se oli hänen morsiameltaan. Kirjeestä putosi lattialle pieni paperikäärö. Mies 
otti sen auki ja sisällä oli kiinniliimautuneena puoleksi imetty karamelli, jon-
ka mies nopeasti työnsi suuhunsa ja jatkoi sitten onnellisen näköisenä kirjeen 
lukemista!

16 p. toukokuuta
Aamulla klo 7 menin Regulukseen töihin, perehtyäkseni merimiehen elä-
mään. Sain likaiset vaatteet päälleni, vasaran, taltan ja sähkölampun käteeni 
ja kömmin pienestä luukusta höyrykattilaan. Sisällä oli niin ahdasta höyry
putkien välissä että töintuskin pääsi kääntymään. Vasaroilla hakkasimme put-
kista kattilakiveä irti. Tahti oli luja n. 2 iskua sekunnissa. Muistelin sitä onnet-
tomuutta joka vastikään tapahtui Suomessa: Kolme miestä oli juuri kattilassa 
tällaisessa työssä, kun joku vahingossa avasi konehuoneessa höyryhanan. 
Tulikuuma höyry tunkeutui kattilaan eivätkä miehet tilanahtauden tähden 
päässeet pois, vaan paloivat kaikki kuoliaaksi. Työn jälkeen olin niin likainen, 
että vain kuuma höyry jota miehet päästivät pesuhuoneeseen irroitti lian. – 
Sen jälkeen menin Savoniaan, jossa ollessani kapteeni kutsui minut juomaan 
kahvia salonkiinsa. Iltapäivällä pesimme Empun kanssa kirkon lattiaa.

	 25	 Kyseessä on saattanut olla pastori Dietrich Bonhoeffer (1906–1945) vaikka suoria doku-
mentteja tästä ei ole. Mainitun kokouksen aikaan hän oli yksi tuohon aikaan Lontoos-
sa toimineesta neljästä saksalaisesta papista.  Goedeking, Heimbucher & Schleicher 2007, 
104. Hän vastasi kahdesta Lontoon saksalaisesta seurakunnasta. Clements 2007, 2.



176

17 p. toukokuuta
Aamulla Liverpoolin asemalla 4 merimiestä vastassa, jotka eivät tulleetkaan. 
Illalla isänmaallinen juhla kirkolla, jonne en joutunut kun täytyi taas mennä 
asemalle niitä merimiehiä vastolle, jotka eivät vieläkään tulleet. Atlanta lähti 
Greevesendiin26 ottamaan polttoainetta. – Nyt vasta sain tietää että täällä oli 
viime joulujuhla mennyt pilalle siksi että joulupukki oli esiintynyt humalai-
sena!

18 p. toukokuuta
Aamiaiseksi söimme Empun kanssa 4 munaa. Reguluksella päivällisellä. Peru
noita ja makkaraa, jälkimmäinen niin pippuroitua, että eräs merimieskään 
ei voinut sitä syödä. Aterian jälkeen lähdimme Reguluksen dunkin kanssa 
High Streetille ostamaan Empulle nimipäivälahjaksi kellon (50 mk). High 
Street on kirjava kauppakatu, jossa on myytävänä merkillistä tavaraa. Eräässä 
lihakaupassa oli häkki täynnä kissanpentuja a´ 6 Smk. Dunkki kertoi kerran 
ostaneensa sellaisen, mutta pian kyllästyttyään heittäneensä sen yli puurin. 
Kurki-Suonio kävi kirkolla.27

19 p. toukokuuta
Empun nimipäivä. Pastorin rouva oli leiponut komean kaakun jossa luki 
päällä ”Empulle 19.V.” Sen ja kellon saatuaan oli hän niin iloinen, että taputti 
käsiään. Reguluksessa päivällisellä. Vegassa ja Lapponiassa lehtiä jakamassa.

20 p. toukokuuta.
I Helluntaipyhä. Ei mitään pyhän tuntua. 4 humalaista merimiestä räyhäili 
koko päivän kirkolla kärttäen rahaa lainaksi. Kun he eivät saaneet, varasti eräs 
heistä lukusalin suuren, arvokkaan pöytäliinan. Illalla vallitsi kirkolla painos-
tava tunnelma. En tiedä mistä sekin mahtoi johtua. Minulla oli puhe lopuksi 
ja tuntui puhuminen omituisen vaikealta.

21 p. toukokuuta.
Edellisen päivän painostava tunnelma jatkui. Varkaus huomattiin vasta nyt 
ja minä sain ikävän tehtävän mennä laivoille tutkimaan asiaa. Karin Thorde-
nilla, Kotkalla ja Caroluksella ilmoittamassa retkestä. Reguluksella syömässä. 
Klo ½ 2 lähdimme erääseen Lontoon puistoon retkelle. Ajoimme junalla vää-
rään suuntaan ja täytyi palata takaisin. Perillä puistossa leikimme, pelasim-
me pesäpalloa ja lauloimme ihmetteleville englantilaislle suomalaisia lauluja. 
Palatessa pistäydyimme pappilassa jossa saimme teetä. Paluumatkalla oli taas 

	 26	 Pitäisi olla ”Gravesend”.
	 27	 Erkki Kurki-Suonio (vuoteen 1928 Krohn), 1901–1985, pastori, Suomen Merimieslähetysseu-

ran apulaissihteeri 1933–1936. Merimiehen Ystävä -lehden toimittaja 1933–1935. Suomen 
teologit – Finlands teologer 1982, 28.



177

kaikenlaista ”streikkiä” junien kanssa, niin että saavuimme kirkolle vasta klo 
1 yöllä.

22.p. toukokuuta.
Eräälle merimiehelle purjehdustodistusta hakemassa. Lähetystössä käymäs-
sä. Iltapäivällä viemässä luettavaa eräälle merimiehelle, jonka jalka oli kipeä. 
Emppu oli illan ”parkissa” (= puistossa) ja revin sillä aikaa erään suuren hyllyn-
rumiluksen pois. Emppu tuli kotiin vasta vähän vailla 12.

23 p. toukokuuta.
Siistin lehtikaapin. Sieltä tuli 3 säkillistä poisheitettävää romua. Reguluksessa 
syömässä ja Siriuksessa ilmoittamassa toveri-illasta. Illalla laitoin antennin 
kirkon katolle.

24 p. toukokuuta
Torstai-illassa paljon väkeä. Leikimme nenäliina leikkiä. Minulla loppupuhe. 
Neiti Hämäläinen, röyhkein palvelijattarista, nousi Airaksen loppusanojen 
jälkeen haukkumaan Airasta aitosuomalaisuudesta ja klikkihengestä. Airas 
vastasi puheeseen nöyrästi ja hienosti ja nolasi siten moittijan. Hengellisesti 
siunattu ilta.

25 p. toukokuuta.
Aamupäivä siistimistä. Kävin Lähetystössä viemässä erään laatikon. Hankin 
kuunteluluvan (10 s) kirkon radioon. Olimme Empun kanssa koko päivän ki-
peät kun söimme Careliasta tuotua hernesoppaa, joka oli hapantunutta ja jo-
hon Empun arvelun mukaan kokki oli pannut liikaa soodaa. Illalla ehdotin 
leikilläni Empulle, että antaisimme lääkärin ottaa suolet pois vatsastamme ja 
panna tilalle paloruiskun letkua jotta ei tarvitsisi koskaan tuntea vatsavaivoja. 
Emppu luuli että puhuin tosissani tätä, mietti hetken ja sanoi sitten: ”Kyll´se 
letku taitas märäntyä siellä vatsassa.”

Afrikan-linjan suomalaisia fööritäkillä.  
Päiväkirjassaan Launis kertoo vierailustaan  
laivalla 21.6. 1934. Kuva: Mika Launiksen  
kotiarkisto, Ilmo Launiksen kokoelma



178

26 p. toukokuuta
Saimme Aurasta hyvää lihasoppaa. Kävin ostoksilla kaupungissa.

27 p. toukokuuta
Aamulla laivoilla hommaamassa poikia pesäpallo-otteluun. Päivällä pappi-
lassa päivällisillä. Ottelu Greenwichissä alkoi ½ 4. Peli hauskaa, vaikka har-
vat ymmärsivät sääntöjä. Ilta kirkolla siunattu. Pari ruotsinmaalaista lähetys-
saarnaajaa esitti hengellisiä lauluja kitarain säestyksellä. Toinen heistä piti 
myös puheen.

28 p. toukokuuta
Kotkassa syömässä. Vein Auran kapteenille postia. Klo 7 lähetin Empun 
”lomalle.” Hän palasi vasta aamupuoleen yötä.

29 p. toukokuuta.
Keskellä päivää soitti konsuli Lähetystöstä ja pyysi että menisin rauhoitta-
maan erästä suomalaista miestä joka oli matkalla kotimaahan ja oli vaino
hullu. Tein työtä käskettyä, löysin hotellin ja miehen josta jo päältä näkyi ettei 
hän ollut normaali. Keskustelimme hänen elämästään josta hän avomielises-
ti minulle kertoi. Koetin hengellistäkin lohdutusta mutta mikään ei autta-
nut. Mies on parantumaton, luulee että ihmiset vainoavat hänen henkeään 
ja puhuvat hänestä kauheita juttuja – Kulkiessani kadulla kuului yht´äkkiä 
takaani ääni ”Launis”. Katsoin taakseni ja siinähän oli Lepo Laurila, koulu-
toverini, joka Helsingin kaupunginorkesterin mukana on konserttimatkalla. 
Illalla purin erään savutorven.

30 p. toukokuuta
Aloitimme kirjoitushuoneen maalaamisen. Aurassa syömässä. Pidin remontin 
Empun huoneessa ja keittiössä. Juttelin erään eestiläisen merimiehen kanssa. 
Eestiläiset merimiehet kuuluvat nimittäin meidän seurakuntaamme.28 Päiväl-
linen tuotiin Aurasta.

31 p. toukokuuta
Työntekijäin neuvottelukokous pappilassa. Toveri-ilta kirkolla. Konsulikin 
mukana. Ei kuitenkaan ottanut osaa leikkiin vaan katseli sitä tyytymättö-
män näköisenä. Loppupuheessani puhuin ajan vakavuudesta profetaalisten 
ennustusten valossa. Konsuli poistui puheen aikana mielenosoituksellisesti 
sakastiin jossa oli kysynyt Erkiltä olenko minä kommunisti ja lupasi kirjoittaa 

	 28	 Lontoon merimieslähetysaseman toiminta virolaisten merimiesten keskuudessa aloitetiin 
pastori Richard Hjeltin (Hjelt-Helaseppä) aikana. Kansanaho 1983, 205. Hjelt toimi Lontoon 
merimiespappina 1920–1924, 28.



179

minusta Suomeen. Puheen jälkeen pyysi konsuli minut sakastiin, jossa varoitti 
minua puhumasta mitään tulevaisuudesta koska Jeesuksen sanat siinä asiassa 
ovat ”harhaanjohtavia”! Hän sanoi, ettei ihmisellä saa olla muuta Jumalanpal-
velusta kuin se että hän täyttää velvollisuutensa isänmaataan kohtaan ja on 
kunnollinen kansalainen!!!. Hän – –.29

1 p. kesäkuuta
Aamulla Caroluksessa. Kirjoitushuoneen maalasimme Empun kanssa toiseen 
kertaan. Emppua halutti kovasti sillisalaattia ja hän lähti Aldgateen ostamaan 
aineita siihen. Yhdessä sitten valmistimme tuon suurtöisen ruuan. Vesi tuli 
kummiltakin silmistä kun hakkasin sipulia pieneksi. Kun ruoka oli valmista 
alkoi Emppu heti syödä sitä. Minäkin yritin hänelle mieliksi syödä, mutta en 
voinut sipulin takia. Illalla tein kansliatyötä ½ 1-een asti, jolloin Erkki lähti 
moottoripyörällään kotiin. Kävin Greenwichin merimiessairaalassa tapaamas-
sa erästä suomalaista merimiestä ja viemässä hänelle luettavaa ja syötävää.

2 p. kesäkuuta
Siistin lopullisesti kirjoitushuoneen. Emppu meni koko päiväksi lomalle joten 
sain vastata yksin koko talosta. – –30

4 p. kesäkuuta
Kansliatyötä. Tiskausta. Wandassa syömässä.

5 p. kesäkuuta
Greenwichin merimiessairaalassa suomalaista merimiestä tapaamassa ja luet-
tavaa viemässä. Wandassa, Kourassa ja Virgossa torstai-illasta ilmoittamassa. 
Söin Virgossa.

6 p. kesäkuuta
Korjasimme Erkin pyörää. Sitten vei hän minut sillä pappilaan. Klo 7. tuli 
mr. Clement hakemaan meitä kotiinsa autollaan. Mr Clement puhuu hy-
vin suomea vaikka on englantilainen ammattivalokuvaaja. Ilta oli hauska ja 
kielellisesti opettava. Yön nukuin pappilassa, jossa sängynpuutteen takia sain 
nukkua pastorinrouvan sängyssä, Irenen31 ja Erkin nukkuessa samassa sän-
gyssä .

7 p. kesäkuuta.
Palasin junalla aamulla kirkolle. Tapasin kirkolla erään englantia puhuvan 

	29	 Päiväkirjan sivua on revitty tästä kohtaa.
	30	 Päiväkirjan sivua on revitty tästä kohtaa.
	31	 Anna Irene Airas (os. Nousiainen), 1908–1998. Suomen Teologit – Finlands teologer 1982.



180

saksalaisen, joka asuu läheisessä köyhäintalossa ja on lämmin kristitty. Keskus
telimme pitkän aikaa englanniksi viittaellen vähä väliä tärkeisiin paikkoihin 
toistemme raamatuissa. Hänellä oli kellonperät pakettinuoraa. Kertoi päi-
vät päästään kulkevansa tokissa puhumassa merimiehille Kristuksesta ja hä-
nen pikaisesta tulemisestaan. Kertoi mikä voima on ristinsanomassa: hän oli 
nähnyt joidenkin lämmittäjien aivan hyppivän ilosta saatuaan rauhan sydä
meensä. Ihmeellisesti oli Jumala auttanut häntä pääsemään Regents Canal 
tokkaan.32 Hänen yrittäessä ensi kertaa sinne vaati tokkapoliisi häneltä suo-
situksia ja kun niitä ei ollut kielsi hän pääsyn merimiesten luo. Samoin kävi 
hänen yrittäessä parin viikon perästä uudelleen. Silloin alkoi tuo mies rukoilla 
että Jumala sulkisi tuon miehen silmät siksi hetkeksi kun hän marssii portin 
läpi sisään. Ja Jumala kuuli rukoukset. Poliisi ei seuraavalla kerralla huoman-
nut häntä ollenkan, hän sai vapaasti mennä sisään ja ulos. Ihme oli tapahtu-
nut! – Kävin Kourassa, Ericuksessa, Arielissa ja Finlandiassa ilmoittamassa 
toveri-illasta ja jakamassa lehtiä. Torstai-illasssa leikittiin tulitikkuleikkiä ja 
läkkipurkkileikkiä. Minulla oli loppupuhe.

8 p. kesäkuuta.
Wandassa hakemassa Empulle hernesoppaa. Sain ruokaa päällystön messissä.

9 p. kesäkuuta
Lähetystössä. Wandassa syömässä ja hakemassa kirkolle erään paketin. Luot-
sasin pari matkustajaa Tottenham Court Roadille. Neuloin nahkapallon pesä-
pallopeliä varten.

10 p. kesäkuuta.
Ennätys! Erkki ei saanut pyöräänsä kuntoon ja niin jouduin käymään 7:llä lai-
valla. Oli siinä hosumista, kun täytyi käydä kaikkia tapaamassa ja jokaiselle 
jotakin rohkaisevaa sanomassa. Pesäpallo-ottelu klo 3. Pelaajia oli yli taval-
lisen määrän. Tukahduttavan kuuma päivä. Sain yksin järjestää koko pelin 
kun pappilan väki ei ollut mukana. Kävin merimiessairaalassa tapaamassa Jalo 
Adamsonia. Illalla kirkko täpötäynnä kansaa. Elämäni jännittävimpiä hetkiä 
oli kun nyt ensi kertaa pidin ruotsalaisen saarnan ja senkin ilman pienin
täkään konseptia. Jumala siunasi sen hetken niin ettei pahempia virheitä tul-
lut ollenkaan. Olin tehnyt sopimuksen parin ruotsalaisen merimiehen kanssa, 

	 32	 Launis on vetänyt punakynällä sivun vasempaan reunaan pystysuoran viivan kohdasta 
”– – Jumala on auttanut häntä pääsemään – –” aina päiväkirjamerkinnän loppuun saakka, 
mahdollisesti korostaakseen Jumalan tekemää ihmettä.



181

että jollen jotakin sanaa tiedä niin kysyn heiltä. Heidän apuaan en kuitenkaan 
tarvinnut.

11 p. kesäkuuta
Olin ostamassa Jalo Adamsonille pyytämänsä matkalaukun. Wanda lähti; olin 
lähtöhetkellä siellä sanomassa hyvästit sen pojille, jotka ovat parhaimpia ystä
viäni. Kävin merimiessairaalassa. Illalla ½ 7 tienoissa tuli Leharr tapaamaan 
minua. Keskustelimme englanniksi neljättä tuntia niin että kello kävi yhtä-
toista kun lopetimme sillä päätöksellä että ”we shall continued the next satur-
day.” Hän on kääntynyt juutalainen: käynyt kolme kertaa Palestiinassa. Osaa 
Raamatun loistavasti. Kristus on hänelle unessa ilmestynyt ja hymyillen sa-
nonut: ”Minä tulen pian.” Olemme yhdessä tutkineet raamattua ja minulle on 
moni epäselvä seikka kirkastunut. Hän kertoi että hän usein itkee yksinolles-
saan ilonkyyneleitä kun hän ajattelee Jeesusta. On ihmeellistä miten ahneesta 
kaikkien vihaamasta juutalaisesta voi tulla kaikkensa uhraava, rakkautta, iloa 
ja rauhaa loistava kristitty!

12 p. kesäkuuta.
Tiskasimme kupit, joita oli yli sadan. Järjestin tavarakonttorin. Olin meri
miessairaalassa tapaamassa Kirstan ”Messi-Kallea” joka on siellä leikattavana 
vaikean korvataudin takia. Siellä on siis tällä hetkellä kaksi suomalaista meri
miestä.

13 p. kesäkuuta
Merimiessairaalassa. Pastorinrouva lähti Suomeen Arielilla pariksi kuukau-
deksi. Olimme koko kirkon henkilökunta Emppua lukuunottamatta tokassa 
saattamassa. Illalla juttelimme pitkät ajat kämpässäni Yrjö Taipaleen kanssa.

14 p. kesäkuuta.
Käymässä neljällä laivalla: Björneborgilla, Flora H-lla, Ester Thordenilla ja 
Greta Thordenilla. Levoton torstai-ilta. Afrikan linjan merimiehistä monet 
humalassa. Sain koko loppuillan olla eteisessä heitä rauhoittamassa Erkin 
huolehtiessa yksin ohjelmasta.

15 p. kesäkuuta
Merimiessairaalassa. Maalasin sakastin eteisen katon.

16 p. kesäkuuta
Flora H:lla. Reguluksessa syömässä.

17 p. kesäkuuta
Flora H:lla, Björneborgilla, Ester Thordenilla, Greta Thordenilla ja Savonialla. 
Erkki kävi F.Å.A-n laivoilla. Olin pappilassa päivällisillä. Klo 3. Greenwichissä 



182

pesäpallo-ottelu. Erinomaiset pelaajat. Tukahduttavan kuuma päivä. Illalla 
loppupuhe minulla.

18 p. kesäkuuta
Merimiessairaalassa. Flora H:lla ja Björneborgilla miehiä tapaamassa.

19 p. kesäkuuta
Merimiessairaalassa. Rödskärissä syömässä.

20 p. kesäkuuta
Siriuksessa, ja Reguluksessa syömässä ja pojille hyvästit sanomassa.

21 p. kesäkuuta
Björneborgissa syömässä klo 12. Klo 3 samassa laivassa afrikkalaisia instru-
mentteja hakemassa. Taas eräs vaarallinen hetki jolloin olin hyvin vähällä 
loukkantua pahoin. Autoin erästä merimiestä viemään rautatankoa ”ankkuri
boksiin.” Pimeässä yläruumassa pitelin juuri lyhtyä merimiehen asettaes-
sa rautaa paikoilleen. Silloin satuin peräytymään pari askelta, kompastuin 
ja kaaduin selälleni. Onneksi olivat jalkani jotenkin takertuneet kaatuessa-
ni lattialla oleviin naruihin sillä muuten olisin pudonnut pää edellä monta 
metriä syvään ankkuriruumaan, jonka pohjalla oli rautaromua. Tilanne oli 
kaamea: riipuin pää alaspäin jaloistani ruuman luukusta, lyhty oli pudotes-
saan särkynyt ja pian oli ruumassa täysi pimeys. Merimies pelästyi niin, että 
ei alussa ymmärtänyt tehdä muuta kuin huutaa muita miehiä apuun. Pian 
sai hän mielenmalttinsa takaisin ja sai vedettyä minut ylös. Olin selvinnyt 
tapahtumasta vain muutamilla naarmuilla ja mustelmilla. Harvoin olen elä-
mässäni tuntenut niin ihmeellistä Jumalan varjelusta kuin noina muutamina 
sekunteina. Ylistetty olkoon hänen nimensä, joka kurjasta ihmisraukasta niin 
hyvää huolta pitää. – Illalla antoivat Björneborgin miehen konsertin kirkolla 
afrikkalaisilla soittokoneillaan. Pidin loppupuheen.

22 p. kesäkuuta
Björneborgin miehille hyvästiä sanomassa. Savoniassa, Rödskärissä ja Dela-
waressa käymässä. Illalla minut kutsuttiin pappilaan englantia oppimaan, 
koska Shepperdit silloin olivat siellä autollaan käymässä. Jäin yöksi pappilaan. 
Sain nukkua pastorin kanssa samassa huoneessa. Keskustelimme vakavista 
asioista myöhään yöhön asti.

23 p. kesäkuuta
Juhannusretken valmistelua: hakkasin lautoja yhden matkalaukullisen ju-
hannuskokko puiksi y.m. Klo ½ 2 lähdimme kirkolta suurella autobussilla 



183

etelä-Englantiin Tunbridge-Wellsiin33 retkelle. Mukana oli 31 henkeä, m.m. 
Siriuksen I perämies y.m. päällystöä. Päivä kului hauskoissa leikeissä ja seu-
dun tutkimisessa. Pimeän tultua poltimme juhannuskokon: mukana tuodut 
laudanpätkät peltitarjottimella, koska nurmikkoa ei saanut tärvellä. Lopuk-
si pidin vakavan loppupuheen hiipuvan hiilloksen ääressä. Kotiin saavuime 
vasta klo 1 yöllä.34

24 p. kesäkuuta.
Kävin Siriuksella, Carelialla, Rödskärillä ja Delawarella. Pesäpallo-ottelu klo 3 
Greenwichissä. Loppupuhe kirkolla.

25 p. kesäkuuta
Immigration Office´ssa erään merimiehen asioita selvittämässä. Pappilassa 
korjaamassa pastorin pianon.

26 p. kesäkuuta
Vein pappilan kissan eläinlääkärille tapettavaksi. Kaledonian ”varasmarkki-
noilla” ostoksilla. Tutkin suurella mielenkiinnolla sen romukojujen konei-
ta. Ostin halvalla hyvän valonheittäjän. Koko illan keskustelin sen käänty-
neen kristityn juutalaisen kanssa. Hän kertoi kasvot loistaen kokemuksistaan 
Palestiinassa ja Egyptissä.

27 p. kesäkuuta.
Saatoin Lehtolan Hulliin menevään junaan. Argossa syömässä ja Virgossa 
kapteenin puheilla ja miehistöä tapaamassa.

28 p. kesäkuuta
Aldebaranissa syömässä. Hauska toveri-ilta. Monenlaisia leikkejä ja kilpailuja. 
Loppupuhe.

29 p. kesäkuuta
Cesilissä, Betty H-ssa, Kurikassa, Nidarholmissa ja Bodiassa miehiä terveh
timässä.

	 33	 Pitäisi olla ” Turnbridge-Wellsiin”
	34	 Erkki Airas kertoo kyseisestä retkestä: ”Monista muista retkistä mainittakoon erittäin se 

juhannusretki, mikä tehtiin jälleen Turnbridge Wellsiin, Lontoosta etelään. Pitkän linjavau-
nun päällä hulmusi siniristi, joka kohotettiin retkeilypaikan reunaan. Pitkässä pöydässä 
kello viiden tee, laulua, puheita, runoja, joita illan kauneus mieliin synnytti.” Airas 1935, 96, 
97.



184

30 p. kesäkuuta
Betty H-ssa ja Aurassa käymässä. Iltapäivällä suuremmoisessa lentonäytök-
sessä Hendonissa pastorin kanssa. Kaunista ryhmälentoa suoritettaessa alkoi 
yht´äkkiä eräs kone laskeutua aivan kentän kohdalla. Seurasin kiikarilla sitä 
sen suorittaessa hätälaskua joka epäonnistui niin, että tuo kone syöksyi suo-
raan lentokentälle murskaantuen kokonaan. Toinen lentäjistä saatiin konees-
ta ulos ennenkuin se syttyi tuleen mutta toinen, lordi Mayorin poika meneh-
tyi liekkeihin 200, 000 ihmisen seuratessa tätä näytelmää perin järkyttyneinä. 
Ystävät saattoivat lentokentältä täten surmansa saaneen lentäjän rouvan ja 
Walesin prinssi lähetti hänelle heti surunvalittelusähkösanoman. – Illalla 
Henrikssonilla syntymäpäivillä pastorin kanssa.

1 p. heinäkuuta.
Fenniassa ja Argossa. Pesäpallo-ottelu. Kovaa peliä, koska oli pari ammatti-
pelaajaa ”Maila-Veikkoa” pelissä. Paljon kansaa kirkossa illalla. Olin loppu-
puhetta pitäessäni niin väsynyt että kerran tuli puheeseen melkein puolen 
minuutin paussi.

2 p. heinäkuuta.
Olin asemalla vastassa tohtori Aapeli Saarisaloa35 joka saapui tänne kuukau-
deksi. Ilta kului keskustelussa sen juutalaisen kanssa. Hän antoi minulle muis-
toksi saksalaisen kuvitetun Uuden testamentin..

3 p. heinäkuuta
Merimiessairaalassa viimeistä kertaa. Suomalaisella purjelaivalla Penangilla 
tutustumassa purjelaivamerenkulkuun.

4 p. heinäkuuta
”Vahdinvaihto.” Rotterdamin merimiespastori36 saapuu paikalleni huomen-
na. Koko päivä kului pakkaamisessa ja hyvästien sanomisessa. Klo 6. lähdin 
Lontoosta F.Å.A-n Virgolla.

	 35	 Akseli Aapeli Saarisalo (vuoteen 1906 Österman), 1896–1986 oli arkeologi ja itämaisen 
kirjallisuuden professori. Saarisalo saarnasi muutaman kerran kirkossa kertoen myös 
tutkimustöistään, joita hän suoritti tuolloin ”British Museossa” Airas 1935, 95; Junkkaala & 
Louhivuori 1993, 39. Saarisalo työskenteli Lontoon kirkolla va. merimiespappina 1919–1920. 
Suomen teologit – Finlands teologer 1982, 480.

	 36	 Launiksen tilalle uudeksi apulaiseksi eli assistentiksi Lontoon merimieslähetysasemalle tuli 
Rotterdamin asemanhoitaja Väinö Kyytsönen. Airas 1935, 95.



185

5 p. heinäkuuta
Kello 2 olimme Hollannissa Rotterdamissa. Asetuimme laituriin erään suuren 
superfosfaattitehtaan viereen ottaaksemme lastiksi tuota lannoitusainetta 
ensimmäisten tuntien aikana aivastelimme ja yskimme koko laivaväki mutta 
pian totuimme superfosfaattipölyyn. Illalla olin kapteenin kanssa kaupunkiin 
tutustumassa. Yleisvaikutus: erittäin siistiä ja kodikasta kaikkialla. Hollannin 
kuuluisia puukenkiä ja tuulimyllyjä näkyi vieläkin käytettävän kuten ennen-
kin. Kävimme myös ruotsalaisessa ja suomalaisessa merimieskirkossa.

6 p. heinäkuuta
Kapteeni pyysi minua mukaansa pienelle retkelle. Oli oikein mielenkiintois-
ta tutustua Hollannin maaseutuun. Tuulimyllyt, suunnattomat lasikattoiset 
kukkatarhat ja lukemattomat kanavat antavat erikoisen leimansa tälle maalle. 
Tuskin on missään maassa niin siistiä ja kodikasta kuin Hollannissa.

7 p. heinäkuuta
Klo 7 koitti riemullinen hetki: laiva lähti kyntämään merta kohti kotimaata.

8 p. heinäkuuta
Pohjanmerellä. Navakka länsituuli, mutta koska laivamme oli täydessä lastissa 
ei keinuminen juuri haitannut. Pahinta kuitenkin oli se että laineet löivät yli 
kannen joten kannella liikkuminen oli hankalaa. En nytkään tuntenut pienin-
täkään merikivun oiretta. Sivuutimme Helgolandin aika läheltä. Harjoittelin 
”stokholissa” heittämään hiiliä uuniin eli ”lumppaamaan kolia fyyriin,” kuten 
merimies sanoo. Myöhään illalla saavuimme Kielin kanavaan.

9 p. heinäkuuta
Aivan tavallinen päivä: söin, otin aurinkoa ja keskustelin merimiesten kanssa.

10 p. heinäkuuta
Keskustelin kapteenin kanssa salongissa kauan aikaa vakavista asioista, 
lopuksi suorastaan sielun asioista.

11 p. heinäkuuta
Saavuimme Turkuun. Harvoin on elämässäni ollut niin onnellista hetkeä 
kuin silloin, kun kotimaan rannikko tuli esiin taivaanrannan takaa. Jumalalle 
kiitos kaikesta kun hän on matkani ihmeellisesti siunannut ja varjellut minua 
kaikesta pahasta.37

	 37	 Päiväkirja päättyy tähän.



186

Lähteet
Painamattomat lähteet

Mika Launiksen kotiarkisto, Espoo			   MLA
	 Ilmo Launiksen kokoelma		  ILK
	 Ilmo Launiksen Lontoon päiväkirja 1934

Painetut lähteet

Airas, Erkki
1934	 Viestejä ulkomaisilta työkentiltä: Haloo, haloo… täällä Lontoo. 

Merimiehen Ystävä N:o 8.

Airas, Erkki
1935	 Kertomus Suomen Merimieslähetysseuran toiminnasta v. 1934. 

Toiminta ulkomaisilla asemilla. Merimiehen Ystävä N:o 6-7.

Uusi testamentti
Suomennos, jonka Suomen seitsemäs yleinen Kirkolliskokous vuonna 1913 päätti 
ottaa toistaiseksi väliaikaiseen käyttöön.

Sanoma-ja aikakauslehdet

Merimiehen Ystävä 1934

Internet-lähteet

Kansallisbiografia
s.a.	 Kansallisbiografia. <https://kansallisbiografia.fi/papisto/

henkilo/2528>. Katsottu 31.10.2025.

Kirjallisuus

Airas, Erkki
1950	 Tapahtui Lontoossa. Helsinki: Suomen merimieslähetysseura r.y.

Clements, Keith
2007	 Editor’s introduction to the English edition. – Bonhoeffer, Dietrich. 

London, 1933–1935. Vol. 13 of Dietrich Bonhoeffer Works. Eds. 
Goedeking, Heimbucher & Schleicher. Minneapolis: Fortress Press, 
2007.



187

Goedeking, Heimbucher & Schleicher (Eds.)
2007	 Bonhoeffer, Dietrich. London, 1933–1935. Vol. 13 of Dietrich Bonhoeffer 

Works. Minneapolis: Fortress Press, 2007.

Gulin, Eelis
1967	 Elämän lahjat. Toinen painos [2. p.]. Porvoo, Helsinki: WSOY.

Hellemaa, P., Hellemaa, P. & Kauhanen, S. (toim.)
2017	 Oulun Hellman-suku: 200-vuotismuisto 12.6.1816–12.6.2016.  

Oulun Hellman-sukuseura. Vantaa: Printway Oy.

Junkkaala, Eero & Louhivuori, Mikko
1993	 Raamatun maa. Pyhän maan arkeologiaa ja geologiaa. Helsinki: Otava.

Kansanaho, Erkki
1982	 Sata vuotta suomalaisen merimieskirkon työtä Lontoossa. 100 years of 

the Finnish Seamen´s Mission in London, London 1982.  
Kajaani: Kainuun Sanomain Kirjapaino Oy.

Kansanaho, Erkki
1983	 Kirkko ja merenkulkijat – Sata vuotta Suomen Merimieslähetysseuran 

työtä. Kirjapaja.

Launis Ilmo
1957	 Kulkureita taivaan tiellä: Kuinka minäkin voisin palvella – Muistikuvia 

palvelemisen askeleista. Toim. Aarni Voipio. Turku: Suomen 
Pyhäkouluyhdistys.

Suomen teologit – Finlands teologer
1982	 Suomen teologit – Finland teologer. Lahti: Suomen kirkon pappisliitto.
1990	 Suomen teologit – Finland teologer. Lahti: Suomen kirkon pappisliitto.

Tarkka, Topi
1974	 Sigfrid Sirenius, legenda jo eläessään. Toinen painos [2. p.].  

Helsinki: WSOY. 

Tuure, Martti
2015	 ”Halkaise palanen puuta – minä olen siinä. Ilmo Launis: pappi ja 

taiteilija” Hämeenlinna: Päivä Osakeyhtiö.

Vuorinen, Timo
1982	 Töölön seurakuntaelämän vaiheita 1890-luvulta 1980-luvun alkuun. 

Sanomapaino.





KIRJA-ARVIOT





191

KAIJA VUORIO Siilin kirkko. Siilinjärven seurakunta 1924–2024.  
Siilinjärvi: Siilinjärven seurakunta, 2024. 197 s.

 F ilosofian tohtori Kaija Vuorio (Suomen historia, Jyväskylän yliopisto) on 
tuottanut ensimmäisen yleisesityksen Siilinjärven seurakunnan histo

riasta. Pohjois-Savon alueen instituutioista kirjoittaessaan Vuorio ei ole en-
simmäistä kertaa pappia kyydissä. Käsillä oleva teos on kuitenkin hänen 
ensimmäinen seurakuntahistoriansa. Satavuotisjuhlakirjana teos täyttää teh-
tävänsä, mutta tutkimuksellinen ote uupuu: tulkinta ja analyysi jäävät liiaksi 
lukijan vastuulle. 

Pääasiasiallisina lähteinään Vuorio on käyttänyt seurakunnan arkiston 
lisäksi Kansalliskirjaston digitoituja sanomalehtiaineistoja sekä aikaisempaa 
tutkimuskirjallisuutta. Tutkimuksessa – kuten Vuorio itse teostaan nimittää 
– lähdeaineiston runsaus näyttää ohjanneen kirjoittamista enemmän kuin 
kokonaisvaltainen analyysi. Arkistotutkimus on eittämättä tutkijaa mittaava 
työmenetelmä. Paikoin vaikuttaa siltä, että tarkkaa lähdepositivistista työtä 
tehnyt Vuorio on löytänyt aineistosta jotain mielenkiintoista, jonka on sitten 
kirjannut ylös siihen kulloiseenkin kohtaan teosta, mitä on ollut kirjoitta-
massa.

On maku- ja tyylikysymys, mikä on historiantutkimuksen paras esittämis-
tapa. Vuorion teoksen esitystapaa voisi luonnehtia puolitemaattiseksi, muttei 
perin kronologiseksi. Teoksessa kiihdytetään välillä eteenpäin ja seuraavassa 
luvussa palataankin taas aikaan, jolloin edellisessä luvussa kuollut kirkkoher-
ra on vielä seurakuntansa kaitsija. Instituutiohistoriakirjoituksessa tällainen 
esitystapa voi toki miellyttää niitä lukijoita, jotka haluavat perehtyä longue 
durée’n sijaan johonkin tiettyyn aiheeseen.

Raskaat nimilistat tuntuvat palvelevan teoksessa Vuorion tekemiä yksittäi-
siä henkilönostoja, joissa hän päätyy milloin selvittämään kirkkopäättäjien 
monipolvisia sukulaissuhteita, milloin taas seuraamaan seurakunnassa hetken 
viipynyttä kanttoria. Monet sinänsä mielenkiintoiset tarinat ja anekdootit oli-
sivat voineet jäädä odottamaan toista julkaisuyhteyttä.

Silmiinpistävää on tohtori Vuorion toisinaan yksinkertaistava tapa selit-
tää lähteistä tekemiään havaintoja. Vuorion väite, jonka mukaan hajaantunut 
vasemmisto olisi vuosina 1921–1923 Kuopion maalaiskunnan kunnanvaltuus-
tossa ”kriisiyttänyt” päätöksenteon siten, että se uhkasi Siilinjärven seura-
kunnan itsenäistymistä, on ilman tarkempaa selitystä kummallinen. Mainit-
tuna ajanjaksonahan porvareilla oli hallussaan enemmistö valtuustopaikoista. 
Leiri-Suomen yhteiskunnallisen ilmapiirin tarkempi analyysi olisi ollut monin 
paikoin perusteltua. 

Paikallistason rakennemuutos toisen maailmansodan jälkeen ja sen vaiku-
tus seurakuntaelämään on sidottu toisiinsa onnistuneesti. Sen sijaan ilmiöt 



192

kuten diakoniatyön muutos, naispappeus ja seurakuntahallinnon uudistus 
olisivat kaivanneet konteksteikseen laajemman demokratisoitumisen, yhteis
kunnallistumisen, hyvinvointivaltiollisen politiikan ja rakennemuutoksen 
prosessien viitekehyksen.

Toiseksi esimerkiksi otan Vuorion väitteen, jonka mukaan Siilinjärven seu-
rakunta olisi ollut sotien välisenä aikana ”ennakkoluuloton” valitessaan yhden 
naisen kirkkoneuvostoon, siinä missä Kuopiossa ja Oulussa moinen ei Vuorion 
mukaan tullut kuuloonkaan ennen 1940-lukua.

Abstrakti ennakkoluulottomuus ei nähdäkseni koskaan ole minkään ilmiön 
selitys eikä se siten myöskään voi tässä kohdin olla syy sille, miksi nainen Vuo-
rion esittämällä tavalla pääsi osallistumaan seurakunnan hallintoon. Uskot-
tavampi selitys saattaa löytyä tarkastelemalla Kuopion ja Oulun seurakuntien 
demografiaa. Kaupunkikeskuksia asuttivat lukuisat liikemiehet, juristit, opet-
tajat sekä muut luku- ja kirjoitustaitoiset herrashenkilöt. Sen sijaan Siilinjär-
ven pienessä maalaisseurakunnassa saatettiin joutua avaamaan ovet seura-
kuntahallinnon tehtäviin kaikille soveliaina pidetyille.

Vuorion selityksen taustalla tuskin on kyse siitä, että seurakunnan juhla-
kirjaan olisi haluttu kirjoittaa mieliä kohottava etujoukkotarina. Vuorio näet 
käsittelee ansiokkaasti seurakunnan lähihistoriankin kipeitä vaiheita. Hänen 
selityksensä on seurausta joko edistysuskoisesta ajattelutavasta, jossa yhteis-
kunnan ajatellaan ikään kuin täydellistyvän – tässä tapauksessa tasa-arvois-
tuvan seurakunta seurakunnalta – tai sitten kyse on tutkimuksellisen otteen 
väsähtämisestä. Ei ole harvinaista, että rakennehistorialliset selitysmallit syr-
jäytyvät muun muassa aatteellisten selitysmallien tieltä, mitä kauemmas ajas-
sa mennään.

Tutkimus on ilmeisesti kirjoitettu lukuteokseksi suurelle yleisölle, vaikka 
juhlakirjan kieli on paikoin aiheeseen vihkiytymättömälle lukijalle vaikea-
selkoista. Armovuosi, keisarinpitäjä, kruununpuisto ja välivuoden saarnaa-
ja tuskin ovat – ainakaan enää – kansan suussa kuluneita, vaan ennemmin 
kaanaankieltä. Tutkimuksen tavoite, seurakunnan historian ymmärrettäväksi 
tekeminen nykylukijalle, ei edellyttäne pysyttelemistä aikalaissanastossa. Mu-
tatis mutandis sama pätee myös vapaussota-termin käyttöön.

Visuaalisesti kelpo kirja ammentaa Bruno Tuukkasen Siilinjärven kuva
kirkoksikin luonnehdittuun kirkkorakennukseen suunnittelemista koriste-
maalauksista. Lukujen otsikoiden kirjasintyyli yhdessä lasimaalausdetaljien 
kanssa tuo mieleen jopa Tuukkasen itsensä tekemät kirjakuvitukset.

Laitan Siilin kirkon keskelle kylää. Vuorion teos on kunnianhimoinen, mut-
ta jää tutkimukselliselta otteeltaan vajaaksi. Historiantutkimus ei kuitenkaan 
ole ainoastaan lähteiden kokoamista, vaan myös niiden kontekstualisointia 
ja analyyttista tulkintaa. Juhlakirjana teos on yksi historiakuva lisää juuri 100 
vuotta täyttäneen kunnan paikallishistorioiden joukkoon valottaen seurakun-
nan ja Siilinjärven kunnan vaiheiden yhteenkietoutumista. Sukututkimuksen 



193

harrastajille teos antaa vihjeitä ja viitteitä tutkimuksen lähdepohjan laventa-
miseen.

Juha Rekola
 

KULLERVO LEINONEN Pappi, piispa ja patriootti. Hannes Leinosen  
työ ja elämä 1916–1986.
Oulu: Omakustanne. 848 s.

 K aarlo Johannes (Hannes) Leinonen (1916–1986) oli pohjoissuomalainen 
pappi, jonka persoona oli monessa suhteessa kiehtova ja huomiota herät-

tävä. Hänet vihittiin Oulussa papiksi 1941. Leinonen toimi eri tehtävissä useis-
sa seurakunnissa Oulun hiippakunnassa, muun muassa Ylitornion kirkkoher-
rana 1952–1965. Oulun hiippakunnan piispana hän toimi 1965–1979. Jäätyään 
eläkkeelle Leinoset muuttivat Lahteen, jossa hän kuoli 8.3.1986 saatuaan edel-
lisenä päivänä – 70-vuotispäivänään – vakavan sairauskohtauksen.

Vuonna 2024 julkaistu historiantutkija FT Kullervo Leinosen biografia isäs-
tään on poikkeuksellisen massiivinen teos. Se rakentuu vahvaan lähdepohjaan, 
myös Hannes Leinoselta jääneeseen arkistomateriaaliin. Piispa Leinosen itse 
kirjoittama kaksiosainen muistelmateos Moniaita muisteluksia I–II julkaistiin 
postuumina 1989. Se päättyi piispaksi tuloon 1965. Nyt julkaistu elämäkerta 
kattaa myös piispakauden sekä eläkevuodet.

Teos on eräänlainen diaari, jossa tekijä kuvaa kronologisesti ja poikkeuk-
sellisen tarkkaan kohdehenkilön elämän ja toiminnan - lukuisia eri tilaisuuk-
sissa pidettyjä puheita myöten. Kirjoittaja luo erikseen katsauksen Leinosen 
toimintaan isänmaan hyväksi. Niin ikään kirjan lopussa on julkaistu lukuisia 
Hannes-kaskuja, jotka kuvaavat hänen persoonallisuuttaan ja erikoislaatuisen 
suorasukaista huumoriaan.

Hannes Leinonen oli lähtöisin Paavolasta, jossa hänen lapsuudessaan ja var-
haisnuoruudessaan tuntui vielä väkevänä kahden herätysliikkeen, siis körtti
pietismin ja vanhoillislestadiolaisuuden vaikutus. Wilhelmi Malmivaara oli 
tunnetusti toiminut seurakunnassa kirkkoherrana 1892–1900. Leinosen setä 
opettaja Armas Leinonen (1900–1985) toimi vanhoillislestadiolaisen liikkeen 
keskusjärjestön, Suomen rauhanyhdistysten keskusyhdistyksen (SRK) pu-
heenjohtajana 1942–1960 sekä myös Suomen kansanpuolueen (myöh. Libe-
raalisen kansanpuolueen) kansanedustajana 1952–1970. Hannes Leinonen liit-
tyi vanhoillislestadiolaisuuteen opiskeluaikansa alussa. Hän osallistui pappina 
liikkeen toimintaan, mutta oli kannanotoissaan varsin itsenäinen. 

Vaikka Ylitornion kirkkoherra Leinonen vuosien 1960–1961 hajaannukses-
sa liittyi niin sanottuun lestadiolaiseen pappislinjaan (Elämän Sanan ryhmä), 
hän oli etenkin piispana toimiessaan tässäkin suuntamuodostuksessa oman 



194

tiensä kulkija. Hänen uskonnollinen viitekehyksensä oli lopulta se vanhoillis-
lestadiolaisuus, jonka piirissä hän oli elänyt miehuutensa vuodet, vaikka aika 
oli ajanut tämän vaiheen ohitse. Leinonen siis asettui teologisesti lestadiolais-
papiston linjalle 1960-luvun alkupuolen hajaannuksessa, mutta halusi piispa-
na pitää voimakkaasti SRK-vanhoillisten puolia Oulun hiippakunnassa. Hänen 
kirjoituksensa kasteesta Siionin Lähetyslehdessä vuodelta 1957 oli sovittelua 
kahden liikkeessä vaikuttaneen oppitradition välillä Väinö Havaksen tyyliin. 
Hän puolustaa voimakkaasti lapsikastetta. Kasteessa lapset siunataan ”ensi 
kerran henkilökohtaisesti” Jeesuksen sovitustyön osallisuuteen, Leinonen viit-
tasi myös Ausburgin tunnustuksen 9. artiklaan lapsikasteen perusteluna. Lei-
nonen katsoi, että kaste oli ”uuden syntymisen peso Pyhässä Hengessä”, mutta 
samassa kirjoituksessaan hän painotti, että pienet lapset ovat uskovia. ”Jos siis 
Jeesus sanoo, että lapset ovat uskovaisia, niin mitä ihmiset ovat sanomaan, 
että he eivät ole uskovaisia”.  

Piispana Leinonen tunnettiin kirkkolain vahvana asiantuntijana, hallin-
tomiehenä, selkokielisenä saarnamiehenä sekä monia kirkollisia uudistuksia 
vastaan haranneena periaatteen miehenä. Sodassa haavoittunut, monien sai-
rauksien kanssa taistellut kirkonjohtaja oli tehokas työmyyrä, joka sai pal-
jon aikaan. Hän toimi jo ennen piispaksi tuloaan Tornion rovastikunnan lää-
ninrovastina sekä Oulun tuomiokapitulin asessorina, osallistui jonkin verran 
paikalliseen järjestötoimintaan ja teki myös kirjallisia töitä. Leinosen syste-
maattisen teologian alalta laatimansa väitöskirja käsitteli Englannin anglikaa-
nisen kirkon laveakirkolliseen siipeen kuuluneen F.D. Mauricen sosiaalietiik-
kaa 1951. Hän tutki myös Lars Levi Laestadiuksen (1800–1861) sovitusoppia ja 
ripin historiaa Suomen kirkossa. Jälkimmäistä aihepiiriä hän käsitteli Oulun 
hiippakunnan pappeinkokousta varten laatimassaan synodaalikirjoituksessa 
1962.

Tohtori Kullervo Leinonen on selostanut aika tarkkaan Leinosen puhei-
ta, joista voi tehdä johtopäätöksiä hänen teologiastaan. Mielestäni Leinonen 
edusti aika puhdasverisesti vanhoillislestadiolaisen papin julistusperinnettä 
myös piispana toimiessaan. Tämä näkyi teologisissa painotuksissa ja siinä, 
että puheet olivat pitkälle sielunhoidollisia herätyssaarnoja. Toki niissä näkyi 
saarnaajan oppineisuus, mutta ei esimerkiksi varsinaisesti väitöskirjan proble-
matiikka. Leinosen voi sijoittaa suuressa kirkkohistoriallisessa kaaressa orto-
doksis-pietistiseen traditioon, jota esimerkiksi vuoden 1948 Kristinoppi edusti. 
Lopulta hän oli juurevasti luterilainen ja samalla ”speneriläinen pietisti”.

Leinosen paneutuminen F. D. Mauriceen saattoi näkyä sitten enemmän ih-
misten kohtaamisessa ja käytännön seurakuntaelämässä sekä hänen moni-
ulotteisessa persoonassaan. Hän oli nuoruudessaan AKS:n mies ja IKL-hen-
kinen teologi. ”Punaisessa Kemissä” pappina toimiessaan hän tuli kuitenkin 
hyvin toimeen ihmisten kanssa. Leinonen valittiin Ylitornion kirkkoherraksi 
1951 pitkälle vanhoillislestadiolaisten (SRK) ja kommunistien kannattamana. 
Vaikka hän oli kokoomuksen kansanedustajaehdokkaana 1948, ei hän omasta 



195

mielestään ollut kokoomuslainen. Lestadiolaisten valtapuolueeseen maalais-
liittoon hän piti niin ikään etäisyyden, vaikka muistelmissaan kertoo äänes-
täneensä Niilo Ryhtää 1948. Onko liian rohkea ajatus, että tavallaan toisen 
maailmansodan jälkeen puoluepolitikkaa välttänyt Leinonen oli jämähtänyt 
myös poliittisesti vanhan IKL:n maailmaan? Puolueen vanha työväenohjel-
ma ja ajatus kansankokonaisuudesta saattoi edelleen elää hänen ajatusmaail
massaan. Kun siihen sitten tulee Mauricen sosiaalietiikkaan tutustumista, oli 
”keitos” valmis.

Mielestäni Kullervo Leinosen tutkimus on Pohjois-Suomen 1950–1970-luku-
jen kirkkohistorian tutkijalle ohittamaton teos. Vaikka kirjoittajalla on lähei-
nen sukulaissuhde tutkimuksen kohdehenkilöön, se ei kokonaisuutena ottaen 
häiritse elämänkuvausta. Tekijä olisi voinut toki vielä enemmän sitoa Leinosta 
koskevat kuvaukset Suomen kirkon yleiskehitykseen toisen maailmansodan 
jälkeen ja pohtia Leinosen paikkaa tässä jatkumossa. Niin ikään kiinnosta-
vasta kokonaisuudesta huolimatta teosta olisi voinut tiivistää kokonaiskuvan 
kärsimättä. Kullervo Leinonen on valinnut kuitenkin varsin yksityiskohtaisen 
tarkastelukulman ja tälle linjaukselleen hän on johdonmukainen. 

Jos ajattelen lestadiolaisuuden ja Pohjois-Suomen ulkopuolista lukijakun-
taa, ehkä tiiviimpi ja kompaktimpi malli olisi toimivampi. Tässä suhteessa 
hyvä esikuva on Mikko Juvan elämäkerta Leinosen edeltäjästä piispa L.P. Tapa
nisesta (1893–1982) Mies etsi vapautta vuodelta 1989. Se ei kerro Tapanisen 
elämästä kaikkea, mutta antaa siitä lukijalleen kattavan yleiskuvan. Hannes 
Leinoseen kohdistuva tutkimus voisi tulevaisuudessa suuntautua systemaat-
tis-teologiseen analyysiin hänen opinkäsityksestään ja teologisista vaikut-
teistaan. Miten Leinonen yhdisti teologisen oppineisuutensa ja luterilaisen 
katekismus-kristillisyyden vanhoillislestadiolaisen herätysliikkeen oppi
traditioon?

Jouko Talonen
 

ANNI REUTER Suomalaiset Stalinin puhdistuksissa.  
Helsinki: SKS-kirjat, 2023. 397 s.

 K un sosiologi ja valtiotieteiden tohtori Anni Reuterin väitöskirjaan perus-
tuva teos Suomalaiset Stalinin puhdistuksissa julkaistiin, aiheutti se me-

diassa laajaa keskustelua. Reuter sai runsaasti haastattelukutsuja erilaisiin 
radio- ja TV-ohjelmiin. Tietyissä yhteyksissä teosta tituleerattiin jopa ilmes-
tysvuotensa tärkeimmäksi tietokirjaksi. Reuter selkeästi nosti pöydälle aiheen, 
joka on aikaisemmin jäänyt vähemmälle huomiolle. Yllättävän monella suo-
malaisella on vähäiset tiedot liittyen itärajan takaisiin tapahtumiin vuosien 
1930–1945 aikana. Varsinkaan suomettuneessa Suomessa Stalinin vainojen 



196

suomalaisuhrien kohtalot eivät olleet toivottu keskustelunaihe. Nyt aika oli 
selkeästi kypsä ikävän, mutta tärkeän aiheen käsittelylle.

Kirja on mielenkiintoinen sekoitus tutkimusta ja tarinallista kerrontaa. Se 
kertoo laajasti suomalaisten kokemista vainoista, mutta eritoten Jääskeläisen 
suvun jäsenten kokemuksista. Tämä Reuterin tekemä kerronnallinen ratkai-
su tekee teoksesta miellyttävää ja mielenkiintoista luettavaa, jossa yhdistyvät 
sukututkimus ja laajempi historiallinen viitekehys. Pääasiallisina lähteinä 
toimivat inkeriläisten vainojen aikainen kirjeenvaihto ja myöhemmin teh-
dyt haastattelut. Nämä tarjoavat tapahtumien keskellä olleiden ihmisten 
ensikäden tietoja. Tätä kaikkea tukee laaja kirjallisuus- ja arkistopohja niin 
kotimaasta kuin ulkomailta. Vaikka Reuter on alkuperäiseltä koulutukseltaan 
sosiologi, hän todistaa kirjallaan olevansa myös pesunkestävä historioitsija. 

Teos auttaa lukijaa todella ymmärtämään karkotusten ja teloitusten laa-
juuden. Stalinin hirmuhallinto nielaisi kitaansa tuhansittain suomalaisia. 
Vainoista kärsivät suomalaiset kautta linjan: oli sitten kyseessä inkerinsuo-
malainen, sisällissodan punapakolainen tai amerikansuomalainen siirtolai-
nen. Erityisesti Moskovassa perustetun Suomen Kommunistisen Puolueen 
johto ja sen aktiivijäsenistö tuhottiin. Esimerkiksi Eero Haapalainen, Kuller-
vo Manner ja Edvard Gylling teloitettiin. Mielenkiintoinen nosto teoksessa 
on kuolansuomalaisten karu kohtalo; kyseinen yhteisö tuhottiin käytännössä 
kokonaan. Vainojen keinovalikoimaan sisältyi muun muassa karkotukset Sipe
rian kylmyyteen tai Kazakstanin helteisiin pakkotyöleireille ja pikaoikeuden 
langettamat teloitukset.  Reuterin laskelmien mukaan suomalaisia teloitettiin 
vainojen aikana 22 000–24 000 henkilöä. Tähän päälle pitää lisätä vielä 130 
000 karkotettua vuosien 1930–1946 aikana. Lukumäärään suhteutettuna suo-
malaiset olivat yksi vainotuimmista väestöryhmistä. Teos saakin esittämään 
kysymyksen: olivatko suomalaiset jopa Stalinin silmätikku? Olivat tai eivät, 
niin suomalaisiin kohdistuneet vainot täyttävät kansanmurhan tunnusmer-
kit. Toki on huomattava, ettei kansanmurha koskenut pelkästään suomalai-
sia, sillä lukuisat vähemmistökansat kokivat samanlaisen kohtalon. Muuta-
mina esimerkkeinä voisi mainita saksalaiset, korealaiset, kiinalaiset, kalmukit 
ja tataarit. Vähemmistökansallisuuksia pidettiin lähtökohtaisesti poliittisesti 
epäluotettavina, mikä tuo vainoihin isovenäläisen jälkimaun. 

Teoksessa nousee myös hyvin esiin suomalaisväestön erilainen suhtautu-
minen kristinuskoon. Suomesta sisällissodan jälkeen Neuvosto-Venäjälle pa-
enneet punasuomalaiset suhtautuivat kristinuskoon joko negatiivisesti tai 
neutraalisti. Amerikansuomalaiset olivat heterogeenisempi joukko, josta löy-
tyi tiukkoja kommunisteja, mutta yhteisöillä oli usein omat pappinsa, kuten 
esimerkiksi elokuvassa Ikitie käy hyvin ilmi. Erityisesti inkerinsuomalaisille 
kristillinen usko sen luterilaisessa muodossaan oli kiinteä osa heidän identi-
teettiään. Inkeriläiset vertasivat omia karkotuksiaan Israelin kansan koette-
lemuksiin. Inkeriläisillä lastattujen junien lähtiessä kohti karkotuspaikkoja, 
vaunuissa veisattiin usein virttä “Jumala ompi linnamme”. 



197

Neuvostojärjestelmä tuhosi Inkerin kirkon lähes totaalisesti suurten vai-
nojen vuosina. Järjestäytynyt seurakuntaelämä sekä hallinnollisessa että hen-
gellisessä mielessä lakkasi toimimasta. Pappien karkotusten ja likvidointien 
jälkeen uskonnonharjoitus jäi lähinnä perheiden, eritoten naisten, vastuulle. 
Perheen äiti saattoi kastaa lapset hätäkasteella ja isoäiti siunata vainajat hau-
dan lepoon. Joulua, pääsiäistä ja juhannusta vietettiin pienimuotoisesti kat-
seilta piilossa. Myös naispuoleisilla maallikkosaarnaajilla oli merkittävä rooli 
uskon jatkuvuuden kannalta. Kiinnittyminen ja tukeutuminen kristilliseen 
uskoon oli inkeriläisille yksi merkittävimmistä selviytymiskeinoista vainojen 
keskellä. 

Reuter keskittyy teoksessaan inkerinsuomalaisten kohtaloihin. Allekirjoit-
tanut jäi kuitenkin kaipaamaan enemmän tarkastelua muidenkin suomalais-
ryhmien kohtaloista. Erityisesti vähän tunnetusta kuolansuomalaisten ryh-
mästä olisi ollut mielenkiintoista lukea lisää. Kirjan lähdeluettelosta löytyy 
paljon inkerinsuomalaisia käsittelevää kotimaista kirjallisuutta. Ihmetystä 
herätti kuitenkin tuoreinta näkökulmaa edustavan Antti Luoman väitöskirjan 
Inkerin kirkon nousu ja suomalaiset 1988–1993 puuttuminen lähdekirjallisuuden 
joukosta. Reuter kuitenkin kertoo kirjan toiseksi viimeisessä luvussa esimer-
kiksi Arvo Survosta ja Inkerin kirkon uudesta renessanssista Neuvostoliiton 
romahtamisen jälkeen. Luoman teos olisi varmasti tarjonnut tähän hyviä tie-
toja ja näkökulmia.  Reuter laskee vainottujen suomalaisten joukkoon myös 
itämerensuomalaisiin kansoihin kuuluvat vatjalaiset ja inkerikot. Pohditta-
vaksi jää, etteikö samalla logiikalla olisi mukaan pitänyt laskea myös karjalai-
set, lyydiläiset ja vepsäläiset?  Anni Reuter on tehnyt merkittävän työn kirjoit-
taessaan Stalinin suomalaisvainoja käsittelevän teoksen. Se sopisi mainiosti 
vaikkapa kurssikirjaksi yliopistolle. Se nostaa unohdetun aiheen takaisin osak-
si kansallista muistia. Tätä osaa suomalaisuuden historiasta ei toden totta 
toivoisi kenenkään unohtavan.

Markus Juutila
 

PIETIÄINEN JUKKA-PEKKA Vihtori Kosola. Mies ja myytti.  
Helsinki: Minerva, 2023. 497 s. 

 V ihtori Kosolan nousu, uho ja tuho. Tämä oli päällimmäinen ajatus, jo-
ka kulki mukana lukiessani Jukka-Pekka Pietiäisen teosta Vihtori Kosola. 

Mies ja myytti. Pietiäinen on filosofian tohtori, Helsingin yliopiston histori-
an dosentti ja kokenut historioitsija. Väitöskirjansa hän on aikanaan kirjoit-
tanut aiheesta Rudolf Holsti. Lehtimies, tiedemies ja poliitikko 1881–1919. Hän on 
myös kirjoittanut muun muassa Suomen postin historiikin ja lukuisia muita 
historiateoksia.



198

Pietiäisen vankka kokemus näkyy Kosolan elämäkerrassa: viitteet ovat kat-
tavia, kirjoitusasu lukijaystävällinen ja kuvitustakin löytyy. Arkistolähteet ja 
kirjallisuusluettelo ovat varsin vakuuttavat. Ihmetystä herättää kuitenkin se, 
miksei lähteinä käytetyt sanomalehdet ole päätyneet lähdeluetteloon. Teos on 
jaettu viiden eri pääotsikon alle, painopisteen ollessa kuitenkin ajassa ennen 
Kosolan Lapuanliikkeen ja Mäntsälän kapinan vuosia. Tämä on ollut tekijältä 
oivallinen ratkaisu, sillä se osa Vihtori Kosolan elämää on selkeästi jäänyt vä-
hemmälle huomiolle. Vaikka Kosola oli Lapuanliikkeen ja oikeistoradikalismin 
johtohahmo, oli hän paljon muutakin. Hän oli jääkärivärväri, kalterijääkäri, si-
sällissodan veteraani, lakonmurtaja, viiden lapsen isä ja menestynyt maanvil-
jelijä. Näkökulma maanviljelystä on mielenkiintoinen. Kosola oli esimerkiksi 
kananjalostuksessa ja salaojituksissa valtakunnallisen mittakaavan edelläkävi-
jä. Lisäksi hän hankki kauppojen myötä runsaasti lisää viljeltävää maata, mikä 
teki Kosolan tilasta yhden seutukunnan suurimmista. Nämä nostot olivat ter-
vetullut lisä, sillä ne tasapainottavat Kosolan henkilökuvaa, joka ehdottomasti 
on painottunut juuri Lapuanliikkeen vuosiin. 

Vihtori Kosolan uskonnollisuudesta teos antaa varsin kattavan kuvan. Vih-
tori varttui herännäisyyden kyllästämässä ympäristössä. Kristinuskon ihan-
teet eivät näyttäneet kuitenkaan iskostuvan Vihtorin sieluun. Esimerkiksi 
rippikoulussa jopa poliisivoimien oli puututtava tappeluihin. Vihtori pääsi 
lopulta ripille, mutta Uusi testamentti häneltä jäi saamatta. Ollessaan kalteri-
jääkärinä Spalernajan vankilassa Vihtori koki vahvan uskoontulon tai kään-
tymyskokemuksen. Vahva henkilökohtainen uskonvakaumus ei kuitenkaan 
näytä olleen osa Vihtorin myöhempää elämää. Kääntymyskokemus oli hä-
nelle silti vavahduttava, minkä myötä hän esimerkiksi lopetti viinanjuonnin. 
Tämä päätös, toisin kun venäjävastaisuus, ei kuitenkaan jäänyt kovin kestä-
väksi. Lienee kohtalon ivaa, että juuri alkoholi oli merkittävässä roolissa Vih-
torin elämän alamäessä. Esimerkiksi Mäntsälän kapinan yhteydessä Vihtori 
ratkesi ryyppykierteeseen. Alkoholismi väritti enemmän tai vähemmän Vih-
torin koko loppuelämää. Teoksesta jää sellainen kuva, että Vihtori joutui liian 
suuriin saappaisiin, ja tämä liian suuriin saappaisiin joutuminen ajoi hänet 
lopulta vararikkoon vieden myös hänen terveytensä. Vaikka ”Jumalan valitse-
ma kansanjohtaja” oli karismaattinen puhuja, niin poliittinen vaisto hänellä 
oli heikko. Kosolaa olisi ollut hyvin vaikea nähdä esimerkiksi Eduskunnan va-
liokunnissa säätämässä lakipykäliä. Pääasia, ja ehkä myös ainoa asia, oli lo-
pulta kommunismin kieltäminen Suomessa. Nämä Kosolan puutteet johtivat 
lopulta hänen sivuraiteille joutumiseen Lapuanliikkeen perillisessä, Isänmaal-
lisessa kansanliikkeessä.

Mainiossa kirjassa on ehkä vain yksi puute: vaikka kyseessä onkin elämä-
kerta, niin herännäisyyden ja oikeistoradikalismin suhdetta olisi voitu käsi-
tellä syvällisemmin. Herännäisyys oli merkittävä tekijä valkoisessa Suomessa. 
Tämä näkyi esimerkiksi Akateemisen Karjala-Seuran herännäisissä teologi-
jäsenissä ja sotilaspappien Suur-Suomi-eetoksessa. Teemaan syventymisessä 



199

olisi osaltaan auttanut esimerkiksi Ilkka Huhdan väitöskirja ”Täällä on oikea 
Suomenkansa”. Körttiläisyyden julkisuuskuva 1880–1918. Kummallista kyllä, tämä 
teos ei löytänyt tietään runsaan lähdekirjallisuuden joukkoon. Ylipäätään Pie-
tiäinen käyttää lähteissään hyvin vähän kirkkohistoriallista kirjallisuutta. Iso 
potentiaali jäi näin ollen käyttämättä. 

Vihtori Kosolasta ei ennen Pietiäisen kirjaa ole ollut tarjolla tieteellistä 
teosta. Siksi Pietiäisen tekemä työ itsessään ansaitsee kiitokset. Teos täsmen-
tää kuvaa 1920- ja 1930-lukujen poliittisesta historiasta, mutta ennen kaikkea 
se antaa kiitettävän kokonaiskuvan mystifioidusta historiallisesta henkilös-
tä, jonka elämä todellisuudessa oli legendaarisuuden sijaan varsin traaginen.

Markus Juutila
 

JULKUNEN ARTO Hurskaat ja hauraat. Tuntemattoman uskonyhteisön tarina. 
Tallinna: Aviador, 2024. 229 s.

 ”P ieneksi profeetaksi” itseään kutsuneen Tekla Holopaisen (s. Miettinen) 
 1950-luvulla Vehmersalmen Tetrimäelle perustama uskonnollinen yh-

teisö Myrttilaakso on kiinnostava, aikaisemmin jokseenkin tuntematon ilmiö 
Suomen kirkkohistoriassa. Holopaisen tarinassa on samalla yhtymäkohtia var-
haisempiin pietistisiin ja herätyskristillisiin kertomuksiin, mikä tekee hänestä 
kokoaan kiinnostavamman tutkimuskohteen. Hänen tarinansa tarjoaa myös 
mikrohistoriallisen kurkistuksen vaatimattomista oloista nousseen savolaisen 
kansanihmisen uskonnolliseen kehitykseen ja toimijuuteen.

Tekla Maria Miettinen syntyi Vehmersalmella kesällä 1901 aviottomana lap-
sena. Miettisen sosiaalisesta asemasta ja köyhyydestä kertoo hänen ja sisa-
rusten nimien kirjaaminen rippikirjan loppuun ”kyläloppulaisiksi” muiden 
vähäosaisten kanssa. Tekla päätyi itse lopulta huutolaiseksi. Hän piti kotiaan 
”ateistisena”, mikä saattoi tarkoittaa, että selviäminen arjesta vaati pesueen 
kaikki voimavarat.

Nuoruusiässä Tekla Miettinen alkoi saada ilmestyksiä ja ”näkytiloja”. Myös 
orpokodin perustamisen ajatus liittyi alun perin näihin ”sanomiin”. Kuopiossa 
kesällä 1918 hän piti tiettävästi ensimmäisen julkisen herätyssaarnansa ja sai 
tuntemattomalta naiselta hopeakolikon lisäksi kehotuksen ”vaeltaa Jeesuksen 
palvelijana”. Hänelle tapahtuma oli eräänlainen käännekohta, joka viitoitti hä-
nen tietään saarnaajaksi. 

Samana vuonna 1918 Tekla Miettinen koki vielä toisen tapahtuman, jolla oli 
hänelle erityistä uskonnollista merkitystä. Tultuaan odottamatta raskaaksi 
hän oli valmis päättämään päivänsä, mutta näki näyn, joka saattoi perustua 
koettuun Raamatun kertomukseen (Luuk. 4: 9–11). Siinä taivaalle ilmestyi en-
keleitä, jotka olivat tulleet pelastamaan hänet. Molemmat tapahtumat, jotka 



200

edustavat 1900-luvun alussa jo vanhaa pietismin perinnettä, olivat keskeisiä 
hänen kutsumusnäkynsä selkiytymiselle. Poikkeuksellista hänen tarinassaan 
on kuitenkin se, että uskonnollisesta heräämisestä huolimatta hänellä oli 
samanaikaisesti salasuhde, josta tytär Aino sai alkunsa. Lapsen jättäminen 
kasvatuskotiin kuvastanee sellaista elämäntapaa, johon hän itse oli lapsuu-
dessaan tottunut. Vuonna 1924 hän sai Helsingissä ollessaan toisen aviotto-
man lapsen. Hän vietti Helsingissä melko irtonaista elämää ilman vakinaista 
osoitetta, kunnes sai kertomansa mukaan paikan Jamilahden kansanopistosta 
Sortavalassa. Hänen nimeään ei kuitenkaan ole opiston oppilasrekistereissä.

Tekla Miettisen uskonnollisuutta leimasivat näyt, ilmestykset ja sanomat, 
jotka purkautuivat horrossaarnoissa. Hänessä oli tältä osin samoja piirteitä 
kuin Helena Konttisessa ja Maria Åkerblomissa. Miettinen ei kuitenkaan ol-
lut viimeksi mainitun tavoin leimallisesti rikollinen, joskin hänen tiedettiin 
”pitävän seteleistä” ja jo 1927 saaneen tuomion luvattomasta rahankeräyksestä 
ja keräysvarojen osittaisesta kavaltamisesta. Hurmoksellisten näkyjen ajoittu-
misella sota-aikoihin on paralleeleja myös muualta Euroopasta.

Miettinen asui 1930-luvulla Karjalan Kannaksella Johanneksessa yhdes-
sä leski Lyydia Hasarin kanssa. Tekla kävi Karjalassa aktiivisesti puhuja- ja 
saarnamatkoilla. Ne jatkuivat myös 1937, jolloin hän muutti Hasarin kanssa 
Impilahdelle. Vielä samana vuonna Miettinen muutti Hasarin kanssa Kou-
volaan.  

Tekla Miettinen ei ollut 1930-luvulla tyypillinen uskonnollinen vaikuttaja. 
Hänen elämäänsä leimasivat saarnojen ja näkyjen ohella vakiintumattomuus, 
ristiriitainen suhde tyttäreen ja pitkäaikainen, läheinen suhde Lyydia Hasa-
riin. Samanaikaisesti hän kuitenkin nautti luottamusta, mistä kertoo valinta 
lähetysseuran paikallisosaston puheenjohtajaksi. Itse hän koki tuon ajan ah-
neuden ja sodan uhan täyttämäksi. Erityisesti orpojen ja kovaosaisten kohtalot 
koskettivat häntä. Hänen hahmossaan yhdistyvät kiinnostavasti hallelainen 
pietistinen diakonisuus ja eskatologinen julistus sillä erotuksella, että teolo-
gian sijaan kiinnostus orpoihin nousi ennen muuta hänen omista ankarista 
lapsuuskokemuksistaan.

Vaihdettuaan nimensä Holopaiseksi hän muutti vuonna 1940 Kouvolas-
ta Helsinkiin, jossa kohtasi hengenheimolaisiaan ennen muuta Virve Suo-
malaisen, jonka Ypäjällä sijainneesta perintötalosta orpokotityö alkoi. Kol-
manneksi vastuunkantajaksi hankkeeseen liittyi odotetusti Hasari. Orpokoti 
nimettiin Valoksi. Ensimmäiset lapset saapuivat jouluna 1940. Kirjeissään 
Holopainen kuvasi, miten jo seitsemän orpolasta oli ”uudestisyntynyt ja tul-
lut uskoon”. Hän vuodatti myös kirjeissään, miten hän saattoi hyvittää ky-
kenemättömyytensä hoitaa tytärtään ”jakamalla rakkautta”. Samanaikaisesti 
kun Tekla Holopainen pyöritti aamusta iltaan orpokotia ja sen talouden pe-
rustana ollutta maataloutta, hän aloitti myös kirjallisen toimintansa tavoitel-
len vapaakirkollista lukijakuntaa laajempaa yleisöä. Vuosina 1940–1946 hänen 
saamansa ilmestykset koottiin noin satasivuiseksi kirjaseksi Katso, Ylkä tulee. 



201

Valmistautukaa!  Teos oli Julkusen mukaan Holopaisen tärkein teos, Myrtti-
laakson toiminnan raamattu.

Orpokoti muutti Ypäjältä Lempäälään jatkosodan aikana 1942. Sen kirjoissa 
oli tuolloin nelisenkymmentä aikuista ja lasta. Lempäälässä lapsia tuli lisää 
ja myös lisäväkeä jouduttiin palkkaamaan. Mukaan liittynyt opettajatar Aune 
Salmus vastasi taloudenpidosta, kunnes välirikko hänen ja Holopaisen välil-
lä suisti koko orpokodin raiteiltaan. Holopainen palasi pettyneenä Vehmer-
salmelle, jonne alettiin 1940-luvun lopulla rakentaa sisarkotia. Sen luostarin-
omaisuutta kuvastivat sisarpuvut, joissa yhdistyivät oireellisesti luostari- ja 
lottapuku. Näihin aikoihin Holopainen lakkasi myös käyttämästä etunimeään. 
Juntunen arvelee sen ilmentäneen halua ottaa etäisyyttä lapsuuden koviin 
kokemuksiin. Kyse saattoi kuitenkin olla myös uudenlaisesta uskonnollisesta 
identiteetistä sisarkodin johtajana ja profeettana. Siihen kuului myös yhteisön 
harjoittama aikuiskaste jäseniksi liittyville.

Vehmersalmella Holopaisen näyt jatkuivat kiivaina. Noin puolet kaikista 
näyistään hän näki vuosien 1945–1946. Niiden sisältö oli eskatologinen ja kili-
astinen. Hän koki tehtäväkseen ”Jeesukselta saamansa käskyn” mukaan koota 
”jäännösseurakunnan”, joka suurena ”luopumuksen aikana” tarkoin noudattai-
si Jumalan ja Jeesuksen käskyjä. Julistuksen jyrkentyneessä sävyssä kuvastunee 
sodan aiheuttama moraalinen kriisi,. Holopainen ei kuitenkaan näytä usko-
neen, että Vehmersalmelle perustettu Myrttilaakso olisi ainoa ”Nooan arkki” 
tuomion alkaessa vaan että se toimisi yhtenä tukikohtana, jonne valonkanta-
jat eli öljyä lamppuihinsa varanneet viisaat neitseet (Matt. 25: 1–13) koottai-
siin ”yljän tullessa”. Eskatologisesta kiinnostuksesta huolimatta Holopainen 
ei kuitenkaan itse harjoittanut asketismia vaan uskoi luontaishoitoihin ja oli 
erityisen mieltynyt kuumissa löylyissä saunomiseen ja onkimiseen.

Holopainen saarnasi ja harjoitti lähetystyötä. Se alkoi Ruotsista ja Norjas-
ta, mutta erityisen suotuisaksi se osoittautui Saksassa. Kirjelähetystä tehtiin 
myös Yhdysvaltoihin ja Holopaisen sanojen mukaan jopa Kiinaan.

Sisarkodin toiminta kriisiytyi 1950-luvulla alkaneiden ”haureustutkintojen” 
vuoksi. Myrttilaaksossa epäiltiin tuolloin esiintyneen lainvastaista naisten 
välistä seksuaalista kanssakäymistä. Tämänkaltaisia epäilyjä oli ollut ilmassa 
jo Lempäälän orpokodin aikaan, ja ne olivat olleet uskonnollisten tekijöiden 
lisäksi osasyy välirikkoon Salmuksen kanssa. 

Todistajina kuullut Tekla Holopainen ja Hertta Timonen kielsivät naisten 
välisen seksin ja selittivät öljyllä voitelun ja suudelmat raamatullisiksi eleiksi. 
Sisaret myös tarkkailivat erityisesti toistensa kanssakäymistä miespuolisten 
kesävieraiden kanssa.

Huolimatta virkavallan puuttumisesta samaa sukupuolta olevien seksi-
suhteisiin, koko maassa tuomioita tästä rikoksesta annettiin ilmiön ilmei-
seen laajuuteen nähden vain harvoin. Siksi merkillepantavaa on, että kah-
deksan sisarkodin naista sai tuomion jatketusta haureuden harjoittamisesta 
samaa sukupuolta olevan kanssa. Holopainen itse tuomittiin kahden vuoden 



202

ehdottomaan vankeuteen, mutta Korkein oikeus lievensi tuomion vuoden ja 
kuuden kuukauden mittaiseksi. Tuomio muutti Holopaisen vetäytyväksi ja 
kirjoihinsa uppoutuneeksi johtajaksi.

Juntusen kokoamasta aineistosta ei ilmene, millainen rooli seksuaalisuu-
della tosiasiassa oli Helka Holopaisen ja sisarkodin elämässä. Yhtäältä aineis-
to viittaa siihen, että naisten väliset seksuaaliset suhteet eivät olleet Itä-Suo-
messa 1950-luvulla harvinaisia, mutta kylläkin salassa pidettäviä. Toisaalta 
sisarten esittämissä puolustuspuheissa viitattiin selvästi seksin symbolisiin 
merkityksiin hieman samaan tapaan kuin radikaalipietistisissä yhteisöissä 
1700-luvulla ja 1930-luvun korpelalaisuudessa oli tapana. Korpelalaisuuteen 
Tekla Holopaista yhdisti myös lopunajallinen usko pian saapuvaan arkkiin. 
Geneettistä yhteyttä näiden tai åkerblomilaisuuden välillä Juntunen ei kui-
tenkaan esitä.

Arto Julkusen kirja Tekla Holopaisesta ja hänen perustamastaan uskonyh-
teisöstä on jännittävä, mukaansatempaavasti kirjoitettu teos ja sellaisenaan 
hieno löytö. Kyse on kuitenkin enemmän journalistisesta kertomuksesta, 
vaikka tekijä onkin käyttänyt myös olemassa olevaa tutkimuskirjallisuutta ja 
haastatteluja sekä pyrkinyt suhteuttamaan esittämänsä historiallisiin kon-
teksteihin. Tekla Holopaisen toiminnassa ja julistuksessa ilmenevä teologia 
ja sen yhteydet varhaiseen herätyskristillisyyteen (pietismiin ja herrnhutilai-
suuteen) mutta myös helluntailaisuuteen ja Maria-sisariin ansaitsisivat kui-
tenkin vielä perusteellisen kirkkohistoriallisen erillistutkimuksen.

Esko M. Laine
 

Tutkimuspolkuja yksityisarkistoihin. Aineistot historian, kulttuurin ja  
kirjallisuuden tutkimuksessa. Toim. HANNA KARHU, KATRI KIVILAAKSO  
& VIOLA PARENTE-ČAPKOVÁ. Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran  
Toimituksia 1495. Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, 2024. 443 s.

 T eoksessa Tutkimuspolkuja yksityisarkistoihin. Aineistot historian, kulttuurin ja 
kirjallisuuden tutkimuksessa avataan yksityisarkistojen haasteita ja mahdol-

lisuuksia eri humanististen alojen tutkimuksessa. Kirja on erityisesti kirjal-
lisuuden tutkimuksen osalta jatkumoa teokselle Lukemattomat sivut. Kirjalli-
suuden arkistot käytössä (SKS, 2010), mutta sen julkaisusta kuluneiden reilun 
kymmenen vuoden aikana arkistoissa tapahtuneet muutokset loivat tarpeen 
uudelle aihetta käsittelevälle teokselle.

Teos on jaettu neljään osaan, joista jokainen muodostuu kolmesta luvusta. 
Kirjan ensimmäisen osan luvut käsittelevät yksityisarkistoja elämäkerrallises-
sa tutkimuksessa. Luvuissa perehdytään henkilöarkistoihin ja niissä tehtyyn 
tutkimukseen ja avataan erityisesti näihin liittyviä eettisiä ja tulkinnallisia 



203

haasteita. Kirjan toinen osa avaa kirjallisuushistorian nykytutkimusta. Sen 
luvuissa osoitetaan vain vähän tai ei lainkaan tutkittujen arkistolähteiden 
mahdollisuuksia kirjallisuushistorian tutkimukselle. Teemoina ovat myös 
ylirajaisuus niin rooleissa, kansallisissa kuin kielellisissä rajoissakin. Teoksen 
kolmannen osan luvuissa käsitellään yksityisarkistotutkimusta kirjallisuutta 
ja kirjailijoita käsittelevässä muiden alojen tutkimuksessa. Teoksen viimeisen 
osan luvuissa puolestaan esitellään jo paljon käytettyjen aineistojen hyödyntä-
mistä uudella tavalla, uudesta näkökulmasta tai aiemmin katveeseen jääneet 
alueet huomioiden. Aivan viimeisessä luvussa avataan digitaalisten ihmistie-
teiden ja humanistisen tutkimuksen tulevaisuuden mahdollisuuksia.

Avaan kirjan sisältöjä muutaman lukunoston avulla. Tuukka Salosen luvus-
sa Unennäkijän tosiasiat. Iris Uurron arkisto affektiivisena kokemuksena ja eettis-me-
todologisena haasteena Salonen kuvaa Iris Uurron arkistoa tutkiessaan kohtaa-
miaan haasteita, kokemuksia ja oivalluksia. Salosen kuvaamat tunnereaktiot 
ja havainnot ovat tuttuja arkistotutkimusta tehneelle, mutta niiden näin laaja 
sanoittaminen ja kirjoittajan henkilökohtaisen kokemuksen tuominen osaksi 
tutkimusprosessia vievät humanistisissa tieteissä jo käytännöksi tulleen itse-
reflektion introspektion tasolle. Salosen tutkimuseettinen pohdinta on an-
siokasta ja siitä voi olla hyötyä yksityisarkistoja tutkimuksissaan käyttäville.

Myös Katri Kivilaakson ja Riikka Taavetin luvussa Kuvittelun ja käsittämi-
sen rajoilla. Kirjallisuuden henkilöarkistot queer-historian tutkimuksessa läsnä ovat 
tutkijan tunteet ja pohdinta arkistolähteiden äärellä. Tekstissä tuodaan hyvin 
esille eri aikakausien yhteiskunnallisen ilmapiirin vaikutusta arkistoihin ja 
niiden aineistoihin. Queer-historiaa arkistolähteillä tutkittaessa arvokkaita 
ovat juuri Kivilaakson ja Taavetin mainitsemat häivähdykset homoseksuaali-
sesta halusta ja samansukupuolisen ihmisen kanssa suhteessa elämisestä, ja 
näiden havainnointiin lukija saa tekstistä hyödyllisiä neuvoja.

Teoksen viimeisessä luvussa, Johanna Enqvistin ja Ilona Pikkasen Kirjeluet-
telot tutkimusaineistona ja kulttuuriperintönä. Metadatan mahdollisuudet digitaali-
sen käänteen jälkeen, avataan digitalisaation mukanaan tuomia mahdollisuuk-
sia kirjeaineiston tutkimuksessa. Jos aiemmissa artikkeleissa käsiteltiinkin 
kirjallisuuteen ja kirjailijoihin liittyvän lähdeaineiston hyödyntämistä mui-
den alojen tutkimuksessa, tässä artikkelissa muilta aloilta poimitaan menetel-
miä kirjallisuudentutkimukseen. Viimeinen luku johdattaa lukijan katsomaan 
eteenpäin, sillä tulevaisuudessa digitalisaatio ja tekoäly voivat mahdollistaa 
arkistotutkimukseen vielä sellaisiakin mahdollisuuksia, joita tässä hetkessä 
emme osaa edes ajatella.

Teoksessa Tutkimuspolkuja yksityisarkistoihin. Aineistot historian, kulttuurin ja 
kirjallisuuden tutkimuksessa arkistotutkimusta käsitellään uudesta näkökulmas-
ta. Jos aiemmissa teoksissa arkistoja tai arkistoaloja on tutkittu esimerkiksi 
niiden muodostumisen tai puhtaasti sisältöjen kautta, nyt yksityis arkistoja lä-
hestytään niiden tutkijoiden näkökulmasta. Onkin virkistävää lukea metateks-
tinomaisia kuvauksia paitsi yksityisarkistoista tehdyistä löydöistä, myös niistä 



204

hetkistä, kun vastausta kysymyksiin ei saatukaan. Kuten luvussaan Tuukka 
Salonen toteaa, ”juuri aukot ja ongelmat saattavat kuitenkin osoittautua tut-
kimukselle erityisen arvokkaiksi –”.

Teoksen erityinen arvo on sen monialaisuudessa. Jos kirjallisuudentutki-
mus ja sen lähitieteet ovatkin luvuissa pääosassa, tehdään niissä kiinnosta-
via avauksia myös esimerkiksi Suomen historian, musiikkitieteen ja suku-
puolentutkimuksen tutkimusmetodeihin liittyen. Juuri monialaisuuden ja 
näkökulmien laajuuden ansiosta teoksessa onnistutaankin käsittelemään 
yksityisarkistoja ja niiden käyttöä siten, että siitä on hyötyä paitsi monella 
tutkimusalalla, myös hyvin monessa vaiheessa tutkimusuraansa oleville.

Oona Leiviskä
 

Læstadianismens historie i Norge. Red. BENGT-OVE ANDREASSEN &  
ROALD E. KRISTIANSEN & ROLF INGE LARSEN.  
Stamsund: Orkana Akademisk, 536 s.

 T romssan yliopiston tutkijat ovat tuottaneet laajan, tutkimukseen poh-
jautuvan Norjan lestadiolaisuuden yleisesityksen. Kirjoittajina on kolme 

merkittävää tutkijaa, eläkkeellä oleva tutkimusamanuenssi Roald A. Kristians-
sen, professori Bengt-Ove Andreassen ja tutkimusassistentti Rolf Inge Lar-
sen. Kirjoittajat ovat laatineet ja toimittaneet teoksen yhdessä, mutta teoksen 
eri jaksoja he ovat kirjoittaneet joko yksin tai yhdessä, parina tai kolmistaan. 
Kirjoittajilla on pitkä kokemus lestadiolaisuuden historian tutkijoina. Tutki-
mustyön senior Kristianssen on tehnyt merkittävää lestadiolaisuuden tutki-
musta jo 1990-luvulta alkaen. Laaja tutkimushanke on nyt saatu päätökseen. 
Norjankielisen teoksen lyhennetyt versiot ovat ilmestyneet myös kveenin ja 
saamen kielillä.

Kirjoittajilla on ollut tukenaan seitsemän hengen arvovaltainen seuranta-
ryhmä, jossa oli mukana viisi professoria ja kaksi muuta akateemista tutki-
jaa. Heistä mainittakoon Tromssan yliopiston historian emeritusprofessori 
Einar Niemi ja Oslon seurakuntatiedekunnan (Det teologiske menighetsfakultet) 
emeritusprofessori Berndt T. Oftestad. Tutkimusalueen parhain asiantunte-
mus Norjasta on ollut käytössä, ja lopputulos on sen mukaista. Todettakoon, 
että lestadiolaisuuden tutkimuksessa nimenomaan Tromssan ja Lapin yliopis-
tot ovat olleet eturivissä 2000-luvulla.

Norjan lestadiolaisuuden historiasta on toki jo aikaisemmin ilmestynyt 
yleiskuvauksia, opinnäytteitä ja tutkimuksia. Dagmar Sivertsenin (1909–2007) 
väitöskirja Læstadianismen i Norge (1955) oli aikanaan alan perusteos. Kåre 
Svebakk on tehnyt merkittäviä tutkimuksia, vaikka hänen julkaisutoimin-
tansa ei ole ollut yhtä laajaa kuin mainitsemani Kristianssenin. Norjalaisista 



205

Laestadius-tutkijoista ansaitsevat tulla mainituksi Tromssan tuomiorovasti-
na 1926–1936 toiminut Kristian Nissen (1879–1968) ja Upsalassa 2010 väitel-
lyt Lilly-Anne Østveitt Elgvin (1954–2020). Kautokeinon kapinasta (1852) on 
olemassa runsaasti kuvauksia ja tutkimusta. Merkittävin tämän alueen tutki-
ja on Groningenin yliopistossa vaikuttanut Nellejet Zorgrager, jonka väitös-
kirja ilmestyi 1989. Sen norjankielinen käännös julkaistiin 1994. Suomalaisista 
tutkijoista Martti E. Miettinen ja Pekka Raittila paneutuivat aikoinaan myös 
Norjan lestadiolaisuuden vaiheisiin. Tällä hetkellä Ruotsin ja Norjan lestadio-
laisuuden historian paras ekspertti Suomessa on FT Mauri Kinnunen.

Nyt ilmestynyt Norjan lestadiolaisuuden historia kattaa ajanjakson lesta-
diolaisuuden 1840-luvun alkuheräyksestä vuoteen 2020. Kirjoittajat tuntevat 
hyvin tutkimusalueen kirjallisuutta ja painettuja lähteitä, joita on luetteloitu 
runsaasti. He käyttävät pohjoismaisia arkistoja ja yksityiskokoelmia. Suoma-
lainen aineistoa on käytetty jonkin verran, muun muassa Martti E. Miettisen 
kokoelmaa Kansallisarkistossa. Suomalainen aineisto on ollut kielimuurin ta-
kana, vaikka mainitsemani Mauri Kinnunen on kääntänytkin Tromssan tutki-
joille joitakin suomalaisia lähteitä.

Tekijät nostavat hyvin esille Norjan lestadiolaisuuden erityispiirteet. Alku-
heräyksen aikana juuri saamelaisilla ja kveeneillä oli herätyksessä avain asema. 
Norjalaisten suurempi vaikutus lestadiolaisuudessa alkoi myöhemmin. Liikku-
va saamelaiset miehet ja naiset olivat uskontodistajina herätyksen le vittäjiä. 
Merkittäviä saamelaisia saarnamiehiä nousi liikkeen uskonnollisiksi johta-
jiksi. Saamelaisuuden vaikutus oli Norjan lestadiolaisuudessa suurempi kuin 
Ruotsissa ja Suomessa. Lestadiolaisuuden hajaantumiskehitys on ilmennyt 
Norjassa jonkin verran eri tavalla kuin Ruotsissa ja Suomessa. Tekijät keskit-
tyvät lähinnä kolmen suunnan, siis esikoislestadiolaisuuden, Altan suunnan 
(vanhoillislestadiolaisuus, vuodesta 1934 Rauhan Sanan ryhmä) ja Lyngenin 
suunnan kehityksen kuvauksiin. Viimeksi mainittu suuntaus alkoi eriytyä 
omaksi ryhmäkseen 1910-luvulta alkaen erityisesti Lyngenin alueella. Se vai-
kuttaa vain Norjassa. Lyngenin suunnan patriarkka oli aikanaan saarnaaja 
Erik Johnsen (1844–1941), joka puhui norjaa, suomea ja saamea. Hänen iso-
äitinsä oli saamelainen. Kuvaavaa oli, että osallistuessaan Norjan herätysväen 
tunnettuun kokoontumiseen Calmeyer-kadun rukoushuoneella Oslossa 1920, 
Johnsen piti puheensa saameksi. Hänellä oli tulkki mukanaan, ja tämä käänsi 
puheen norjaksi.

Lyngenin suunnan eli ”Luterus-lestadiolaisten” tunnuspiirteenä on ollut 
vahva sitoutuminen evankelis-luterilaisen kirkon tunnustukseen. Suunnan 
piirissä on korostettu esimerkiksi kasteen asemaa ja merkitystä tavalla, joka 
ei ole ollut yleistä muille lestadiolaisuuden kansanliikeryhmille.

Norjan lestadiolaisuus on maantieteellisesti rajoittunut pääosin maan 
pohjoisosiin. Sen kirkollinen vaikutus on näkynyt ensi sijassa Tromssan 
(Nord-Hålogaland) ja Bödön (Sør-Hålogaland) hiippakunnissa. Kirjassa noste-
taan myös esille eräitä lestadiolaisuuden pesäkkeitä Keski- ja Etelä-Norjassa. 



206

Herätysliikkeen piiristä ei ole noussut montakaan teologia, toisin kuin Suo-
messa. Kaikki ryhmät, myös tunnustuksellinen Lyngenin suunta ovat olleet 
varsin puhtaita maallikkoliikkeitä. Herätysliikkeen osaryhmien suhteessa Nor-
jan kirkkoon on tapahtunut yhä enemmän eriytymistä viimeisten vuosikym-
menten aikana.

Lestadiolaisuuden poliittis-yhteiskunnallinen vaikutus on näkynyt lähinnä 
alueellisena tekijänä Finnmarkenissa ja muualla Norjan pohjoisimmissa osis-
sa. Tekijät nostavat kyllä esiin joitakin lestadiolaisia yhteiskunnallis-uskon-
nollisia vaikuttajia, kuten suurkäräjillä 1906–1912 istuneen esikoislestadiolai-
sen saarnaajan Petter Bakkejordin (1852–1925) ja Lyngenin suunnan johtavan 
saarnaajan Karl Lunden (1892–1975). Norjan lestadiolaisryhmillä ei ole ollut 
selkeää poliittista profiilia samalla tavalla kuin Suomen vanhoillis- ja esikois-
lestadiolaisilla on ollut. Mainitut Bakkejord ja Lunde olivat Venstre-puolueen 
miehiä, mutta paljon lestadiolaiset ovat myös kannattaneet muita porvaril-
lisia puolueita, kuten oikeistoa (Høyre). Kirjoittajat eivät erittele tarkemmin 
lestadiolaisten poliittisia valintoja vuosikymmenten aikana, mutta olisi ehkä 
ollut paikallaan käsitellä Arbederpartiet (sosialidemokraatit) -puolueen saamaa 
kannatusta Pohjois-Norjassa, myös joidenkin lestadiolaisten piirissä.

Yhteiskunnallisesta näkökulmasta saamelaiset ja kveenit, siis Pohjois-Nor-
jan suomalaiset uudisasukkaat nousevat kirjassa esille lestadiolaiskonteksts-
sa riittävällä painoarvolla. Naisten rooli lestadiolaisvaikuttajina nousee myös 
esille. Tekijät hallitsevat myös teologiset pohdinnat ja dogmaattiset taustate-
kijät, joten he eivät lankea keveisiin puhtaasti sosiologisiin selitysmalleihin 
lestadiolaisuuden historian kuvauksessaan.

Kiinnostava yksityiskohta kirjassa on Rolf Inge Larsenin Laestadiusta 
koskevassa osuudessa se, että hän haastaa vakiintuneen käsityksen siitä, kuka 
oli Lapin Maria, siis saamelaisnainen, jonka kanssa Åselessa käyty keskustelu 
tammikuun alussa 1844 oli kaikesta päätellen Laestadiuksen uskoonollisen 
kehityksen näkökulmasta varsin ratkaiseva. Larsen ei yhdy Gunnar Wikmar-
kin aikanaan tekemään identifikaatioon, jonka mukaan kysymyksessä oli Milla 
Clementsdottir -niminen nainen. Hän tukeutuu Luulajan piispa Olaf Bergvis-
tin 1900-luvun alussa esittämään ajatukseen Marian henkilöllisyydestä. Sen 
mukaan Lapin Maria olisi ollut Maria Magdalena Mathsdotter (1835–1873), 
joka oli 1844 yhdeksänvuotias. Oma kompetenssini ei riitä ottamaan kantaa 
tähän problematiikkaan.

On selvä, ettei yleiskuvauksessa voi käsitellä kaikkia ongelmakenttiä ilman, 
että kokonaiskuvan esittäminen kärsii. Itse jäin kaipaamaan kuitenkin tar-
kempaa kuvausta Norjan lestadiolaisuuden suuntamuodostuksesta, muun 
vanhoillislestadiolaisuuden 1930-luvun hajaannuksen vaikutuksesta Norjas-
sa. Myös herätysliikkeen pienemmistä osaryhmistä, kuten SRK-vanhoillisuu-
desta olisi voinut olla informaatiota. Niin ikään vuosien 1960–1961 SRK-van-
hoillisuudesta eriytynyt niin sanottu Elämän Sanan ryhmä olisi ansainnut 
ainakin jonkin verran huomiota. Tämän lestadiolaisryhmän organisaatio oli 



207

Norske kristne fredsforenning. Suunnan tunnettu saarnamies oli Karolius Kokvik 
(1882–1969). Toisaalta ymmärrän, että liiallisen ”puuroutumisen” välttämisek-
si tekijät ovat halunneet keskittyä suurimpiin ja tärkeimpiin lestadiolaisuuden 
osaryhmiin. Niillä on sitä paitsi aika selkeä maantieteellinen aluejako, joskaan 
ei täysin yksiselitteisesti.

Kirjassa on hyvä kuvitus. Trond Isaksen on piirtänyt taitavasti kirjan kartat. 
Toimittajat ovat nähneet aikaa ja vaivaa siihen, että lopputulos olisi kompakti 
kokonaisuus aihepiirin problematiikan laaja-alaisuudesta ja pitkästä kronolo-
gisesta aikajanasta huolimatta. Jäin kaipaamaan henkilöhakemistoa. Paikka-
kuntahakemisto olisi ollut niin ikään kirjan lukijoille hyödyksi.

Joka tapauksessa tämä Norjan lestadiolaisuuden historian yleisesitys on 
ensi luokan työtä, jossa kokeneiden tutkijoiden asiantuntemus on päässyt 
oikeuksiinsa. Lestadiolaisuuden noin 150-vuotisessa tutkimushistoriassa se 
kuuluu ykkösluokkaan.

Jouko Talonen
 

BACH-NIELSEN CARSTEN Kirkehistorie – folkesag og skolefag. Ti kapitler om 
erindring og historiebrug. Fredriksberg: Eksistenssen. 2023. 220 s.

 Å rhusin yliopistossa vaikuttava Carsten Bach-Nielsen on koulutukseltaan 
teologi ja taidehistorioitsija, kirkkohistorian yliopistolehtori ja teologisen 

tiedekunnan kirjastonhoitaja, jonka kiinnostuksen kohteina ovat olleet pitkän 
linjan kehityskulut Tanskassa. Tässä teoksessa hän piirtää sellaisen kirkko-
historian historiasta hyödyntäen kaikkia edellä mainittuja osaamisalueitaan. 
Kirjan teeman mukaisesti hän lähestyy aihetta kansanopetuksessa käytettyjen 
tai sellaisiksi tarkoitettujen oppikirjojen näkökulmista. Kirjan kymmenessä 
pääluvussa tarkastelu laajenee kuitenkin koskemaan myös muistikulttuuria, 
uskonnonopetusta yleensä, raamattunäkemystä ja niiden välistä suhdetta. Yh-
den luvun Bach-Nielsen on omistanut sille, miten käsitys kirkkohistoriasta nä-
kyy Tanskassa julkisessa tilassa sekä toisen kirkkohistorialle koulujen ja opet-
tajaseminaarien laulukirjoissa. 

Tarkastelu alkaa reformaatiosta. Tanskassa kuten muuallakin Pohjolassa se 
kiteytyi kansanopetuksessa lukutaidon opettamiseen ja katekismuksen pää-
kohtien iskostamiseen rahvaalle. Kirkkohistoria kuului vain koulujen ylem-
mille asteille antiikin tapaan opettavaisina kertomuksina. Koska reformaatio 
tähtäsi koko kirkon uudistamiseen, sen tavoitteena ei ollut tunnustuksellinen 
historia. Kuitenkin jo 1617 ilmestynyt, piispa H.P. Reesen Lutherus triumphans 
edusti selkeästi konfessionalistista ajattelua. Samalla kirkkohistoriasta oli tul-
lut osa uutta historiakulttuuria: sillä oli käyttöarvoa myös tunnustusten väli-
sessä polemiikissa. Se myös vaikutti siihen, mitä kirkon historiasta pidettiin 



208

muistamisen arvoisena.
Konfessionalismin aikana katekismuksen rooli muuttui. Kun reformaatio-

aikana se oli ollut lähinnä oppikirja, siitä tuli 1661 osa Tanskan kirkon tun-
nustusta. Katekismusta tulkitsemaan syntyi koko joukko selitysteoksia, mutta 
itse katekismus säilyi muuttumattomana uskonnonopetuksen keskiössä. Sen 
tulkinta ja opettaminen vaikuttivat siten myös käsitykseen kirkkohistoriasta 
ja sen tarpeellisuudesta rahvaalle. 

Pietistipiispan ja professorin Erik Pontoppidanin katekismus Sanhed til 
Gudfrygtighed (1737) sai Tanskassa itsevaltiuden aikana määräävän aseman 
vallalla olleen valtiopietismin vuoksi. Sen selitysosista kaikki viitteet kirkon 
historiaan kuitenkin puuttuivat, sillä tarkoituksena ei ollut lisätä ymmärrys-
tä vaan johdattaa autuuteen, jolla tiellä keskeinen etappi oli konfirmaatio. 
Pontoppidanin katekismusta täydensi 1728 tanskaksi käännetty, Suomessakin 
levinnyt hampurilaisen kymnaasirehtori Johan Hübnerin Raamatunhistoria. 
Enewold Ewaldsin, hieman myöhemmin 1741–1742 ilmestynyt Tidsregister over 
det gamle og det Nye Testaments Kirkehistorie merkitsi sen sijaan muutosta, joskin 
senkin sisällön muodosti pietistisesti esitetty pelastushistoria.

Käänteentekevänä kirkkohistorian opetukselle Tanskassa Bach-Nielssen 
 pitää perustellusti Ludvig Holbergin kirkkohistorian yleisteosta Almindelig 
Kirke-Historie (1738), jonka hän katsoo kuvastavan tasapainoilua Gottfried 
 Arnoldin radikaalipietistismiä ja spiritualismia henkineen Kirkko- ja keret-
tiläishistorian ja toisaalta kirkkoa tunnustusta laajemmasta näkökulmasta 
 lähestyvän kirkkohistorian välimaastossa. Holbergin teos avasi Tanskassa por-
tin kirkkohistorian tarkastelulle valistuksen hengessä. Vaikka tähän ei sinänsä 
ole huomauttamista, jäin kaipaamaan keskustelua Jørgen Magnus Sejerstedin 
ja Sebastian Olden-Jørgensen monipuolisen artikkelikokoelman, Historikern 
Ludvik Holberg (2014) kanssa. Erityisesti Holbergin historiakuvaa, luonnonoi-
keudellista ajattelua, vertailua metodina, tunnustuksellista toleranssia, lähde-
kritiikkiä ja suhdetta papistoon valottavat artikkelit olisivat syventäneet ku-
vaa Holbergista kirkkohistorioitsijana myös tässä teoksessa. 

Tätä analyysia kiinnostavampi onkin esitys 1700-luvun tanskalaisesta kes-
kustelusta kansanopetuksesta. Se lähti ajatuksesta, että raamatunhistoriat, 
jotka rakentuisivat pedagogisesti valituista raamatullisista kertomuksista, 
korvaisivat ”hämärät Raamatun tekstit”. Tässä yhdistyivät pietismin ja valis-
tuksen käytännölliset tavoitteet esittää kristinusko käytännöllisenä, uskotta-
vana ja uuteen aikakauteen sopivana. Niitä toteutti Tanskassa erityisesti 1794 
asetettu koulukomissio, joka korosti Rousseau’n hengessä dogmien ja mekaa-
nisen oppimisen korvaamista luonnonmukaisella pedagogiikalla ja uskonto-
näkemyksellä.  

Valistuksen uusia tuulia tanskalaisessa pedagogiikassa edusti seurakunta-
papista hovisaarnaajaksi edennyt Christian Bastholm. Hänen 1798 ilmestynyt, 
opettajankoulutukseen tarkoitettu oppikirjansa Kort Udsigt over den aabenba-
rede Religions Historie vakuutti, ettei kristinuskossa ollut kyse uudesta opista 



209

vaan ”luonnolliseksi uskonnoksi” puhdistetusta juutalaisuudesta, josta vain 
ylösnousemususko teki ainutkertaisen. Teos oli uusi avaus, sillä se kiinnitti 
runsaasti huomiota alkukirkkoon ja keskiaikaan, joista varsinkaan ensin mai-
nitulla ei ollut aikaisemmin ollut Tanskassa sijaa kouluopetuksessa. 

Bastholm oli Arnoldin tapaan kiinnostunut opillisista kiistoista ja poikkea-
mista sekä kristinuskon muotoutumisen taustoista. Hän näki kristinuskon 
historiallisena ilmiönä, jonka varhaiset vaiheet muodostivat yhä kristilliselle 
kirkolle ihanteen. Se ei kuitenkaan estänyt häntä ulottamasta kritiikkiä myös 
vanhan kirkon aikaan. Bastholmille näkyvä kirkko oli inhimillisen vuorovai-
kutuksen hedelmä. Tämä avasi oven uudenlaiselle historiakulttuurille, jossa 
kirkkohistoria tarjosi välineitä myös kirkon kriittiseen tarkasteluun valistuk-
sen hengessä.

Napoleonin sotien jälkeinen restauraatioaika vaikutti myös osaltaan kirkko-
historiaan. Radikaalien ajatusten sijaan tavoitteeksi asetettiin myös Tanskas-
sa olojen vakiinnuttaminen. Se korosti jatkuvuutta ja Raamatun kertomusten 
ajattomuutta, mikä loi edellytykset englantilaisen mallin mukaan 1814 synty-
neelle Tanskan raamattuseuralle.

Restauraatioajan jälkeen Bach-Nielsen pääsee hyvin tuntemaansa Grundt-
vigiin, joka merkitsi vedenjakajaa valistuksen rationalismin ja tanskalaisen 
perinteisen luterilaisuuden välillä. Grundtvig yhdisti kristinuskon histo rian 
kansan ja Raamatun historiaan: kirkon historia oli kansan historiaa, jossa 
vuorovaik utus Jumalan kanssa toteutui.

Vuonna 1813 ilmestyneessä kirjasessaan En liden Bibelkrønike for Børn og Me-
nig-Mand Grundtvig kuvasi lyhyin merkinnöin kirkon kehityksen apostoleis-
ta Tanskan kansankirkkoon. Vanhan kirkon vaiheet olivat hänen mielestään 
koululaisille merkityksettömiä, sillä ne muodostivat kansankirkolle vain etäi-
sen taustan. Kirkon usko oli yhteisön uskoa, joka ilmeni tunnustuksessa ja 
jumalanpalveluksessa. Myös Raamatun asema määrittyi tästä lähtökohdasta 
käsin. Grundtvig itse teki eron lapsille hyödyllisen ja haitallisen Raamatun 
tuntemuksen välille. Raamatun toissijaisuus loi perustan myös sille, mitä hän 
ajatteli kirkkohistoriasta. Koska Raamattu ei ollut hänen ajattelussaan kaiken 
lähtökohta, myöskään kirkon apostolisuus ei rajoittunut vain Uuden testamen-
tin aikaan vaan ulottui hänen omaan aikaansa asti.

Itsevaltiuden ajan päättänyt perustuslaki 1849 avasi tanskalaisille uskon-
nonvapauden, mikä sai myös tarkastamaan kirkkohistorian oppikirjojen si-
sältöä. Sekä Eduard Julius Angersin 1864 julkaistu että M.E. Matthiessenin 
raamatunhistorian oppikirja 1884 merkitsivät kirkkohistorian oppisisältöjen 
laajenemista kansakouluissa. 

Vuosisadan loppupuolella kasvanut antikatolisuus heijastui taisteluun 
kirkko historian suunnasta. Siinä erityisesti professori Fredrik Nielsen asettui 
määrätietoisesti puolustamaan luterilaisuutta arvioiden kriittisesti paaviutta 
ja katolisen kirkon esittämistä koulukirjoissa. Jännite kasvoi 1900-luvun alus-
sa laajemmaksi kulttuurikamppailuksi, jonka rintamalinja kulki maalliseksi 



210

koetun modernin lähestymistavan ja muiden tunnustuskuntien opettamista 
korostaneen sekä toisaalta kansankirkon ja sen tunnustuksen puolesta kamp-
pailleiden välillä. Vastakkainasettelu johti siihen, että ensimmäisen kerran 
Tanskassa modernina aikana kulttuuriministeri puuttui asiaan määrittelemäl-
lä ylhäältä käsin uskonnonopetuksen sisällön.

Tätä tehtävää hoitanut piispa H.V. Styhr kiteytti kiertokirjeessään 1900 
uskonnon opetuksen sisällöksi Raamatun historian olennaisimmat piirteet 
ja kirkkohistorian tärkeimmät tapahtumat (de vigtigste Begivenheder af Kirkens 
Historie). Näitä sisältöjä tuli opettaa kansankirkon tunnustuksen hengessä. 
Tämä merkitsi sitä, että uskonnon oppiaineen sisällöksi vakiintuivat opetus-
suunnitelmassa kristinuskon historian pääpiirteet. Käytännössä se tarkoitti 
Raamatun kertomusten opiskelua kansakoulun alimmilla luokilla ja kolman-
nesta luokasta lähtien painopisteen siirtymistä kirkkohistoriaan alkukirkosta 
lähtien keskeisiä vaikuttajia painottaen.

Tultaessa 1930-luvulle monet vuosisadan vaihteessa julkaistut oppikirjat 
olivat jo vanhentuneita. Niinpä 1930 sosiaalidemokraattinen opetusministe-
ri F.J. Borbjerg asetti komitean varmistamaan, että kouluissa käytetty oppi
materiaali vastasi tieteellistä tietoa, koulun kulttuurihistoriallisia tavoittei-
ta sekä vahvistaisi rauhan aatetta. Komitean tarkoituksena oli myös lujittaa 
oppiaineiden välistä integraatiota. Loppuraportissaan se hylkäsi huomatta-
van määrän käytössä olleita oppikirjoja. Uskonnon osalta kritiikki kiteytyi 
pääasiallisesti kysymykseen, millaista raamattuopetusta kouluissa tuli antaa. 
Kiistan taustalla vaikutti historialliskriittisen raamatuntutkimuksen nousu. 
Kirkkohistoriaan tällä ei kuitenkaan juurikaan ollut vaikutuksia lukuun otta-
matta sitä, että osa sen sisällöstä siirtyi kompromissina opetettavaksi osana 
maallista historiaa. 

Uudenlaisesta lähestymistavasta huolimatta vielä 1937 Tanskassa vallitsi 
laaja konsensus siitä, että kirkon, kodin ja kansakoulun yhteinen velvollisuus 
oli kasvattaa lapset siihen uskoon, johon heidät oli kastettu. Kansakoulun 
tehtävä valmistaa lapsia ja nuoria konfirmaatioon kyseenalaistui Tanskassa 
vasta 1960 valmistuneessa uudessa koulukomitean mietinnössä, joka toisaalta 
päätyi turvaamaan uskonnonopetuksen tunnustuksellisuuden kansankirkon 
tunnustuksen mukaisena koko sinä aikana, jota tämä teos tarkastelee.

Bach-Nielsenin kirja on hengästyttävä lukukokemus. Tekijän on onnis
tunut koota suhteelliseen vähille sivuille runsaasti yksityiskohtaista tietoa 
uskonnonopetuksesta, kirkkohistorian ja Raamatun asemasta ja niihin 
vaikuttaneista muutoksista tanskalaisessa yhteiskunnassa. Raamatun
historian historiana kirja on suppeudestaan huolimatta jokseenkin kattava. 
Teos sisältää myös mittavan esityksen tanskalaisista raamatun- ja kirkko
historian oppikirjoista reformaatiosta II maailmansodan jälkeisiin vuosiin. 
Vaikka kirja on selkeästi jäsennelty, kuvitettu ja havainnollinen, pelkistämi-
nen päälinjoihin ja niiden syihin helpottaisi olennaisesti kirjan laajan sisällön 
omaksumista. Toisaalta nykymuodossaan kirja toimii hakuteoksena Tanskan 



211

kirkko- ja kouluhistoriasta kiinnostuneille, joita toivoisi Suomessakin olevan 
enemmän.

Esko M. Laine
 

Den nordiska hushållsstaten – variationer på ett tema av Luther. Auktoritet och 
ansvar i de tidigmoderna danska och svenska rikena. Red. URBAN CLAESSON & 
NINA JAVETTE KOEFOED. Skrifter utgivna av Svenska kyrkohistoriska  
föreningen: II Ny följd, 81. Göteborg: Makadam, 2024. 243 s.

 K äsillä oleva Urban Claessonin ja Nina Javette Koefoedin toimittama teos 
on vuosina 2018–2022 toimineen Uppsalan ja Aarhusin yliopistojen histo

rian ja kirkkohistorian sekä lähitieteiden tutkijoiden samannimisen yhteis-
projektin tutkimuksellinen päätuotos. 1600- ja 1700-lukujen Tanskan ja Ruot-
sin valtakuntia vertailevan teoksen kantavana teemana on vanhempien ja 
lasten asemassa olevien vuorovaikutukseen liittyneen luterilaisen opetuksen 
vaikutus siihen, miten rakennettiin käsityksiä kotitalousyhteiskunnista (hus-
holdsstat/hushållsstat). Teoksessa esitettyjen tulkintojen mukaan yhteiskun-
ta paitsi heijasteli, myös monessa suhteessa rakentui kotitalouksien varaan. 
Näkökulma sidotaan alati ajankohtaiseen keskusteluun pohjoismaisten hyvin-
vointivaltioiden juurista.

Teoksen analyysi koostuu viidestä tutkimusartikkelista, joista kolme on 
kirjoitettu tanskaksi ja kaksi ruotsiksi. Vaihtelu kahden skandinaavisen kie-
len välillä ei ole ongelma, sillä artikkeleissa käytetyt keskeiset käsitteet on 
riittävällä tavalla määritelty ja yhtenäistetty. Myös artikkeleiden teoreettiset 
painotukset ovat pääosin samansuuntaisia ja toisiaan täydentäviä. Johdan-
non ja tutkimusartikkeleiden lisäksi teoksessa on kokoava päätäntö, jollaisen 
kirjoittaminen on eduksi tämän kaltaiselle teokselle. Sellainen mahdollistaa 
teoksen laajemman tieteellisen annin tarkastelun sekä ehkäisee johdannon 
ylenmääräistä paisuttamista. Tässä teoksessa päätäntö ei kuitenkaan saavuta 
täyttä potentiaaliaan laajempien temaattisten synteesien luomisessa, sillä se 
painottuu hieman liikaa artikkeleiden sisällön ja päätulosten referoimiseen.

Teoksen näkökulma on siinä mielessä arvokas ja tuore, että normien ja 
käytännön erojen tai eliitin ja kansan näkemyserojen tarkastelun sijasta pai-
notetaan yhteiskunnallisten auktoriteettien vastavuoroisia velvollisuuksia. 
Auktoriteettien ja kotitalouden sisäisen vuorovaikutuksen välinen suhde 
vaikutti monilla yhteiskunnan tasoilla. Teokseen valikoituneiden artikkeli-
en teemoissa näkökulma toki painottuu enemmän yhteiskunnan ylätasoille 
sekä maallista ja kirkollista valtaa pitäneiden kirjalliseen toimintaan. Miel-
lyttävän poikkeuksen tekee Nina Javette Koefoedin tutkimus kymmenen käs-
kyn eksplisiittisestä argumentoinnista 1700-luvun jälkipuolen – erityisesti 



212

tanskalaisten – naisten rangaistuslaitosten toimintaan liittyneissä oikeudel-
lisissa päätöksissä, joissa oli kysymys ideaalien käytännön soveltamisesta. Tu-
levissa kotitalouden normatiivisiin malleihin liittyvissä tutkimuksissa olisi-
kin syytä kiinnittää laajemmin huomiota juuri kristillisten opinkappaleiden 
eksplisiittiseen käytännön soveltamiseen historiassa.

Artikkeleissa keskustellaan paljon 1900-luvun kirkko- ja yhteiskuntahisto-
riallisessa tutkimuksessa esitetyistä tulkinnoista, joiden mukaisesti luterilai-
sella kolmisäätyopilla ja sen sisältämillä vuorovaikutussuhteilla oli merkittävä 
vaikutus yhteiskunnan rakentumiseen sisältämiin ideaaleihin. Merkittäväs-
sä osassa onkin ollut Hilding Pleijelin teoretisoima käsitys varhaismodernin 
ajan yhteiskunnallisten ideaalien rakentumisesta huoneentaulun varaan. Tä-
hän tulkintaan liittyneen tutkimuksellisen keskustelun historiografia onkin 
teokselle mielekäs aloitusartikkeli. Sen on kirjoittanut Karin Hassan Jansson. 
Mainituissa ideaaleissa kotitaloudella oli merkittävä rooli, vaikka aiemmassa 
tutkimuksessa on säätyjen sisäisen vuorovaikutuksen sijaan yleensä paino-
tettu säätyjen välistä hierarkiaa. 1900-luvun loppupuolelta lähtien Pleijelin 
tulkintoja on uudelleenarvioitu muun muassa oikeustapausten tutkimisen 
avulla ja siten laajennettu näköaloja huoneentaulun rooliin Pohjoismaiden 
historiassa. Perusteellisesti esitelty tutkimustilanne paitsi perustelee käsillä 
olevan tutkimuksen arvoa, myös herättelee lukijoita täydentämään tulevai-
suudessakin omilla tutkimuksillaan kuvaa huoneentaulun mallien merkityk-
sistä historiassa.

Teoksessa tehdään rohkeita tulkintoja pohjoismaisten yhteiskuntien raken-
tumiseen liittyneestä aatteellisesta taustasta. Tämä on sinällään hyvä asia ja 
argumentointi on teoksessa selkeää. Useissa kohdissa lukija jää kuitenkin poh-
timaan, miten vahvalla perustalla tulkinnat lopulta ovat. Useassa artikkelissa 
tulkintoja rakennetaan monilta osin sekundäärilähteissä esitettyjen yleisem-
pien teorioiden varaan, jolloin empiirinen todistusaineisto ja kausaliteettien 
osoittaminen jää ohueksi. Tutkimuskirjallisuuteen pohjautuvan analyysin on-
gelmat näyttäytyvät erityisesti Gorm Harsten tarkastellessa luterilaisuuden 
roolia osana varhaismodernia valtionmuodostusta Pohjoismaissa. Varsinkaan 
mainitussa artikkelissa toistettu ja monilta osin kiistanalainen tulkinta var-
haismodernin ajan luterilaisen kotitalousyhteiskunnan edellytyksistä 1900-lu-
vun hyvinvointivaltion rakentumiseen ei ole erityisen vakuuttava. Tulkinta 
vaikuttaa pikemminkin manifestilta pohjoismaisen hyvinvointivaltiomallin 
voittokulusta.

Tutkimuksen kohteiksi on valittu Ruotsi ja Tanska. Teoksessa havainnol-
listaen niin yhtäläisyyksiä kuin eroja näiden varhaismoderneissa konfessio
naalisissa kulttuureissa, joilla viitataan yleisesti hyödynnettyyn Thomas 
Kauffmanin teoriaan. Ruotsin ja Tanskan valtakuntien erilaisia valtapoliitti-
sia todellisuuksia heijastelevat erot tulevat havainnollistavalla esille varsin-
kin analysoitaessa vanhempiin ja lapsiin liittyvää opetusta kahdessa 1600-lu-
vun alkupuolen katekismuksessa, kuten Urban Claesson tekee ja Bo Holmin 



213

tarkastellessa hallitsijan isällisyyteen liittyvän julkisuuskuvan rakentumista 
reformaatioajalla. Kahden valtakunnan vertailu tuo artikkelien kirjoittamisen 
kannalta toki omia haasteitaan. Vertailu ei aina ole jouhevaa ja keskustelevaa, 
vaan enemmänkin keskittyy kummastakin valtakunnasta valittujen esimerk-
kien erilliseen ja mekaaniseen esittelyyn. Tämä on sinällään ymmärrettävää, 
koska vertailevan tekstin kirjoittaminen ei ole helppo tehtävä. Useassa artik-
kelissa ei ole muutenkaan vältytty ajoittaiselta luettelomaisuudelta. Muilta 
osin tutkimuksen kieli ja raportointi on kuitenkin sujuvaa.

Esitetystä kritiikistä huolimatta teos on kaikkinensa oikein tervetullut lisä 
varhaismodernia aikaa koskevaan yhteiskunta- ja kirkkohistoriantutkimuk-
seen. Käsitys kotitalouden käsitteen merkityksestä varhaismodernissa Poh-
jolassa käy teoksesta selkeästi ilmi. Valtakuntia vertaileva ote on tarpeellinen 
näkökulma varhaismodernia aikaa käsittelevässä pohjoismaisessa tutkimuk-
sessa, ja sellaista soisi sovellettavan moniin muihinkin tutkimusteemoihin. 
Toivon mukaan teos tuleekin inspiroimaan tutkijoita tarkastelemaan laajem-
man empiirisen aineiston avulla, miten laaja-alainen merkitys huoneentaulun 
maailmaan perustuneilla ideaaleilla voidaan sanoa olleen pohjoismaisten yh-
teiskuntien historiassa.

Joonas Tammela
 

ANDREASSON HANS Identitet och gestaltning. Väckelseforskning i akademi och 
kyrka. Studia Theologica Holmensia nr 29. Skellefteå: Artos, 218. 344 s.

 V uonna 2011 syntyneeseen ekumeniakirkkoon perustajajäsenenä liittynyt 
uusevankelinen Svenska Missionsförbundet (SMF) on historiansa aikana 

kohdannut sekä toiminnassaan että jäsenmäärässään huomattavia vaihtelui-
ta. Vuonna 1878 perustetun liikkeen kulta-aikaa olivat 1900-luvun alun vuosi-
kymmennet. Vielä 1950-luvullakin siihen kuului reilut 115 000 jäsentä, mutta 
kannatus kääntyi sitten merkittävään laskuun. Vuoteen 2001 tultaessa se oli 
lähes puolittunut. Samaan aikaan liikkeen lähetystyö on varsinkin Afrikassa 
lujittunut ja laajentunut. Hans Andreassonin tutkimus pyrkii selvittämään, 
millainen on liikkeen identiteetti ja arvioimaan sen muuttumista ja tutkimus-
ta väitöskirjassaan Gripenhet och engagemang: Svenska Missionsförbundets identi
tet speglad genom missionsföreståndarnas predikningar vid generalkonferenserna 
1918–1993 (2002)  kehittämänsä analyysimallin avulla.

Hans Andreassonissa yhdistyvät työelämä ja tutkimus, mihin teoksen 
alaotsikkokin viittaa. IT-teollisuudesta alkanut ura on vienyt hänet SMF:n 
pastoriksi Ruotsiin sekä Åbo Akademissa käytännöllisestä teologiasta väitel-
leeksi tutkijaksi ja dosentiksi. Vuodesta 1991 alkaen Andreasson on julkaissut 
34 artikkelia, joista useimmat käsittelevät teemoja, jotka liittyvät suoraan tai 

https://helka.helsinki.fi/discovery/fulldisplay?docid=alma9916491083506253&context=L&vid=358UOH_INST:VU1&lang=fi&search_scope=MyInstitution&adaptor=Local Search Engine&tab=DefaultSlotOrder&query=any%2Ccontains%2CAndreasson%2C Hans&offset=0
https://helka.helsinki.fi/discovery/fulldisplay?docid=alma9916491083506253&context=L&vid=358UOH_INST:VU1&lang=fi&search_scope=MyInstitution&adaptor=Local Search Engine&tab=DefaultSlotOrder&query=any%2Ccontains%2CAndreasson%2C Hans&offset=0
https://helka.helsinki.fi/discovery/fulldisplay?docid=alma9916491083506253&context=L&vid=358UOH_INST:VU1&lang=fi&search_scope=MyInstitution&adaptor=Local Search Engine&tab=DefaultSlotOrder&query=any%2Ccontains%2CAndreasson%2C Hans&offset=0


214

välillisesti ruotsalaiseen vapaakirkollisuuteen. Aihe on siis tekijälleen läpi
kotaisin tuttu. Nyt arvioitava teos on kooste vuosina 2003–2017 kirjoitetuis-
ta, osin myös aiemmin julkaistuista artikkeleista.

Andreassonin keskeinen havainto on, että identiteetti on liukuva käsite. 
Kun sen avulla yritetään määrittää herätysliikkeen tai vapaakirkon erityislaa-
tua, tutkimus vaatii myös rinnakkaiskäsitteitä. Sellaisia ovat tutkimuksen ot-
sikossa mainitut ”muovautuminen” ja ”jäsentyminen” (utforming, gestaltning). 
Koska identiteetti on historiallisesti rakentunut käsitys itsestä, sen ymmärtä-
minen edellyttää liikkeen historian tuntemista. Andreasson ilmaisee tämän 
toteamalla, että ”identiteetti ja ”muotoutuminen”, identitet och gestaltning, ovat 
käsitteitä, jotka määrittelevät toisensa. Kyse on kehityskulusta, jossa papit, 
evankelistat, nuorisotyöntekijät ja lähetit ovat välittäneet kuulijoilleen julis-
tuksessaan ja hallinnossa sen, mitä ovat pitäneet olennaisena, ja jäsenkunta 
on puolestaan, omista lähtökohdistaan arvioinut ja arvottanut kuulemansa 
liittäen yhteen tradition osia ja välittäen ne eteenpäin ilman ennalta tehtyjä 
suunnitelmia tai niitä sääteleviä normeja. Edellä mainitussa väitöskirjassaan 
Andreasson keskittyi liikkeen toimijoihin ja päätöksiin, tässä artikkelikokoel-
massa hän on laajentanut lähdepohjaansa myös tilastoihin ja yksityisiin läh-
teisiin. Esiin piirtyvä kuva on siten entistä monitahoisempi, joskin samalla 
hieman säröinen.

Ensimmäinen artikkeli lähtee suoraan syvästä päästä: jäsenistön ja teolo
gian suhteesta. Andreasson osoittaa, että kasvuvaiheessaan 1920-luvun lopulle 
asti SMF oli varsin riippumaton toimija, joka ei ollut erityisen kiinnostunut 
yhteistyöstä muiden kristillisten yhteisöjen tai kirkkokuntien kanssa. Vielä 
1956, jolloin kasvun huippu oli jo ohitettu, liikkeen johtajan Johan Gustafsso-
nin puheiden pääpaino oli oman liikkeen spiritualiteetissa. Myöhemmin se 
kuitenkin vaihtui puheeksi hengellisestä syventämisestä aito ruotsalaiseen 
tapaan keskusteluja ja vuorovaikutusta lisäämällä. Konferenssipuheissa alkoi 
kuulua selvästi kansainvälinen ekumeeninen korostus. Jäsenmäärän putoami-
nen ei kuitenkaan toisaalta saanut liikkeen johtoa muuttamaan oppia. Tämä 
käy ilmi, kun tarkastellaan esimerkiksi lasten tai homoseksuaalien oikeuk-
sista yhteisössä käytyjä keskusteluja. Kehitystä, jossa ulkoinen paine muutti 
keskustelun sävyjä ja toimintaa, muttei sen teologisia perusteita, Andreasson 
nimittää ”vastoinkäymisten teologiaksi” (motgångens teologi). Artikkelissa on 
näkökulmia, jotka auttavat osin ymmärtämään myös konservatiivikristitty-
jen ajattelua Suomen evankelisluterilaisen kirkon vastaavassa muutoksessa.

Toisessa artikkelissa Andreasson vertailee toisiinsa SMF:a ja suomenruot-
salaista Vapaata lähetysliittoa (Fria Missionsförbundet, FMF) vuosina 1921–1989. 
Molempien kasvu oli nopeimmillaan 1920-luvun puoliväliin asti. Suomen ja 
Ruotsin liikkeiden kokoero oli koko tutkittuna aikana merkittävä. SMF keräsi 
Ruotsissa kahdeksankymmenkertaisen kannattajajoukon suomalaiseen lähe-
tysliikkeeseen verrattuna. Korkeimmillaan sen kannatus vastasi noin prosent-
tia Ruotsin koko väestöstä.



215

Liikkeiden kasvun pysähtymiseen vaikuttivat Andreassonin mukaan en-
nen muuta helluntailaisuuden ja II maailmansodan jälkeen myös karismaat-
tisen ja niin sanotun uskonliikkeen (trosrörelse) tuomat haasteet. Hän arve-
lee suomalaisen vapaakirkollisuuden juuri näistä syistä ottaneen etäisyyttä 
SMF:iin. SMF puolestaan teki teologisista syistä FMF:a selvemmin tietoista 
pesäeroa helluntailaisuuteen erityisesti henkikastekysymyksessä. Miksi näin 
tapahtui, jää jossain määrin hämärän peittoon. Andreasson arvelee liikkeiden 
koon, rakenteen ja aseman vaikuttaneen niiden teologiaan siten, että SMF 
riittävän suurena pystyi paremmin säilyttämään oman identiteettinsä, kun 
taas kaksinkertaisessa vähemmistöasemassa toiminut FMF oli karismaattisille 
vaikutuksille alttiimpi. Analyysi jää kuitenkin edellistä lukua hatarammaksi. 
Andreasson ei myöskään kiinnitä tässä yhteydessä huomiota sosiokulttuuris-
ten tekijöiden vaikutukseen vapaakirkkoihin sitoutumiseen tai kilpailuasetel-
maan helluntailaisuuden kanssa.

Narratiivisuuden ja perinteen merkitystä valottavan luvun ohella kolmas, 
kenties kiinnostavin artikkeli tässä kokoelmassa, käsittelee SMF:n suhdetta 
herrnhutilaiseen perintöön. Andreasson osoittaa kiinnostavasti, millainen 
merkitys jatkumolla oli liikkeen identiteetin luomisessa. Niinpä herrnhutilais-
ten aikanaan kohtaama ”vaino”, heidän lähetysintonsa ja herrnhutilaisesta spi-
ritualiteetissa nouseva ja siinä ilmenevä kristologia oli helppo nähdä osoituk-
sina jatkumosta. Andreasson toteaa myös, miten herrnhutilaiseen perintöön 
viittaamalla 1920-luvulla SMF:n omat historiankirjoittajat pyrkivät patoamaan 
liikkeen sisällä vieroksuttuja piirteitä, hurmahenkisyyttä ja antinomismia 
viittaamalla liikkeen ”herrnhutilaiseen jatkumoon”. Yhteyttä herrnhutilaiseen 
spiritualiteettiin ilmensivät SMF:n piirissä myös liikkeen laulut, joskin ne oli-
vat Andreassonin mukaan siinä määrin muokattuja, että tosiasiallinen yhteys 
herrnhutilaisuuteen jäi viitteelliseksi. SMF:n tarve integroida liike herrnhuti-
laiseen jatkumoon on joka tapauksessa kiinnostava huomio.

Neljäs ja viides artikkeli käsittelevät papiston rekrytointia ja kokoustiloja. 
SMF:n alkuvaiheessa huomattava osa papeista oli 1870-luvulla syntyneitä 
miehiä, joiden taustat olivat muissa yhteisöissä kuten pelastusarmeijassa tai 
lähetysyhdistyksissä. SMF organisoitui 1880-luvulla; alue-esimies instituutio 
otettiin käyttöön 1889. Juuri heidän käsiinsä uskottiin evankelistojen, saarnaa-
jien ja pappien rekrytointi. Vuosisadan alussa evankelistakurssit muodostivat 
keskeisen tien pappeuteen. Ennen II maailmansotaa SMF:n papit muodos-
tivat melko matalasti koulutetun mutta vahvasti alueisiinsa sitoutuneen ja 
uskonnollisesti motivoituneen joukon. Kiihkeässä kasvuvaiheessa toiminnan 
kaikilla tasoilla oli huutava pula sopivista työntekijöistä. Niinpä 1913 perustet-
tiin papiston rinnalle kiertävien evankelistojen virat, johon kuuluivat vierailut 
seurakunnissa ja kokoussarjojen organisointi.

Toisen maailmansodan jälkeen jo ennen jäsenkadon alkua koulutus-
vaatimukset alkoivat kasvaa. Evankelistakurssien sijaan tulivat teologiset 



216

seminaarit. Eri puolille Ruotsia perustetut kansankorkeakoulut kantoivat uu-
dessa tilanteessa päävastuun tarvittavan työvoiman koulutuksesta. Papiston 
sosiaalinen tausta muuttui. Aikaisemmin talonpoikaistaustaisen papiston 
rinnalle alkoi nousta työläiskodeissa kasvaneita, myöhemmin myös akatee-
misen tutkinnon suorittaneiden vanhempien lapsia. Andreasson ei kuiten-
kaan analysoi, missä määrin tämä poikkesi muusta ruotsalaisen yhteiskunnan 
modernisaatiosta.

Toisen maailmansodan jälkeen diakonien ja erityisesti nuorisotyönteki
jöiden löytäminen vaikeutui. Jäsenmäärän lasku johti seurakuntien alasajoon, 
mikä vahvisti tuntemusta siitä, ettei SMF pystynyt tarjoamaan halukkaille 
elinikäistä työuraa. Alkuaikojen laajan evankelistajoukon muutos kuvastaa 
Andreassonin mukaan herätyssaarnaajan roolin muutosta ja siihen liittyneen 
mystiikan hälvenemistä sekä toisaalta angloamerikkalaisen saarnaajatyypin 
nousua esikuvaksi. Sen kaikupohja jäi kuitenkin sodanjälkeisinä vuosina Ruot-
sissa odotettua ja toivottua vähäisemmäksi. Kiertävien evankelistojen vähene-
misen Andreasson tulkitsee merkiksi paikallisseurakuntien hiipuneesta luot-
tamuksesta alkuvaiheen kaltaiseen evankelistainstituutioon. Tutkimuksen 
havainnot tekijä liittää ekumeniakirkon haasteisiin työntekijöiden koulutta-
misesta ja valinnasta.

Teoksen päättävät kaksi artikkelia käsittelevät vapaakirkollisuuden aka-
teemista tutkimusta. Niistä ensimmäisessä Andreasson luo historiografisen 
katsauksen biografiaan herätyskristillisyyden tutkimuksen metodina Ruot-
sissa. SMF:n tutkimuksessa niiden merkitys korostuu, sillä sen toimijat tuot-
tivat runsaasti kirje- ja muuta biografista aineistoa. Samalla niistä avautuva 
kuva herättää kysymyksen yksityisen ja julkaistun lähdeaineiston suhteesta 
varsinkin silloin, kun kirjeenvaihtoon ja virallisiin päätöksiin näyttää sisäl-
tyvän ristiriitoja. Andreasson toteaa myös, että Ruotsin vapaakirkollisuuden 
tutkimuksen suuri kuva on seurannut melko tarkasti luterilaisen valtionkir-
kon tutkimuksen paradigmaa, mutta päätyy kuitenkin siihen, että juuri bio-
grafinen lähdeaineisto tekee mahdolliseksi tutkia myös siitä poikkeavia piir-
teitä, ”periferian kirkkohistoriaa”. Teos päättyy luontevasti ekumeniakirkon 
syntyprosessiin.

Andreassonin artikkelikokoelma on kiinnostava kurkistus Suomessa suh-
teellisen vähän tunnettuun ruotsalaiseen vapaakirkollisuuteen, johon myös 
kirjoittajan omat elämänvaiheet kietoutuvat. Vaikka valittu esitystapa on pe-
rusteltu, perinteinen temaattinen tai kronologinen jäsennys olisi selkeyttä-
nyt teosta ja parantanut lukukokemusta. Päälukujen yhteenvetojen ansios-
ta kirja palvelee kuitenkin myös hakuteoksena. Mielestäni sen merkittävin 
puute on keskustelun rajaaminen ruotsalaiseen tutkimukseen ja sen paradig-
moihin. Tanskan ja Norjan ohella myös saksalaisen pietismintutkimuksen 
metodiset näkökulmat olisivat lisänneet ainakin tekijän biografian käyttöä 



217

herätyskristillisyyden tutkimuksessa käsittelevien analyysien kiinnostavuutta 
ja tulosten yleistettävyyttä.

Esko M. Laine
 

Vigd till tjänst. Om ämbetet i Svenska kyrkan. Red. KARIN RUBENSON &  
KARIN TILLBERG. Svenska kyrkans forskningsserie 53.  
Stockholm: Verbum, 2024. 497 s.

 K irkon virasta keskustellaan Pohjanlahden molemmin puolin. Suomen 
evankelis-luterilaisen kirkon piispainkokous on valmistellut jälleen dia-

konaattia koskevaa uudistusta. Ruotsin kirkossa taas esimerkiksi kysytään, 
pitäisikö diakoneille avata tie piispan tai kirkkoherran virkaan – tai ainakin 
mahdollistaa avioliittoon vihkiminen ja hautaan siunaaminen. Virkaa koske-
va pohdinta ulottuu pappeuteen ja piispuuteen. Teos Vigd till tjänst. Om ämbe-
tet i Svenska kyrkan pyrkii antamaan aineksia virkateologiseen keskusteluun ja 
tukemaan niin Ruotsin kirkon virkaan vihittyjä kuin virkaa kohti suuntaavia.

Kirkon virkaa (vigningstjänst, ämbete) tarkastellaan kokoomateoksessa eri 
tutkimusalojen näkökulmasta. Kirja koostuu neljästä osasta, joista ensimmäi-
nen keskittyy historialliseen taustaan ja viran erilaisiin käsitteisiin. Toisessa 
osassa käsitellään polkua ja valintaa vihkimysvirkaan sekä vihittyjen tehtävää 
ja identiteettiä. Kolmas osa pureutuu kolmisäikeisen viran erilaisten tehtävien 
ilmauksiin ja muotoihin, kun taas neljännessä osassa huomio on yksilöidym-
min palvelemisen, vallan ja johtajuuden kysymyksissä. Yhtenä teoksen säikeis-
tä – jos lainataan virkateologista sanontatapaa – kulkee historiallinen tarkas-
telu varhaiskirkosta reformaatiokaudelle ja edelleen viime vuosikymmenten 
kirkolliskokouskeskusteluihin, piispainkirjeisiin ja arkkipiispan aseman muu-
tokseen. Luterilaista virkaa koskevien käsitysten historiallinen moneus käy 
hyvin ilmi. Viran ja yhteiskunnan muutokset pyritään suhteuttamaan toisiin-
sa, joskin tätä puolta olisi voinut vielä syventää.

Uppsalan yliopiston professori (emeritus) Sven-Erik Brodd paneutuu 
artikkelissaan kolmisäikeisen virkakäsityksen vaihtelevaan ja usein sisäisesti 
jännitteiseen tulkintahistoriaan Ruotsin kirkon kirkolliskokouksessa 1900- ja 
2000-luvulla. Hän kiinnittää huomiota esimerkiksi siihen, että viran yhtey-
dessä hierarkkisuuteen viitattiin jatkuvasti kielteisessä merkityksessä ”demo-
kraattisen kansankirkon” vastakohtana mutta että asetelmaa ei tarkemmin 
pohdittu tai selitetty. Ruotsin kielen sanojen tjänst ja ämbete välinen erotte-
lu, jota suomen kielessä ei jouduta samalla tavalla pohtimaan, nostaa osal-
taan hierarkiaan liittyvät kysymykset pintaan ja vaatii huomiota niin Brod-
dilta kuin useilta muilta kirjoittajilta. Broddin mielenkiintoisen artikkelin 



218

temaattinen jäsennys luo pitkästä ajanjaksosta valitettavasti hiukan sekavan 
ja poukkoilevan kuvan.

Niin ikään Visbyn hiippakunnan piispa Erik Eckerdal tutkii kriittisellä ot-
teella Ruotsin kirkon virkatyöskentelyn lähihistoriaa. Hän osoittaa, että Por-
voon yhteisen julkilausuman omaksuminen on monin tavoin vasta alku
vaiheessa. Eckerdal tiivistää, että vuoteen 2024 mennessä Ruotsin kirkko oli 
pannut hyväksymänsä ekumeeniset asiakirjat täytäntöön dogmaattisesti mut-
ta ei kirkko-oikeudellisesti taikka organisatorisesti. Lähihistorian kannalta 
myös Lundin yliopiston professorin Erik Sidenvallin artikkeli on mielenkiin-
toinen. Hän selvittää pappien johtamisroolin muutosta kirkollista koulutus-
polkua koskevissa asiakirjoissa. Johtopäätöksenä on, että julkishallinnossa laa-
jalti näkyneet viranhaltijaideaalin muutos ja organisaatioteoreettinen ajattelu 
vaikuttivat 1990-luvulta eteenpäin Ruotsin kirkkoon. Broddin, Eckerdalin ja 
Sidenvallin artikkelit keskittyvät Ruotsin kirkon sisäiseen tarkasteluun. Ne 
tarjoavat kuitenkin tärkeää taustaa ja vertailuaineistoa myös Suomen evan-
kelis-luterilaisen kirkon viran käsite-, oikeus- ja hallintohistorialliseen tutki-
mukseen sekä johtamisroolin muuttuvien määrittelytapojen käsittelyyn.

Kokemuksellinen painotus, joka on saanut viime vuosina osakseen huo-
miota, näkyy useissa artikkeleissa. Esimerkiksi ensimmäiset Ruotsin kirkossa 
pappisvirkaan vihityt naiset pääsevät ääneen Lundin yliopiston tutkijan Fri-
da Mannerfeltin osuudessa. Mannerfelt kyseenalaistaa perinteisen tulkinnan, 
jonka mukaan Ruotsin kirkko oli ekumeenisesti pelkästään suunnannäyttä-
jä muille kirkoille pappisviran avaamisessa naisille ja että ekumeenista argu-
menttia käytettiin yksinomaan uudistuksen torjumiseksi. Mannerfelt osoit-
taa, että ekumeeniset perustelut vaikuttivat paitsi uudistusta vastaan myös 
sen puolesta.

Jokainen kirjan neljästä osasta päättyy artikkeleja reflektoivaan vastaus
lukuun. Useimmiten kommenttiartikkelit eivät tuo juurikaan lisäarvoa var-
sinaisten artikkelien avaamiin näkökulmiin. Piristävänä poikkeuksena on 
Linköpingin hiippakunnan pappisrekrytoinnista vastaava Emma Audas, joka 
käy avoimeen, ennakko-oletuksia kyseenalaistavaan vuoropuheluun ja jonka 
kokemukset pappina Suomessa ja Ruotsissa auttavat epäilemättä katsomaan 
samanaikaisesti sisältä ja ulkoa.

Ylipäätään teokseen soisi paikoin lisää vertailevaa otetta ja kansallisvaltion 
rajat ylittävää perspektiiviä. Muutamissa artikkeleissa kyllä käsitellään vaikut-
teiden kulkua eri suuntiin ja Ruotsin kirkkoa osana laajempia kokonaisuuksia. 
Uppsalan yliopiston professorin (emerita) Ninna Edgardhin artikkeli diako
nian virasta on ansiokas esimerkki tällaisesta katsantotavasta. Kaikkiaan kir-
jan pohdinta jää kuitenkin tältä osin rajalliseksi. Keskittyminen Ruotsin kir-
kon sisälle on ollut tietoinen valinta, kuten toimittajat toteavat johdannossa. 
Jäin silti pohtimaan, eikö laajempi näköala niin monikulttuurisen yhteiskun-
nan sisälle kuin sen rajojen yli auttaisi tarjoamaan vastauksia viran tehtävää ja 
identiteettiä koskeviin kysymyksiin silloin, kun kansallisen katseen rajoitteet 



219

tulevat vastaan. Nyt muutoin monipuolinen kirja piirtää sittenkin pitkälti 
yhtenäiskulttuuria edustavan kuvan kansankodin kirkosta ja sen virasta.

Jaakko Olavi Antila
 

A Companion to Medieval Canonization Processes. New Contexts, Perspectives, and 
Comparisons. Toim. SARI KATAJALA-PELTOMAA. Leiden: Brill, 2025. 342 s. 

 K anonisaatioprosessit, eli menettely, jonka kautta pyhänä pidetty henkilö 
julistetaan pyhimykseksi, ovat keskiajantutkimuksen lähteiden ydintä, ja 

prosessien dokumentoinnit ovat tarjonneet materiaalia lukuisille tutkimuk-
sille viime vuosikymmenten aikana. Sari Katajala-Peltomaan toimittaman 
artikkelikokoelman artikkelit kuitenkin osoittavat, että tutkittavaa riittää 
edelleen, kun tieteenala ja tutkimus kehittyy ja löytää uusia metodeja ja kysy-
myksiä. Johdannon ja kahdentoista tutkimusartikkelin kokoelma tuo yhteen 
niin viimeaikaisia tutkimusnäkökulmia kuin avaa kokonaan uusia tapoja tar-
kastella kanonisaatioprosesseja. Artikkeleissa käsitellään pyhimykseksijulis-
tamistapauksia oikeudellisista näkökulmista mutta myös hengellisten koke-
musten ja hartaudenharjoituksen tutkimuksen kautta. Artikkelit jakautuvat 
löyhästi kahteen osaan: kanonisaatioprosessien periaatteita ja kehitystä kes-
kiajan kuluessa esittelevän johdantoartikkelin jälkeen teoksen alkupuolella 
ovat oikeudellisiin näkökulmiin keskittyvät artikkelit ja jälkipuolen artikkelit 
käsittelevät hartaudenharjoitukseen ja hengellisyyteen liittyviä puolia. Jako-
linja ei kuitenkaan ole tiukka, ja jokainen kokoelman artikkeleista tarjoaa eri-
laisen, mielenkiintoisen ikkunan kanonisaatioprosessien tutkimukseen.

Useampi artikkeleista kutsuu tutkijoita tarttumaan keskiaikaisiin kanoni
saatioprosessiteksteihin uudesta tai entistä tarkemmasta näkökulmasta. 
Avausartikkelissa Christian Krötzl kehottaa entistä tarkemmin ottamaan tut-
kimuksessa huomioon erilaiset alueelliset eroavaisuudet ja kontekstit, sekä 
huomioimaan keskiajan kirkollisen säännöspohjan moniselitteisyyden. Hän 
käsitteleekin esimerkkeinä pohjoismaisia kanonisaatioprosesseja. Didier Let-
tin ja Saku Pihkon artikkeleissa kanonisaatioprosessien rinnalle tuodaan läh-
teiksi rikosoikeudelliset oikeudenkäynnit ja harhaoppi-inkvisitioissa tuotettu 
materiaali. Oikeudellinen prosessi sekä kanonisaatiotapauksissa että rikoksis-
sa oli samantyyppinen todistajien kuulemisineen, ja niin ihmeteko kuin hen-
kirikoskin saivat keskiaikaisissa yhteisöissään aikaan puheita ja kollektiivisia 
muistoja tapahtumasta, jotka myöhemmin tallentuivat asiakirjoihin. Erilais-
ten lähdetyyppien kautta avautuu mahdollisuus vertailuun ja yhteistyöhön ja 
uusiin tutkimusavauksiin. Sari Katajala-Peltomaan artikkeli eletystä uskon-
nosta (lived religion) linkittää viime vuosina paljon käytetyn termin kanoni-
saatioprosessien todistajalausuntoihin. Tutkimalla, miten todistaja harjoitti 



220

hengellisyyttään, millaisia tunteita uskontoon hänellä liittyi ja millä tavoin 
hän uskoaan sanoitti, voidaan tulkita ja kuvata yksilön ja yhteisön elettyä us-
kontoa. 

Kanonisaatioprosessien ihmekertomusten todistajalausuntoja on jo pit-
kään tutkittu ikkunana keskiajan ihmisten arkiseen elämään. Jenni Kuulialan 
ja Laura Ackerman Smollerin artikkeleissa muistutetaan kuitenkin tarkan 
lukemisen ja uusien kysymysten asettamisen merkityksestä.  Kuulialan mu-
kaan tarkalla lukemisella konventionaalistenkin pyhimyksen elämään liitty-
vien todistajalausuntojen taustalta voidaan havaita yksityiskohtia, jotka pal-
jastavat uusia puolia sekä yksilön että yhteisön vaalimista muistoista ja niille 
annetuista merkityksistä sekä pyhimyskulttiin liittyvän hengellisestä kult-
tuurista. Ackerman Smoller hyödyntää mikrohistorian tutkimustapoja: vaik-
ka kanonisaatioprosessit olivat tarkasti formuloituja, etsimällä todistajalau-
sunnoista yksityiskohtia, jotka ovat jollakin tapaa outoja tai epäolennaisia, 
voidaan päästä käsiksi keskiajan elettyyn elämään. 

Erilaisista yksityiskohdista nousevia tutkimusaiheita käsittelevätkin 
artikkeleissaan Nicole Archeambau, Adelheid Russenberger, Jyrki Nissi ja 
Marika Räsänen. Archambeau luo artikkelissaan suhdeverkostoa sen perus-
teella, keitä henkilöitä kanonisaatioprosessin todistajat nimeävät – tai jättä-
vät nimeämättä – omissa todistajalausunnoissaan. Menetelmä tuo konkreet-
tisesti näkyville todistajien keskinäiset suhteet ja vaikutteiden liikkumisen 
yhteisössä. Russenberger käsittelee kolmen kanonisaatioprosessin kautta eri-
tyisesti vammaisuuteen liittyviä parantamisihmeitä. Nissi esittelee artikkelis-
saan kanonisaatioprosessien arvoa keskiajan kuolemantutkimukselle kahden 
kuolleistaherättämisihmeen todistajalausuntojen kautta. Vaikka ihmekerto-
muksissa kyse on usein kuolleista herättämisestä, avaa ihmeiden dokumen-
tointi myös keskiajan ihmisten käsityksiä kuolemasta ja sitä, miten he suhtau-
tuivat kuolemaan. Räsänen keskittyy aistihavaintoihin, joilla oli tärkeä osansa 
kanonisaatioprosessien todistusvoimana. Huomioimalla erilaiset todistajat ja 
eri aisteihin liittyvät kulttuuriset kontekstit saadaan lisää tietoa pyhimyskult-
tiin liittyvästä aistitodellisuudesta.

Nimensä mukaan artikkelikokoelman aiheena ovat keskiaikaiset kanoni-
saatioprosessit, mutta kaksi artikkelia kurottavat uuden ajan puolelle. Maria 
Teresa Fattorin artikkelissa käsitellään Prospero Lambertinin (myöhemmin 
paavi Benedictus XIV) kirjoitusta pyhimykseksi julistamisen periaatteista 
1700-luvun alkupuolelta ja Jonathan Greenwood esittelee ensimmäisten je-
suiittapyhimysten kanonisaatioprosesseja 1600-luvulta. Vaikka artikkeleissa 
käsitellyt teemat eivät ajallisesti osu keskiaikaan, ne toimivat siltana keski-
ajalta uudempien aikojen tutkimukselle. Fattorin tutkima kirjoitus oli ensim-
mäinen, jossa määriteltiin kuurian periaatteet kanonisaatioprosessikäsitte-
lyihin, ja näin artikkeli osaltaan selventää myös keskiajan epämääräisempää 
säädöstilannetta. Greenwood taas käyttää lähteenään myös kuvamateriaalia, 
mikä laajentaa pyhimyskuvaa verrattuna keskiajan voittopuolisesti kirjalliseen 



221

lähdemateriaaliin.
Artikkelikokoelma tarjoaa lukijalle otsikkonsa mukaisesti uusia konteks

teja, näkökulmia ja vertailua. Artikkelien näkökulma on pyhimyskandidaatteja 
ympäröivissä yhteisöissä: heidän eletyssä uskonnollisuudessaan, muistoissaan 
ja elämässään. Pyhimyskultti ei kuitenkaan näyttäydy vain välineenä näiden 
asioiden tutkimukselle, vaan artikkeleissa otetaan huomioon myös pyhimys-
kultin vaikutus muistojen muokkaajana ja merkityksenantajana. Teos ei ole 
niinkään yleistajuinen johdanto kanonisaatioprosesseihin, vaan tarjoaa mie-
lenkiintoisia uusia kysymyksiä ja avauksia uusiin tutkimuksiin. 

Johanna Tyynelä-Haapamäki
 

Roomasta maailman ääriin. Globaali katolisuus. Toim. PETRA KUIVALA,  
MIKKO KETOLA & JYRI KOMULAINEN. Helsinki: Gaudeamus, 2025. 310 s.

 S yyskuussa 2025 kirjakauppa Rosebud Sivullisen lavalle nousivat globaa-
lin kristinuskon apulaisprofessori Petra Kuivala, kirkkohistorian dosent-

ti ja vanhempi yliopistonlehtori Mikko Ketola sekä dogmatiikan dosentti 
Jyri Komulainen. Heidän toimittamansa Roomasta maailman ääriin: Globaali 
katolisuus oli ilmestynyt kuukautta aiemmin ja Sivullisessa järjestettiin kirjan 
virallinen julkaisutilaisuus. Tilaisuudessa heitä haastatteli muun muassa Yle 
aamusta tuttu televisiotoimittaja Totti Toivonen, ja paikan päällä keskustelua 
oli seuraamassa parikymmenpäinen yleisö.

Roomasta maailman ääriin on ensimmäinen suomenkielinen globaalia nyky-
katolisuutta esittelevä ja määrittelevä teos. Kirjaan kontribuoineet kymmenen 
tutkijaa tarkastelevat ja tulkitsevat omista tieteellisistä kiinnostuksenkohteis-
taan ja tutkimusyhteisöistään lähtöisin modernille katolisuudelle ominaisia 
ilmiöitä, muotoja ja kehityskulkuja sekä katolisen teologian eri suuntauksia. 
Moninaisuudestaan huolimatta teos ei ulotu kaikkialle sinne, minne katoli-
suus on levinnyt. Tämä on ymmärrettävää, koska toimittajat kutsuivat kir-
joittajiksi vain suomalaisia ja vain aktiivisesti tutkimusta tekeviä katolisuu-
den asiantuntijoita. Uteliaana ihmisenä olisin halunnut tietää, onko teoksen 
kirjoittajakaartissa katolilaisia, mutta toimittajat ovat kunnioittaneet tutki-
joiden oikeutta päättää itse, mitä nämä itsestään kertovat tai jättävät kerto-
matta.

Kirja lähtee liikkeelle nimensä mukaisesti Roomasta ja tarkemmin ottaen 
Rooman piispasta. Maaliskuussa 2013 Pietarin istuimelle korotetun argentiina-
laisen Jorge Mario Bergoglion valinta tuli yllätyksenä monelle, samoin kuin se 
vauhti ja määrätietoisuus, jolla paavi Franciscus toteutti näkemystään aidosti 
globaalista ja synodaalisesta kirkosta. Avausluvussa Petra Kuivala analysoi 
Franciscuksen paaviuskautta muutoksen ja jatkuvuuden sekä globaaliuden ja 



222

perifeerisyyden näkökulmista. Näin tehdessään hän onnistuu kiteyttämään 
ja luonnehtimaan Bergoglion ajattelua ja toimintaa tavalla, josta uskoakseni 
tämä olisi voinut tunnistaa itsensä. Samoin ajattelin lukiessani kirjan loppu-
puolelta Rooman paavillisessa Gregoriana-yliopistossa tohtoroituneen Alpo 
Penttisen arvion nykykatolisuuden muutosprosessista ja tulevaisuuden suun-
nasta. Gregorianassa harjoitettavaan dialogiseen fundamentaaliteologiaan sy-
ventynyt Penttinen tulkitsee Franciscuksen paaviuskautta ja katolisen kirkon 
tulevaisuutta teologisen tyyliopin avulla: argentiinalaispaavi ei ollut kiinnos-
tunut opillisista kysymyksistä vaan maailmassa olemisen tavasta, tyylistä, jol-
la oppia ja uskoa eletään todeksi myös ja eritoten katolisuuden periferioissa. 
Penttisen mielestä Franciscuksesta ”välittyi sellainen globaalille todellisuu-
dellemme avoin henki, jota katolisessa kirkossa oli jo kauan odotettu.”

Franciscuksen kuoltua keväällä 2025 tiedotusvälineet pyysivät Kuivalaa 
ja varsinkin Mikko Ketolaa selittämään suurelle yleisölle, mitä paavinvaalis-
sa oikein tapahtuu. Sellaisinaan heidän puheenvuoronsa eivät olisi sopineet 
uusia tutkimustuloksia esittelevään tiedejulkaisuun, mutta arvatenkin he 
hyödynsivät niitä Roomasta maailman ääriin -kirjan luvussa, jossa he kerto-
vat konklaavien historiasta ja kulusta. Epäilemättä luvun kohderyhmää ovat 
ainakin kirkkohistorian opiskelijat ja uskonnonopettajat, joita silmällä pitäen 
Ketola lienee kirjoittanut myös luvut katolisesta kirkosta Suomessa ja seksuaa
lisen hyväksikäytön aiheuttamasta kriisistä maailmanlaajuisessa katolisessa 
kirkossa. 

Ennen kirjanjulkaisutilaisuuden alkua vaihdoin muutaman sanan vieressä-
ni istuneen teologin kanssa. Myös vierustoverini ennusti, että Helsingin yli-
opiston teologisen tiedekunnan kursseilla kirjaa, tai ainakin yksittäisiä lukuja, 
tullaan luettamaan opiskelijoilla. Toivottavasti näin tapahtuu, koska eritoten 
pääluvut II ja III ylirajaisesta ja monimuotoisesta katolisuudesta ilmentävät 
näkökulmiltaan ja lähestymistavoiltaan mainiosti teologian eri tieteenaloja 
ja uskontotiedettä. 

Pääluvussa II ekumeniikan dosentti Minna Hietamäki kertoo taiten tii-
vistäen katolisen ekumeniikan historiasta ja muodoista, kun taas globaalin 
kristinuskon ja uskontodialogin professori Elina Vuola avaa ymmärrettävästi 
vapautuksen teologian määritelmän ja merkityksen globaalisti ja erityisesti 
Latinalaisessa Amerikassa. Globaalin kristinuskon ja uskontojenvälisten suh-
teiden väitöskirjatutkija Vera La Mela puolestaan tarkastelee maallikkoliik-
keiden merkitystä nykykatolisuudelle. Esimerkkinään hän käyttää italialais-
syntyistä Focolare-liikettä, joka on yksi katolisen kirkon suurimmista, myös 
Suomessa toimivista maallikkoliikkeistä.

Jos lukija ei malta lukea koko kirjaa, suosittelen häntä syventymään pää-
lukuun III, jossa katolisen kirkon globaalius sekä katolisuuden kytkeytymi-
nen paikallisiin kulttuureihin, erilaisiin yhteiskunnallisiin todellisuuksiin 
ja elettyyn uskoon havainnollistuvat viiden tutkijan maa- ja aluekohtaisissa 
esimerkeissä. Niistä jokainen ansaitsee tulla esitellyksi, mutta tässä haluan 



223

nostaa esiin Kuivalan kiehtovan Katolinen kansanhurskaus ja synkretismi Kuubas-
sa -luvun. Kuivala ei arvioi kuubalaista katolisuutta tekstien välityksellä, vaan 
hän osallistuu ja havainnoi paikan päällä paitsi tavallisten kuubalaisten elet-
tyä uskontoa, myös paikallisen papiston ymmärrystä sulkea silmänsä silloin, 
kun eletty uskonto ja katolinen oppi ovat keskenään ristiriidassa. 

Aito kiinnostus maallikoiden uskontulkintoja ja -kokemuksia kohtaan 
välittyy myös Vuolan osittain haastatteluihin perustuvasta kirjoituksesta 
Sukupuoli, Neitsyt Maria ja eletty katolisuus. Toimittajat ovat sijoittaneet sen 
päälukuun IV, josta löytyvät myös Ketolan kuvaus hyväksikäyttöskandaalista 
ja sen taustoista, kirkkohistorian väitöskirjatutkijan Juha Ahosniemen esitte-
lemät tapausesimerkit salaliittoteorioista katolisessa kirkossa sekä Penttisen 
tulkinta kirkon tulevaisuuden suunnasta. Toimittajien mielestä edellä mainit-
tuja yhdistävät pohdinnat kirkon kohtalonkysymyksiä ja ajankohtaisia aiheita. 
Näin varmasti onkin.

Silti katson, että Vuolan feministiteologiaa käsittelevä kirjoitus olisi sopi-
nut paremmin päälukuun III, jossa se olisi saanut seurakseen apulaisprofessori 
Jukka Hellen esimerkin ”karkean maaperän teologiasta” eli Filippiinien eri-
tyispiirteet huomioivasta kontekstuaalisesta teologiasta. Siinä missä Vuolan 
tutkimuksen päähenkilöitä ovat Costa Rican naiset, Helle suuntaa katseensa 
Manilan köyhiin. Nähdäkseni lukuja yhdistää Hellen esittämä kysymys: ”Millä 
tavalla teologia ja ihmisten jokapäiväinen elämä suhtautuvat toisiinsa?” Pää-
luvussa III katolisen teologian suuntauksia esittelevät myös Jyri Komulainen 
ja uskontotieteen yliopistonlehtori ja uskontoantropologian dosentti Minna 
Opas. Komulaisen kristillisen läsnäolon teologiaa havainnollistavassa luvussa 
ranskalaiset papit tekevät lähetystyötä tai paremminkin elävät yhdessä Poh-
jois-Afrikan muslimien ja Intian hindujen kanssa. Opas puolestaan selvittää 
katolisen kirkon suhdetta Amazonian alueen alkuperäiskansojen kulttuurei-
hin inkulturaatioteologian ja Etelä-Amerikan alkuperäiskansanteologian eli 
amerindisen teologian näkökulmista. Näiden esimerkkitapausten yhtäläisyyk-
sien ja erojen tunnistaminen jää kuitenkin lukijan tehtäväksi, koska teoksessa 
tutkijat eivät keskustele keskenään eivätkä juuri viittaa toistensa kirjoituksiin.

Julkaisutilaisuudessa vieressäni istunut teologi suhtautui epäilevästi sii-
hen, tarjoaako Roomasta maailman ääriin mitään uutta tieteentekijöille ja var-
sinkaan heille, jotka ovat perehtyneet tekijöiden aiempiin tieteellisiin julkai-
suihin. Pidän mahdollisena, että katolisuuden asiantuntijat eivät näe teosta 
uutena tieteellisenä avauksena eivätkä yllätysten aarrearkkuna. Mutta pitää-
kö kaikkien tutkimusperustaisten kirjojen olla sellaisia? Mielestäni ei pidä. 
Entisenä katolisen kirkon tutkijana yhtäältä tunsin palaavani tutun äärelle, 
toisaalta oivalsin ties kuinka monetta kertaa uudestaan, miten käsittämät-
tömän laaja katolinen kirkko on ja kuinka hämmästyttävän monimuotoista 
eletty katolisuus on. Kirjan toimittajat puhuvatkin perustellusti monikossa 
”katolisuuksista”.

Sitä paitsi teos on kokonaisuutena jokseenkin tasalaatuinen; sen rakenne 



224

on riittävän toimiva; kirjallinen ilmaisu on kauttaaltaan selkeää; ja käsitteet 
on ihanteellisen lyhyesti selitetty. Uskallan siis väittää, että kirja tarjoaa kenel-
le tahansa vähintäänkin helppolukuisen ja miellyttävän, monille myös yleis
sivistävän ja avartavan lukukokemuksen. Toimittajien haastattelu Sivullisessa 
on katsottavissa YouTubessa Sivullisen lava -kanavalla.

Milla Bergström
 

HUBERT WOLF Die geheimen Archive des Vatikan. Und was sie über die Kirche 
verraten. München: C.H.Beck, 2025. 240 s.

 H ubert Wolf on saksalainen kirkkohistorioitsija, joka on jo 40 vuoden ajan 
tehnyt tutkimusta Vatikaanin arkistoissa. Käsillä oleva teos on yhtäältä 

eräänlainen suppea johdatus tutkimustyöhön Vatikaanin apostolisessa arkis-
tossa (vuoteen 2019 asti Vatikaanin salainen arkisto) ja historialliseen argu-
mentointiin. Toisaalta teos tarjoaa näytteitä siitä, millaisia aiheita Wolf on 
uransa aikana tutkinut. Niistä ajankohtaisimpia ovat 2020 avatusta paavi Pi-
us XII:n arkistosta nousevat teemat; muuten näytteiden pohjana ovat Wolfin 
vuosien varrella julkaisemat teokset.

Nämä teokset ovat Index. Der Vatikan und die verbotenen Bücher (2006), Papst 
und Teufel. Die Archive des Vatikan und das Dritte Reich (2008), Die Nonnen von 
San Ambrogio. Eine wahre Geschichte (2013), Krypta. Unterdrückte Traditionen der 
Kirchengeschichte (2015), Konklave. Die Geheimnisse der Papstwahl (2017), Zölibat: 
16 Thesen (2019) ja Der Unfehlbare: Pius IX und die Erfindung des Katholizismus im 
19. Jahrhundert (2020). Wolfin kirjat ovat tyyliltään onnistunut yhdistelmä 
historiatiedettä ja sen popularisointia.

Wolf aloittaa kirjansa sitaatilla Dan Brownin Da Vinci -koodista tai Illumi-
natista, jolla nimellä romaani Saksassa tunnetaan. Hän toteaa, että Brownin 
antama kuva Vatikaanin arkistosta on monin tavoin harhaanjohtava. Yhdes-
sä asiassa Brown sen sijaan on Wolfin mielestä oikeassa: kun Brown kuvailee, 
kuinka päähenkilö Robert Langdonille pääsy Vatikaanin arkistoon on yhden 
unelman täyttymys, sitä se on Wolfin mukaan todellisuudessa jokaiselle, joka 
kerran on vetänyt keuhkoihinsa arkiston huumaavaa ilmaa.

Käsittelen seuraavassa hieman sitä, mitä Wolf kirjoittaa Pius XI:n ja Pius 
XII:n arkistoista löytämiensä dokumenttien pohjalta. Muutkin tapaukset ovat 
lukemisen arvoisia, mutta kaikkia niitä ei voi ryhtyä tässä selostamaan.

Keväällä 2020 Vatikaani avasi paavi Pius XII:n (1939–1958) arkiston tutki-
joille. Tapana on avata arkistoja tutkimuskäyttöön aina paaviuskausittain. 
Edellisen paavin, Pius XI:n, arkistot avattiin Johannes Paavali II:n kaudella. 
Pius XII:n valtavan arkiston järjestelyyn meni paljon aikaa. Seuraavan paavin, 



225

Johannes XXIII:n, arkiston avaamiseen tuskin menee erityisen paljon aikaa 
hänen lyhyen kautensa (1958–1963) vuoksi, ja se tapahtuu hyvin todennäköi-
sesti nykyisen paavin kaudella.

Pius XII on tunnetusti ollut kiivaan väittelyn aiheena hänen sodanaikaisen 
toimintansa vuoksi. Häntä kuvaillaan usein paaviksi, joka vaikeni. Vaikenemis-
syyte liittyy siihen, että hänen katsotaan laiminlyöneen velvollisuuden puhua 
natsien ja fasistien vainoamien juutalaisten puolesta. Debatti Pius XII:n toi-
minnasta alkoi samoihin aikoihin kuin Vatikaanin II konsiili oli käynnissä ja 
paaviksi nousi Paavali VI vuonna 1963. Kohu huolestutti Vatikaania niin pal-
jon, että se päätti julkaista sodan aikaista paavin diplomaattista kirjeenvaihtoa 
sen todistamiseksi, että paavi teki voitavansa. Kaikkiaan 11 dokumenttinidettä 
julkaistiin vuosina 1970–1981.

Monet tutkijat ovat epäilleet sitä, sisältävätkö kyseiset niteet kaiken olen-
naisen, vai onko jotakin raskauttavaa jätetty julkaisematta. Wolf on löytänyt 
todisteen siitä, että niteiden toimittamisesta vastuussa olleet jesuiitat ovat 
jättäneet ainakin jotakin olennaista tietoisesti julkistamatta.

Kyse on siitä, tiesikö Pius XII siitä, mitä juutalaisille natsien alaisuudessa 
tehtiin. Arkistosta nimittäin löytyy dokumentteja, joissa silminnäkijät ovat 
kertoneet Vatikaaniin juutalaisten joukkomurhista. Mutta kun amerikkalai-
set pyysivät paavilta vahvistusta tietoihin, joita he olivat itse saaneet erääl-
tä juutalaistaholta, paavi sanoi, ettei hän voinut vahvistaa tietoja. Ilmeisesti 
tähän oli syynä se, että eräs paavin työtoveri oli todennut hänelle, että koska 
tiedot olivat peräisin tahoilta, jotka tunnettiin liioittelusta (juutalaiset) tai 
epärehellisyydestä (Ukrainan uniaatit), niitä ei voinut pitää uskottavina. Tämä 
ei ilmene julkaistuista dokumenteista.

Muut Pius XII:n historiaan liittyvät tapaukset kuuluvat hänen lähettiläs
aikaansa Saksassa vuosina 1917–1929, jolloin hänet tunnettiin vielä siviili
nimellä Eugenio Pacelli. Hän toimi lähettiläänä eli nuntiuksena ensin Mün-
chenissä ja sitten Berliinissä. Münchenissä hän oli silloin, kun ensimmäisen 
maailmansodan jälkeen kaupungissa ottivat lyhytaikaisesti vallan kommu-
nistit. Wolf toteaa, että eräät senaikaiset tapahtumat jättivät Pacelliin niin 
suuren trauman, että hän oli koko loppuelämänsä vannoutunut kommunis-
min vastustaja. Se todennäköisesti vaikutti häneen niin, että hän piti Hitleriä 
pienempänä pahana kuin Stalinia.

Berliinissä ollessaan Pacelli sai Vatikaanista virallisen käskyn puuttua 
Saksan katolilaisten osallisuuteen ekumeenisen liikkeen toiminnassa. Vati-
kaanin mukaan katolilaisten osallistuminen siihen oli ehdottoman kiellettyä, 
ja sieltä pyydettiin Pacellia tekemään asia julkisesti tiettäväksi. Pacelli piti täl-
laista menettelyä kuitenkin poliittisesti haitallisena Vatikaanin etujen ajami-
sen kannalta, ja hän saikin asian lopulta näyttämään siltä, että Saksan katoliset 
piispat aivan oma-aloitteisesti ottivat kielteisen asenteen ekumeniaan. Tämä 
kertoo Wolfin mukaan siitä, että kuurian jakautumisessa ”poliitikkoihin” ja 



226

”kiihkoilijoihin” (politcante vs. zelante) Pacelli kuului selvästi ensin mainit-
tuihin.

Mikko Ketola
 

ANTHONY EKPO The Roman Curia. History, Theology, and Organization.  
Washington DC: Georgetown University Press, 2024. 288 s.

 K atolisen kirkon keskushallintoon liitetty viisaus kuuluu, että paavit 
tulevat ja menevät, mutta Rooman kuuria säilyy. Kuuria onkin säilynyt jo 

noin tuhannen vuoden ajan, mutta toisaalta ovat paavitkin jättäneet jälken-
sä kuuriaan. Erityisesti kriittinen kuuriaa kohtaan oli paavi Franciscus ja yksi 
hänen merkittävimmistä perinnöistään seuraajilleen on Rooman kuurian laa-
ja uudistus. Tätä uudistusta oli odoteltu jo edellisiltä paaveilta, mutta syystä 
tai toisesta se oli aina jäänyt suunnitelman asteelle.

Paavi Benedictus XVI:n noustessa paaviksi odotti moni neljännesvuosi
sadan kuuriassa toimineelta paavilta kuurian uudistamista. Ikääntynyt paavi 
ei tähän kuitenkaan ryhtynyt ja niin se jäi seuraajalle. Kuurian uudistamis-
tarve olikin tärkeimpiä kysymyksiä kardinaalien suunnatessa vuoden 2013 
konklaaviin. Eikä paavi Franciscus pettänyt. Vuonna 2022 voimaan tullut apos-
tolinen konsituutio Preadicate Evangelium (Saarnatkaa evankeliumia) Rooman 
kuuriasta oli vuosien valmistelun tulos. Se esimerkiksi muutti kuurian nimis-
töä ja yhdisteli virastoja. Rooman kuuria koki valtavan muodonmuutoksen. 
Viime vuonna aiheesta julkaistiin kattava tietopaketti. Kuurian historiasta ja 
tarkoituksesta kirjan The Roman Curia – History, Theology, and Organization on 
kirjoittanut kuuriassa työskentelevä monsignore Anthony Ekpo.

Ekpon kirja keskittyy paavi Franciscuksen uudistuksiin, mutta kirjoittaja 
käsittelee lisäksi kuurian historiaa ja taustaa. Se on tärkeää aiheen ymmär-
tämiseksi. Kirja jakaantuu seitsemään päälukuun. Ensin Ekpo käsittelee ter-
mejä Rooman kuuria, Vatikaanivaltio sekä Pyhä istuin selittäen kattavasti, 
mitä niillä tarkoitetaan. Seuraava luku on pyhitetty Rooman kuurian histo
rialle. Kolmas taas käsittelee kuurian teologisia lähtökohtia. Näiden taustalu-
kujen jälkeen Ekpo siirtyy käsittelemään Preadicate Evangeliumia. Ensin hän 
esittelee konstituution taustan. Seuraava luku luettelee ja esittelee uudiste-
tun kuurian dikasteriot eli virastot (kongregaatio-termistä on luovuttu). Kak-
si viimeistä lukua puolestaan käsittelevät kuurian oikeusistuimia sekä jäljelle 
jääneitä kuurian osia, kuten taloushallintoa. Kirjan lopussa on vielä liitteenä 
koko konstituution teksti.

Sisällöllisesti kirja on täyttä asiaa. Kirjan alussa Ekpo kertoo mitä Roo-
man kuuria on ja mitä se ei ole. Hän huomauttaa, että termit Vatikaanivaltio 
(so. Vatikaani), Pyhä istuin ja Rooman kuuria sekoittuvat usein keskenään. 



227

Kirkkohistorioitsijalle ehkä eniten kirjoittaja tarjoilee Rooman kuurian his-
toriaa käsittelevässä luvussa. Vaikka varsinaista kuuriaa ei ensimmäisellä 
vuosituhannella ollut olemassa, kattaa tämä luku käytännössä koko kirkon 
histo rian päättyen lyhyeen mainintaan Benedictus XVI:n pienoisista uudis-
tuksista kuuriaan. Myös muut modernin ajan paavit ovat kuuriaa uudistaneet. 
Näihin kuuluu esimerkiksi Vatikaani II konsiilin jälkeen Paavali VI:n tekemät 
uudistukset. Hän muun muassa siirsi historiaan sellaiset nimet kuten Pyhä 
virasto ja propaganda fide, muuttaen jämäkähköt nimet byrokraattisimmiksi 
nimihir viöiksi eli uskonopin kongregaatioksi sekä kansojen evankelioimisen 
kongregaatioksi. Rooman kuurian teologisia lähtökohtia käsittelevä luku puo-
lestaan maalailee melko ihannoidun kuvan kuuriasta ja sen tehtävästä paavin 
apuna. Lähtökohtaisesti kuurian ei Ekpon mukaan ole tarkoitus olla byrokraat-
tinen vaan enemminkin hengellinen toimija, mutta todellisuus lienee osoit-
tautunut erilaiseksi.

Kirjan julkaisemisen pääsyy oli kuitenkin paavi Franciscuksen kuuria-
uudistus ja sitä Ekpo käsitteleekin perusteellisesti. Hän esittelee perusteel-
lisesti Preadicate Evangeliumin taustan ja syntyhistorian. Esimerkiksi yhtenä 
suurimmista muutoksista menneeseen Ekpo pitää, että ensimmäistä kertaa 
myös maallikot voivat toimia kuurian hallinnollisissa tehtävissä. Kirjan luku-
kokemuksen kannalta ehkä raskainta, mutta toisaalta samalla informatiivisin-
ta oli uudistetun kuurian kaikkien osien esittelyt. Vanhat kongregaatiot ja paa-
villiset komissiot ovat korvautuneet termillä dikasterio. Sivuhuomautuksena 
kerrottakoon, että kätevästi uudistettujen dikasterioiden, tai oikeammin viras-
tojen, nimet löytyvät suomennettuina Katolinen kirkko Suomessa -sivustolta. 
Valtiosihteeristön lisäksi dikasterioita on nyt 16. Ekpo esittelee niistä jokaisen 
perusteellisesti. Lyhyen esittelytekstin jälkeen seuraa aina historiakatsausosio, 
jota puolestaan seuraa dikasterion rakenteen ja tehtävien (Internal Ordering and 
Responsibilities) käsittely. Dikasterioiden jälkeen Ekpo esittelee kolme kuurian 
oikeusistuinta ja jäljelle jääneet kuurian osat, kuten taloudesta vastaavat toi-
mijat sekä yhtenä esimerkkinä mainitakseni paaviuksien välissä valtaa pitävän 
kardinaalikamariherran tehtävät.

Monsignor Anthony Ekpon kirja on tuhti tietopaketti Rooman kuuriasta 
siinä muodossa, missä se tällä hetkellä on ja mihin paavi Franciscus sen jätti. 
Lienee varmaa, että myös tulevaisuudessa kuuriaa tullaan uudistamaa joko vä-
häisesti tai suureellisesti. Nyt on jo nähtävissä nykyisen paavin ero edeltäjään 
suhteessa kuuriaan. Leo XIV on jo ehtinyt kehua Rooman kuuriaa ja sen työn-
tekijöitä, joiden työ on tärkeä apu paaville kirkon hallinnossa. Paavi Franciscus 
ei koskaan kuuriaa tainnut kiitellä vaan jakoi sille useimmin haukkuja. Voinee 
siis hiukan ilkeästikin todeta, että Rooman kuuria selvisi jälleen yhdestä paa-
vista, vaikkakin perusteellisesti myllättynä.

Juha Ahosniemi



228

HANNU JUUSOLA Israelin historia. Toinen, uudistettu laitos.  
Helsinki: Gaudeamus, 2024. 432 s.

 N ykypäivänä historioitsijat ovat enimmäkseen sillä kannalla, että vaikka 
historiankirjoitus voi ja sen tulee aina pyrkiä objektiivisuuteen, se ei sil-

ti pysty ikinä saavuttamaan objektiivista näkemystä historian tapahtumiin ja 
tulkintoihin. Aihe nousee mieleen Lähi-idän tutkimuksen professorin Han-
nu Juusolan teoksesta Israelin historia, joka on kaksikymmentä vuotta sitten 
julkaistun perusteoksen uusi, päivitetty painos. Kuten Juusola osuvasti kuvaa 
kirjan päivitetyssä johdannossa, objektiivisuuden tavoittelu on Israelin histo-
riasta kirjoittaessa poikkeuksellisen haastavaa. Lukijat asettavat mielessään 
käytännössä kaikki Israelista kirjoittavat historioitsijat joko Israelia puolus-
tavalle tai sitä vastustavalle kannalle. Kun Gazan tilanne on entisestään pa-
hentunut kirjan julkaisun jälkeen, kysymys objektiivisuuteen pyrkimisestä on 
kansanmurhaselvitysten myötä saanut vielä uusia sävyjä.

Juusola on paitsi täydentänyt teoksen loppuun kaksi lukua koskien 2000-lu-
vun vaiheita Israelissa, myös ottanut aiempia lukuja editoidessaan huomioon 
aiheesta tällä ajanjaksolla tehdyn uuden tutkimuksen. Hän kertoo, että päätti 
pitää saman otsikon (Israelin historia) kuin kirjan ensimmäisessä versiossa, sii-
tä huolimatta että pitää itsekin sitä ”monella tapaa ongelmallisena”. Nykyisin 
tutkimuksessa puhutaan useimmiten Israel/Palestiinasta tai Israel-Palestii-
nasta. Nimivalinnan pohdinta onkin osuva esimerkki siitä, miten Israelista 
on enenevissä määrin lähes mahdotonta kirjoittaa neutraalisti. Voi todeta, 
että nimen muuttamista muotoon ”Israel-Palestiinan historia” olisi pidetty 
selvänä kannanottona sen puolesta, että Palestiinan näkökulma alueen histo-
riaan on nyt tärkeämpi kuin kaksikymmentä vuotta sitten. Samalla aiheeseen 
syvemmin perehtyneet ja Israelia kriittisesti tarkastelevat lukijat voivat pitää 
kannanottona myös kirjan nimen pitämistä entisellään.

Israelin valtion historia käydään kirjassa läpi painottaen vahvasti sen ole-
massaolon aikana käytyjä sotia. Esimerkiksi maan kulttuurihistoriaa kirja ei 
esittele juuri lainkaan. Painotus selittyy toisaalta sillä, että Israelin itseym-
märrys omasta historiastaan rakentuu usein sen käymien sotien mukaisesti, 
kuten Juusola toteaa. Kyseessä ei siis ole yksinomaan kirjoittajan oma valin-
ta. Suuri osa kirjasta on joka tapauksessa puhtaasti sotahistoriaa. Jos lukija ei 
ole valtavan kiinnostunut sotien yksityiskohtaisista vaiheista, rintamista tai 
valtionjohtajien lausunnoista ja päätöksistä niiden yhteydessä, osa kirjan ala-
luvuista saattaa tuntua puuduttavilta. Yleisesti ottaen kirja on kuitenkin to-
della hyvin kirjoitettu ja helppolukuinen. Sotienkin eri vaiheet avataan lyhyin 
ja selkein lausein.

Nykyhetkessä lukijaa kiinnostanee erityisesti ymmärryksen lisääminen sii-
tä, mitkä tekijät ovat vaikuttaneet siihen, että aseellinen konflikti Lähi-idässä 
on jo pitkään tuntunut käytännössä ikuiselta. Siihen Juusola tarjoaakin kiin-
nostavia vastauksia ja näkemyksiä. Hän esimerkiksi kartoittaa asioita, jotka 



229

ovat vaikuttaneet Israelin valtion turvallisuuskeskeisen politiikan syntyyn ja 
vahvistumiseen. Juusolan mukaan jo sotilaallinen menestys Israelin itsenäi-
syyssodassa 1948 loi maan politiikkaan voimankäyttöä korostavan militaristi-
sen tradition, joka on myöhemmin vaikeuttanut diplomaattisten ratkaisujen 
löytämistä. Yksi tekijä oli myös Israelin ensimmäisen pääministerin David 
Ben-Gurionin ajama valtiokeskeinen järjestelmä eli statismi, jossa valtion etu 
asetettiin yksilöiden ja erilaisten eturyhmien edelle. Valtion edussa painottui 
turvallisuus, jolloin armeijan korostunut asema oli keskeinen osa statismia. 
Kuten Juusola toteaa, valtiokeskeisyys oli toki loogista ja välttämätöntä tilan-
teessa, jossa pyrittiin rakentamaan kansallista yhtenäisyyttä tuoreessa valtios-
sa, johon virtasi siirtolaisia eri puolilta maailmaa. Sotilasmenojen kasvattami-
seen vaikutti myöhemmin myös vuoden 1973 jom kippur -sodan aiheuttama 
trauma. Ben-Gurionin turvallisuuskeskeistä linjaa jatkoi muun muassa sittem-
min puolustusministerinä ja pääministerinä toiminut Ariel Sharon.

Israelin valtion perustaminen oli Euroopasta Lähi-itään muuttaneiden sio-
nististen juutalaisten projekti, jossa Lähi-idässä aiemmin asuneilla juutalaisil-
la oli vain pieni rooli. Tämän kolonialistisen näkökulman esilläpito asettanee 
monen mielessä Juusolan varsin selkeästi Israeliin kriittisesti suhtautuvien 
tutkijoiden puolelle. Juusola kertoo johdannossa, miten israelilaiset uushisto-
rioitsijat ovat 1980-luvun lopulta lähtien tarkastelleet itsekin maansa historiaa 
kriittisesti. Hän ei kuitenkaan jätä huomiotta myöskään sitä kansallista myyt-
tiä, jolle Palestiinaa kohtaan myönteisesti suhtautuva historiankirjoitus usein 
rakentuu. Omiin kansallisiin myytteihin kriittisesti suhtautuva palestiinalai-
nen historiantutkimus on kuitenkin toistaiseksi ollut vähäistä. Tälle Juusola 
esittää mahdolliseksi syyksi sen olennaisen huomion, että kriittinen histo-
riantutkimus tarvitsee yleensä tuekseen kansallisen turvallisuudentunteen. 

Olen itse perehtynyt erityisesti yhdysvaltalaiseen juutalaisuuteen 2000-lu-
vulla. Arvostin sitä, miten Juusola avaa kirjan loppupuolella ansiokkaasti Yh-
dysvaltain juutalaisten monitahoista suhtautumista Israeliin sekä siihen lin-
kittyvää keskustelua antisemitismin ja Israelin kritisoinnin suhteesta. Sen 
ohella hän kirjoittaa Benjamin Netanyahun asemasta pitkäaikaisena ja mieli-
piteitä jakavana Israelin johtajana. Netanyahun menestys on perustunut yh-
distämisen sijaan hajottamiselle ja hänen hyökkäyksissään israelilaista mediaa 
ja maan oikeuslaitosta vastaan on oikeistopopulistisia piirteitä. Vaikka Juuso-
la ei sitä totea, kuvaus rinnastaa Netanyahun tyylin varsin selkeästi Donald 
Trumpiin. Lopuksi hän avaa vielä sitä, millä tavoin Israel on laajemminkin 
viime vuosina kääntynyt yhä vahvemmin poliittisesti oikealle. On arvokasta, 
että teos avaa pidemmän historian ohella myös näitä teemoja suomenkieli-
selle yleisölle.

Olli Saukko





231

KULTTUURI



232



233

Virolaisuuden museo

Vierailin Viron kansallismuseossa tutustumassa sen pysyvään näyttelyyn 
Kohtaamisia (Kohtumised). Viron kansallismuseo perustettiin vuonna 1909 
Raadin kartanon alueelle Tarttoon. Sota- ja neuvostovuosien aikana alue jäi 
neuvostoarmeijan haltuun ja museon esineistö hajautettiin eri tiloihin, mutta 
2010-luvulla kansallismuseon vanhalle, sittemmin sotilaslentokentäksi muu-
tetulle paikalle rakennettiin uusi Viron kansallismuseo. Nykyinen kansallis-
museo on jo arkkitehtonisesti vaikuttava suuren rakennuksen muodon mu-
kaillessa samaa kulmaa, jota sotilaslentokoneet olivat aiemmin rakennuksen 
alla olleen kiitoradan päältä nousseet.

Viron kansallismuseon pysyväisnäyttelyssä Kohtaamisia esitellään Viron 
historiaa kivikaudelta nykypäivään asti. Näyttely koostuu tuhansista esineis-
tä ja kuvista sekä sadoista äänitteistä ja videotallenteista. Siinä esitellään niin 
Viron historiaa kuin sen kieltä, kansaa, perinteitä ja tunnusmerkkejä. Käydes-
säni näyttelyssä tarkastelin erityisesti sen kuvauksia Viron kirkkohistoriasta 
ja uskonnollisesta kentästä.

Kohtaamisia koostuu 11 salista, joista ensimmäinen on kronologinen Aika-
matka kivikaudelta vapauksien aikaan. Aikamatka on rakennettu kiinnostavasti 
nykyhetkestä alkaen ja kivikauteen päättyen, jolloin vierailija tekee museo-
käynnillään myös jaloillaan aikamatkaa nykyhetkestä sitä edeltäneisiin aikoi-
hin ja tapahtumien taustalla oleviin tekijöihin. Aikamatka on saleista suurin ja 
se koostuu seitsemästä alaosiosta. Näistä alaosioista yksi, Kristinuskon saapumi-
nen, liittyy suoraan kirkkohistoriaan, mutta viittauksia kirkkohistoriaan ja us-
konnollisuuteen on monissa muissakin osioissa. Loput Kohtaamisia-näyttelyn 
saleista käsittelevät Viron historiaa ja virolaisuutta teemoittain.

Näyttelyssä uskonnollisuuteen liittyvissä teemoissa on helposti nähtävissä 
kahtiajako. Karrikoidusti näyttelyssä esitellään joko ulkoapäin Viroon tullutta, 
järjestäytynyttä ja vieraskielistä uskonnollisuutta tai sitten virolaista, ikään 
kuin aina maassa ollutta kansanuskoa. Rinnakkain ovat kirkollinen ajanmit-
taaminen ja luonnonrytmi, ulkomailta muuttanut yläluokka ja paikallinen 
rahvas, perinteisen kirkkokunnan jäsenyys ja kirkoista riippumaton henkisyys.

Vaikka kansanuskoa esitellessä näyttelyssä todetaan erityisesti 1700- ja 
1800-luvulla virolaisten uskonnollisuuteen yhdistyneen sekä kansanuskon et-
tä kristillisten kirkkojen perinteitä, näyttelyssä nämä on sijoitettu myös fyysi-
sesti erilleen toisistaan; katolisen, ortodoksisen ja luterilaisen kirkon näyttely-
kaapit kiinni toisiinsa yhdeksi rykelmäksi ja kansanuskon kaappi itsekseen 
näistä pienen välimatkan päähän. Huolimatta tästä asettelullisesta erosta, 
kansanuskoa esittelevän kaapin esineistö liittyy osin juuri tähän kansanus-
kon ja kristillisten kirkkojen perinteiden yhdistymiseen, esimerkkinä patsas 
kodin- tai talonhaltija Tõnnista, jonka nimi juontuu katolisesta pyhimys Anto-
niuksesta.

Kristillisiä kirkkokuntia esitellään näyttelyssä hyvin suppeasti ja 



234

pääpiirteittäin. Vierailijan ei oleteta tuntevan kirkkokuntien välisiä eroja tai 
esimerkiksi luterilaisuuden syntyperää. Myös kirkkokuntia kuvaamaan valitut 
esineet ovat sellaisia, että ne voisivat kuvata niistä mitä tahansa. Esimerkiksi 
luterilaisen kirkon kaapin kolme esinettä, virsikirja, kastemalja ja ehtoollis
pikari, ovat varsin yleisesti kristinuskoon liitettyjä esineitä. Ja vaikka museossa 
huomioidaankin ortodoksisen kirkon rooli erityisesti maan venäläisväestön 
keskuudessa, kolme esiteltyä kirkkokuntaa tuntuvat sulautuvan näyttelyssä 
näyttelykaappien asettelun ja yhteisen esineistön vuoksi yhteen.

Kirkkohistorian näkökulmasta erityisen kiinnostava osio näyttelyssä on sa-
li 5, Rinnakkaismaailmoja. Siinä virolaiset ja Viroon liittyvät ihmiset kertovat 
video- ja äänitallenteilla muistojaan ja tarinoitaan 1940–1980-luvuilta. Tari-
noista ilmenee hyvin niitä ristiriitaisuuksia ja rinnakkaismaailmoja, joita tuo-
hon aikaan liittyi, ja neuvostoajan haasteiden vuoksi niistä moni ymmärret-
tävästi liittyy myös henkilöiden uskonto- tai kirkkohistoriaan. Neuvostoajat 
kokeneiden ihmisten video- ja äänimuotoiset haastattelut ovat jo nyt arvokas 
pala Viron historiaa, mutta ajan kuluessa niiden arvo tulee vain kasvamaan.

Kohtaamisia-näyttelyä kuvaa hyvin se, että jo museon internet-sivustolla 
vierailijaa kehotetaan katsomaan, löytääkö kaikki näyttelyn 11 salia. Kokonsa 
ja monipuolisuutensa vuoksi osaan saleista päätyy sattumalta, osan niistä voi 
etsiä tietoisesti ja osa jää hyvin helposti löytämättä, mikä mahdollistaa myös 
pysyväisnäyttelystä uusien löytöjen tekemisen siellä uudestaan vieraillessaan. 
Ja kun noita löytöjä tekee, esimerkiksi alkuperäisen Viron lipun nähdessään 
tai maasta kyyditettyjen ihmisten tarinoita kuullessaan, museon arvon todella 
ymmärtää. Viron kansallismuseo on virolaisuuden museo, ei ainoastaan his-
torian, vaan koko identiteetin, kulttuurin ja kansan.

Oona Leiviskä



235

Bonhoeffer. Pastor, Spy, Assassin 

Ohjaus ja käsikirjoitus TODD KOMARNICKI. Pääosissa Jonas Dassler,  
Phileas Heyblom, August Diehl, David Jonsson, Flula Borg,  
Moritz Bleibtreu, Nadine Heidenreich.  
Yhdysvallat 2024. 2 t 13 min.

Kirkkohistorioitsijan kriittisin silmin Bonhoeffer on elokuvana epäonnis-
tunut. Sen antama kuva natsi-Saksan aikaisesta kirkkopolitiikasta on hyvin 
epämääräinen ja jättää olennaisia asioita kertomatta. Elokuvan tapahtumat 
hyppivät ajassa edestakaisin, ja mukana on myös täysin kuvitteellisia tapah-
tumia. Mutta vähän yli kaksituntiselta kaupalliselta dramatisoinnilta Dietrich 
Bonhoefferin elämästä on ehkä liikaa vaadittu, että se olisi toteutukseltaan 
täydellinen biopic. 

On hyvin ymmärrettävää, että on syntynyt idea tehdä kristillisesti kohotta-
va elokuva miehestä, joka oli niitä hyvin harvoja valopilkkuja muuten varsin 
natsimielisessä saksalaisessa evankelisessa papistossa. Bonhoefferin mielen-
laadun ja toiminnan poikkeuksellisuudesta ja harvinaisuudesta kertoo hyvin 
se, että toisen maailmansodan jälkeen monet saksalaiset hartaat protestantit 
pitivät häntä isänmaan petturina eivätkä suinkaan sankarina, kuten Robert 
P. Ericksen kertoo tutkimuksessaan Complicity in the Holocaust (2012). Katoli-
laisten joukosta rohkeita kirkonmiehiä sen sijaan löytyy useampia. Petturi-
kuvaan on todennäköisesti vaikuttanut se, että Bonhoeffer tuomittiin kuole-
maan osallisuudesta Hitlerin vastaiseen salamurhayritykseen 1944.

Elokuvan mainosjulisteessa Bonhoeffer esiintyy ase kädessä, ja elokuvan 
alaotsikossa on sana salamurhaaja (assassin). On vaikea ymmärtää syytä tälle. 
Bonhoeffer ei tiettävästi koskaan kulkenut ase taskussa, saati kädessä, ja hä-
nen osallisuutensa Hitlerin salamurhahankkeeseen oli hyvin marginaalinen, 
ei lainkaan aktiivinen. Natsit vangitsivat ja teloittivat ihmisiä hyvin vähäi-
sin perustein, jolloin sukulaisuussuhdekin aktiivisiin salaliittolaisiin saattoi 
johtaa pidätykseen. Voi olla, että ohjaaja–käsikirjoittaja Komarnickin mieles-
tä pelkät puheet eivät tehneet Bonhoefferista tarpeeksi sankarillista. Elokuva 
pyrkii nimittäin luomaan Bonhoefferista sankarihahmoa ja esikuvaa. Esikuval-
linen hän on, mutta kun hän itse piti tärkeimpänä uhrien puolesta puhumista, 
hän tuskin itse pitäisi tällaisesta sankarihahmon luomisesta.

Olen itse aikoinani istunut professori Eino Murtorinteen Saksan kirkkotais-
telua koskevilla luennoilla, ja niistä on jäänyt mieleen kirkkaana Saksan kirkon 
jakautuminen kolmeen osaan: Saksalaisten kristittyjen uskonliikkeeseen, joka 
oli kaikkein natsimielisin, Tunnustuskirkkoon ja valtakunnankirkkoon, johon 
kuului noin 80 % Saksan evankelisista. Bonhoeffer-elokuvassa ei ensin maini-
tusta ole tietoakaan. Ehkä se olisi hämmentänyt katsojia liikaa. Olisin odotta-
nut myös kuuluisan Barmenin julistuksen (1934) mainitsemista, sillä se liittyi 
Tunnustuskirkon perustamiseen. Murtorinne muuten käsitteli Bonhoefferiä 

https://www.finnkino.fi/search/?query=Jonas+Dassler
https://www.finnkino.fi/search/?query=Phileas+Heyblom
https://www.finnkino.fi/search/?query=August+Diehl
https://www.finnkino.fi/search/?query=David+Jonsson
https://www.finnkino.fi/search/?query=Flula+Borg
https://www.finnkino.fi/search/?query=Moritz+Bleibtreu
https://www.finnkino.fi/search/?query=Nadine+Heidenreich


236

luennoillaan varsin vähän, mikä kuvastaa sitä, että tällä ei ollut kovin merkit-
tävää vaikutusvaltaa Saksan protestanttien keskuudessa.

Miksi saksalaisten teologien ja pappien joukosta ei löytynyt kovempaa 
vastarintaa natseja vastaan? Yksi vastaus on se, että nationalistinen ja anti
semitistinen propaganda vetosi heihinkin. He olivat niin monien saksalaisten 
kanssa samaa mieltä siitä, että Saksaa oli kohdeltu epäreilusti Versaillesin rau-
hassa. Monet heistä nyökyttelivät päätään, kun puhuttiin siitä, että tappio en-
simmäisessä maailmansodassa johtui juutalaisten tekemästä selkään puukot-
tamisesta. Tutkijat ovat osoittaneet, että Tunnustuskirkon jäsenetkään eivät 
olleet vapaita antisemitismistä.  Heille ensisijaista oli vastustaa natsivaltion 
puuttumista kirkon hallintoasioihin, ei juutalaisten puolustaminen. Harvoil-
la saksalaisilla teologeilla oli kokemusta kansainvälisyydestä ja muiden kan-
sallisuuksien kohtaamisesta. Bonhoeffer oli tässäkin mielessä erilainen: hän 
oleskeli Espanjassa, Yhdysvalloissa ja Englannissa. Yhdysvalloissa hän oppi 
tietämään, millaista rasismia mustiin kohdistui.

Edellä mainittu Robert P. Ericksen on arvioinut, että yksi syy Bonhoefferin 
erikoislaatuisuuteen ja kykyyn vastustaa natsipropagandaa oli se, että koko 
hänen perheensä oli hyvin natsivastainen mutta ei lainkaan kirkossakäyvää 
väkeä. Dietrich oli heistä ainoa, jota Kristus veti puoleensa. Ericksenin mukaan 
tämä säästi Bonhoefferit kirkoissa kuullulta nationalistiselta julistukselta ja 
Hitler-innostukselta.

Elokuvassa on useita virheellisyyksiä, mutta nehän voi tietenkin aina las-
kea taiteellisen vapauden piiriin. Ehkä karkein niistä on Martin Niemöllerin 
tunnettu runollinen synnintunnustus: ”Ensin ne tulivat hakemaan sosialis-
tit, enkä puhunut mitään, koska en ollut sosialisti jne.”. Tunnustuksesta on 
itse asiassa olemassa monenlaisia versioita, joissa esiintyy erilaisia ihmisryh-
miä. Niemöller lausui näin kuitenkin vasta sodan jälkeen, mutta elokuvassa 
hän julistaa sen saarnastuolista jo Kristalliyön jälkeen 1938 ja puhuu silloin 
myös juutalaisista. Ajoituksen sekavuutta lisää se, että hän samassa yhteydes-
sä sanoo olleensa seurakunnan pastori 14 vuotta. Niemöllerin ensimmäinen 
papinpaikka oli Berlin-Dahlemin seurakunnassa 1931, joten se tarkoittaisi, että 
elokuvan mukaan hän puhui vuonna 1944 tai 1945, mutta se ei voi yksinkertai-
sesti pitää paikkaansa. Tähän liittyy se, että uusimpien Niemöller-tutkimusten 
mukaan hän ei ollut varsinaisesti juutalaisten ystävä vaan suhtautui ennakko-
luuloisesti juutalaisiin sodan jälkeenkin ja vastusti saksalaisten protestanttien 
syyllisyyden tunnustamista. Hän siis tuskin olisi lausunut juutalaisista myön-
teisiä sanoja ennen sotaa tai sen aikana.

Elokuvan puutteet vähentävät merkittävästi sen ansioita elämäkertaeloku-
vana tai edes ajankuvana. Jos Bonhoefferin elämästä haluaa saada uskottavan 
ja tosiasioihin perustuvan käsityksen, kannattaa katsoa Martin Doblmeierin 
ohjaama dokumentti Bonhoeffer (2003).

Mikko Ketola



237

Conclave 

Ohjaus ja käsikirjoitus EDWARD BERGER. Pääosissa Ralph Fiennes,  
Stanley Tucci, John Lithgow & Isabella Rossellini.  
Yhdysvallat 2024. Kesto 120 min.

Joulukuussa 2024 Suomen ensi-iltansa saanut Conclave on fiktiivinen elokuva, 
jonka valkokankaan ulkopuolinen elämä kietoutuu harvinaislaatuisella taval-
la osaksi kirkkohistoriallista todellisuutta. Elokuva keräsi runsaasti katsojia ja 
kiinnostusta jo ennen loppukevättä 2025, jolloin maailma seurasi paavi Fran-
ciscuksen hautajaisia ja hänen seuraajansa Leo XIV:n valintaa. Parhaasta sovi-
tetusta käsikirjoituksesta Oscar-palkittu (Peter Straughan) Conclave kiinnosti 
katsojia vielä poikkeuksellisen pitkään ensi-iltansa jälkeen: elokuvaa esitettiin 
elokuvateattereissa Helsingissä vielä alkusyksystä, vaikka se saapui kotikatso-
moiden suoratoistopalveluihin jo heinäkuussa. Suomalaista yleisöä paavi ja 
katolinen kirkko tuntuvat kiinnostavan, julkaisihan Yle kesällä suoratoisto-
palvelu Areenassa vapaasti katseltavaksi kaksi viime vuosien kiinnostavaa ja 
korkealaatuista paavi-draamaa The Young Pope ja The New Pope.

Elokuva on kaunista katseltavaa ja kestää useamman katselukerran jo yksin 
visuaalisen näyttävyytensä ansiosta. Katsojaa hemmotellaan lähikuvilla vaka-
vailmeisistä, ketjutupakoitsevista kardinaaleista ja hidastetuilla kohtauksilla 
yläilmoista kuvatuista marmorikäytävistä punamustaan pukeutuneen kardi-
naalikollegion kulkiessa kohti Sikstiiniläiskappelin salia. Niin visuaalisessa 
ilmeessä kuin kerronnassa ovat synkän ja valkean kontrastit selviä. Myös mu-
siikki ja äänisuunnittelu tukevat tarinaa hienosti, hienovaraisena esimerkkinä 
mainittakoon avoimesta ikkunasta kappeliin tuulen kantama kansanjoukon 
ääni Pietarinkirkon aukiolta.

Tarina keskittyy konklaavin sisäiseen maailmaan. Uusi paavi on valitta-
va, papabilet kandidaatit ovat selvillä ja jakolinjojen välillä käytävä keskustelu 
kireää. Lukittujen ovien takaakin löytyy kaappeja täynnä luurankoja; intohi-
molta ja inhimillisiltä ambitioilta ei voida välttyä kirkkolaivan kapteenista 
päätettäessä. Yksi kerrallaan ennakkosuosikkien haaveet kaatuvat suhmuroin-
tien selvitessä, kun seinillä on korvat ja maan hiljaisilla sanottavansa. Elokuva 
pitää jännityksensä loppuun asti, eikä yllätyksiltä vältytä viime minuuteilla-
kaan.

Tarinassa konservatiivit ja progressiiviset ovat toisiaan vastakkain, vaikka 
harmaan sävyjä paljastuu äänestyksen seuratessa toistaan. Pääosaa näyttele-
vän Ralph Fiennesin kasvoilta ja kehonkielestä kuvastuu sanomaton taakka 
ja tuska, kun hänen esittämänsä kardinaalikollegion dekaani Lawrence luo-
vii konklaavin kulusta vastaavana virkamiehenä äänestyksestä seuraavaan ja 
esille pulpahtavasta kriisistä toiseen. Avainkohtaus Lawrencesta edesmen-
neen paavin makuuhuoneessa nostaa esiin myös henkilökohtaisen aspektin, 
joka helposti jää sivuun instituution rattaiden jatkaessa pyörimistään kohti 



238

seuraavan paavin valintaa: yksittäisen kardinaalin ja katolilaisen suru ja kai-
paus ja sen edessä pysähtyminen Pyhän Isän kuollessa.

Conclave perustuu samannimiseen Robert Harrisin jännitysromaaniin vuo-
delta 2016. Elokuvan ja kirjan väliset muutokset ovat pieniä mutta kiinnosta-
via. Amerikkalaisen elokuvan päänäyttelijät ovat suurilta osin amerikkalaisia, 
josta syystä kirjan henkilöiden kansallisuudet ovat muuttuneet. Esimerkik-
si päähenkilö kardinaali Lawrence on kirjassa italialainen kardinaali Lomeli. 
Myös esimerkiksi keskeisessä roolissa oleva, konklaaviin yllätyksenä saapuva 
paavin salassa, in pectore, nimeämä kardinaali Benitez (Carlos Diehz) on elo-
kuvassa meksikolainen Kabulin arkkipiispa, kun taas kirjassa filippiiniläinen 
Bagdadin arkkipiispa. Elokuvassa merkittävässä osassa ovat poliittiset ja us-
konnolliset jännitteet islamilaisen maailman kanssa, joka osaltaan kuvastaa 
kirjan syntyaikaa ja sen aikaisia ajankohtaisia teemoja. Elokuva seuraa uskol-
lisesti kirjan tapahtumia, joskin kirjallisessa muodossa päähenkilö Lomelin/
Lawrencen sisäistä maailmaa ja ajattelua avataan hieman enemmän suhtees-
sa edesmenneeseen paaviin. Kirjan lukemisen jälkeen myös Ralph Fiennesin 
hienoon roolisuoritukseen aukeaa uusia merkityksiä.

Elokuvan nimekäs näyttelijäkaarti tekee niin ikään uskottavia suorituksia, 
nimekkään päädyn Stanley Tucci ja John Lithgow etunenässä. Vaikka kirjasta 
elokuvaan siirryttäessä päähenkilöt ovat amerikkalaistuneet, antaa elokuva 
kardinaalikollegiosta kansainvälisen ja globaalille kirkolle uskottavan ilmeen. 
Kardinaalit kommunikoivat useilla kielillä uskottavaan tapaan. Räiskyvän roo-
lin tekee Venetsian kardinaali Tedescoa esittävä Sergio Castellitto, jonka il-
meet ja äänenpainot puhuvat puolestaan vaikka kieltä ei ymmärtäisikään. 
Isabella Rossellini tekee hienon roolin sisar Agnesina, jonka johtaman nun-
najoukon panos konklaaviin on korvaamaton.

Conclaven jännittävät ja dramaattiset tapahtumat ovat fiktiivisiä, mutta 
kirjailija Harrisin kynästä lähtöisin oleva kuvaus konklaavin järjestyksestä on 
todenmukainen. Kirjan loppusanoista käy ilmi henkilöä paljastamatta sisä-
piirin tietolähde. Ympäri käydään, sillä valmistautuessaan kevään konklaaviin 
kertoivat useat tosimaailman kardinaalit – myös Robert Prevost – valmistau-
tuneensa tulevaan uutuuselokuvaa katsomalla, olihan suuri osa äänivaltaisista 
kardinaaleista Franciscuksen nimittämiä ja sitä myötä ensikertalaisia.

Tapio Leinonen 



239

Vuosikirjan 2025 kirjoittajat

Ahonen, Paavo teol.toht.
paavo.ahonen@helsinki.fi

Ahosniemi, Juha teol.maist.
juha.ahosniemi@helsinki.fi

Antila, Jaakko Olavi teol.toht.
jaakko.antila@elisanet.fi

Bergström, Milla teol.toht.
milla.m.bergstrom@gmail.com

Huhta, Ilkka prof.
ilkka.huhta@uef.fi

Juutila, Markus teol.maist.
markus.juutila@helsinki.fi

Kallanne, Reetta väitöskirjatutkija
reetta.kallanne@uef.fi

Ketola, Mikko dosentti
mikko.ketola@helsinki.fi

Kouvola, Karolina fil.toht.
karolina.kouvola@oulu.fi

Laine, Esko M. dosentti
esko.laine@helsinki.fi

Leinonen, Tapio teol.maist (väit.)
tapio.h.leinonen@helsinki.fi

Leiviskä, Oona teol.toht.
oona.leiviska@uef.fi

Leppäniemi, Jussi teol.maist., fil.maist., 
jussl@uef.fi

Tyynelä-Haapamäki Johanna teol.toht.
johanna.tyynelahaapamaki@gmail.com

Penttinen, Alpo teol.toht.
alpo.penttinen@katolinen.fi

Pohjonen, Jan väitöskirjatutkija
japohjon@student.uef.fi

Rekola, Juha oikeust.maist.
juha.rekola@helsinki.fi

Ryökäs, Esko dosentti
esko.ryokas@uef.fi

Saukko, Olli teol.maist.
olli.saukko@helsinki.fi

Talonen, Jouko prof. emeritus
jouko.talonen@helsinki.fi

Tammela, Joonas fil. maist. (väit.)
joonas.s.tammela@jyu.fi

Tuure, Martti teol.maist.
martti.tuure@gmail.com




	Esipuhe
	Förord
	Sisällys
	ARTIKKELIT
	Backmanien lukkariperheenparannustoiminta 1800-luvun puolivälissälääketieteen ja kirkollisen järjestäytymisenmurrosaikana
	Suomalainen juutalaislähetys Euroopassa: alku, loppu ja aatteellinen ympäristö
	Piispa ja pääjohtaja: Diakoniansiirtyminen osaksi sosiaali- jaterveydenhuoltoa vuosina 1939–1944
	Asevelipappien rauhaan palaaminen– Kusti Korhonen ja Jussi Tenkku toisenmaailmansodan jälkeisenä nationalisminmurroskautena
	Pohjois-Irlannin levottomuudet,Euroopan yhdentyminen ja kristinuskoHelsingin Sanomien pääkirjoituksissavuosina 1993–1998
	KATSAUKSET
	Pyhän Henrikin päivän viettoaRoomassa 2025
	Aikakauden muutoksen paavi– Franciscuksen perinnön glokaalia arviointia
	Teologian ylioppilas Ilmo LauniksenLontoon-päiväkirja (1934)
	KIRJA-ARVIOT
	KULTTUURI
	Virolaisuuden museo
	Bonhoeffer. Pastor, Spy, Assassin
	Conclave
	Vuosikirjan 2025 kirjoittajat

