
97

REETTA KALLANNE & ILKKA HUHTA

 Asevelipappien rauhaan palaaminen  
– Kusti Korhonen ja Jussi Tenkku toisen  
maailmansodan jälkeisenä nationalismin 
murroskautena

 T oista maailmansotaa seurannut rauhaan palaaminen oli Suomessa 
ensisijaisesti kansallisen sovinnon ja identiteetin uudelleenmuokkaa-
misen prosessi.1 Kansalliseen rauhaan palaamiseen liittyi kansallisen 

historian ja aatteiden suuriakin uudelleentulkintoja. Esimerkiksi sisällissodan 
perintöä tulkittiin uudelleen itsenäisyystaisteluna ja selviytymiskertomukse-
na, osana toisesta maailmansodasta rakennettuja kertomuksia.2 Yksi suurim-
man rauhaan palaamisen muutoksen kokeneista ryhmistä oli vahvimmin val-
koisen Suomen perintöön, antibolševismiin ja Suur-Suomeen sitoutuneiden 
upseerien ja sotilaspastoreiden joukko.3 

Tässä artikkelissa tuomme kahden tähän joukkoon kuuluneen keskeisen 
asevelipapin – Jussi Tenkun ja Kusti Korhosen – kautta esille, miten Suomen 
evankelis-luterilainen kirkko ja sen sotilaspapisto siirtyivät nationalismia ra-
kentaneesta ja tukeneesta kirkosta rauhaan. Tarkastelemme kirkkohistoriaa 
nationalismin ja sodan jälkeisen murroskauden näkökulmasta keskittyen 
kahteen vaikuttajayksilöön ja heidän omaan tulkintaansa tapahtuneesta aina 
jatkosodan viimeisistä vaiheista sodan jälkeiseen rauhan aikaan saakka. Ky-
symme, miten Korhonen ja Tenkku määrittivät nationalismin näkökulmasta 
omaa paikkaansa ja työtään kirkossa toisen maailmansodan jälkeen. 

Lähteinämme tässä artikkelissa ovat Jussi Tenkun sota-aikainen päiväkir-
ja, teoksen Inkeriläisiä siirtämässä – Jussi ja Liisa Tenkun päiväkirjat 1943–1944 
osana julkaistut kirjeet Jussi Tenkulta vaimolleen Liisa Tenkulle sekä saman 
kirjoittajan vuonna 1945 ilmestynyt teos Alaston ihminen murrosajan kuvastimes-
sa. Kusti Korhosen yksityistä alkuperäisaineistoa on lahjoitettu Itä-Suomen 
yliopiston teologian osaston arkistoon 2000-luvun alussa. Aineisto on aiem-
min hyödyntämätön, ja se sisältää Korhosen kirjoitusten käsikirjoituksia ja 
hänen kokoamaansa henkilökohtaista aineistoa.4 Käytämme lähteenä myös 

	 1	 Kansallisesta sovintoprosessista ks. Long & Brecke 2003, 68–72.
	 2	 Kertomuksista ja suomalaisesta erillisestä sotakokemuksesta ks. Kivimäki, Hytönen & Karo-

nen 2016, 20. 
	 3	 Kivimäki 2016a, 91.
	4	 UEF TOA KKK Tiedotusmateriaalia sanomalehtiin ja muihin julkaisuihin 1945–1974. 



98

Korhosen muistelmateosta Pappina murrosajassa vuodelta 1982. Tarkastelemme 
lisäksi Kusti Korhosen ja Armo Nokkalan toimittamaa asevelipappien vuon-
na 1945 ilmestynyttä kokoelmateosta Älä aja raiteissa ja erityisesti Korhosen ja 
Tenkun kirjoituksia siinä. 

Sotilaspappien ja asevelipappien kirjoituksia on aiemmin tutkittu lähinnä 
sota-ajan nationalistisessa kontekstissa.5 Sen sijaan toisen maailmansodan 
jälkeistä aikaa ei ole vielä nähty kirkkohistoriassa nationalismin tutkimuksen 
kannalta erityisen kiinnostavana ajanjaksona. Yksittäisten pappien kirjoituk-
set ovat siten tulleet tulkituksi elämäkerrallisena tai kirkollista elämää kuvaa-
vana lähdeaineistona laajemman historiallisen viitekehyksen sijaan. 

Nationalismi kirkkohistorian tutkimuksessa

Toisen maailmansodan jälkeen suomalaisessa julkisessa keskustelussa mää-
riteltiin uudestaan suomalaisuutta, Suomea ja sen suhdetta muuhun maa-
ilmaan.6 Vaikka näin tapahtui, nationalismin merkitys ja sen uudelleentul-
kinnat ovat sodanjälkeisen aikakauden osalta jääneet historiantutkimuksessa 
selvästi vähemmälle huomiolle kuin sotaa edeltävän ajan tutkimuksen osal-
ta. Myös kirkkohistorian tutkimuksessa tämä sodanjälkeisen muutoksen kä-
sitteellistäminen erityisesti nationalismin osalta on jäänyt puutteelliseksi 
ja huomio on kiinnittynyt kirkko-organisaatiossa itsessään tapahtuneisiin 
muutoksiin. Nationalismia koskevassa historiantutkimuksessa uskonto tun-
nustetaan yhdeksi keskeiseksi nationalismiin liittyväksi aatteeksi, mutta tut-
kimuksellinen huomio ei yleensä suuntaudu uskontoon tai uskonnollisiin 
toimijoihin. Kirkkohistorian luontevaksi tehtäväksi jääkin uskonnon ja yh-
teiskunnan välisten yhteyksien tutkiminen.

Käsitykset nationalismista aatteena ovat laajentuneet historiantutkimuk-
sessa erityisesti viime vuosina.7 Suomalaisen kirkkohistorian tutkimustilanne 
on kiinnostava lähtökohta, sillä oppialalla on tehty runsaasti korkeatasoista 
nationalismin ja Suomen luterilaisen kirkon suhdetta valaisevaa tutkimusta, 
mutta se on kohdistunut lähinnä toista maailmansotaa edeltäneeseen aikaan.8  
Myös pohjoismaisessa tutkimuksessa on lähivuosina kiinnitetty huomiota 
muun muassa luterilaisen kristinuskon vaikutukseen kansallisvaltioiden ra-
kennukseen ja hyvinvointivaltiokehitykseen osana nationalismia.9 Uutena 

	 5	 Pappien sota-aikaisesta nationalismista ks. Tilli 2014; papeista sisällissodassa ks. Huhta 2010.
	6	 Auvinen, Holmila & Lehtimäki 2016, 209; AKS-nuorison nationalismista ks. Tepora 2011, 

240–245. 
	 7	 Kivimäki et al. 2024, 346.
	 8	 Murtorinne 1976; 1978; 1987; Kirkko suomalaisessa yhteiskunnassa 1900-luvulla 1977; Heikkilä 

1990, 505–510; Huhta 2001.
	9	 Boije et al. 2025, 4.



99

sotahistoriana tunnettuun sodan sosiaali- ja kulttuurihistoriaan10 linkittyvä 
nationalismitutkimus antaa puolestaan mahdollisuuden tarkastella sekä 
aiempia kirkkohistorian tulkintoja että asevelipappien rauhaan palaamista 
osana suomalaista rauhaan palaamista.

Aiemmassa tutkimuksessa Suomen evankelis-luterilaisen kirkon muutosta 
toisen maailmansodan jälkeen on käsitelty suhteessa työväestöön, sotasyyl-
lisyyteen sekä sodanjälkeiseen poliittiseen ja sosiaaliseen murrokseen.11 Sota 
synnytti monia sosiaalisia ongelmia, kuten avioerojen määrän kohoamisen, 
alkoholiongelmien kasvun ja siirtolais- sekä sotaorpokysymyksen. Kirkollista 
rauhaan palaamista onkin usein käsitelty kirkon huomioon siirtymisenä so-
dan aiheuttamiin sosiaalisen vastuun kysymyksiin. 

Suomalaisessa kirkkohistorian tutkimuksessa sodanjälkeinen muutos on 
kuvattu pitkänä “kansankirkon”12 rakentumisen jatkumona, mutta myös kir-
kon polarisoitumisena uuspietistiseen ja uuskansankirkolliseen suuntauk-
seen. Jälkimmäinen, erityisesti kirkkohistorian professori Eino Murtorinteen 
hahmottelema jaottelu oli tulkintamalli, joka tarkasteli sodanjälkeistä kirkko
historiaa kirkon sosiaalista vastuuta korostavan uuskansankirkollisuuden ja 
henkilökohtaista uskonratkaisua korostavan uuspietismin nousun näkökul-
mista.13 Näkökulma on jättänyt vähemmälle huomiolle sen, miten kirkko 
kokonaisuudessaan toimi ja reagoi sodanjälkeiseen murrokseen ja sekulari-
soitumiseen, mutta myös sen, millä tavoin monet reaktiot eivät noudattaneet 
kuvattuja kirkollisia rintamia.14 

Pappien sodanjälkeistä arvomaailmaa koskevissa tutkimuksissa muun 
muassa Jouni Tilli ja Antti Malinen ovat toistaneet Eino Murtorinteen tulkinnan 
”kirkkoa elähdyttäneiden” nationalististen ihanteiden romahtamisesta kirkos-
sa.15 Tätä romahtamiseksi kuvattua prosessia ei ole vielä tarkasteltu itsenäise-
nä ilmiönä kirkkohistorian tutkimuksessa, vaan se on jäänyt aikansa ilmapii-
rin yleisselitykseksi. Murtorinne ei itse asiassa väitä, että kyse oli varsinaisesta 

	10	 Perämäki 2024, 1. Uudella sotahistorialla tarkoitamme 2000-luvulla 	voimistunutta 
tutkimussuuntausta, jossa suomalainen ja kansainvälinen historiantutkimus on ottanut 
kysymyksenasettelun keskiöön kokemuksen ja tunteet, arjen, yksityisen ja henkilökohtaisen. 
Tätä tutkimussuuntausta valaisee esimerkiksi Anna-Leena Perämäen toimittama Ennen ja 
nyt – teemanumero 3 vuodelta 2024.

	11	 Suhteesta työväestöön ks. Tilli 2016; sotasyyllisyyteen ks. Lauha 1999; poliittiseen murrok-
seen ks. Murtorinne 1995. 

	12	 Kansankirkon käsitteen ongelmista Hjelm 2021, 225–229 ja käsitteen syntyhistoriasta Huhta 
2021, 104–107.

	13	 Murtorinne 1995. Murtorinne otsikoi kirjoittamansa Suomen kirkon historian yleisesityksen 
vuodet 1945–1973 kattavan luvun Uuskansankirkollisuuden ja uuspietismin nousu kirkossa. Laajas-
ti sittemmin omaksuttu käsitys herätti tosin myös kritiikkiä heti yleisesityksen ilmestyttyä. 
Seppo 1996, 176–179.

	14	 Huhta & Malkavaara 2005, 60–62.
	15	 Tilli 2016, 432. Tilli & Malinen 2018, 31. Murtorinteen tulkinta kirkkoa ”elähdyttäneen” natio-

nalismin romahtamiseen kirkossa on osa kummankin artikkelin tutkimuksellisia lähtökoh-
tia.



100

romahduksesta, vaan siitä, että sotienvälisen nationalismin ”elähdyttämä” 
kirkko joutui uudessa tilanteessa hakemaan entisen isänmaallisuuden tilalle 
uusia ilmenemismuotoja.16 Tästä on nimenomaisesti kysymys, kun peilaamme 
artikkelissamme kahden asevelipapin kautta kirkossa tapahtuneita muutok-
sia Suomen historian nationalismin murrosaikaan ja rauhaan palaamiseen.17 
Vertailun avulla selvitämme, oliko kirkon rauhan palaaminen samankaltaista 
ja saiko muuttunut nationalismi samanlaisia piirteitä kuin muualla yhteis-
kunnassa.

Nationalismiin kasvaneet

Nationalismi ei ollut vain sodan herättämä lyhytaikainen ilmiö, vaan jo en-
nen Suomen itsenäistymistä vaikuttanut aatevirtausten summa. Vuosisadan 
vaihteen papiston kansallisuusaatteeksi18 kutsumaa aatetta on kuvattu ”to
peliaanis-runebergiläiseksi”, jonka hengessä itsenäisyyden ajan kirkko al-
koi rakentua itsestään selvään isänmaanrakkauteen.19 Sisällissodan jälkeen 
vapaussotatulkintaan kuului ajatus siitä, että taistelu ”ryssää” vastaan on sa-
malla taistelua suomalaisen kristillisyyden puolesta, jonka parhaina puolus-
tajina vapaussodassa kunnostautuneet heränneet esitettiin julkisuudessa.20 
Herännäisyys kulttuurisena ja hengellisenä liikkeenä vaikutti sekä Jussi Ten-
kun että Kusti Korhosen kasvuvuosiin.

Jussi Tenkku syntyi Nivalassa vuonna 1917 maanviljelijäperheeseen. Herän-
näistaustainen Tenkku kirjoitti ylioppilaaksi Raudaskylän lukiosta vuonna 
1935. Lukio toimi herännäisopiston yhteydessä, ja sen johtajana oli kristillis
siveellisestä ankaruudestaan tunnettu Juho Kytömäki. Tenkku varttui por-
varillisen ja nationalistisen herännäisyyden keskellä, johon sisällissota oli 
lisännyt militaristisen mausteensa.21 Jussi Tenkku oli myös Isänmaallisen 
kansanliikkeen (IKL) ja Akateemisen Karja-Seuran (AKS) jäsen kuten monet 
muutkin ikäpolvensa herännäistaustaiset nuoret miehet 1930-luvulla. 

Hieman Tenkkua vanhempi, vuonna 1911 Sotkamossa pienviljelijäperhee-
seen syntynyt Korhonen koki vetoa herännäishenkiseen seurakuntaelämään 
ja päätyi opiskelijaksi Kainuun opistolle.22 Kristillisen opiston johtajana toimi 

	16	 Murtorinne 1995, 290.
	17	 Uusimmasta nationalismin määrittelystä suomalaisessa kontekstissa ks. Kivimäki et al. 

2024.
	18	 Käytämme artikkelissa tarpeen mukaan asevelipappien itsensä käyttämää käsitettä kansal-

lisuusaate kuvaamaan heidän omaa perusaatemaailmaansa. Yleiskäsitteenä ja muutosten 
analysoinnissa käytämme analyyttisempaa ja laajempaa käsitettä nationalismi. 

	19	 Lauha 1999, 65.
	20	 Huhta 2001, 227. 
	21	 Salmela 2007; Huhta 2001, 227–228.
	22	 Korhonen 1982, 38–39. 



101

tuolloin vapaussodan veteraani ja ”palavasieluinen isänmaanystävä” pastori 	
Otto Stenij (myöhemmin Korpijaakko), joka pyrki juurruttamaan oppilaisiin 
kristillis-isänmaallisen eetoksen. Kusti Korhosen ”isälliseksi ystäväksi” kut-
suma Korpijaakko onnistui myös vaikuttamaan siihen, että nuoren Korho-
sen urahaaveet vaihtuivat opettajasta papiksi.23 Armeijakokemus ja upseeri-
koulutus saivat 1930-luvun puolimaissa Korhosen hetkeksi pohtimaan myös 
sotilasuraa, mutta Korpijaakon vaikutuksesta herännyt pappiskutsumus vei 
lopulta voiton. 1930-luvun jälkipuoliskolla teologian opintojansa suorittanut 
Korhonen omaksui teologisukupolvensa enemmistön tavoin AKS:n ideologian 
ja tavoitteet.24 

Papiksi Korhonen vihittiin välirauhan aikana joulukuussa 1940 Kuopion 
vastaperustettuun hiippakuntaan kuuluvan Kiuruveden seurakunnan apu
papiksi. Virka oli vain nimellinen, ja järjestyi herännäissuhteilla. Rovasti Väi-
nö Malmivaara kutsui Korhosen apupapiksi seurakuntaan, mutta tosiasiassa 
Korhonen aloitti Herättäjäyhdistyksen matkapappina;25 “matkat Herättäjä-
Yhdistyksen palveluksessa loppuivat kuitenkin yllättävän pian, kun sodan 
peikko jälleen uhkasi kansallista olemassaoloamme.”26 Myös Korhosen ystä-
vä Jussi Tenkku vihittiin nimelliseen virkaan papiksi Kuopion tuomiokirkko-
seurakunnan papiston apulaiseksi vuonna 1941. Huolimatta sodanjälkeisestä 
muutosta Yhdysvaltoihin hän toimi samassa virassa nimellisesti aina vuoteen 
1952 saakka.27

Sekä Tenkku että Korhonen kasvoivat uskonnollis-nationalistisessa ym-
päristössä, jossa kansallismielisyys, uskonto ja mieheys yhdistyivät toisiinsa. 
Toisen maailmansodan kirkko oli maskuliininen organisaatio, jonka sisällä oli 
helppo toteuttaa ja elää todeksi nuoruuden vaikutuspiirissä opittua nationa-
lismia. Nuoruuden kokemuksia muokkasi vielä yksi mieheyteen ja nationalis-
miin liittyvä tekijä: sota.28

Sotakokemus ja sukupolvierot

Kummallekin asevelipapille – sekä Jussi Tenkulle että Kusti Korhoselle – oma-
kohtaisesti koettu sota vaikutti nationalismia ilmentävään retoriikkaan ja 
muutti ajattelua. Kusti Korhonen kutsuttiin ylimääräisiin kertausharjoituksiin 
syksyllä 1939. Talvisodan syttyessä vänrikki Korhonen oli joukkueenjohtajana 

	23	 Korhonen 1982, 40–42, 83.
	24	 Korhonen 1982, 82.
	25	 Pappisvihkimyksen edellytys oli seurakunnan kutsu, eikä suoraan kristillisten yhdistysten 

palvelukseen voitu kirkkolain mukaan vihkiä. Korhonen 1982, 111–112.
	26	 Korhonen 1982, 117.
	27	 Salmela 2007. 
	28	 Mieheydestä ja nationalismista ks. Nagel 2010.



102

Kuhmon seudulle sijoitetussa suojapataljoonassa. Sota päättyi Korhosen osal-
ta kuitenkin jo 6. helmikuuta 1940 vakavaan haavoittumiseen. Sitä pahempi 
järkytys Korhoselle oli hänen myöhemmän tulkintansa mukaan Moskova n 
rauhansopimuksen ankarat ehdot: “tuntui kuin päätä alkaisi huimata ja jalat 
pettäisivät alta.”29

Tenkku palveli talvisodassa Kannaksella ja jatkosodassa ainakin Ilomant-
sissa kesällä 1941.30 Toisin kuin Korhonen, Tenkku ei kirjoittanut henkilökoh-
taisista sotakokemuksistaan suoraan. Teoksessaan Alaston ihminen murrosajan 
kuvastimessa sotaa koskevat kuvaukset alkavat usein esimerkiksi ”eräs majuri”, 
”kuulin” tai ”muuan”, joiden avulla Tenkku etäännytti omia kokemuksiaan ylei-
semmästä sodan luonnetta käsittelevästä analyysistaan.31

Tenkulle sota-aikaisen nationalismin avainkokemus oli toimiminen inkeri-
läisten siirroissa pappina Saksan miehittämässä Virossa ja Inkerissä maalis-
kuusta 1943 helmikuuhun 1944. Tenkku päätyi tehtäväänsä tuolloin Itä-Kar-
jalan sotilashallinnossa Äänislinnan (Petroskoi) luterilaisen väestön parissa 
pappina toimineen ystävänsä Kusti Korhosen pyynnöstä.32 Ennen lähtöään 
Tenkku kuvasi, miten ”sydäntä sykähyttää ajatus, että olen matkalla Inke-
riin, jonka vapauttamisesta olimme nähneet unia koulussa ja osakunnassa.”33 
Luterilaisten pappien työ sekä Itä-Karjalassa että Inkerissä edusti AKS:läistä 
suomalaista luterilaista valistustyötä.34 Pappien tekemä valistustyö suomen-
sukuisten henkilöiden parissa oli myös muille kuin Tenkulle kansallismieli-
syyden huipentuma ja Suur-Suomen unelman elämistä todeksi.35 Tätä sota-
aikaista nationalismin huipentumaa on tutkimuksessa kutsuttu ”kuumaksi 
kansallismielisyydeksi”.36

Salmela on kuvannut sotakokemuksen muuttaneen Tenkun elämän suun-
taa. Kuopion tuomiorovastin tyttären Liisa Simojoen kanssa naimisiin men-
neen Jussi Tenkun elämä olisi voinut ilman sotaa näyttää toisenlaiselta.37 Liisa 
Tenkku on myöhemmin haastattelussa kuvannut Jussi Tenkun syvää henkistä 
kriisiä ja päätöstä luopua pappeudesta sodan jälkeen.38 Siksi hän kansallisuus-
aatteen suhteen ääripäähän kasvaneena ja sodan jälkeen elämänsä suunnan 
muuttaneena on avainhenkilö kirkon murroskauden ja nationalismin tutki-
muksessa. 

Sodan jälkeen osa kirkosta, erityisesti piispat, pitivät edelleen kiinni 

	29	 Korhonen 1982, 103.
	30	 Tenkku 1945, 19 & 111. 
	31	 Tenkku 1945.
	32	 SKS JT Jussi Tenkun päiväkirja 26.3.1943; Korhonen 1982, 135.
	33	 SKS JT Jussi Tenkun päiväkirja 26.3.1943. 
	34	 Kallanne 2022, 101–103; Ylä-Jussila 2020, 173–175.
	35	 Kallanne 2022.
	36	 Kivimäki et al. 2024, 347.
	37	 Salmela 2007. 
	38	 Alfthan, Maija: ”Ajatus Inkerinmaasta sykähyttää sydäntä”, Helsingin Sanomat 30.4.2008.



103

omaksumistaan nationalistisista ihanteista.39 Piispojen kansallisuusaatteen 
voi ajatella liittyneen konservatismiin, jossa 1900-luvun alun mullistavien 
vuosikymmenien keskellä ainoalta kirkon selviytymisen kannalta mahdolli-
nen suhtautumistapa oli puolustava ja säilyttävä.40 Kirkon piirissä nationalis-
mi ei ollut muutenkaan yhtenäinen ilmiö, vaan siihenkin vaikuttivat muun 
muassa sukupolvien erot jo ennen toista maailmansotaa.41 Esimerkiksi Ten-
kun ja Korhosen edustama AKS-henkinen etuvartioajattelu, jossa luterilaisuus 
esitettiin suojavallina idästä tulevaa ortodoksisuutta ja vihollisuutta vastaan, 
oli erityisesti piispojen vierastamaa siitä syystä, että suhteita kotimaiseen 
ortodoksiseen kirkkoon piti liennyttää.42 Sota murroskautena merkitsi vält-
tämättömältä tuntuneita muutoksia mutta myös pelkoa muutosten menemi-
sestä liian pitkälle.

Kusti Korhonen kuvasi vuoden 1945 tilannetta ja Porvoossa pidettyä 
pappeinkokousta vuosikymmeniä sodan jälkeen julkaistuissa muistelmissaan: 
”Kokouksen tarkoituksena oli myös karkottaa virkaveljien mielestä siellä täällä 
kotialueella ilmennyttä pelkoa siitä, että sotilastehtävissä sodan aikana pal-
vellut papisto olisi joissakin suhteissa luopumassa perusteista ja ajautumassa 
liberalismiin ja ehkä muihinkin harhoihin.”43 Luopuminen kansallisuusaat-
teesta tai liiallinen uudistaminen olisivat olleet uhkia kirkon identiteetin säi-
lymiselle.

Keskeinen ja aiemmin vähän huomioitu ero piispojen ja asevelipappien 
välillä oli henkilökohtainen osallistuminen sotaan. Tenkun ja Korhosen suku
polvi oli kasvanut sotilaallista sankaruutta ja miehuutta – esimerkiksi jää-
käreitä – ihannoivana sotienvälisenä aikana.44 Asevelipappien kohdalla ky-
symys oli näiden ihanteiden tuntemisesta ja eräänlaisesta romuttumisesta 
jatkosodassa. Tenkku pohti teoksessaan Alaston ihminen murrosajan kuvastimes-
sa, miten sota on voinut olla suurten teosten innoittajana, vaikka sota on ”ru-
maa, väsyttävää ja ikävää” ja henkisesti köyhdyttävää. Pohdinnoissaan Tenkku 
asetti vastakkain opitun isänmaallisen kuvauksen sodasta ja omat kokemuk-
sensa. Tenkku tuli johtopäätökseen, että Runebergin runot olivat välitettyä, 
välikäsien kautta siivilöityä ainesta. ”Välitetyn on helpompaa kohota sfäärejä 
ylemmäksi, sinne, missä karkeasti sanottuna ei ole täitä, nokea, jalkarättejä ja 
ärräpäitä.”45

Korhosen kuvausta liian pitkälle menemisen pelosta ja Tenkun kirjoitusta 

	39	 Lauha 1999, 68. 
	40	 Tilli 2016, 435.
	41	 AKS:stä sukupolvikapinana ks. Tepora 2011, 243. 
	42	 Lauha 1999, 66; Ylä-Jussila 2020, 81. Piispat olivat ajattelussaan yhteiskunnallista kehitystä 

edellä: laajemmin ortodoksit alettiin ingroida osaksi suomalaisuutta toisen maailmansodan 
jälkeen, ks. Kivimäki et al. 2024, 357.

	43	 Korhonen 1982, 177. 
	44	 Sotilaallisuudesta ja miehuudesta ks. Ahlbäck 2020.
	45	 Tenkku 1945, 116–117. 



104

sodan realiteettien kohtaamisesta voi kuvata sukupolvikonfliktiksi. Sukupolvi-
konfliktilla on tarkoitettu Suomen historiassa lähinnä veteraanisukupolven ja 
suurten ikäluokkien, eli 1970-luvun nuorison välistä aatteellista kuilua.46 Sen 
sijaan rintamakokemusta saaneiden nuorten miesten ja kotirintaman mies-
ten aatteellisia eroja ei ole juuri huomioitu. Korhosen ja Tenkun edustamien 
sotilaspappien ja iäkkäämpien kotirintamapappien – heidän joukossaan edel-
lä mainitut piispat – välillä oli selviä eroja suhtautumisessa nationalismiin. 
Pappeja oli ympäri Suomen, eikä heitä voinut tuossa vaiheessa korvata nais-
työvoimalla, joten kyse oli varsin yhtenäisestä joukosta. Tenkulle ja Korho-
selle iäkkäämmät pappissukupolvet ja kirkossa valtaa pitäneet piispat olivat 
yksi tiedostettu yleisö, jolle rintamakokemuksiin tukeutuvaa muutosajattelua 
tuli esittää. Kotirintaman pappien sotakokemus ja paluu rauhaan on jäänyt 
tutkimukselliseen varjoon siinä missä muidenkin iäkkäämpien ikäluokkien 
tutkimus.47

Asevelipapit ry:n sihteerinä ja myöhemmin Kristillisessä palvelukeskukses-
sa Korhonen toimi roolissaan sovittelijana pappissukupolvien välillä. Korho-
sen sisäistämää tehtävää portinvartijana ja sovittelijana korostaa muistelmien 
jälkikäteen luotu perspektiivi tapahtumiin, mutta Korhonen oli aiemman 
tutkimuksen perusteella jo sota-aikana varovainen tulkitsija. Hyvä esimerk-
ki tästä oli asevelipappien kokous tammikuussa 1945, jossa Korhonen piti 
kontroversiaalia kertomusta asetta väärinkäyttäneestä sotilaspapista lähtö-
kohtaisesti mahdottomana siinä missä moni muu asevelipappi oli valmis kuu-
lemaan rintamiesten kokemuksissa kritiikkiäkin pappeja kohtaan.48

Rintamakokemuksetkaan eivät yleisesti ottaen muuttaneet sotilaspapis-
ton patrioottista pohjavirettä. Aila Lauha tiivisti sodanjälkeisen muutoksen 
toteamalla, että kirkko oli hiljaa tai vetäytyi uhoavasta nationalismista, mutta 
patriotismista ei luovuttu eikä mennyttä ”perintöä” tuomittu.49 Muussa yh-
teiskunnassa näkyi sama ilmiö, jota on myös kuvattu tutkimuksessa patrio-
tismin säilymiseksi nationalismin muuttaessa muotoaan. Tämä patriotismi 
näkyi kansallisen yhteenkuuluvuuden korostamisena historian ja nykypäivän 
avulla.50 Yleistäen voi siis sanoa, että nationalistinen eetos oli korkeimmillaan 
ja äärimmillään sen sukupolven parissa, jonka ajattelua myöhemmät rintama-
kokemukset eniten muuttivat. 

	46	 Kivimäki 2016, 316–317.
	47	 Kivimäki, Hytönen & Karonen 2018, 32.
	48	 Malinen & Tilli 2018, 36.
	49	 Lauha 1999, 68. 
	50	 Kivimäki et al. 2024, 358. 



105

Sodan aiheuttama välttämätön muutos murroskautena

Suurten valtakuntien natistessa liitoksissaan sodan ankarassa syleilyssä ei 
sen keskellä elävä yksityinen ihminenkään ole voinut jäädä koskemattomak-
si. Myrskyn kestäessä näyttää miltei fraasiksi muuttunut siivekäs sanonta, et-
tei paluuta entiseen enää ole, joka suhteessa pitävän paikkansa. Sodan luoma 
murrosaika on paljastanut vanhan maalin alta alastoman ihmisen, jota uusi 
aika alkaa uusine väreineen verhota.51

Jussi Tenkku kuvasi jo vuonna 1945 julkaistussa kirjassaan Alaston ihminen 
murrosajan kuvastimessa muutoksen välttämättömyyttä. Tenkku koki sodan 
itsessään olevan se murrosaika, jonka aikana ihminen on muuttunut toisek-
si. Tenkku kiinnitti huomion ihmiseen ja ihmisen luonteeseen, ei niinkään 
politiikkaan tai sodan päättymiseen Suomen häviöön, mihin murrosaika kä-
sitteenä on myöhemmin usein liitetty. Tällöin on ollut kyse pikemminkin 
jälkikät een hahmotelluista historiallisista aikakausista ja muutoksista kuin 
aika laisten kokemuksista, joihin Tenkku puolestaan viittasi. 

Papeille sotakokemus oli myös tunnetasolla tapahtunut muutos, jossa koke-
mus, tunteet ja aatteet olivat vuorovaikutuksessa keskenään. Historiantutki-
muksessa usein pienempään rooliin jäänyttä henkilökohtaisen kokemuksen 
ja tunteiden vaikutusta historiantutkimuksessa on tutkinut Suomessa Tuomas 
Tepora.52 Asevelipappien omat sotakokemukset värittivät heidän käsityksiään 
ympäröivästä maailmasta ja kirkosta. Murrosaika tarkoitti sekä käsillä olleen 
ajan eroa entiseen että kokemusta ajanjakson merkittävyydestä. Henkilökoh-
taisen kokemuksen kautta muuttunut ajattelu näkyi muun muassa Tenkun 
yksilökeskeisissä murroskausikäsityksissä. Teos Alaston ihminen murrosajan ku-
vastimessa oli Tenkun mukaan vastaus siihen ”miten ja mistä syystä ihmisen 
persoonallisuus on sotavuosina muuttunut ja minkälainen on sodan kokenut 
ihminen.”53

Henkilökohtaisen sotakokemuksen merkitystä ajattelun muutokselle voi 
hahmotella kognitiivisen psykologian määritelmän mukaisesti sodan herät-
tämien tunteiden aktiivisena kohdesuuntautuneena ilmiönä eli ihmisen ajat-
telun välttämättömänä rakennusaineena.54 Ukrainan sota sai monet tutkijat 
– myös meidät – huomaamaan nopeita aatteellisia muutoksia suomalaisten 
ajattelussa ja kielenkäytössä. Tätä vasten on luontevaa ottaa huomioon myös 
henkilökohtaisen kokemuksen ja tunteiden vaikutus ajatteluun. 

Kokemusta voi määritellä myös konstruktivistisen teorian mukaisina muut-
tuvina ja jaettuina käsitteinä, normeina ja tunnesanoina, eli tiivistettynä 

	51	 Tenkku 1945, 6. 
	52	 Tepora 2018 a.
	53	 Tenkku 1945, takakansiteksti.
	54	 Tepora 2018 a, 87. 



106

murrosaika-ajatteluna.55 Kirkollisissa yhteyksissä murrosaika oli käsite, jol-
la oli pitkät juuret yhteiskunnallisen nykytilan kuvaajana. Murrosaikaa mää-
riteltiin jo sisällissodan aikana, vaikka myöhemmissä historiatulkinnoissa 
murroskausiksi on käsitetty Suomen historiassa ennen muuta vuodet 1944 
ja 1990.56 Esimerkiksi jo piispa Otto Immanuel Colliander (k. 1924) määritteli 
murrosajan ajanjaksoksi, jolloin niin paljon uutta ja outoa tapahtuu ”katsojan 
ja tarkastajan” silmien edessä, ettei menneiden tapahtumien ja tulevaisuuden 
välillä näytä olevan jatkumoa, vaan ”looginen yhteys” on häipynyt ja mur-
tunut.57 Tenkun tapa hahmottaa ihmisyksilön kautta hahmottuvaa murros-
kautta liittyi pikemminkin tähän samaan sisällissodan murroskausi-käsitteen 
henkilökohtaisesti ymmärrettyyn merkitysten jatkumoon kuin historiallisen 
aikakauden tai sodan jälkeisen ajanjakson määrittelyyn.58

Mitkä asiat olivat muuttuneet niin paljon, että Tenkku kuvasi murroskau-
den kuin alastomana ihmisenä, joka tulisi pukea uudestaan? Suomalaisessa 
kansallisuusaatteessa ja isänmaallisen eetoksen jatkumossa maaseudun so-
taan valmiin mieheyden kuva oli ainoana kuvana rikkoutunut. Sotaisa polku 
oli kuljettu päätökseen, mutta siellä ei ollutkaan tarjolla vastauksia Tenkun 
pohtimiin kysymyksiin. Tenkun kirja itsessään oli osa kirkollista rauhaan pa-
laamista, yritystä löytää vertaisena mieltä mielettömältä tuntuneessa ajassa. 
Kirja oli vastaus niille rintamamiehille, joiden yhteinen sotakokemus uhkasi 
pirstoutua palasiksi sotasensuurin ja mielialanvalvonnan höllennyttyä.59

Sodan jälkeen murroskausi-käsitteen käyttö alkoi liittyä yhä enemmän tiet-
tyjen menneisyyden tapahtumien jäsentämiseen. Murroskausi-käsitteen kaut-
ta sodan merkitystä määriteltiin eri tavoin. Murroskausi omaksuttiin laajaan 
käyttöön myös kirkossa ja kirkkohistoriassa. Esimerkiksi Eino Murtorinne käytti 
mittavassa neliosaisessa Suomen kirkon historia -sarjassaan sodanjälkeises-
tä ajasta termiä murroskausi. Murtorinteen mukaan ”murros oli luonteeltaan 
ensisijaisesti poliittinen ja johtui sodan lopputuloksesta”.60 Murroskausi siirtyi 
vähitellen tarkoittamaan sodan päättymisen aikaansaamaa poliittista muu-
tosta, ei niinkään sodan aiheuttamaa muutosta yksilöissä. 

Sama murrosaikakäsityksen muutos näkyi myös Kusti Korhosen sodan-
jälkeisissä ja vuosikymmeniä myöhemmissä tulkinnoissa. Kotimaa-lehdelle 
lähettämässään kirjoituksessa Korhonen analysoi joulukuussa 1945 sodan-
jälkeistä tilannetta yksilöiden, perheiden ja kotien näkökulmasta: ”Eläm-
mehän vaikeaa murroskautta. Lukemattomien kotien perusteet järkkyvät. 

	55	 Tepora 2018 a, 87–88. 
	56	 Kivimäki et al. 2024, 361.
	57	 Colliander 1922, 3. 
	58	 Kriisiajasta ja lähimenneisyyden selityksen etsimisen tarpeesta ks. Aunesluoma 2022.
	59	 Kivimäki 2016 a, 80.
	60	 Murtorinne 1995, 289. 



107

Vuosikymmeniäkin kestäneet avioliitot hajoavat –– nuoret vieraantuvat 
kodeista”.61 Vuosikymmeniä myöhemmin hän kuvasi murrosaikaa toisin. Elä-
mäkerrassaan Pappina murrosajassa Korhonen viittasi jatkosodassa toisteltuihin 
lauseisiin ajan historiallisuudesta. Korhosen mukaan ”elimme kansakuntana 
myönteisessä merkityksessä historiallista vaihetta”. Vuonna 1982 ilmestynees-
sä elämäkerrassa Korhonen liitti murrosajan Suomen nousevaan kehityskerto-
mukseen, jossa kansakunta kehittyi ”itsenäisyyden aamukoitosta” kohti nou-
sua hyvinvointiin ja vaurauteen.62 

Korhosen elämäkerrassa sota asettui osaksi pidempää jatkumoa ja aset-
tui osaksi myöhemmin syntynyttä kertomusta Suomen kehityksestä ja sen 
välttämättömistä vaiheista. Kyseessä oli Korhosen omien kokemusten kautta 
peilautunut tulkinta Suomen historiasta.63 Kun sodasta oli kulunut jo vuosi-
kymmeniä, ei murroskausi ollut enää akuutti kriisivaihe, vaan oman elämän 
vaiheita ja sitä kautta myös kirkollista kehitystä jäsentävän ajanjakson ylei-
sempi määritelmä. Asevelipapeille murrosaika tarkoitti ensin erityiseltä ja 
epätyypilliseltä tuntuvan ajanjakson ja tapahtumien selitystä, josta se muok-
kautui myöhemmin yhteisesti hyväksytyksi käsitykseksi ja aikakautta kuvaa-
vaksi narratiiviksi.64 Murroskausi käsitteenä auttoi määrittelemään sitä, mil-
laisena muutos nähtiin ja millaista kirkkoa sen jälkeen haluttiin rakentaa. 

Nationalismin loppu uuden alkuna

Sodan loppuminen oli ajatuksia järisyttävä muutos, joka vaati sotilaspapeilta 
kykyä sanoittaa uutta tilannetta. Jussi Tenkku kirjoitti vaimolleen Liisa Ten-
kulle kirjeissään 19.9.1944 ja 17.11.1944 ajattelunsa muuttuneen:

Tämän jälkeen syntyy uusi toisennäköinen Eurooppa. Niin kansallinen kuin 
olenkin alan uskoa, että kansallisuusaatteen aika on ohi. Siinä on eräs suu-
rimpia rikkinäisyyden ja sodan syitä. Yleinen ihmisyys on ennen kansalli-
suutta.65

Kenties me ihmiskunnan sekavien voimien keskellä olemme lännen etuvar-
tioasemasta siirtymässä välittäjäksi korkeampaan synteesiin. Itä voi hitaasti 
muuttua länneksi, tosin suurella hinnalla. Ihmiskunta ei pysty kulkemaan 
tietänsä ilman viattomien verta ja kyyneleitä – – Tutkin filosofian historiaa. 

	61	 UEF TOA KKK, ”Kansamme kodeille elämän sanomaa”, käsikirjoitus Kotimaa-lehdelle 
5.12.1945.

	62	 Korhonen 1982, 5. 
	63	 Tulkinnoista ks. Ahonen 1997. 
	64	 Tulkinnoista ja historiasta ks. Aunesluoma 2022.
	65	 Tenkku 2008, 19.9.1944 kirje Liisa Tenkulle.



108

On jollakin tavalla vapauttavaa liikkua hengen maailmassa, missä vääriä 
tarkoituksia palvelevia iskulauseita ei ole peittämässä totuutta. Alemmassa 
maailmassa ihminen on ihmiselle susi. Mutta korkeampi hengen valtakun-
ta on pyhitetty alue, jossa ei kysytä luokkaa, puoluetta, kansallisuutta eikä 
iskulauseita.66

Kirjeissään vaimolleen Liisa Tenkulle syksyllä 1944 Jussi Tenkku siirtyi kuu-
masta nationalismista filosofiseen, jopa universalistiseen ajatteluun. Rau-
haan palaamisen voi määritellä kuuman ja banaalin nationalismin väliseksi 
siirtymäkaudeksi, jossa kriisiajan kuumasta nationalismista siirrytään kohti 
arkisen elämän merkityksellisyyttä luovaan banaaliin nationalismiin.67 Jatko-
sodan päättymispäivänä syyskuussa 1944 kirjoittamassaan kirjeessä Tenkku 
kirjoitti kansallisuusaatteen tulleen loppuunsa. Marraskuussa hän jatkoi aja-
tustaan luokittelemalla kansallisuusaatteen tahraiseen ja alhaiseen eläimel-
liseen maailmaan, joka ei toimi hengen maailman tavoin ihanteiden ohjaa-
mana. Nationalismi oli muuttunut Tenkulle nuoruuden ihanteesta totuutta 
peittäväksi aatteeksi.68

Tenkun universalismissa näkyy irtautumista kirkollisesta nationalismista, 
johon kuului juhlallisesti muotoiltu uhriajattelu. Yksityisenä ajattelijana hä-
nen oli mahdollista pitää nationalismia syyllisenä sotaan ja kuolemaan, mut-
ta kirkon pappina hänen täytyi pitää annettua uhria merkityksellisenä. Var-
sinkin jälkeenpäin ymmärrettynä Tenkun ajattelun muutosta voi pitää sodan 
päättymisen kriisiin liittyvänä ajatteluna, joka pohjusti hänen tulevia elämän-
valintojaan ja uraa filosofian tieteenalalla. Yhteiskunnallisen kriisin keskellä 
lähimenneisyyttä tyypillisesti korostetaan historian erityisenä vaiheena, joka 
kaipaa selityksiä.69 Tenkulle juuri päättyneen sodan välitön selitys oli inhi-
millisin voimin puolustettavan nationalismin tien umpikuja, jossa ainoana 
lohtuna oli uudenlainen universalistinen filosofinen ajattelu. 

Tilli kuvaa, miten Tenkku kirjoitti ajatuksistaan samansuuntaisesti, tosin 
varovaisemmin Sotilaspappi-lehdessä kuin yksityisissä kirjeissä vaimolleen. 
Marraskuun 1944 numerossa Tenkku kirjoitti kansallisuusaatteen vanhen-
tuneen, mutta pohtien ajattelunsa saattavan tuntua ”halpahintaiselta kon-
junktuuri-ajattelulta” eli sodan suhdanteisiin sidoksissa olevalta ajattelulta.70 

	66	 Tenkku 2008, 17.11.1944 kirje Liisa Tenkulle. 
	67	 Kuuman ja banaalin nationalismin määritelmästä ks. Hutchinson 2006, 295. 
	68	 Tenkku 2008. Jussi Tenkun osalta tarkastelussa olleet toisen maailmansodan aikaiset 

lyhennetyt kirjeet ovat julkisia, koska hänen vaimonsa Liisa Tenkku julkaisi ne puolisonsa 
kuoleman jälkeen osana Inkeriläisiä siirtämässä -teosta. Liisa Tenkun julkaisupäätös ajoittui 
suomalaisen kylmän sodan jälkeiseen uuspatriotismin aikaan, jolloin oli tilausta toista maa-
ilmansotaa koskeville teoksille. Ei ole varmaa, olisiko Jussi Tenkku määritellyt nationalismia 
koskevaa ajatteluaan elämänsä loppuvaiheissa valitsemalla juuri nämä lainaukset kirjeistä.

	69	 Aunesluoma 2022, 67. 
	70	 Tilli 2014, 253–254. 



109

Tenkulle ei siis ollut helppoa luopua ajattelua ohjanneesta nationalismista 
eikä hän ajatellut uuden sodanjälkeisen ajan väistämättä vaativan ajattelun 
ja nationalismin muutosta. Sen sijaan rauhaan palaaminen ja nationalismin 
muutos tuntui Tenkusta vaikeasti puolusteltavalta takin kääntämiseltä. Toisin 
kuin aiemmassa tutkimuksessa on usein tulkittu, poliittisen tilanteen muutos 
ja sodan lopputulos eivät automaattisesti muuttaneet ajatuksia, vaan muutos 
vaati mielenmuutosta ja asian käsittelyä.

”Vanhentuneesta kansallisuusaatteesta” puhuneen Tenkun ajattelussa säi-
lyi kaikesta huolimatta käsitys siitä, että itä ja länsi eivät ole samanlaisia. Li-
säksi hänen toiveensa oli, että idästä vielä tulisi länttä, eli sodan voittamiseen 
liittynyt toive tulevaisuuden suunnasta suuntautui nyt toisenlaisiin, tar-
kemmin täsmentämättömiin keinoihin. Tenkku oli hyvä esimerkiksi Lauhan 
määrittelemästä muutoksesta kirkossa, jossa etuvartioajattelu, uho ja ajatus 
ristiretkestä ateistista itään kadotti kirkossa hohtonsa.71 Tenkun ajattelussa 
etuvartio oli sodan jälkeen tyhjä ja ristiretki vailla tekijäänsä.

Yhtä syvällisestä tilintekoa nationalismin kanssa ei tapahtunut Korhosella, 
mihin epäilemättä vaikutti hänen asemansa Asepelipapit ry:n johdossa. Kor-
hosen rooli näkyi hänen reaktiossaan syksyllä 1944, kun hän perusteli mik-
si aseveljeydellä ja asevelipapiston omalla järjestöllä oli edelleen keskeinen 
kansallinen tehtävä. Ennen välirauhansopimuksen nojalla tapahtunutta Ase-
velipapit ry:n lakkauttamispäätöstä Korhonen hahmotteli asevelijärjestöjen 
hengellisen työn tavoitteita ja toiminnan jatkumista. Kirjoituksen huipenta-
vana lopetuksena hän korosti ajankohdan ratkaisevaa tärkeyttä kansakunnan 
tulevaisuudelle: 

Toiminnan painopiste on siirtynyt jälleen rintamilta kotoisille kentille. Mel-
kein jokainen päivä on viime viikkoina syntynyt uusia yhdistyksiä mitä erilai-
simmin ohjelmin. Melkein jokainen päivä kansa on kutsuttu kokoon tuhat-
määrin näissä merkeissä. Elämän valtimo sykkii keskuudessamme väkevästi. 
Kansamme, varsinkin rintamamiesten sieluista taistellaan. Siinä taistelussa 
ratkeaa tulevaisuutemme. Siksi emme jouda lepoon. Meidänkin on toimitta-
va. Elämämme yllä on nyt etsikon hetken tuntua.72

Kuvatun uskonnollisnationalistisen eetoksen voimaa kuvaa se, että välirau-
han ehtojen mukaisesti Asevelipapit ry:n lakkauttaminen ei merkinnyt tässä 
tilanteessa Korhoselle paljoakaan. Järjestön tilalle perustettiin Suomen kir-
kon seurakuntatyön keskusliiton alaisuuteen Kristillinen palvelukeskus -ni-
minen toimielin, jonka johtajaksi kutsuttiin Kusti Korhonen. Uuden järjestön 
oli määrä toimia asevelipappien omaksumien ihanteiden hengessä sekä jatkaa 

	71	 Lauha 1999, 68.
	72	 UEF TOA KKK, Hengellistä työtä asevelijärjestössä [1944].



110

myös Asevelipapit ry:n sosiaalista toimintaa. Ei ainoastaan kirkon vaan koko 
kansan tulevaisuus ratkaistaisiin Korhosen mukaan tässä taistelussa sieluista, 
ja tässä käsityksessään hän jakoi monen rintamalla olleen sotilaspapin käsi-
tyksen.

Korhosen kuvaama etsikkoaika oli kirkossa tyypillinen uskonnollisia piir-
teitä saanut tapa hahmotella sodasta alkaneen uuden ajan alkua. Moni pappi 
määritteli sodan loppuvaiheen ja rauhan ajan alkamisen murroskauden jälkei-
senä etsikkoaikana. Etsikkoaika tarkoitti dramaattista tapahtumaa, joka saisi 
aikaan parannuksen ja sitä kautta paremman tulevaisuuden. Jouni Tilli kuvaa 
artikkelissaan, miten kirkon paremman tulevaisuuden toivona oli uusi suhtau-
tuminen kirkon porvarillisnationalistiseen menneisyyteen ja muun muassa 
työväestöön.73 Toisin sanoen nationalistinen ajattelu muutti muotoaan taiste-
levasta nationalismista transsendenttiin tulevaisuussuuntautuneeseen natio-
nalismiin. Muuttunut nationalismi vaati toisenlaista otetta arkiseen työhön. 

Yksilötasolle ja sosiaaliseen ulottuvuuteen piiloutunut 
nationalismi
Suomessa rauhaan palaamisen erityispiirre kansainvälisesti vertaillen oli se, 
että valtion perusrakenteet ja instituutiot pysyivät pääsääntöisesti aiemman 
kaltaisina.74 Näin oli myös kirkkoinstituution osalta. Sodanjälkeistä kirkkoa 
on käsitelty aiemmassa tutkimuksessa erityisesti kahdesta näkökulmasta: 
muuttuvana kansankirkkona tai muistiyhteisönä.75 Sen sijaan, että kirkko 
ymmärrettäisiin tässä artikkelissa omaksi muistiyhteisökseen, määrittelem-
me yhdeksi kirkon rooliksi valtion sisällä toimivana yhteisönä toimimisen. 
Tämän yhteisön tehtävänä on palvella valtion ja sen kansalaisten henkisiä 
ja hengellisiä tarpeita. Kirkkoyhteisön oman toiminnan tarkastelun sijaan 
kirkosta tuli toisen maailmansodan jälkeen yksilötason ongelmien käsittely
paikka. 

Aila Lauhan mukaan Suomessa piispat eivät pitäneet kirkkoa lainkaan syyl-
lisenä sotaan, mutta sen sijaan keskustelun suunta käännettiin yhteisestä yk-
silöön – yksilöt olivat sodassa syyllistyneet ”klassisiin” synteihin, kuten Juma-
lasta luopumiseen ja välinpitämättömyyteen, rakkaudettomuuteen, ylpeyteen 
ja ahneuteen.76 Muutos yhteisön tasolta yksilötasolle kertoo jo itsessään kir-
kon nationalismin suunnanmuutoksesta, vaikka se näkyikin hienovaraisena 
hengellisenä syntiretoriikkana valtion sotasyyllisyyden etsimisen sijaan. Kirk-
ko oli yhteisö, jonka piirissä kollektiivista sotasyyllisyyttä ja sodan jättämiä 

	73	 Tilli 2016, 438. 
	74	 Karonen 2016, 207. 
	75	 Tilli 2016, 432–433. 
	76	 Lauha 1999, 68–69. 



111

tunteita saattoi käsitellä, mutta kääntäen ne yksilötason synneiksi. Tässä mie-
lessä kirkon voi ymmärtää kokemusyhteisöksi, eli samankaltaisia asioita ja ta-
pahtumia kokeneiden ja niille samankaltaisia merkityksiä antaneiden ihmis-
ten vuorovaikutuksen kohtaamispaikaksi.77 Myös esimerkiksi kirkkorakennus 
saattoi saada kokemusyhteisössä tunnehahmon eli emotionaalisesti latautu-
neen objektin roolin.78 Esimerkiksi kotipaikkakunnan kirkko rintamavuosien 
jälkeen saattoi olla sodan jättämien tunteiden kollektiivisen käsittelyn paikka 
– nationalismia uudelleen määrittävä paikka. 

Kirkkohistoriassa sodan jälkeistä aikaa on kuvattu ”luterilaisen sosiaalietii-
kan kriisiksi”, jolloin kirkot alkoivat uudelleen määritellä suhdettaan esival-
taan ja oppiin.79 Kirkon sisäisen sosiaalisen kansankirkkokehityksen tai sisäi
sen muistamisen tutkiminen ei avaa täysin sitä, millainen rooli kirkolla oli 
sodanjälkeisen rauhaan palaamisen aikana. Esimerkiksi kirkon tulkintaa sota-
syyllisyydestä on käsitelty kirkon sisäisenä keskusteluna, mutta voisiko kysy-
mys olla sellaisten tuntemusten ilmaisemisesta hengellisen retoriikan ja muis-
tiyhteisön sisällä, joita ei voitu yhtä avoimesti käsitellä valtion kontekstissa? 
Toisin sanoen sosiaalietiikan kriisi tarkoitti kirkkojen nationalismin määritte-
lyä uudelleen laajemmassa rauhaan palaamisen viitekehyksessä. Suomalaisilla 
oli tarve käsitellä sotakokemuksia, ja kirkko saattoi kokemusyhteisönä tarjota 
tunnetason ilmaisun käsittelypaikan.80 Korsukokemusten perusteella kirkko 
saattoi asevelipappien mielissä olla tällainen paikka yhä useammalle suoma-
laiselle – myös sotienvälisenä aikana unohdetulle työväestölle. Tätä yhteis-
kunnassakin tapahtunutta muutosta suhteessa työväestöön johtivat kirkossa 
asevelipapit.81

Jouni Tillin mukaan yksi pappien sodanjälkeisen keskustelun aiheita oli se, 
millainen suhde sosiaalisella ja maallisella ulottuvuudella on kirkon työssä. 
Papit pohtivat muun muassa sitä, mikä olisi sopiva suhde luterilaisen opin 
ja kristinuskon sosiaalieettisten velvoitteiden välillä.82 Sodanjälkeisen ihmis
läheisyyden korostumisen kirkossa voi ajatella olevan parannuksentekoa siitä, 
että kirkko oli mennyt aatteellisesti liian pitkälle nationalismin tukemisessa. 
Tillin mukaan kirkossa etsittiin uutta ”yhteiskunnallista mieltä”, joka tarkoitti 
parannuksen tehnyttä sosiaalisesti ja taloudellisesti valveutunutta kirkkoa.83 
Kirkon ”uuden mielen” voi nähdä myös yrityksenä tasapainotella ihmislähei-
sen työn ja opin ja aatteiden välillä niin, että sota-aikaisia ylilyöntejä ei pää-
sisi enää tapahtumaan. Aatteellisen keskustelun ja kansallisuusmielisyydestä 

	77	 Kivimäki et al. 2024, 355.
	78	 Kivimäki et al. 2024, 355.
	79	 Lauha 1999, 69.
	80	 Kivimäki et al. 2024, 355.
	81	 Kansalaisryhmien integroimisesta ks. Kivimäki et al. 2024, 357.
	82	 Tilli 2016, 440. 
	83	 Tilli 2016, 438–439. 



112

irtautumisen sijaan oli helpompi hakea ratkaisua siitä, mikä lopulta johtaisi 
tasapainoisempaan kirkkoon. Siksi kirkon rauhaan palaamista on aiemmas-
sa tutkimuksessa kuvattu useimmiten konkreettisten työmuotojen ja kirkon 
sisäisten uudistusten kautta.84 Sosiaalisen ulottuvuuden uudistusten tekijöinä 
korostuivat nimenomaan asevelipapit.

Sodanjälkeisen kirkon uudelleenmäärittelyssä kansallinen ja valtiotaso jäi-
vät paitsioon. Sen sijaan yksilötaso korostui sosiaalisten ongelmien noustua 
yhteiskunnallisen tason ongelmiksi. Nationalismi abstraktimpana aatteena 
jäi etenkin myöhemmässä tutkimuksessa vähälle huomiolle, vaikka aseveli
pappien yksilöä koskevista kirjoituksista voi kuitenkin löytää myös nationa-
lismia uudelleenmäärittelevää ajattelua.

Sodan jälkeen asevelipappien kirjoittamaa, Kusti Korhosen ja Armo Nok-
kalan toimittamaa Älä aja raiteissa -teosta alettiin pitää asevelipappien kir-
jallisena ohjelmakirjana.85 Henkilökohtaisiin rintamakokemuksiin keskitty-
nyt teos ymmärrettiin jäsentyneenä tavoiteohjelmana, mikä johti sosiaalisen 
ulottuvuuden korostumiseen. Teoksessa esitetyt huomiot nationalismista tai 
muissa teksteissä esiintyvä asevelipappien nationalismi jäi tämän vuoksi si-
vuun. Kirjan kustasi Kusti Korhosen yhteydessä edellä mainittu Kristillinen 
palvelukeskus.

Kusti Korhonen kuvasi asevelipappien kokoelmateoksessa Älä aja raiteissa 
ajattelunsa muutoksia. Korhonen myönsi Vihasta veljeyteen -otsikoidussa kir-
joituksessa, että herännäistaustaisena hän ”ei ollut tuntenut työväkeä” ja oli 
siksi arvostellut heitä väärin perustein.86 Seuraavana vuonna myös Korhosen 
opettaja, rovasti Otto Korpijaakko kirjoitti kirkon tehneen erehdyksen liittyes-
sään esimerkiksi kapitalismiin siinä missä kansallissosialismiinkin, eli mielen-
muutos liittyi myös laajemmin herännäisyyden uudelleenmäärittelyyn.87 Kor-
honen kirjoitti Älä aja raiteissa -kirjoituksessaan, miten hän oli ollut yksi niistä, 
joiden ”povessa oli palanut kansallisen ja isänmaallisen innostuksen tuli”.88 

Kirkon suhde työväestöön oli yksi suuri kysymys, jonka suhteen kirkon en-
tinen linja näytti sodan jälkeen mahdottomalta. Kirkkoa puolustavasta reto-
riikasta tehtiin parannusta sodan jälkeen esimerkiksi suhtautumisessa työ-
väestöön. Tenkku kuvasi, miten kirkko oli itse kiivaassa suhtautumisessaan 
järjestäytyneeseen työväestöön syyllinen siihen, että kirkosta oli tullut työ-
väestölle vihollinen.89 Tenkku toi esille, ettei kristillinen rakkaus tunne luok-
ka- tai kansallisuusrajoja.90

	84	 Murtorinne 1995, 158–175.
	85	 Murtorinne 1995, 309; Seppo 1999, 29–30.
	86	 Korhonen & Nokkala 1945, 90–91; Tilli 2016, 436.
	87	 Tilli 2016, 435–436.
	88	 Korhonen & Nokkala 1945, 90–91; Tilli 2016, 436.
	89	 Tilli 2016, 436.
	90	 Tilli 2016, 432, 435. 



113

Kusti Korhosen mukaan taas kirkko oli ”kansankirkkona” vajavainen, mi-
käli se ei huomannut koko jäsenistöä. Järjestäytynyt työväenliike ja sen histo-
ria kyseenalaistivat kansankirkkoideologian, ja tämän Korhonen myös ilmaisi 
selvästi: ”järjestäytyneen työväenliikkeen kannalta ei voitane puhua kansan
kirkosta tässä syvemmässä merkityksessä”. 91 Kirkon ylimmässä johdossa oli 
varmasti helpompi luopua suomalaiseen työmieheen liittyvistä ennakkoluu-
loista kuin nationalistisesta oman kansan ja valtion puolustamisen ajatuk-
sesta idästä tulevaa aatteellista uhkaa kohtaan. Korhonen puolestaan pyrki 
yhdistämään kansankirkollisen ideologian ja uuden suhtautumistavan työ
väenliikkeeseen. Se vain vaati kahtalaista muutosta. Ensinnäkin kirkossa tuli 
olla paremmin selvillä, mikä oli työväestön todellinen tilanne ja siihen pe-
rustuvat työväenliikkeen oikeutetut vaatimukset. Toisekseen se edellytti, että 
kirkko osoittaa toiminnallaan, että se oli poliittisesti ja taloudellisesti riippu
maton. Varsinkin jälkimmäisessä oli selvästikin kyse pesäeron tekemisestä 
kirkon 1930-luvulla vahvimmillaan olleeseen oikeistolaiseen leimaan.

Jussi Tenkku sen sijaan käsitteli yhteisöllisiä ongelmia yksilön näkökulmas-
ta teoksessa Alaston ihminen murrosajan kuvastimessa ja Laumahengen lumoissa 
-otsikoidussa kirjoituksessaan Älä aja raiteissa -teoksessa. Tenkku kirjoitti jäl-
kimmäisessä yksilön ihanteista ja vapaudesta:

Historian kehitys on ollut ohimeneviä poikkeuksia lukuunottamatta jatkuvaa 
vapaustaistelua monista ulkonaisista kahleista, joita perinnäistavat, ympä-
ristö ja yhteiskunta arvovaltoineen ovat asettaneet ihmisen tielle. Terveen 
kehityksen edellytyksenä on, että kypsymme sisäisesti ottamaan vastaan ul-
konaista vapautta seistäksemme todella holhoamatta omalla pohjallamme.92

Kollektiivisen nationalismin sijaan Tenkku kirjoitti yksilön ihanteista yhteis-
kunnan rakennuksessa.

Sosiaalisen ulottuvuuden korostuminen ei tarkoittanut aatteen – esimer-
kiksi nationalismin – täydellistä syrjäytymistä. Sen sijaan pappien omassa 
retoriikassa korostui vaadittu tasapaino aatteen tai opin ja käytännön välillä.93 
Aiemmassa tutkimuksessa, etenkin kirkkohistorian suuressa kertomuksessa 
suomalaisen kansankirkon muotoutumisesta, huomio on kiinnitetty lähinnä 
sosiaalisen ulottuvuuden nousuun. Sosiaalinen ulottuvuus kuitenkin linkittyi 
myös nationalismin muutoksiin. Muutos suhteessa työväestöön ja virheiden 
myöntäminen johti siihen, että yhä moninaisempi suomalaisuus mahtui isän-
maallisen ja patrioottisen viitekehyksen sisälle.

	91	 UEF TOA KKK, Mitä odottaisi kirkolta sen suhteessa työväkeen, käsikirjoitus Kuva ja Sana 
-lehteen lähetetystä kirjoituksesta 1945.

	92	 Tenkku 1945, 26. 
	93	 Tilli 2016, 440. 



114

Näyttää siltä, että aiemmassa tutkimuksessa asevelipappien nationalismia 
on tutkittu vähemmän sosiaalisen ulottuvuuden korostuessa asevelipappien 
agendana. Sodan muistamisen ja siitä käydyn keskustelun voi luontevasti 
hahmotella osaksi nationalismikeskustelua. Ristiriitaisten tai kriittisten sota-
muistojen hyväksyttävyys asevelipappien keskuudessa liittyi sekä sosiaaliseksi 
ulottuvuudeksi katsottavaan kaikenlaisten aseveljien hyväksytyksi tulemiseen 
sekä kansallisen ajattelun uudelleenmuokkaamiseen 94 Ajatus ihmisläheisestä 
kirkosta ei rajoittunut ainoastaan sosiaalisiin ongelmiin ja niihin puuttumi-
seen, vaan oli osa kirkon siirtymistä sodan nationalismista rauhaan. Inhimil-
lisempi ja matalamman kynnyksen kirkko saattoi muodostua yhteisöksi, jossa 
patrioottinen isänmaallisuus ja yhteisten muistojen säilyttäminen yhdistyivät 
uinuvaksi, eli latentiksi nationalismiksi.95

Kirkko nationalistisen uhriajattelun säilyttäjänä

Toisen maailmansodan jälkeistä aikaa on kuvattu uhrinationalismista hyvin-
vointivaltionationalismiin siirtymisen aikakaudeksi.96 Kirkossa muutos ei ol-
lut yhtä yksinkertainen monestakin syystä. Ensinnäkin kirkko oli yhteisönä 
ainakin osittain konservatiivisempi kuin yhteiskunta keskimäärin. Toiseksi 
kirkolla oli koko itsenäisyyden ajan ollut rooli kansallisuusaatteeseen liitty-
neen transsendentin uhrinationalismin sanoittajana, ylläpitäjänä ja sitä kaut-
ta kansakunnan rakentajana.97

Sodan loppuvaiheissa ja sodan päättymisen jälkeen asevelipapit muokkasi-
vat nationalistista ajattelua tuttujen käsitteiden uudelleenmäärittelyn kautta. 
Yksi keskeinen uusia muotoja saanut nationalismiin liitetty käsite oli uhri, jo-
ka muuttui karuksi todellisuudeksi henkensä antaneiden suomalaisten muo-
dossa. Yhteiskunnallisesti sodan aikana ylläpidetty tiukka kontrolli ja oman 
hengen uhrivalmius purkautuivat rauhan tultua levottomuuksina, rikoksina 
ja väkivaltana.98 Kirkko oli kuitenkin organisaatio, jossa nationalismin trans-
sendentti ulottuvuus oli etenkin murrosaikana läsnä. Transsendentin uhri-
nationalismin on kuvattu olevan tarjoamiltaan vastauksilta ja merkityksiltään 
lähempänä uskontoa kuin sekulaaria ideologiaa.99 Kirkon rauhaan palaamista 
on hyvä käsitellä myös tämän nationalismin ulottuvuuden kautta. 

Sodan jälkeen muutos kansallisuusaatteen huipentumasta sen haalistumi-
seen ei ollut nopea tai täydellinen. Vielä vuonna 1945 Jussi Tenkku muotoili 

	94	 Malinen & Tilli 2018, 31. 
	95	 Kivimäki et al. 2024, 348.
	96	 Kivimäki et al. 2024, 359; Kivimäki 2016 b, 314. 
	97	 Transsendentti uhrinationalismi ks. Kivimäki et al. 2024, 359. 
	98	 Kivimäki 2016, 292. 
	99	 Kivimäki et al. 2024, 359. 



115

kirjansa lopussa ajatuksiaan muutoksesta, mutta retorisesti liitti kirjoituksen-
sa sotien välisen ajan uhriretoriikkaan: 

Sota saattaa kiertoteitse palvella elämää kyynelten hinnalla. Henkisessä elä-
mässä nousukausi tulee tavallisesti jonkin aikaa myöhemmin sodan jälkeen, 
ellei kaikkea ole tuhottu. Oman kansamme suurimmat nousukaudet ovat ol-
leet ison vihan, Suomen sodan ja vapaussotamme jälkeen. Raunioille pyri
tään aina rakentamaan uutta ja parempaa. Sodan hirvittävien tappioiden 
keskellä voidaan lohduttautua sillä, että ne ovat olleet uuden elämän synny-
tystuskia, elämän, joka ei kuitenkaan ota huomioon yksilön onnea. Veri on se 
kallisarvoinen siemen, josta voidaan odottaa vuosien kuluttua uutta satoa.100

Tenkun retoriikka ponnisti valkoisen Suomen sisällissodan jälkeisestä reto-
riikasta. Synnytystuska-retoriikkaa käytettiin laajasti sisällissodan jälkeen 
valkoisella puolella selittämään sodan vaikeita muistoja ja ylentämään mo-
nin paikoin järjettömältä tuntunut väkivalta merkitykselliseksi.101 Valkoises-
sa retoriikassa veriuhri oli myyttinen uhraus, joka synnytti kansakunnan.102

Tenkku toi sodan loppuvaiheissa esille uhrinäkökulman ja uhrausten vel-
voittavuuden, joka jäi elämään pysyvämminkin osana toisen maailmansodan 
suomalaiseen nationalismiin liittyvää selitystä.103 Valkoisen Suomen uhri
retoriikan muunnos Tenkun retoriikassa kuvaa sitä, miten kansallisaatteeseen 
liittyvät ilmiöt muuttuvat ja säilyvät ajassa. Valkoisen Suomen käsityksistä 
lähtenyt uhriajattelu muuttui nationalistisesta ihanteesta toisen maailman-
sodan konkretiaksi kuoleman muodossa ja kulki näin loppuunsa.104 Uhriajat-
telu muuttui eteenpäin ajavasta kiihkosta menetyksiä selittäväksi malliksi.

Julkisesti Tenkku ei voinut sodan kärsimysten keskellä irtautua retoriikasta, 
joka antoi merkityksen yksityisille uhrauksille. Pappina Tenkku edusti kirk-
koa, jonka tehtäviin kuului sodanjälkeen ylläpitää yhteisöä elvyttävää muisto-
kulttuuria.105 Tenkun nationalismia käsittelevässä pohdinnassa ja murrosajan 
hahmottelussa oli kysymys papin ja sotilaspapin itsereflektiosta ja ammatil-
lisuuden uudelleenmuotoilusta. Jatkosodan aikana papit olivat olleet pikem-
minkin lietsomassa nationalismia ja uhrimieltä, nyt se oli tarvetta purkaa.106 

	100	 Tenkku 1945, 131. 
	101	 Marttila 1998, 6. Marttilan Raahen ja Saloisten veteraanikirja on hyvä esimerkki 1990-luvun 

uuspatriotismin ajasta, jolloin menneiden vuosikymmenien ja jopa vapaussodan historia-
tulkinnat korostuivat. Kirjassa synnytystuskat on muotoiltu: ”Itsenäisyytemme synnytys-
tuskat johtivat kansamme kahtiajakoon pitkiksi ajoiksi.”

	102	 Tepora 2018 b, 161.
	103	 Kivimäki et al. 2024, 347. 
	104	 Kivimäki 2016 b, 313.
	105	 Tepora 2018 b, 145. 
	106	 Malinen & Tilli 2018, 41. 



116

Sotaretoriikasta ja sodan glorifioimisesta Tenkku oli jo luopunut, ja uusi 
aika vaati vanhojen käsitteiden uudelleenmuotoilua. 

Uhriretoriikka on tietyissä muodoissa jatkunut esimerkiksi kansallisina 
muistamisen päivinä aina nykypäivään saakka, joten siitä Tenkkukin piti 	
kiinni liittyen sotienvälisen ajan uskonnollisiakin piirteitä saaneeseen ro-
manttishenkiseen uhrinarratiiviin.107 Kirkossa tätä muistokulttuuria edusta-
vat edelleen näkyvimmin sankarihautausmaat. 

Uhriretoriikan pitkästä jatkumosta kirkosta ja sen laimentumisesta kertoo 
Kusti Korhosen elämäkerrassaan esittämä tapa hahmotella yksilön ja valtion 
suhdetta. Korhonen uudelleen tulkitsi elämäänsä lopulta varsin perinteisen 
kansallisaatteen käsittein (1982): ”Yksityisten ihmisten vaiheet liittyvät kai-
kessa kansakunnan vaiheisiin ja heijastelevat paljolti kansan elämässä tapah-
tunutta kehitystä”. Korhonen toivoi, että hänen elämäkertansa vahvistaisi 
lukijansa vakaumusta kolmessa suhteessa, joista keskimmäinen on ”että me 
suomalaiset kuulumme Suomen kansana yhteen ja olemme sidotut yhteisiin 
kohtaloihin ja että näissä yhteisissä vaiheissa mukana eläen –vaikkapa ne oli-
sivat vaikeitakin– elämämme täyttää ajallisen tarkoituksensa.”108

Korhosen kuvaama yksilön elämän tarkoitus osana Suomen kansaa on jo 
kaukana veriuhrista, mutta kuvaa silti yksilön roolia osana kansakuntaa ja sen 
kohtaloita. Kuvauksessa on kysymys uhrista, mutta ei enää väistämättä sodan 
kautta annettavasta uhrista, vaan elämästä yhteisen suomalaisuuden hyväksi. 
Korhosen kuvaus kertoo myös uhriajattelun luonteesta osana aaltoilevaa ja 
intensiteetiltään vaihtelevaa nationalismia.109 Kenties elämän merkitykselli-
syyteen liittyvä nationalismi oli luonteva ajattelutapa elämänsä loppuvaiheita 
eläneelle papille, jolle uskonnollisuus oli toinen merkityksellisyyttä tarjoava 
kokonaisvaltainen aate.

Johtopäätökset

Tämän artikkelin aluksi kysyimme, miten sodan ja kansallisaatteen jälkeinen 
murroskausi näkyi Korhosen ja Tenkun toiminnassa ja kirjoituksissa, ja miten 
he murroskautta itse määrittivät. Entiset sotilaspapit, jotka olivat vielä vähän 
aikaa sitten olleet keskeisiä nationalistisen ideologian levittäjiä ja puolesta
puhujia, rakensivat sodan jälkeen itselleen paikkaa uudessa rauhan aate- ja 
arvomaailmassa. Osoitimme aineistomme analyysin avulla, miten asevelipap-
pien määrittelemä murrosaika ja nationalismin muutos vaikuttivat yksilö
tasoa laajemmin organisaatiotasolla kirkossa. 

	107	 Tepora 2018 b, 147.
	108	 Korhonen 1982, 6.
	109	 Kivimäki et al. 2024, 351. 



117

Yksilöiden tasolla ja yksilöiden parissa asevelipapit olivat keskeisiä toimi-
joita. Määrältään nationalismia kuvaavaa retoriikkaa oli asevelipappien sodan 
loppuvaihetta tai rauhaa koskevana aikana vähemmän kuin muita teemoja 
koskevaa. Suoraan nationalismia aatteena koskevan aineksen määrällinen las-
ku on johtanut aiempaan yleistettyyn tulkintaan, jonka mukaan nationalismi 
lähes hävisi kirkosta. Artikkelimme kuitenkin osoittaa, että häviämisen sijaan 
kyse oli nationalismin muutoksista osana rauhaan palaamista.

Kirkossa nationalismi siirtyi koko kansakuntaa ja kirkkoa ohjanneista kiih-
keän yhteisöllisistä aatteista yksilötasolle. Yhteisötasolta yksilötasolle siirty-
minen oli osa kirkollista rauhaan palaamista, jossa kirkko ja valtio erosivat 
sodanaikaisesta tiiviistä yhteenliittymästä kohti rauhan aikaa. Rauhaan pa-
laamiseen kuului valtion ja kirkon keskittyminen organisaatioina enemmän 
omiin tehtäviinsä. Kirkkohistorian aiemmassa tutkimuksessa sotaa murros-
kautena ja asevelipappien keskeistä roolia sodanjälkeisen kirkon muotoutumi-
sessa on korostettu runsaasti. Tutkimus on kuitenkin koskenut lähinnä kirkon 
sosiaalista ja käytännöllistä muutosta, ei muutosta aatteiden tai rauhaan pa-
laamisen näkökulmista. Sosiaalietiikan kriisiä ja kirkon reagointia sosiaalisiin 
muutoksiin ei ole aiemmassa tutkimuksessa liitetty osaksi rauhaan palaamista 
ja nationalismin muutoksia. 

Tarkastelluista asevelipapeista toinen, Jussi Tenkku, koki sodan loput-
tua valtavan henkilökohtaisen murroksen, joka sai hänet nationalismin si-
jaan suuntautumaan universalistisesti ja vaihtamaan pappeuden filosofiaan 
ja tutkijanuralle. Toinen tämän tutkimuksen henkilöistä, Kusti Korhonen, ei 
kokenut samanlaista aatteellista kriisiä sodan jälkeen kuin Tenkku, vaan jatkoi 
uraansa pappina yleten vähitellen yhä vaativampiin tehtäviin. Etenkin Kor-
hosen elämäkerta kertoo papista, joka sopeutui laimenevaan nationalismiin 
muun yhteiskunnan mukana.

Sotaan ajavasta ja lippuja liehuttavasta nationalismista siirtyminen latent-
tiin nationalismiin ilmeni myös kirkossa. Asevelipappien työtä ja kirkon muu-
tosta on tarkasteltu useimmiten osana nopean kirkollisen jälleenrakentami-
sen suurta kertomusta. Korsukokemukset saivat asevelipapit kiinnittämään 
huomiota sosiaaliseen ulottuvuuteen, jonka osana kirkko asemoitui uudestaan 
suhteessa työväkeen. Kirkon uusi suhtautuminen työväkeen tai sosiaalisiin 
ongelmiin oli osa nationalismin muutosta, jossa isänmaallinen kansankirkko 
edusti kaikkia suomalaisia yhteiskuntaluokkaan katsomatta. Samalla kiihkein 
nationalismi väistämättä laimeni, koska sovinnollisuus sitä edellytti. 

Nationalismia ei kirkossa enää sodan jälkeen mielletty tietyssä kansan-
osassa – esimerkiksi heränneissä – ihanteellisena esiintyväksi aatteeksi. En-
nen toista maailmansotaa työväki ei voinut samaistua tähän uskonnollisia 
ulottuvuuksia saaneeseen nationalismiin. Uudenlaiset kansalaisen ihanteet 
sodan ”puhdistamassa” valtiossa nähtiin tarpeellisiksi asevelipappien tahol-
ta. Näin kansakunnan ihanteista muokkautui vähitellen kaikkia suomalaisia 
koskevia oman itsen syrjään sysäämisen yksilötason ihanteita, joita tarvittiin 



118

myös jälleenrakentamisen ajaksi kutsuttuna rauhaan palaamisen aikakautena. 
Rauhaan palaamisen osalta kirkkohistorian näkökulma on ollut perintei-

sen kirkkohistorian tapaan kirkkoon itseensä keskittyvä, vaikka kirkon sisällä 
tapahtunut rauhaan palaaminen liittyi selkeästi valtiolliseen rauhaan palaa-
miseen. Keskeisiä valtion ja kirkon rauhaan palaamisen yhtymäkohtia olivat 
kirkossa tapahtunut uudelleensuhtautuminen työväestöön, yhteiset sankari-
hautausmaat ja kirkon transsendenttiin tehtävään liittyvä uhrinationalismin 
uudelleenmäärittely. Uhrinationalismin laimentuminen valkoisen Suomen 
jakavasta ajattelusta koko kansakuntaa koskevaksi sodan uhria muistavaksi 
toiminnaksi vaikutti suoraan yhteiskunnalliseen sovinnollisuuteen. Aseveli-
pappien määrittelemä ja työnsä kautta tekemä muutos vaikuttivat siihen, että 
suomalainen patrioottinen latentti nationalismi saattoi syntyä sota-aikaisen 
kiihkeän nationalismin jälkeen.

Aiemmassa kirkkohistorian tutkimuksessa muutokset kirkko-organisaati-
ossa ja niiden tutkiminen on jättänyt varjoonsa kirkon yhteiskunnallisen roo-
lin nationalismin murrosaikana ja myös sen jälkeen. Tähän päivään saakka 
jatkunut esimerkki kirkon yhteiskunnallisesta roolista ovat valtiolliset juma
lanpalvelukset, joiden kautta tuodaan ensi sijassa esille nationalismia, ei us-
konnollisuutta. Vertailu uusimpaan suomalaisen nationalismin muutosta 
kuvaavaan tutkimukseen paljastaa, että aiemmissa kirkkoa ja nationalismia 
koskevissa tulkinnoissa on ollut kysymys nationalismin liian kapea-alaises-
ta ymmärtämisestä. Näin jopa kirkon edelleen harjoittamat erityistehtävät 
sankarihautausmaiden ylläpitäjänä, kaatuneiden muistamisessa ja itsenäi-
syyspäivän juhlistamisessa ovat jääneet huomaamatta osana nationalismin 
pitkää aatteellista jatkumoa.

Jatkotutkimus erityisesti sukupuolen merkityksestä kirkon nationalismi
ajattelulle olisi tarpeen. Asevelipappien kirkko oli miesten yhteisö, jonka 
sodanjälkeiset päättäjät olivat kasvaneet kuuman nationalismin miehistä 
sankaruutta korostaneena aikakautena. Nationalismi on edelleen ajankohtai-
nen poliittinen aate, jonka ilmenemismuodot kirkossa ovat merkityksellisiä 
yhteiskunnallisen kehityksen, sovinnollisuuden ja yhteistyön näkökulmista. 
Kirkollisen rauhaan palaamisen historian tutkimus antaa työkaluja ymmärtää 
sitä historiaa, nationalismia ja kirkollista identiteettiä, johon nykykeskuste-
luissa kulloinkin halutaan viitata. Yhteiskunnalliset muutokset, kuten sodat 
tai ilmastonmuutos ovat uusia murroksia, joihin liittyen nationalismia, yh-
teenkuuluvuutta ja kokemusta määritellään yhä uudestaan niin valtiossa kuin 
kirkossakin.



119

Lähteet ja kirjallisuus
Painamattomat lähteet 

Itä-Suomen yliopisto, Joensuu 					     UEF
	 Teologian osaston arkisto				    TOA
		   	  Kusti Korhosen kokoelma			   KKK 

Suomalaisen kirjallisuuden seuran arkisto, Helsinki 			   SKS	
	 Jussi Tenkun päiväkirja 1943–1944. 			   JT

Painetut lähteet

Colliander, O. Immanuel
1922	 Nykyinen murrosaika Pyhän Raamatun ilmoittaman 

Jumalanvaltakunnan historian valossa. Etelä-Savon kirjapaino 
osakeyhtiö: Savonlinna.

Korhonen, Kusti 
1982 	 Pappina murrosajassa. Helsinki: Kirjaneliö.

Korhonen, Kusti & Nokkala, Armo
1945	 Älä aja raiteissa. Helsinki: Kristillinen palvelukeskus.

Marttila, Irmeli 
1998	 Yhteisellä asialla – Raahen ja Saloisten veteraanikirja. Raahe: Raahen 	

veteraanijärjestöt.

Tenkku, Jussi 
1945 	 Alaston ihminen murrosajan kuvastimessa. Helsinki: WSOY.

Tenkku, Liisa 
2008	 Inkeriläisiä siirtämässä. Jussi ja Liisa Tenkun päiväkirjat 1943–1944. 

Helsinki: SKS.

Kirjallisuus 

Ahlbäck, Anders
2020	 Sotasankaruus miehuuden esikuvana – Jääkäriupseerit ja suomalainen 

sotilaskoulutus. – Kirjoituksia sankaruudesta. Toim. Kemppainen Ilona 
& Peltonen Ulla-Maija. Helsinki: SKS.

Alfthan, Maija
2008	 Ajatus Inkerinmaasta sykähyttää sydäntä. Helsingin sanomat 

20.4.2008. 



120

Aunesluoma, Juhana
2022	 Oman ajan historiankirjoitus – Lähihistoria vol. 1 (2022, issue 1), 67–82.

Auvinen, Timo; Holmila, Antero & Lehtimäki, Niina
2016 	 Epävarma itsenäisyys – Julkinen keskustelu sodan päättyessä – 

Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan päättyminen 1944–1950. Toim. 
Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria. Tampere: Vastapaino.

Boije, Erika; Forsell, Gustaf; Hellström, Emma; Olenius, Ida
2025	 Approaching National Christianities in the Nordic Region. Journal of 

Church and State, 2025, 67. 1–7. 

Heikkilä, Markku
1990	 Suomalaisesta kansallisuususkonnosta kansalaisuskontoon – Kirkko 

ja politiikka. SKHST 153. Helsinki: Suomen kirkkohistoriallinen seura. 
500–510.

Hjelm, Titus
2021	 Kansankirkkoideologia ja uskonnollisen eriarvoisuuden uusintaminen. 

Parlamentaarisen diskurssin kriittinen analyysi – Uskonto, kieli ja 
yhteiskunta: Johdatus diskursiiviseen uskonnontutkimukseen.  
Helsinki: SKS. 224–243.

Hutchinson, John
2006 	 Hot and banal nationalism: the nationalization of ‘the masses’. 

In G. Delanty, K. Kumar (Eds.) Hot and banal nationalism:  
The nationalization of ‘the masses’. Thousand Oaks: SAGE  
Publications Ltd.

Huhta, Ilkka 
2001	 ”Täällä on oikea Suomenkansa” – Körttiläisyyden julkisuuskuva  

1880–1918. Diss. Helsinki: Suomen kirkkohistoriallinen seura.

Huhta, Ilkka & Malkavaara, Mikko
2005	 Suomen kirkon sisälähetysseuran historia. Vuodet 1940–2004. 

Helsinki: Kirkkopalvelut.

Kallanne, Reetta 
2022 	 Uskonto keskitysleirillä: Suomalaisen hengellisen toiminnan 

ja uskonnollisen diskurssin roolit inkeriläisten parissa 
Kloogan keskitysleirillä toisessa maailmansodassa – Suomen 
kirkkohistoriallisen seuran vuosikirja 2022. Helsinki: Suomen 
kirkkohistoriallinen seura. 76–106. 

Karonen, Petri 
2016 	 Suomi vuonna yksi. Sodasta rauhaan siirtyminen valtakunnallisena 

ongelmana – Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan päättyminen 
1944–1950. Toim. Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria.  
Tampere: Vastapaino.



121

Kirkko suomalaisessa yhteiskunnassa 1900-luvulla. 
1977	 Kirkko suomalaisessa yhteiskunnassa 1900-luvulla.  

Toim. Markku Heikkilä & Eino Murtorinne. Helsinki: Kirjaneliö.

Kivimäki, Ville
2016 a	 Hämärä horisontti, avautuvat tulevaisuudet. Suomalaissotilaat ja 

syksyn 1944 tunnemaisema – Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan 
päättyminen 1944–1950. Toim. Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria. 
Tampere: Vastapaino.

2016 b 	 Uusi Suomi. Sotasukupolvi ja sodanjälkeinen aika – Rauhaton rauha – 
Suomalaiset ja sodan päättyminen 1944–1950. Toim. Kivimäki,  
Ville & Hytönen, Kirsi-Maria. Tampere: Vastapaino.

Kivimäki, Ville; Hytönen, Kirsi-Maria & Karonen, Petri
2018 	 Ennen huomispäivää – Toisen maailmansodan päättyminen Suomessa 

ja Euroopassa – Rauhaton rauha – Suomalaiset ja sodan päättyminen 
1944–1950. Toim. Kivimäki, Ville & Hytönen, Kirsi-Maria.  
Tampere: Vastapaino.

Kivimäki, Ville; Tepora, Tuomas; Vahtikari, Tanja & Yliaska, Ville
2024	 Uusi nationalismitutkimus ja historia. Eletty kansakunta toisen 

maailmansodan ja vuoden 1990 murroskohtien jälkeen – Historiallinen 
aikakauskirja 122:4 (2024), 345–361.

Lauha, Aila 
1999 	 ”Syyttömyyden” taakka. Suomen luterilainen kirkko ja sotasyyllisyys – 

Teologinen Aikakauskirja 104:1 (1999). 63–71.

Long, William & Brecke, Peter 
2003	 War and reconciliation. Reason and Emotion in Conflict Resolution. 

Cambridge, MA: MIT Press. 

Malinen, Antti & Tilli, Jouni 
2018 	 ”Ei me niin hirvittävän sotaisia sentään olla!” Luterilaisten pappien 

suhde jatkosodan muistoihin – Historiallinen aikakauskirja 116:1 (2018). 
29–41.

Murtorinne, Eino
1976	 Kansankirkon historiallinen tulkinta ja sovellus – Teologinen 

aikakauskirja 81, 113–120.
1978 	 Kirkko ja suomalaiskansallinen ideologia – Aate ja yhteiskunta.  

Mikko Juvalle omistettuja tutkielmia. Toim. Markku Heikkilä.  
Helsinki: Otava. 269–283.

1987	 Kirkko maailmansotien välisenä aikana – Suomen historia 7. 698–709. 
1995	 Suomen kirkon historia 4. Sortovuosista nykypäiviin 1900–1990. 

Helsinki: WSOY.



122

Nagel, Joane
2010 	 Masculinity and nationalism: gender and sexuality in the making of 

nations – Ethnic and Racial Studies 21:2. 242–269. 

Perämäki, Anna-Leena 
2024	 Uusi sotahistoria 2020-luvulla. Ennen ja nyt, Vol 24 Nro 3 (2024). 1–3.

Salmela, Mikko
2007	 Tenkku, Jussi. Kansallisbiografia-verkkojulkaisu. Studia Biographica 4. 

Helsinki: SKS.

Seppo, Juha
1996 	 Arv. Eino Murtorinne. Suomen kirkon historia 4. Sortovuosista 

nykypäivään 1900–1990. Helsinki: WSOY.

1999	 Kirkko ja itsenäinen Suomi 1917–1998. – Uskonto ja nykyaika. Yksilö 
ja eurooppalaisen yhteiskunnan murros. Toim. Markku Heikkilä. 
Helsinki: Atena.

Tepora, Tuomas 
2011	 Sinun puolestas elää ja kuolla – Suomen liput, nationalismi ja veriuhri 

1917–1945. Helsinki: WSOY.
2018 a	 Kiihkeä historia – Tunteet historiantutkimuksessa – Menneisyyden 

rakentajat: teoriat historiantutkimuksessa. Toim. Hannikainen Matti 
O., Danielsbacka Mirkka & Tepora Tuomas. Helsinki: Gaudeamus.

2018 b 	 Mystifioitu sota: uusiutumisen ja uhrin kokemus – Rikki revitty maa – 
Suomen sisällissodan kokemukset ja perintö. Helsinki: Gaudeamus.

Tilli, Jouni 
2014	 Suomen pyhä sota. Papit jatkosodan julistajina. Helsinki: Atena.
2016	 Katumus, mukautuminen ja kieltäminen. Luterilaisten pappien 

suhtautuminen työväestöön vuosina 1944–1948 – Historiallinen 
aikakauskirja 4/2016. 432–444. 

Ylä-Jussila, Aarne
2020 	 Heimo, uskonto ja isänmaa: kirkollinen kansallistamistoiminta Itä-

Karjalassa 1941–1944. Diss. Joensuu. Publications of the University 
of Eastern Finland. Dissertations in Education, Humanities, and 
Theology, 159. Joensuu: Itä-Suomen yliopisto.


	Esipuhe
	Förord
	Sisällys
	ARTIKKELIT
	Backmanien lukkariperheenparannustoiminta 1800-luvun puolivälissälääketieteen ja kirkollisen järjestäytymisenmurrosaikana
	Suomalainen juutalaislähetys Euroopassa: alku, loppu ja aatteellinen ympäristö
	Piispa ja pääjohtaja: Diakoniansiirtyminen osaksi sosiaali- jaterveydenhuoltoa vuosina 1939–1944
	Asevelipappien rauhaan palaaminen– Kusti Korhonen ja Jussi Tenkku toisenmaailmansodan jälkeisenä nationalisminmurroskautena
	Pohjois-Irlannin levottomuudet,Euroopan yhdentyminen ja kristinuskoHelsingin Sanomien pääkirjoituksissavuosina 1993–1998
	KATSAUKSET
	Pyhän Henrikin päivän viettoaRoomassa 2025
	Aikakauden muutoksen paavi– Franciscuksen perinnön glokaalia arviointia
	Teologian ylioppilas Ilmo LauniksenLontoon-päiväkirja (1934)
	KIRJA-ARVIOT
	KULTTUURI
	Virolaisuuden museo
	Bonhoeffer. Pastor, Spy, Assassin
	Conclave
	Vuosikirjan 2025 kirjoittajat



