
SUOMEN KIRKKOHISTORIAL- FINSKA KYRKOHISTORI SKA

LISEN SEURAN TOIMITUKSIA SAMFUNDETS HANDLINGAR

61

VALTIOKIRKOSTA

KANSANKIRKOKSI

Kirjoittanut

MIKKO JUVA

WITH AN ENGLISH SUMMARY:

FROM THE STATE CHURCH

INTO THE PEOPLE’S CHURCH

HELSINKI 1960

SUOMEN KIRKKOHISTORIALLINEN SEURA





SUOMEN KIRKKOHISTORIALLISEN SEURAN

TOIMITUKSIA 61

FINSKA KYRKOHISTORISKA SAMFUNDETS

HANDLINGAR 61





MIKKO JUVA

VALTIOKIRKOSTA

KANSANKIRKOKSI

SUOMEN KIRKON VASTAUS

KAHDEKSANKYMMENTÄLUVUN

HAASTEESEEN

WITH AN ENGLISH SUMMARY:

FROM THE STATE CHURCH

INTO THE PEOPLE’S CHURCH

HELSINKI 1960

SUOMEN KIRKKOHISTORIALLINEN

SEURA



Näköispainos
Printari Oy Saarijärvi 1983

ISBN 951-9021-47-7

ISSN 0356-0759

WERNER SÖDERSTRÖM OSAKEYHTIÖN

KIRJAPAINOSSA PORVOOSSA

1960



ESIPUHE

Nyt lukijalle jätetty teos merkitsee aikaisempien kirkon ja sivisty-
neistön suhteita käsittelevien tutkimusteni, »Suomen sivistyneistö
uskonnollisen vapaamielisyyden murroksessa 1848—1869 » ja »Raju-
ilman alla», välitöntä jatkoa ja päätöstä. Kaikki kolme kirjaa ovat pyr-

kineet tarkastelemaan sitä katsomusten yhteentörmäystä,mihin liberalis-

tisten ja naturalististen aatteiden leviäminen maahamme sekä niiden

ristiriita perinnäisen kirkollisen kristillisyyden kanssa johti. Johtuen

siitä, että tutkimuksen painopiste on kohdistunut siihen sosiaaliseen ryh-

mään, missä varsinainen muutos kulloinkin on tapahtumassa, teossar-

jan eri osat kuitenkin ovat saaneet jossakinmäärin erilaisen luonteen.

Ensimmäinen teos kuvasi nimenomaan sivistyneistön piirissä tapah-
tuvaa kehitystä 1830-luvun »yhtenäiskulttuurista»uskonnolliseen libera-

lismiin, ja kirkollista kehitystä selvitettiin vain siinä määrin, kuin

tämä oli tarpeen sivistyneistön reaktioiden ymmärtämiseen, tai kuin

siinä itsessään tapahtui liberalismin tartunnasta johtuneitamuutoksia.

»Rajuilmanalla» -teoksen kuvaamana aikana muutokset olivat huo-

mattavat sekä papiston että muun säätyläisväestön piirissä. Vuoden

1884 jälkeen murros muuttui olennaisesti kirkon sisäiseksi. Tietenkin

myös koko sivistyselämämmekoki kahdeksankymmentäluvulla perus-

teellisen järkytyksen, jonka seurauksina lukuisat eri aatevirtaukset

sekä hedelmöittivät että hajottivat maamme henkistä elämää, mutta

sivistyneistön keskeisimmin uskonnollisen asennoitumisen piirissä

tapahtuneet muutokset olivat luonteeltaan pikemminkin kvantitatiivisia

kuin kvalitatiivisia. Perustavat vaihtoehdot, naturalismin, uskonnolli-

sen liberalismin ja kristillisen uskon, oli jo kaikella selvyydellä esi-

tetty, ja kysymys koski lähinnä sitä, miten suuriksi kunkin kannattaja-

joukko muodostuisi, mitä uusia argumentteja ne henkisen tilanteen



6 ESIPUHE

muuttuessa saattaisivat puolustuksekseen esittää ja minkälaisissa

vivahteissa ne ilmenisivät.

Uskonnollisen ristiriidan synnyttämä murros olikin ratkaisevasti

siirtynyt kirkon piiriin. Asioita pelkistäen voisi sanoa, että kun 1860-

luvulla kirkko muodostui sivistyneistölle ongelmaksi, nyt sivistyneis-
töstä tuli kirkon ongelma. Säätyläisväestön laajat piirit olivat selvittä-

neet välinsä vallitsevan kirkon edustaman kristillisyyden kanssa. Kir-

kon työntekijät ja ystävät joutuivat nyt ratkaisemaan, mitä tietä kirkon

oli lähdettävä muuttuneessa tilanteessa kulkemaan. Tämän tien etsimi-

nen ja polun pään löytäminen on nyt ilmestyvän teokseni kuvaaman

kehityksen päälinja.
Tutkimuksen painopisteen siirtyminen on myös jossakin määrin

vaikuttanut lähdeaineiston valintaan. Tärkeimpänä lähderyhmänä on

kaikissa osissa ollut sanomalehdistö. Lienee syytä todeta, että olen jär-

jestelmällisesti käynyt läpi kaikki tärkeimmät pääkaupungin ja eräät

maaseutukaupunkien sanoma- jaaikakauslehdet vuoteen 1895, ja tästä

vuosisadan loppuun vielä puolen tusinaa merkittävimmiksi arvioi-

duista. Rohkenen toivoa, että paljoakaan ajanjakson keskeisimmästä

kirkollisesta keskustelusta ei ole jäänyt huomiotta. Yksityisen kirjeen-
vaihdon ja muun painamattoman lähdeaineiston osuus sen sijaan on

huomattavasti vähäisempi kuin teossarjan molemmissa aikaisemmissa

osissa. Osittain puute lienee puolusteltavissa: Kirkon piirissä tapah-
tuva muutos on olennaisesti voimakkaammin ja selvemmin jättänyt jäl-
kensä lehdistön ja painettujen kokouspöytäkirjojen sivuille kuin

sivistyneistön useinkin pinnan alla tapahtunut irtautuminen perinnäi-
sistä katsomuksista.

Isäni, professori Einar VV. Juva on lukenut tutkimukseni oiko-

vedoksena ja esittänyt eräitä arvokkaita huomautuksia. Tästä sa-

moin kuin paljosta tuesta kiitän lämpimästi.

Turussa, syyskuun 29 päivänä 1960.

Mikko Juva



SISÄLLYSLUETTELO

1. Uusi tilanne 9

Rajuilma 9

Tilanteenarvio 15

2. Naturalismi 28

Ruotsinkielinen nuori sukupolvi 28

Tiede ja dogmit 36

»Nuori Suomi» 48

Uskonnollinen vapaamielisyys 60

3. Vapaakirkollinen liike 64

Herätys 64

»Kristinusko ja valtiokirkko» 69

4. Kirkon reaktio 78

Keskustelu viriää 78

Epäuskoa vastaan 84

Uudistuspyrintöjä 90

Keskustelu ehtoollispakosta 97

Raittiusliike 105

Naisasia 113

Työväenkysymys ja sosialismi 120

5. Asemat selkenevät 126

Allianssi vai tunnustus 126

Kirkko ja eriuskolaislaki 140

Liberaalitja vapaakirkolliset 157

Eriuskolaislaki ei tuo ratkaisua 169

6. Kirkon uusi ohjelma 183

Tunnustuksellisuus 183

Papiston ryhdistyminen 196

Kirkkokuri jakristillinenvaellus 207

Maallikkotoimi 217

Nuorisotyö 227

Pyhäkoulutyö 231

Diakonia 235



8 SISÄLLYSLUETTELO

Kirkon vapaus 242

Omantunnon vapaus 252

7. Käänne 260

Kahdeksankymmentäluku väistyy 260

Turva itää vastaan 276

Naturalismi ja okkultismi 286

Kirkollinen apologia 297

Kirjallinen käänne 309

8. Kansankirkko vai tunnustuskirkko 317

Taistelu ehtoollispakosta 317

Kohti uskonnonvapautta 328

Kirkkokuri ja kansalaisoikeudet 337

Raamatun inspiraatio 344

9. Vuosisata päättyy 357

Lähdeviitteitä 363

Henkilöhakemisto 393



1. UUSI TILANNE

Rajuilma

Monet tekijät olivat yhdessä aiheuttamassa sitä rajua purkausta,

joka vuosina 1883 ja 1884 nosti uskonnollisen kysymyksen keskei-

seen asemaan Suomen sivistyselämässä. Olennaisimpaan näistä

viittasi se kriitillinen tarkkailija, joka viimeksi mainittuna vuonna

totesi »useita vuosikymmeniä Länsi-Euroopan sivistyskansojen kes-

kuudessa vaikuttaneen uskonnollisen murroksen lopulta saapuneen

meillekin». 1 Kriisin syy onkin pohjimmiltaan etsittävä yleisestä
länsimaisesta aatekehityksestä, jossa kehitysopin ja darvinismin

läpimurto oli parissa vuosikymmenessä aiheuttanut suorastaan

maanvyörymän tapaisen mullistuksen.2

Suomen kulttuurimaantieteellisestä asemasta johtuen uudet kat-

somukset alkoivat saada täällä jalansijaa merkittävästi myöhem-
min kuin lähempänä Euroopan keskuksia olevissa maissa. Silti oli

uusien katsomusten ja kirkonopin välistä ristiriitaa monin tavoin

täällä valmisteltu. Jo 1840-luvulta lähtien oli sivistyneistön piirissä

esiintynyt varsin jyrkkää perinnäisen kristinuskon arvostelua, ja

vuosikymmenien kuluessa tämä arvostelu oli vain levinnyt laajem-
malle ja jyrkentynyt. Seitsemänkymmenluvulle tultaessa vallitsi

sivistyneistömmeuskonnollista pohdintaa uskonnollinen liberalismi,

joka eri muodoissaan pyrki perinnäisen kristinuskon ja ajan sivis-

tyksen väliseen synteesiin. Seuraavan vuosikymmenen alussa alkoi-

vat selväpiirteinen naturalismi ja positivismi, joilla tosin oli ollut

yksityisiä kannattajia aikaisemminkin, saavuttaa lisääntyvää kan-

natusta. »On julkinensalaisuus», kirjoitti Finsk Tidskriftin toimitus-

sihteeri Fredrik Elfving keväällä 1884, »että kyseisiä (valtiokirkon

dogmeista poikkeavia) oppeja esiintyy keskuudessamme ja että



10 UUSI TILANNE

nimenomaan varsin huomattava osa sivistyneistöämme ei kannata

evankelis-luterilaisen valtiokirkon käsityksiä. Toiset poikkeavat
niistä vain vähässä määrin, mutta toisille ovat kolminaisuus- ja
Kristuksen jumaluus-dogmitsamanarvoisia kuin paavin erehtymät-

tömyysdogmi meidän papistollemme.»3

Kirkon ja sivistyneistön katsomusten välinen ero oli yleisesti tun-

nettu, mutta siitä huolimatta sitä ei juurikosketeltu paitsi pappien
saarnatessa ajan epäuskoa vastaan. Liberaalit ja antikristillisetkat-

somukset jäivät yksityisiksi mielipiteiksi, eikä niitä käytännöllisesti
katsoen lainkaan tuotu julkiseen keskusteluun. Kirkon asenteelle

oli kuvaavaa eräänlainen »elää ja antaa toistenkin elää»-periaate:

»Papisto tietää erittäin hyvin, että näin on, sillä muutoin se ei pu-

huisi niin paljon ajan epäuskosta», Elfving jatkoi analyysiaan.
»Mutta kaikki nämä harhaopit ovat syntyneet ja kehittyneet hiljai-
suudessa. Epäuskoiset kuuluvat kaikki valtiokirkkoon ja heidän on

toistaiseksi pakko kuulua omatakseen poliittiset oikeudet, mutta

mitään muuta yhteyttä heillä ei siihen ole, paitsi että he suorittavat

säännöllisesti maksunsa papistolle, ovat kirjoilla sen luetteloissa

sekä käyttävät sitä hyväkseen kasteissa, häissä ja hautajaisissa.

Papisto taasen ottaa vaieten vastaan heidän rahansa yhtä hyvin
kuin oikeaoppistenkin ja antaa heidän rauhassa pitää vakaumuk-

sensa koskapa mitään julkista pahennusta ei tapahdu. Toisaalla siis

maksetaan ja saadaan olla rauhassa, toisaalla otetaan maksuja vas-

taan ja annetaan ihmisten olla rauhassa kummallakin taholla

vaietaan.» 4

Täysin tyytyväisiä ei silti vallinneeseen tilanteeseen oltu. Vuoden

1869 kirkkolaki oli tosin lausunut julki uskonnonvapauden periaat-

teen, mutta käytännölliset johtopäätökset olivat jääneet vetämättä.

Huolimatta siitä, että kirkkolain 6 § salli kirkosta eroamisen, tämä ei

kuitenkaan käytännössä ollut mahdollista. Kaikki yritykset eri-

uskolaislain aikaansaamiseksi olivat uusiutuvasti rauenneet, vii-

meksi vuoden 1882 valtiopäivillä pappis- ja talonpoikaissäätyjen
vastustukseen. Tosiasiallisesti vallitsi maassa näin edelleen täydelli-
nen valtiokirkkojärjestelmä. Jokaisen luterilaisista vanhemmista

syntyneen kansalaisen oli kuuluttava mainittuun kirkkoon, annet-



RAJUILMA 11

tava konfirmaatio lupaukset ja käytävä ehtoollisella päästäkseen
avioliittoon ja kelvatakseen valtionvirkoihin. Kun eriuskolaislain

ja samalla täydellisen uskonnonvapauden vastustajat vetosivat sii-

hen, ettei maassamme vielä ollut riittävästi eriuskolaisia, jotka tar-

vitsivat erityistä lainsäädäntöä, kävi liberaaleille uskonnonvapau-
den puolustajille välttämättömäksi osoittaa, että kirkon oppia koh-

taan vallitsi runsaasti tyytymättömyyttä. Näin eriuskolaislain ajau-
tuminen umpikujaan vuonna 1882 aiheutti välittömästi vapaamie-
lisen lehdistön hyökkäykset seuraavan vuoden alussa. 5

Keskustelun alku ei vielä kuulostanut kovin radikaalilta. Kevät-

lukukauden avajaispuheessaanyliopiston rehtori J. J. V. Lagus otti

käsitelläkseen pappissivistyksen, jonka tason hän arvioi varsin

alhaiseksi. Rehtorin puhe synnytti lehdistössä vilkkaan keskustelun,

joka vielä ei ollut ehtinyt tauota ennenkuin seuraava kysymys otet-

tiin esiin. Tällä kertaa avaus suoritettiin Turussa, missä Äbo Tidnin-

gin toimitussihteeri Gustaf Cygnaeus väitti kirkollisen ja sivisty-
neistön ajattelutavan peruuttamattomasti eronneen toisistaan, ja
koululaisten tämän vuoksi joutuneen vaikeaan ristiriitaan kotinsa

uskonnollisten katsomusten ja koulun virallisen uskonnonopetuksen
väliin. Viimeksi mainittu oli tämän vuoksi Cygnaeuksen mielestä

poistettava. Kun sitten edelleen Fredrik Elfving oli Darwinista pitä-

mässään esitelmässä selittänyt polveutumisopin, t.s. tieteen olevan

sovittamattomasti ristiriidassa kristinuskon kanssa, Th. Lindh väit-

tänyt Finsk Tidskriftissä kolminaisuusoppia epäraamatulliseksi ja

Suomen kirkkoa epäluterilaiseksi sekä kenraali Carl Sederholm jul-

kaissut anonyymina uskonnonfilosofisen teoksen »Andens eller det

rena förnuftets religion», jonkatendenssi käy jo nimestä ilmi, oli vil-

kas keskustelu ja väittely tuota pikaa käynnissä laajalla rintamalla,
tosin miltei yksinomaisesti ruotsin kielellä. 6

Kirkon ja perinnäisen kristillisyyden vastaiset mielipiteet astui-

vat näin voimakkaasti julkisuuteen. Voimakas oli kuitenkin myös
niiden osakseen saama vastustus, ainakin poleemisten kirjoitusten
lukumäärän ja laajuuden puolesta. Huolimatta siitä, että ruotsin-

kielinen lehdistö voittopuolisesti kallistui uusien käsitysten kannalle,

toimitukset pyrkivät kuitenkin noudattamaan tiettyä varovaisuutta



12 UUSI TILANNE

ja tasapuolisuutta. Mitään selvyyttä ei nimittäin toistaiseksi ollut

radikaalisten oppien kannatuksen laajuudesta, ja lehtien oli syytä
varoa lukijakuntansa loukkaamista. Tästä syystä ne mieluimmin

Äbo Tidningin pelotontatoimitusta lukuunottamatta- pyrkivät
välttämään suoranaisia kannanottoja ja sijoittamaan kirkollisten

käsitysten arvostelunsa uutisten ja selostusten osastoon. 7

Sopivan selostusaineiston saamiseksi kutsuttiin sitten keväällä

1884 Ruotsin uusprotestanttien johtomiehiin kuuluva tohtori Carl

v. Bergen luennoimaan Helsinkiin. Näistä luennoista tuli vuoden

sensaatio. Yllättävää ei itse asiassa ollut hänen puheittensa sisältö.

Toisaalta v. Bergen liittyi moderneihin kehitysopillisiin katsomuk-

siin, toisaalta hän pyrki uskonnollisen liberalismin hengessä »puh-
distamaan» raamatullisen kristinuskon sen historiallisesta »dogmaat-
tisesta» painolastista. »Tulevaisuuden kristinusko» oli hänen mu-

kaansa sopusoinnussa sekä tieteen että Raamatun kanssa, minkä

lausuessaan v. Bergen vain toisti meillä Suomessakin jo vuosikym-
meniä tunnetun uskonnollisen vapaamielisyyden perustavan aja-
tuksen. 8

Yllättäviä olivat sen sijaan v. Bergenin esiintymisen synnyttämä
reaktio ja hänen paljastamansa asiaintila.

Esitelmien aiheuttama suosio oli tavaton. Monisatalukuinen salin-

täyteinen yleisö osoitti v. Bergenille innokkaasti suosiotaan. Ruot-

sinkieliset pääkaupunkilehdet olivat Morgonbladetia lukuunotta-

matta täynnä kiittävään sävyyn laadittuja selostuksia, ja kun vas-

tustavat käsitykset pyrkivät lehtien palstoille, ei kirjoituksiaotettu

vastaan. Itse Z. Topelius sai kokea, että hänen vastalauseensa pa-

lautettiin. Nyt ei kenellekään enää ollut epäselvää, että uusilla

ajatuksilla oli laaja kannatus. Nyt ei enää voitu tulkita kirkonvas-

taisia hyökkäyksiä yksityisten tyytymättömien mielenilmaisuiksi.

Murros oli kerta kaikkiaan saapunut. »Uskonnollinen kysymys on

meillä päivän tärkeimpiä kysymyksiä ja sen yhteydessä käy ajatte-

lijalle ilmeiseksi, että isänmaamme kehityksessä seisomme tärkeän

vaiheen rajalla», kirjoitti vapaakirkollinen toimittaja F. W. Lönn-

beck välittömästi v. Bergenin esiintymisen jälkeen. Jumaluusopin

professori Herman Räbergh taasen totesi mainittujen esitelmäin



RAJUILMA 13

saavuttaman suosion »todellisen asiaintilan voimakkaaksi todis-

teeksi». Uuden vaiheen saapumisesta olivat edelleen vakuuttuneita

niin naturalisti Elfving kuin ateisti Wilhelm Bolinkin. Yksimielisyys
vallitsi siitä, että elettiin aikakausien taitekohtaa. 9

Perinnäisten katsomusten vastustajat huomasivat siten, että heitä

oli paljon. Finsk Tidskriftiin kirjoittamassaan artikkelissa Fredrik

Elfving totesi sivistyneistön parissa tosin vielä esiintyvän vakau-

muksellistakin uskoa kirkon julistamiinoppeihin ja sen uskonnolli-

siin toimituksiin. »Mutta on turha yrittää kieltää sitä, että nämä

ovat vähemmistönä. Ellei niin olisi, ei huuto epäuskosta olisi niin

äänekäs.» Tosin ei näiden epäuskoisten lukumäärästä ole saatavissa

mitään tilastollisia tietoja, »koska ne aina esiintyvät otsikon 'luteri-

laisia’ alla, mutta he lienevät varsin lukuisia sekä virkamieskunnan

että varakkaan porvariston keskuudessa ynnä myös yhteiskunnan
alemmissa piireissä». Sivistyksellisesti ja yhteiskunnallisesti johta-
vien piirien yleinen mielipide oli ratkaisevasti asettunut kannatta-

maan uusia käsityksiä, mikä tietysti lisäsi radikaalien rohkeutta. 10

Toiseksi osoitti hyökkäys, että johtava ruotsinkielinen nuoriso

jo oli astunut uskonnollisesta vapaamielisyydestätäyteen naturalis-

miin.Ensiksi mainitun kompromissi ei enää tyydyttänyt Darwinin

ja Max Müllerin oppilaina sekä Häckelin hengessä kasvanutta uutta

ylioppilaspolvea. Tässä hengessä lausuivat A. O. Asehan, Edward

Westermarck ja Fredrik Elfving tyytymättömyytensä v. Bergenin
esitelmien puolinaisuudesta. Viimeksi mainittu esimerkiksi valitti

arvostelussaan esitelmöitsijän langenneen samaan virheeseen kuin

vastustajansa yrittäessään määritellä sitä, »mistä meillä ei voi olla

mitään tietoa vaan ainoastaan aavistus», nimittäin jumalakäsitettä.

Myös v. Bergenin yritys puolustaa tulevaisuuden kristinuskon yti-
menä eräänlaista uskoa ihanneihminen Kristukseen oli epätyydyt-
tävä. »Kyseisen uskon psykologista välttämättömyyttä ei esitetty
riittävän selvästi, eikä myöskään osoitettu mitään yhteyttä sen ja

esitelmöitsijän modernin luonnontieteen perustalle rakentaman ylei-
sen maailmankatsomuksen välille, joten mainittu usko jäikokonai-

suudesta verraten irralliseksi.» Naturalistinen kritiikki hyväksyttiin,
mutta liberaalin uskonnollisen synteesin yritys torjuttiin. Nuori



14 UUSI TILANNE

polvi ei arvostanutkaan v. Bergeniä »sen vuoksi, mitä hän sanoi,
vaan koska hän sanoi julkisesti sen, mitä toiset jo olivat hiljaisuu-
dessa ajatelleet». 11 Tässä hengessä kirjoitti sen etevin ajattelija,
silloin vielä ylioppilas Hjalmar Neiglick leimuavan kiistakirjoituk-
sen v. Bergeniä arvostelleita suomalaisia tiedemiehiä vastaan, joita
hän syytti ajatuksenvapauden sortamisesta ja»karkeimmasta hum-

puukista, mitä kenties koskaan tieteellä on tässä maassa harjoi-

tettu». Perustavat arvot olivat nuorten mielestä vaakalaudalla,

kompromissi aikansa eläneen sovinnaisen uskonnollisuuden kanssa

merkitsi heidän mielestään raskasta siveellistä lankeemusta. 12

Kolmanneksi ja viimeiseksi osoitti alkanut keskustelu, miten ne

aatepoliittiset rintamalinjat, joitten lähentymistä arvostelukykyi-
set tarkkailijat olivat jo vuosikymmenenajan seuranneet, nyt olivat

lähes täydellisesti yhtyneet. Kansallispoliittinen, kulttuuripoliitti-
nen ja uskonnollinen vastakohtaisuus liittyivät nyt toisiinsa. 13 Val-

tiopäivillä olivat pappis- ja talonpoikaissäädyt edustaneet aatelia

ja porvaristoa vastaan suomalaisuutta ja vanhoillisuutta, ja sama

jako paljastui nyt eräin poikkeuksin kulkevaksi läpi yhteiskunnan.
Toisella puolen olivat liberaalit, kulttuuriaristokraatit, ruotsinmie-

liset ja kirkonvastustajat, toisella taasen konservatiivit, demokraa-

tit, suomenmieliset ja kirkolliset. Aikalaiset tajusivat jakautumisen

myös hyvin selvästi. »Että nimittäin käsitteet ortodoksia, fennoma-

nia ja konservatiiviset mielipiteet (kaikkein useimmissa tapauk-

sissa) ovat meillä erottamattomasti yhdistyneet, sen tuntee jokai-

nen, joka hiukankin on seurannut mukana», Äbo Tidning kirjoitti,

ja tähän lausuntoon on saatavissa vahvistus päinvastaisestakin lei-

ristä.14 Eri vastakohtien yhtyminen yhdeksi suureksi erimielisyy-
deksi oli tietysti omiaan voimakkaasti kärjistämään kulttuuri- ja

sisäpoliittista tilannetta ja loi osaltaan sen sovittelemattoman jyrk-

kyyden, joka oli kahdeksankymmenluvulle niin tunnusomainen.

Poikkeuksia tietenkin oli, mutta ne tässä tapauksessa todella vain

vahvistivat säännön.



TILANTEENARVIO 15

Tilanteenarvio

Keväällä 1884 oli jokaiselletarkkailijalle käynyt ilmeiseksi, että

maan uskonnollisessa ja henkisessä ilmapiirissäoli tapahtunut olen-

nainen käänne. Etsittäessä vastausta kysymyksiin, mikä oli alka-

neen murroksen ydinongelma ja miten siitä oli pyrittävä eteenpäin,

mielipiteet ymmärrettävästi hajaantuivat. Käänteen merkittä-

vyyttä ja aikakauslehdistömme kykyä tajuta ajan ilmiöt osoittaa,

että kolme eri piirejä edustavaa julkaisua, ruotsinmielinen Finsk

Tidskrift, suomenmielis-vapaamielinenValvoja ja kristillinen Lek-

mannen jo kesällä julkaisivatkukin varsin perusteellisen tilanteen-

arvioinnin. Kirjoitusten arvoa lisää, että ne kuvastavat kaikkia

kolmea evankelis-luterilaista valtiokirkkoa kohtaan kriitillistä aja-

tussuuntaa, nimittäin naturalismia, liberalismia ja vapaakirkolli-

suutta.

Finsk Tidskriftiin kirjoitti sen toimittaja Fredrik Elfving. Hänen

artikkelinsa otsikko oli »eri maailmankatsomukset» ja sen keskeinen

pyrkimys osoittaa tieteellisen ja uskonnollisen maailmankatsomuk-

sen välinen kuilu ehdottomaksi. Niin luonnontieteilijäkuin Elfving

olikin, hän lähti kirjoituksessaan vertailevan uskontotieteen käsi-

tyksistä. Max Miilleriin liittyen, vaikka häntä nimeltä mainitse-

matta, kirjoittaja väitti primitiivisen uskonnon syntyneen ihmisen

riippuvuudentunteesta häntä ympäröivistävoimista siten, että tämä

personifioi luonnonvoimat ja kansoitti luonnon näin luomillaan ju-
malilla ja demoneilla. Samat peruskatsomukset jäivät eloon vielä

kristillisen kirkon piiriin, missä pakanallisten jumaliensijalle astui-

vat vain enkelit ja paholaiset. Keskiaikainen ajattelu rakentui näin

kauttaaltaan uskolle yliluonnollisiin voimiin, joitten kuviteltiin

pystyvän aikaansaamaan mitä ihmeellisimpiäasioita. »Ei ollut mi-

tään, mitä ei voitu kuvitella mahdolliseksi. Kokemukseen ei koskaan

voitu vedota tietyn tapauksen todennäköisyyttävastaan, sillä mitä

kokemus todisti muuta kuin oman kokemattomuutemme ja epätäy-

dellisyytemme. Oliko sallittua epäillä pyhän tradition totuutta, että

enkelit olivat tuoneet Loreton kirkon Jerusalemista, sen vuoksi

etteivät heikot ihmiset siihen pystyneet? Saiko silmänräpäystäkään



16 UUSI TILANNE

epäillä, että leipä ja viini ehtoollisessa muuttuivat Kristuksen ruu-

miiksi ja vereksi, vaikka maalliset silmämme eivät havainneet mi-

tään muutosta?» Yhtä vähän saattoi epäillä pyhimysten ihmetöitä,

koskapa Raamattu kertoi monista yhtä ihmeellisistä tapauksista,

kuten profeetta Elian matkustuksesta taivaaseen tulisissa vaunuissa

ja Bileamin aasin puhumisesta. Kaiken kaikkiaan löivät auktori-

teettiusko ja naiivi herkkäuskoisuus keskiaikaiseen maailmantark-

kailuun leimansa. 15

Uuden ajan luonnontieteellinen kehitys oli kuitenkin ajanut keski-

aikaisen taikauskon yhä ahtaammalle. Ensinnä osoittivat Koperni-
kus ja Newton taivaankappalten liikkeissä ilmenevän lainalaisuu-

den, mikä sai »kaikki planeettahengetkuolemaan toimettomuuteen,

joten ne eivät enää voineet vaikuttaa ihmistenkään kohtaloihin».

Sen jälkeen on ankara lainalaisuus vallannut yhä uusia luonnon

alueita. Epäorgaaninen maailma on jo tältä kannalta kartoitettu ja
siinä vaikuttaneet henkiolennot karkotettu tarpeettomina. »Myös

orgaanista maailmaa tutkittaessa kohtaamme saman pyrkimyksen
lainalaisuuteen. Luonnonhistoria on jo noussut puhtaasti deskriptii-
viseltä tasolta yhdistelevälle ja pohdiskelevalle, missä se pyrkii löy-
tämään kasvien ja eläinten moninaisten muotojen ja elintoimintojen

edellytykset; puhutaan morfologisista laeista ja fysiologisista laeista.

Samoin pyritään esittämään historiallisia lakeja, tilastollisia lakeja,

sosiaalisia lakeja, psykologisia lakeja, moraalisia lakeja. Tuskin voi

avata yhdenkään tieteen alalta modernia esitystä toteamatta tätä

pyrkimystä.» Eri tieteet ovat ehtineet eri pitkälle, mutta sama peri-
aate elähyttää niitä kaikkia: »ei mitään näkymättömiä henkiolen-

toja, jotka puuttuen asioihin enemmän tai vähemmän täyttävät

korkeampien henkien käskyjä, vaan niiden sijassa abstraktisia la-

keja, joita eivät rukoukset liikuta eivätkä loitsut pelota, lahjomat-
tomia lakeja, joita meidän on pyrittävä tuntemaan.» 16

Näin ovat henkiolennot hiljalleen kuolleet sukupuuttoon. Huoli-

matta joskus yllättävälläkin taholla esiintyvästä taikauskosta hä-

peävät sivistyneet jo yleisesti tunnustaa uskovansa henkiin. Teo-

logit yrittävät tosin vielä ylläpitää vanhoja käsityksiä, mutta »niin

kauan kuin ei ole muita syitä olettaa niiden olevan olemassa kuin



TILANTEENARVIO 17

joitakin yksityisiä raamatunkohtia, voitaneen toistaiseksi tyynesti

jättää ne huomioon ottamatta». 17

Yliluonnollisten olentojen mukana ovat hävinneet myös yliluon-
nolliset tapahtumat, ihmeet. Tosin pitävät monet ehdottomasti

uskovat ilman muuta Raamatun ihmeitä tosina vastoin kaikkea jär-
keä ja ilman muita perusteluja, kuin että Jumalalle ei mikään ole

mahdotonta. Heidän kanssaan ei maksa vaivaa lähteä keskusteluun.

»Heidän ajatustapansa polveutuu suoraan alenevassa polvessa siitä

keskiaikaisesta uskosta, joka näki viinin muuttuvan vereksi ja näki

pyhien miesten lentävän läpi ilman. Mitä he uskovat, sen he uskovat

ja sillä selvä.» Jumaluusoppineetolivat sen sijaan yleensä luopuneet

mainitusta karkean keskiaikaisesta käsityksestä. A. F. Granfelt

esimerkiksi, jonka kantaa kirjoittaja analysoi yksityiskohtaisesti,
arveli ihmeiden merkitsevän uuden, korkeamman luonnonlain esiin-

murtautumista, joka ei asetu entisiä vastaan vaan ylittää ne. Yh-

deksännentoista vuosisadan jumaluusoppi oli näin huomattavasti

supistanut yliluonnollisen vaikutusta luonnon piirissä.18

Elfving teki nyt englantilaisiinlähteisiinsä liittyen sen aivan

oikean havainnon, että jumaluusopin kannanmuutoksen varsinai-

sena aiheuttajana oli ollut luonnontieteen piirissä tapahtunut kehi-

tys. Tiede oli siten vaikuttanut uskonnollisiin käsityksiin, ja hän

piti varmana, että se tulee vastaisuudessakin näin tekemään. Kir-

joittaja torjuikin tämän takia jyrkästi käsityksen, että »uskolla ja
tiedolla ei ole mitään tekemistä toistensa kanssa», kanta jota vii-

meksi olivat tosin varovaisessa muodossa edustaneet v. Bergeniä

vastaan hyökänneet professorit kemisti Edvard Hjelt, matemaa-

tikko E. R. Neovius ja eläintieteilijä O. M. Reuter. 19 Asianomaisia

nimeltä mainitsematta Elfving kiisti luonnontutkijain persoonalli-
silta uskonnollisilta käsityksiltä kaiken todistusvoiman puheena-
olevassa asiassa: »On niitä, jotkaaivan naiivisti väittävät, että var-

sin hyvin voidaan samanaikaisesti kannattaa darvinismia jakirkon

oppia, darvinismia, joka kuten tunnettua olettaa ihmisen pitkällis-
ten muutosten kautta kehittyneen jostakin korkeammasta apinan-
kaltaisesta olennosta, ja kirkonoppia, jonka olennainen dogmi on,

että ihminen alussa luotiin täydelliseksi. On niitä, jotka väittävät

2 Juva, Valtiokirkosta kansankirkoksi



18 UUSI TILANNE

geologian vain vahvistavan kirkon opin, geologian, joka on todennut

tuhansien olentojen eläneen ja kuolleen maan päällä ennen ihmistä,

ja kirkonopin, joka väittää kuoleman tulleen maailmaan vasta esi-

vanhempiemme syntiinlankeemuksen mukana. On olemassa tällai-

sia monipuolisia luonteita joiden oikea aivonpuolisko niinsanoak-

seni ei tiedä mitä vasen ajattelee, ja jotka ovat vailla johdonmukai-
sen maailmankatsomuksen tarvetta. Että sellaisia on tiedemiesten-

kin keskuudessa, on valitettavaa, mutta mitään muuta kuin ihmis-

luonnon raihnaisuutta se ei osoita.» Tieteellinen ja uskonnollinen

maailmankatsomus ovat sovittamattomia vastakohtia, kolmatta

vaihtoehtoa ei Elfvingin mielestä ole olemassa. 20

Tästä johtuen oli väistämätöntä, että modifioitukin ihmekäsitys,

jollaisena Granfelt oli sitä yrittänyt dogmatiikassaan puolustaa, on

tuomittu häviämään. »Ihmekäsitys ylipäänsänojautuu luonnon ylä-

puolella olevaan, tietyissä tilanteissa siihen puuttuvaan voimaan,
eikä tällaiselle lopulta enää jäämitään tekemistä», sitä mukaa kuin

tiede on selvittänyt yhä uusia ja uusia tutkimusalueita. Paljon on

tosin vielä selvittämättä, mutta luonnontieteilijä ei silti tunne tar-

vetta turvautua inhimillisen mallin mukaan tehtyyn luojaan, »erit-

täin korkeasti organisoituun kaasumaiseen selkärankaiseen», kuten

kirjoittaja Häckeliä siteeraten ironisesti asian ilmaisee. Päinvastoin

tutkija uskoo, että ongelman ratkaisu on etsittävä maailmasta it-

sestään eikä sen ulkopuolelta.

Ihmekysymyksessä oli tieteellisen ja uskonnollisen maailmankat-

somuksen välinen jännitys tullut polttopisteeseensä. Naturalisti »ei

usko ihmeitä tapahtuvan tässä maailmassa. Hän ei tarvitse niitä.

Toisilla on toinen usko. Tulevaisuus on osoittava kumpi kahdesta

on jäävä(toisen kuoltua) eloon.»21

Ratkaisutaistelu uskonnollisen maailmankatsomuksen tuhoksi oli

siis alkamassa, siitä Elfving oli varma. Taisteluksi tajusi tilan-

teen myös Valvojan tarkkailija Thiodolf Rein, mutta hänen käsityk-

sensä mukaan ei vanhaa uskoa vastaan noussut vain yksi virtaus,
vaan kaksi: »Aikamme epäkirkollisessa liikkeessä voidaan erottaa

eri suuntia: toisella puolen radikaalinen, jokakokonaan kieltää kir-

kon opin, jopakaiken uskonnonkin, pitäen niitä pelkkänä taikamai-



TILANTEENARVIO 19

suutena, toisella taas välittävä suunta, jokatahtoo tai ainakin sanoo

tahtovansa ainoastaan puhdistaa uskonnollista elämää antaaksensa

uskonnolle takaisin sen vallan ihmisten yli, jonka se on kadotta-

nut.» 22 Selostettuaan varsin laajasti jälkimmäisen virtauksen, us-

konnollisen liberalismin eli uusprotestanttisuuden, mitä nimitystä
tekijä itse käyttää, esiintymistä mannermaalla ja Pohjoismaissa,
hän antoi sille varsin varauksettoman tunnustuksen: »Huolimatta

uusprotestanttisuuden suuremmasta tai vähemmästä merkityk-

sestä, on sitä kuitenkin pidettävä historiallisen kehityksen luonnol-

lisena tuloksena, joka on saanut alkunsa todellisen eikä teeskennel-

lyn ajan tarpeen vaatimuksesta. Sillä toiselta puolen kristillisyyden,
sellaisen kuin kirkko sen käsittää, ja toiselta taas aikamme tieteen,

yhteiskunnallisen tilan ja siveellisen katsantotavan välillä on ole-

massa kieltämätön epäsopu. Ja tämä epäsopu on saanut aikaan

kristillisyydestä luopumisia, jotka viime aikoina ovat kasvaneet

pelottavassa määrin.»23

Rein veti tämän jälkeenesille kaksi erityiskysymystä, joissaajan

sivistys oli joutunut ristiriitaan kirkollisen kristinuskon kanssa.

Perinnäistä ihmekäsitystä hän arvosteli aivan yhtä jyrkästi kuin

Elfving: »Jos mitään voidaan pitää sivistyskehityksen todellisena

tuloksena, niin on sellaisena pidettävä ainakin sivistyneiden ihmis-

ten yhä enenevä vakuutus siitä, että kaikki mikä tapahtuu luonnon

ja historian aloilla, noudattaa määrättyjä järkähtämättömiälakeja.
Kaikki yritykset, joilla meitä pakotetaan tunnustamaan poikkeuk-
sia näistä laeista, s. o. ihmeitä, tekevät väkivaltaa meidän luonnolli-

selle ajattelemistavallemme, ja mitä tarkemmin me koetamme saada

selville menetystapaa jossakin ihmetyössä, sitä mahdottomammalta

se meistä näyttää.»24 Jumaluusoppineetkin, jotka kuitenkin katsoi-

vat velvollisuudekseen hyväksyä ihmeet, pyrkivät Reinin mielestä

nykyään parhaansa mukaan selittämään ne tavalla tai toisella näen-

näisiksi. Kirjoittaja otti aivan samoin kuin Elfvingkin esimer-

kiksi Granfeltin dogmatiikan, ja totesi analysoituaan sen asianomai-

sen luvun, että »koko A. F. G:n hyväksymä ihmeteoria, jos sitä

johdonmukaisesti noudatettaisiin,kumoaisi ihmeen siinä merkityk-

sessä, jossa meidän kirkkomme tunnustuskirjat sen käsittävät ja



20 UUSI TILANNE

tunnustaisi sitä vaan relatiivisesti, s. o. siten että ihme on ihmeenä

ainoastaan sille, joka ei tarpeeksi tunne olijoiden kokonaisuutta

käsittääkseen asian ihmeettömyyttä».25

Toinen kysymys, missä Rein katsoi ristiriidan vallitsevan, koski

jumalallisen ilmoituksen luonnetta. Uusi ajattelutapa ei enää saat-

tanut hyväksyä vanhaa sanainspiraatiokäsitystä, jonka mukaan

transsendentti Jumala olisi välittömästi sanellut Raamatun tekstin

sen kirjoittajien omista historiallisista ja psykologisista edellytyk-
sistä riippumatta. Päinvastoin tunnustetaan nykyään, Rein totesi,

»että raamatun lausunnot semmoisesta, joka ei koske autuutta, voi-

vat olla väärät; että raamatun kirjoittajain esitystä määrää heidän

aikansa ja heidän oma individuaalinen ajatustapansa, ts. koetaan

yhä enemmän asettaa inspiratsioonikäsitesopusointuun nykyaikai-

sen, psykologista ja historiallista mahdollisuutta vaativan tajunnan

kanssa». Mitään epäilystä ei ole, että tällöin poiketaan melkoisesti

luterilaisten tunnustuskirjat kannasta. 26

Hankaukset todettuaan Rein torjui Elfvingin tavoin käsityksen,
että usko ja tiede ovat siinä määrin erilaisia asioita, etteivät ne

saata lainkaan vaikuttaa toisiinsa tai häiritä toisiaan. Suurissa pää-
kysymyksissä ihminen aina pyrkii synteesiin, myös uskonnollisten

ja tieteellisten vakaumustensa välillä. Synteesiä hahmottaessaan

Rein kuitenkin ratkaisevasti erosi Elfvingistä. Jotkut tosin voivat

tyystin tukahuttaa uskonnolliset taipumuksensa, kuten esimerkiksi

Strauss, toiset taasen Tertullianuksen ja Hengstenbergin tavoin

»masentaa järjenäänen ja lausua ’credo quia absurdum’insa». Tällai-

nen yksipuolisuus saattoi kyllä tuntua voimakkaalta ja johdonmu-

kaiselta ja se oli omiaan myös vetoamaan yleisön suosioon, mutta

kaikkia se ei tyydytä. On nimittäin sellaisia, »joille semmoinen

'johdonmukaisuus', jota ei saavuteta muuten kuin sulkemalla sil-

mänsä totuuden toiselta puolelta, on mahdoton, onpa niitä jotka
voivat yhtä vähän suostua luopumaan uskonnosta kuin järjelli-

syydestä juuri sen tähden, että he tahtovat pysyä 'kokonaisina'

ihmisinä». Rein tunnustautui näin sovittelun mieheksi,vaikka hän

samalla myönsi välittävän aseman hankaluuden: »Välitys uskonnon

ja tieteen välillä voi tosin määrättyä ajanhetkenä olla yksityiselle



TILANTEENARVIO 21

ihmiselle, yhdistykselle, jopa kokonaisen ihmispolvenkin yhteisille
voimille liian vaikea tehtävä, mutta pyrkiminensiihen on yhtä hyvin

oikeutettu, sillä se on välttämätön.» 27

Niin varovasti kuin Rein yrittikin muovata sanontansa, oli kui-

tenkin selvää, että sovittelun varsinainen hinta jäi uskonnon mak-

settavaksi. Hän myönsi tosin, »ett’ei filosofia eikä tiede yleensä voi

saada aikaan kirkon eikä sen tunnustuksen parantamista», vaan että

reformaation ainoa mahdollinen perusta oli uskonnollisen elämän

oma virkistyminen. Ajan aatteissa oli myös paljon epäkypsää, eikä

kirkon ollut syytä mukautua kaikkien vuosikymmenestä toiseen

muuttuvien käsitysten mukaan. »Mutta sitä voidaan uskonopilta

vaatia», Rein kuitenkin lausui ja tässä lausunnassa paljastuu hänen

ja samalla uskonnollisen vapaamielisyyden käsityksen ydin, »ett’ei

se ole ristiriidassa sen kanssa, joka on ja voidaan todistaa olevan

sivistyskehityksen todellisena hedelmänä, tieteen todenperäisenä
tuloksena tai meidän uskonnollisen tarpeemme todellisena ehtona,

ja että uskon-oppi siis, jos sellainen ristiriita syntyy, saa uuden

muodostuksen». 28

Elfving arvioi syntyneen tilanteen johtavan historiallisen kris-

tinuskon tuhoon ja Rein sen vähittäiseen mukautumiseen ajan

sivistystä vastaavaksi. Kolmas tarkkailija, ateismista persoonallisen

herätyksen kautta vapaakirkolliseen kristillisyyteen siirtynyt toi-

mittaja F. W. Lönnbeck näki vastakohdan yhtä ehdottomana kuin

konsanaan Elfving, mutta oli samalla vakuuttunut siitä, ettei kris-

tinuskolla ollut mitään pelättävää nyt alkaneessa taistelussa. 29

v. Bergenin esiintyminen oli, päinvastoin kuin hänen ihailijansa

kuvittelivat, ainoastaan vahvistanut kristinuskon asiaa. »Hänen

väitteittensä kestämättömyys, hänen todistelunsa horjuvuus ja epä-

johdonmukaisuusja hänen täydellinen kykenemättömyytensäaset-

taa mitään kunnollista ja tukevaa sen tilalle, mitä hän repii alas,

kaikki on vain auttanut osoittamaan, miten ihmeellisen voimakas

kristinusko on.»
30 Mihinkään kompromisseihin ajan sivistyksen ja

epäuskoisen viisauden kanssa ei myöskään ole syytä eikä tarvetta.

Vanha, riemullinen tunnus, Kristus Jumalan Poika, kelpaa nytkin
kristittyjen sotalipuksi, ja tältä pohjalta kirjoittaja torjui kaikki



22 UUSI TILANNE

vaatimukset kristinuskon modernisoimisesta: »Kristinusko taistelee

tässä taistelussa 'ortodoksian’ lipun alla, jakoska nyt ei ole horjumi-
sen ja epäröinnin aika, on kristinuskon, joka tahtoo olla kristinus-

koa, erottava maailmasta, joka tahtoo pysyä maailmana, ja lujem-
min ja varmemmin askelin kuljettava kohti päämääräänsä kuten

maailman kohti omaansa. Nykyinen aika vaatii ennen muuta rat-

kaisua, haluammeko kuulua vanhaan, oikeaoppiseenkristillisyyteen

taakkoineen, koetuksineen ja voittoineen vai antikristillisyyteen,

jonka tunnuksina ovat kieltäminen, viha ja rauhattomuus.»31

Kristinuskolla ei siten ollut mitään pelättävää, mutta Suomen

evankelis-luterilainen kirkko oli vaarassa. »Tilanteen vakavuus ei

piile liikkeellä olevien antikristillisten oppien laadussa, vaan siinä,
ettei kirkollinen organismi, jolla on yksinomainen monopoli sielun-

elämän alalla, vastaa niitä vaatimuksia, jotka ajan erikoiset olo-

suhteet sille asettavat», Lönnbeck totesi. Kolmessa asiassa virallinen

kirkko oli osoittautunut surkean puutteelliseksi. Ensiksikin se kielsi

käytännössä oman oppinsa suvaitsemalla säyseästi jumalattomia

ja syntisiä keskuudessaan. Toiseksi sen papisto oli sivistykseltään

jäänyt pahasti ajastaan jälkeen. »Kirkkoherran-apulainen ei pysty
kumoamaan nimismiehen Rydbergiltä tai Renanilta lainaamaa

kristinuskonkritiikkiä ja kirkkoherra itse jää vastauksen velkaa

kihlakunnantuomarille, kun tämä lukee hänelle otteen viimeisestä

kriitillisen uskonnonfilosofian alalta ilmestyneestä teoksesta.» Kol-

manneksi kirkko ei erottanut ystäviä vihollisista. Se kohteli eriusko-

laisia, jotka kuitenkin ainoina edustavat todellista hengellistä elä-

mää ja tarmokkaasti toimivat puhdasoppisen kristillisyyden hyväk-

si, epäoikeudenmukaisesti ja katkerasti. Näin kirkko, joka syytti
muita lahkolaisuudesta, itse oli muuttunutlahkohenkiseksi. Vaikka

tilannesiten kirkon kannalta oli ylen huolestuttava, se ei kuitenkaan

ollut toivoton. Kaikki valistuneet kristityt toivoivat kirkon kohen-

tumista, mutta olivat samalla vakuuttuneita siitä, että tämän vält-

tämätön edellytys oli reformi ulkoisissa ja sisäisissä asioissa: »eri-

uskolaislaki, jonka avulla kirkko voi vapautua kieltäjistään, ja va-

kavat, perusteelliset, sisäiset muutokset». Tähän aika oli monessa-

kin mielessä kypsä, Lönnbeck vakuutti ja päätti tilanteenarvioin-



TILANTEENARVIO 23

tinsa retoriseen vetoomukseen: »Onko Suomen Siion tajuava ai-

kansa?»32

Niin eri kannoilta kuin edelläselostetut tarkkailijat tilannetta

arvostelivatkin, yhdestä asiasta he olivat yksimielisiä: Suomen evan-

kelisluterilainen kirkko oli jäänyt liiaksi jälkeen ajastaan pystyäk-
seen tehokkaasti vastaamaan uuden tilanteen antamaan haastee-

seen.

Arviointi osui epäilemättä oikeaan. Suomen kirkon puolustusta
leimasi koko kriisivuoden 1884 tietty epämääräisyys. Niin monia

kuin apologeetteja esiintyikin, kukaan ei esittänyt luterilaisen kir-

kon näkökulmasta samanlaista tilanteenarviointia, kuin edelläse-

lostetut naturalistinen, liberaali ja vapaakirkollinen omaltaan.

Papiston reaktiossa toistuvat lähinnä kolme eri näkökohtaa. Yleisin

on masentunut tai ahdistunut valitus »ajan epäuskosta», ja tähän

liittynyt kieltäytyminen edes kuunnella, mitä »jumalattomat»puhui-
vat. Tämän tulkiksi asettui mm. professori Gustaf Johansson kir-

joittaessaan uskovain »haavoittuvan» nyt esiintyvästä avoimesta

pyhien asiain pilkasta. Dogmatiikan professori sulki korvansa

v. Bergenin hänen mielestään Tienaavilta puheilta. Paheksuen hän

kirjoitti, ettei hänen »omatuntonsa ollut sallinut hänen ottaa paik-
kaansa sellaisessa kuulijakunnassa, josta osa osoitti suosiotaan

totuuden ja kristinuskon vääristelylle».33

Toinen reaktio oli yritys torjua vaara väitteellä, ettei mitään

uutta itse asiassa ollutkaan esiintynyt. Siten pyrki Herman Räbergh

osoittamaan, ettei kiistelty ja ihasteltu uusi oppiollut mitään muuta

kuin jo ammoin tutkittujen ja kelvottomiksi havaittujen antikris-

tillisten oppien sekava yhdistelmä. Toisin kuin virkaveljensä Johans-

son hän samalla myönsi, että v. Bergenin esiintymisellä oli ollut

hyvätkin puolensa, koskapa se oli paljastanut pääkaupunginuskon-

nollisen rappion. »Epäuskon avoin ilmaisu on parempi kuin tämä

salainen hiiviskely», hän lausui sivistyneistön epäkirkollisuudesta.34

Kolmas reaktio esiintyi selvimpänä kirkon sen hetken epäile-

mättä etevimmän teologin, emeritus professori A. F. Granfeltin

laajassa ja aktiivisessa apologiassa. Perusteellisissa kiistakirjoituk-

sissaan, »De första offentligt af finske män emot kristendom och



24 UUSI TILANNE

kyrkolära rigtade angreppen» ja »Herr Carl von Bergens i Helsing-
fors hälinä föreläsningar i ’framtidens kristendom’», oppinut dog-
maatikko otti yksityiskohtaisesti tarkastellakseen kristinuskoa vas-

taan esitetyt argumentit ja torjui ne perusteettomina. Hänen pää-

perustelunsa oli väite, etteivät tieteen nimissä tehdyt hyökkäykset
itse asiassa nojautuneet tieteeseen vaan tiettyihin maailmankatso-

muksiin, joko panteismiin, deismiin tai materialismiin. Näistä oli

keskustelussa Granfeltin mielestä viime kädessä kysymys. »Ennem-

min tai myöhemmin on taistelu keskittyvä jumalakäsitteenoikeaan

ymmärtämiseen, ja täällä taistelu lopulta tieteellisesti ratkaistaan»,
hän kirjoitti polemisoidessaan Elfvingin edelläselostettua tilanteen-

arviointia vastaan. Antamatta todisteluaan lainkaan häiritä sen

seikan, että luonnontieteellisen maailmankatsomuksen edustajat

kieltäytyivät keskustelemasta koko jumalakäsitteestä, Granfelt piti
kiinni vakaumuksestaan, että filosofisin argumentein oli osoitetta-

vissa kristinuskon ehdoton etevämmyys muiden maailmankatso-

musten rinnalla: »Sillä aikaa kuin laajimman kannatuksen saaneet

filosofiset teoriat ja järjestelmätovat vuosisadallamme kukoistaneet

korkeintaan pari kolme vuosikymmentä, ennen kuin niiden puutteet
ja vaikeudet ovat alkaneet esiintyä yhä ilmeisempinä ja toiset

uudemmat järjestelmät ovat ne ohittaneet, seisoo kristinusko,
miten ankarasti sitä onkin ahdistettu, yhä vahingoittumattomana

ja horjumatta pystyssä sekä elämässä että tieteessä ja pakottaa

vastustajansakin sitä suurempaan kunnioitukseen, kuta perusteel-

lisempia ja rehellisempiä he kritiikissään ovat.» Granfeltin luotta-

mus vastustajien asenteen muuttumiseen oli varsin optimistinen,
mutta se ei pitänyt kahdeksankymmentäluvun suomalaisessa kes-

kustelussa paikkaansa.Kun hänvakuutti puolueettomanvertailevan

tutkimuksen väistämättä johtavan varmuuteen, »että totuus on

annettu meille kristinuskossa ja ainoastaan siinä», päätyikin sivisty-

neistön enemmistö ja sen henkinen kärki päinvastaiseen tulokseen.

Siinä määrin kuin Granfelt edusti Suomen kirkon johtoa, sen tilan-

teenarviointi oli erheellinen.35

Muita merkittäviä voimia ei vanhalla kirkolla ollutkaan kesällä

1884 heittää henkiseen taisteluun. Kaikki kirkon kolme piispaa



TILANTEENARVIO 25

kuolivat mainittuna vuonna ja vielä neljäskin, Porvoon piispaksi
valittu J. V. Johnsson siirtyi elävien mailta saman vuoden kuluessa.

Papiston sivistystaso oli yleisesti laskenut. Jo toistakymmentä
vuotta aikaisemmin katkennut kirkon ja koulun yhteys oli lopet-
tanut kirkon palvelukseen siirtyvien koulumiesten virran, joka
aikaisemmin oli merkittävästi vahvistanut säädyn nimenomaan

humanistista oppineisuutta. Papiston sosiaalisessa rakenteessa edel-

lisellä vuosikymmenellä alkanut muutos tuli samalla ilmeiseksi ja

jatkui yhä voimistuen. Nuoren papiston enemmistö oli nyttemmin
kotoisin suomenkielisistä talonpoikais- ja muista varsinaiseen sääty-
läisväestöön kuulumattomista kodeista, eikä ymmärrettävästi pys-

tynyt tasaveroiseen keskusteluun eurooppalaisia kosketuksia oman-

neiden sivistyskotien poikain kanssa. Lönnbeck oli oikeassa tode-

tessaan kirkkoherran ja apulaisen jäävän alakynteen väitellessään

tuomarin ja nimismiehen kanssa. 36

Tilanteelle kuvaavaa olikin edelleen, että luterilaisen kristilli-

syyden puoltajien havahtuessa huomaamaan, että jotakin oli teh-

tävä, yrityksen johdossa olivat uskovaiset maallikot eivätkä papit.
Ruotsinkielisen pääkaupunkilehdistön puolueellinen asenne v. Ber-

genin esitelmien johdosta käydyssäkiistassa sai tyytymättömät suun-

nittelemaan uuden ruotsinkielisen päivälehden perustamista. Asiassa

yhtyivät suomenmieliset ja kristilliset intressit, kun ensiksimainit-

tujen ruotsinkielinen äänenkannattaja Morgonbladet oli samaan

aikaan kuolemassa. Ensi kerran asia oli esillä molempien katso-

musten edustajain toukokuun 4 päivänä 1884 Agathon Meurmanin

puheenjohdolla pitämässä kokouksessa. Jo kahta päivää myöhem-
min Meurman mainitsi ajatuksen julkisuudessakinv. Bergeniä vas-

taan suunnatussa protestikokouksessa. Hänen ohellaan tuki lehti-

hanketta varsin voimakkaasti myös Z. Topelius. Taloudellisen poh-

jan järjestäminen, ohjelman muotoilu ja päätoimittajan valinta

osoittautuivat kuitenkin hankaliksi kysymyksiksi ja vasta loka-

kuussa voitiin tehdä lopullinen perustamispäätös. Lehden nimeksi

tuli Finland ja sen ensimmäiseksi päätoimittajaksi, lukuisien eh-

dokkaiden, mm. pastori Elis Bergrothin kieltäydyttyä, Morgon-
bladetin entinen toimittaja E. A. Forssell. 37



26 UUSI TILANNE

Jo suunnitteluvaiheessa lehtiyritys sai osakseen kirpeää arvos-

telua ruotsinkielisen lehdistön taholta. Osittain epäiltiin Finlandia

jyrkän fennomaaniseksi. Lekmannen tarttui tuoreeltaan jo kesä-

kuussa Meurmanin ehdotukseen kristillisen poliittisen lehden perus-

tamiseksi, mutta korosti samalla että sen oli kieliasiassa pysyttävä
ehdottoman puolueettomana, sillä monet »ovat pelästyneet Mor-

gonbladetin puolueväriä ja olleet päivän kysymyksissä pakotettuja
turvautumaan kristinuskolle vihamieliseen lehdistöön». 38 Fenno-

maanisen Agathon Meurmanin ja Morgonbladetin varjo lankesi

näin voimakkaana uuden lehtiyrityksen ylle, ja yleisesti arveltiin-

kin kyseessä olevan vain Morgonbladetredivivumin, mitä käsitystä
ilmensi vielä sanomalehtipoikienhuutoheidän tarjotessaan kaupaksi
lehden ensimmäisiä numeroita: »Ostakaa Finland, se on se uusi lehti,

joka on tullut Morgonbladin sijaan.»39

Ankarin arvostelu kohdistui kuitenkin lehden suunniteltuun kris-

tilliseen ja kirkolliseen tendenssiin. Helsingfors Dagbladin kirjoit-

taja epäili heinäkuussa ohjelman käytännössä johtavan klerikalis-

miin ja kansalaisvapauksien rajoituspyrkimyksiin. Äbo Tidningin

Helsingin kirjeenvaihtaja taas arveli uuden lehden edustavan orien-

taalista maailmankatsomusta,jokataistelee ennakkoluulojenavulla

ja tietämättömyyteen nojaten vapaata, länsimaista, edistykseen
luottavaa katsomusta vastaan. 40

Finlandin ensimmäinen näytenumero ilmestyi joulukuun6 p. 1884

ja sisälsi varsin varovaiseen sävyyn laaditun ohjelman. Poliittisesti

se julistautuikonservatiiviksi, selitti kannattavansa lujaa hallitusta

ja suhtautuvansa kriitillisesti liberalismiin, jakieliasiassa se ilmoitti

olevansa maltillinen. Uskonnollisille kysymyksille lehti lupasi omis-

taa erityistä huomiota. Nimenomaisesti se torjui epäilyt, että lehti

olisi »hengellinen hartauslehti tai kirkollinen sanomalehti» ja julisti
suhtautuvansa myönteisesti sekä tieteeseen ja taiteeseen että iloon

ja vapauteen, mutta asettavansa nämä »kristillisen hengen kuri-

tuksen alaisiksi». 41

Merkittävintä ohjelmassa olikin, että lehti julistautuikristilliseksi

eikä kirkolliseksi. Miten vakavaksi erottelu oli tarkoitettu ilmenee

mm. siitä, että kun Thiodolf Rein muutamassa artikkelissaan totesi



TILANTEENARVIO 27

lehden edustavan »kirkollisia mielipiteitä», häntä syytettiin Finlan-

din ystävien taholta tahallisesta tai tahattomasta vääristelystä,

koskapa lehti oli nimenomaan ilmoittanut »kantansa olevan kristil-

linen». Kirkollisuus oli vuonna 1884 Suomessa liian huonossa huu-

dossa, jotta se olisi kelvannut ruotsinkielisen päivälehden tunnuk-

seksi. 42 Eri asia oli, että Finland kuitenkin käytännössä, nimen-

omaan vapaakirkollisen lehdistön kannattajia arvostellessaan ja

vapaamielisten lehtien hyökkäyksiä torjuessaan varsin pian omak-

sui kannan, jota on vaikea luonnehtia muuksi kuin kirkolliseksi.



2. NATURALISMI

Ruotsinkielinen nuori sukupolvi

Ranskalainen ja pohjoismainen realistinen kirjallisuus yhdessä

luonnontieteellisesti suuntautuneen filosofian kanssa olivat jo 1880-

luvun kynnyksellä ratkaisevasti kääntäneet ruotsinkielisen ylioppi-
lasnuorison kärkijoukon huomion kotoisista oloista Eurooppaan.

Ajan monien kosmopoliittisten aatteiden rinnalla tuntuivat siihen-

astiset kieliriidat kovin mitättömiltä kysymyksiltä. Kirjallinen

realismi, sosiaalinen kysymys, naisemansipaatio, luonnontieteellinen

maailmankatsomus nousivat nyt harrastusten polttopisteeseen.
Samassa yhteydessä tapahtui monasti myös suuremmitta vaikeuk-

sitta uskonnollisen kannan kehitys epämääräisestä liberaalista kris-

tillisyydestä selvään naturalismiin. Muuan nuoren polven edustaja
on muistelmissaan kuvannut kehitystään seuraavasti: »Nyt kuten

deismin aikanakin, ensimmäinen askel oli ehdoton usko Raamat-

tuun ilmoitetun totuuden ilmauksena ja sen kanssa ristiriidassa

olevien dogmien hylkääminen. Seuraava askel oli kysymys: mitä

syitä meillä on uskoa Raamatun totuuteen? Ja kun vastaukseksi

tuli, ettei tähän ole olemassa päteviä syitä, oli loppupäätelmä
selvä: kristillinen usko on hiekalle rakennettu.»1

von Bergenin esitelmiä seuranneena syksynä oli kristinuskon

ivaaminen jakirkon halveksunta pysyvä ilmiö ruotsinkielisissä yli-

oppilaspiireissä. Kuvaavaa tilanteelle oli, että rauhalliselta maa-

seudulta Helsinkiin opintojaan aloittamaan tullut jumaluusopin

ylioppilas joutuiteologisen ylioppilastiedekunnankokouksista totea-

maan, että pääkaupungissa oli sentään sellainenkin paikka, missä

ei harjoitettu avointa jumalanpilkkaa.2

Naturalistisen nuoren polven miehistä on edellä jo mainittu



RUOTSINKIELINEN NUORI SUKUPOLVI 29

Fredrik Elfving ja Hjalmar Neiglick. Heidän rinnallaan esiintyi
uuden ajattelutavan edustajana etenkin vuonna 1883 perustettu
helsinkiläinen ylioppilasyhdistys Verdandi, jonka vuotuisissa al-

bumeissa heijastui selvästi kahdeksankymmenluvun skepsis ja

kristinuskonkritiikki. Kuvaavaa on, että mainitun kritiikin ensim-

mäinen ilmaus oli Topeliusta vastaan suunnattu poleeminen runo,

missä Gänge Rolf (V. K. E. Wichmann) ylisti valistusajan suurta

rationalistia Voltairea vapaan ajatuksen inkarnoitumana: Oli aika,

jolloin ruhtinaitten valta ja pappien juonet harjoittivat röyhkeää

peliään. Silloin nousi nero ja ajattelija ja löi sortajia vihansa sala-

malla. »Kansan uskosta jakirkon innosta tuli äkillinen loppu ja hän

pilkkasi ulos niin pietistin, munkin kuin jesuiitankin.» Runo päät-

tyi ylvääseen kuvaan

»af förra seklets son

kring pannan tankens gudasken

pä läppen snillets hän»

(edellisen vuosisadan pojasta, jonkaotsalla on ajatuksen jumalloiste

ja huulilla neron iva).3

Kahdeksankymmenluvulle luonteenomaisella tavalla pukeutui
Verdandin kirkkoon ja kristinuskoon kohdistama arvostelu yleensä

kaunokirjalliseen asuun. Eurooppalaisen realistisen kirjallisuuden
esikuvien mukaisesti ivasivat myös Verdandin kirjoittajat pappien

tekopyhyyttä ja kristinuskon maailmankielteisyyttä. Nuoret kir-

joittajat pyrkivät paljastamaan kirkon heikkoudet pitämättä aina

tarkkaa huolta siitä, että arvostelun näkökulma pysyisi edes likimain

samana. Niinpä vuoden 1884 albumissa J. Less kuvasi nuorukaista,

joka tulee lopullisen vakuuttuneeksi pappien teeskentelystä kohda-

tessaan kirkkoherran grogilasin ja korttipöydän ääressä, kun taas

Gänge Rolf samassa vihossa ylisti vuoden 1808—09 sodassa kun-

nostautunutta ahvenanmaalaista Jan-pastoria, joka ei halveksinut

olutkannua eikä laiminlyönyt tanssittaa kylän vaimoja ja tyttä-
riä. 4 Viimeksimainitun historiallista ja patrioottista hahmoa lukuun-

ottamatta kaikki uskovaiset kuitenkin oli kuvattu kielteisessä ja

synkässä valossa. Esikoisnovellissaan »Tukahdutettu» Mikael Lybeck



30 NATURALISMI

esimerkiksi kertoi nuoresta iloisesta tytöstä, jonkakihlaus jaavioliit-

to jumalisen miehen kanssa tyystin masensi. Ernst Lagus taasen

piirsi drastisen kuvan vakavasta rippikoulunopettajasta, joka va-

roitti hellyttävästi poikia Jumalan tuomion kauhistavuudesta, sa-

manaikaisesti kun hän itse suunnitteli iloista juominkia omien

tovereittensa kanssa. 5

Varsin vähän Verdandissa esiintyi suoranaista kristillisten opin-

kappalten ja uskonkäsitysten periaatteellista arvostelua. Ainoan

selväpiirteisen tämänsuuntaisen puheenvuoron käytti Ernst Lagus
vuoden 1885 albumissa: »Pappisvalta, johon tietämätön valoapel-
käävä tartyfferia lyö leimansa, on jo suureksi osaksi ollut pakotettu
riisumaan naamionsa, ja kansat vaativat saada ajatella itse. Tieto

on alkanut muodostella uskoa, joka senkin johdosta on alkanut

puhdistua ja luopua kuonasta, mikä dogmaattisten hiustenhalko-

misten muodossa on useitten vuosisatojen aikana kätkeytynyt sii-

hen.»6 Ilmeistä onkin, ettei ruotsinkielinen nuori polvi erityisemmin
tuntenut kutsumuksekseen lähteä taistelemaan uskonnollisen re-

formin puolesta. Sen piirissä uskonnollinen kysymys oli jo ratkaistu

naturalismin hengessä verraten kivuttomasti. Niinpä Westermarck

menetti ylioppilasvuosinaankotoaan oppimansa värittömän »kris-

tillisen uskon» ja tuli agnostikoksi suuremmitta sielunvaivoitta.

Saman ruotsinkielisen ylioppilaspolven asennoitumista edusti myös
J. Lessin Verdandin kolmannessa vihossa kuvaama nuori ylioppilas
Hammar. Tämä oli suorittanut rippikoulunsa ilman mitään uskon-

nollisia kokemuksia ja sen jälkeen jäänyt uskonnollisesti täysin

välinpitämättömäksi. Kun sitten rakastuminen uskovaiseen tyt-
töön sai hänet tutkimaan uudelleen kristinuskoa, ei hän opiskellut
»uskovan rauhallisella luottamuksella vaan kriitikon kylmällä me-

todilla, analysoiden ja vertaillen». Tulos oli myös odotettu, epäilys-

ten vahvistuminen. Jos Verdandin piirin miehet joskus lehdistössä

arvostelivat kirkon oppeja,se tapahtuikevyen ivallisesti. Niinpä iro-

nisoi ÄboTidningin nimimerkki Gunnar, alias J. Less vuonna 1886

muutamassa kirjeessään kolminaisuus- ja perisyntioppeja, mikä

leikittelevä kirjoittelu aiheutti Finlandin taholta vastalauseen. 7

Persoonallisen tarpeen puuttumisen rinnalla oli Verdandin suku-



RUOTSINKIELINEN NUORI SUKUPOLVI 31

polven uskonnollisen polemiikin laimeuteen toinenkin syy. Nuori

polvi ei katsonut maksavan vaivaa tuhlata energiaansa häviävän

katsomuksen vastustamiseen, kun tulevaisuus kuitenkin joka ta-

pauksessa oli heidän: »Ihmiskunta voi satoja vuosia olla harha-

teillä», Ernst Lagus kirjoitti vuonna 1885, »mutta jokaisen ajan

pyrinnöistä on kuitenkin lopulta hyvä ja tosi tunkeva esiin. 'Vanha

kukistuu, ajat muuttuvat ja raunioista versoo uutta elämää.’»

Optimistinen luottamus tulevaisuuteen perustui viime kädessä

edistysuskoon: »Kehityksen laki on myös edistyksen laki. Sen rata

on spiraali: se juoksee rajattomiin eteenpäin, sen periferia laajenee

lakkaamatta samalla kun se jokaisessa nykyhetkessä ikään kuin

uusiutuvasti sivuuttaa rajattoman monia aikaisemman uransa

asteita. Eteenpäin se kuitenkin lakkaamatta kulkee.» 8 Vanha voi-

tiin jättää lahoamaan sitäkin suuremmalla syyllä, kun oli yllin

kyllin tärkeämpääkin tehtävää. Aika kutsui näet positiiviseen työ-
hön uuden rakentamiseksi, mikä oli suoritettava läheisessä yhtey-
dessä eurooppalaiseen sivistykseen: »Suomen on lähestyttävä muuta

Eurooppaa, jos se haluaa elää itsenäistä elämää. Suurten yleisin-
himillisten kysymysten on astuttava pienten sijaan. Vapaus olkoon

tunnuksemme, edistys päämäärämme ja eurooppalaisen sivistyksen
kuninkaantie ura, jota uskollisesti poljemme.»9

Edistyksen ja eurooppalaisuudenasetti tunnuksikseen myös nuo-

ren sukupolven tunnustettu johtaja ja kahdeksankymmenluvun
varsinainen suomenruotsalainen teoreetikko Hjalmar Neiglick, 10

sama mies, joka ylioppilaana oli Arius-nimimerkin suojissa singon-
nut purevan syytöksensä v. Bergeniä arvostelleitten professorien

harjoittamasta »tieteellisestä humpuukista». Neiglick oli tullut yli-

oppilaaksi vuonna 1879, minkä jälkeenhän oli matkustanut opinto-
matkalle Geneveen ja Pariisiin ja tutustunuttäällä naturalistiseen

kirjallisuuteen sekä moderniin esteettiseen kritiikkiin. Balzacin ja
Flaubertin ihailijana sekä Täinen ja Sainte-Beuven tuntijana hän

sitten palasi kotimaahan. Estetiikasta ei kuitenkaan tullut hänen

pääalaansa, vaan polttava ajattelun tarve johti hänet filosofiaan.

Neiglickin varsinaiseksi oppimestariksi ja filosofiseksi herättäjäksi
tuli Suomen pankin rahapajan johtajaA. F. Soldan, joka jo edellisen



32 NATURALISMI

vuosikymmenenalussa oli yksityisajattelijana irtautunutniin hege-
liläisestä idealismista kuin kristillisestä dogmatiikasta. Häneltä

Neiglick omaksui intellektuaalisen selkeyden vaatimuksen, koke-

musperäisen metodin ihailun ja kaiken ajatuksellisen hämäryyden
vihan. Jo vuonna 1881 nuori ylioppilas paljastuu kirjeissään täysi-
veriseksi skeptikoksi. Vanhat filosofiat, normit ja auktoriteetit oli-

vat sortuneet, ja jäljellä oli vain älyllinen ja eettinen kilvoitus sel-

vyyteen ja luonteen ehdottomuuteen. 11

Soldan oli lähinnä Herbartiin liittyen vielä pysytellyt uskonnol-

lisen liberalismin rajojen sisäpuolella. Neiglick siirtyi herättäjäs-
tään huomattavasti vasemmalle, täyteen naturalismiin. Jo Ariuk-

sen lentokirjasessa on asenteen jyrkkeneminen selvästi havaitta-

vissa, mutta johdonmukaisimman ilmaisunsa se sai Neiglickin
keväällä 1885 Uusmaalaisessa osakunnassa Voltairesta pitämässä
vuosijuhlaesitelmässä.

Jo esitelmän aihe oli Neiglickille kuvaava. Vastoin topeliaanista

historiankäsitystä, jota vastaan jo Gänge Rolf oli runossaan nous-

sut, esitelmöitsijä pyrki osoittamaan Voltairen myönteisen merki-

tyksen ihmiskunnan aatehistoriassa. Suuri ranskalainen ajattelija
oli rakentanut edelleen sille perustalle, jonka englantilainen filoso-

fia, ennen muita empiristi John Locke, oli luonut. »Vuosisatoja oli

kiistelty kokemuksen takaisista salaisuuksista, teologeilla ja filoso-

feilla oli kaikilla ollut jotakin uutta kerrottavanaan, systeemejä oli

siten pinottu systeemien päälle, mutta missä oli se suuri salaisuus,

mistä ihminen on tullut ja minne hän meni, sitä ei vielä kukaan

tiennyt. Ja nyt tuli John Locke ja osoitti, että kaikki oli ollut turhaa

vaivaa, hän tuli ja osoitti, että ihmisajatus, vangittu kärpäsraukka,
ei koskaan maailmassa pääsisi hiuksenleveyttäkään pitemmälle,
miten hän rynnistelikään lasiruutua vastaan, jokaerotti hänet ulko-

puolella olevista mysteerioista.»Metafysiikan kieltäjiä oli tosin ollut

aikaisemminkin, mutta Locke osoitti sen kuvien olevan pelkkiä

harhakuvia, »syntyneen omassa päässämme, ja siten koko meta-

fysiikan perusteissaan olevan mahdottomuus». 12

Voltaire seurasi Lockea. Hänen suurin ansionsa oli uskonnollisen

fanatismin jakirkollisen pimeydenkukistaminen sekä suvaitsevuuden



RUOTSINKIELINEN NUORI SUKUPOLVI 33

ja ajatuksenvapauden aatteiden voitokas puolustaminen. Tosin

Ferneyn viisaskin oli sidottu aikansa rajoituksiin. Hän oli deisti ja
oletti siis sittenkin eräänlaisen jumaluuden olemassaolon. Voltaire-

kaan ei kyennyt kohoamaan aikansa yläpuolelle ja omaksumaan

ajatusta, joka yhdeksännellätoista vuosisadalla oli täydelleen irrot-

tanut tieteen vanhasta metafysiikasta: »nimittäin ajatusta että maa-

ilmankaikkeus on ymmärrettävä itsestään käsin, omista ikuisista

laeistaan eikä ulkopuolisista syistä ja päämääristä käsin. Kahdek-

sannentoista vuosisadan deismin tarkoituksenmukaisuuden ase-

mesta etsii moderni filosofia sen vuoksi lainalaista kehitystä kai-

kissa ilmiöissä.» 13

Kehitysajatuksessa eikä Voltairen esittelyssä piilikin esitelmän

olennainen ydin. Sen avulla Neiglick katsoi voivansa selittää niin

Voltairen ajattelun erheet kuin hänen jälkeisensä eurooppalaisen

aatekehityksenkin. Ranskalaisen filosofin kykenemättömyys ym-

märtää kristinuskoa johtui juuri siitä, ettei hän pystynyt »historian

etanankulussa tajuamaan kehityksen lakia eikä siksi myöskään

käsittämään kristinuskon historiallista tehtävää». Tästä syystä
kristinusko oli hänelle vain »kaava, jonka nimissä fanaattisuus oli

hallinnut ihmiskunnan suurta osaa viidentoista vuosisadan ajan»

ja kristillisen kirkon historia »ihmishengen harhautumisen his-

toriaa». Samasta syystä hän myös erehtyi arvostellessaan kristin-

uskon tulevaisuutta.14

Voltairen ja Ranskan vallankumouksen jälkeen oli nimittäin

Euroopan henkisessä elämässä tapahtunut ilmeinen käänne kohti

uskontoa. Ruhtinaat ja kansat vaelsivat taas temppeleihin ja ajat-

telijat ja runoilijat palasivat oikeauskoisen kirkon helmaan. Tämän

tajusivat monet merkiksi siitä, että Voltairen voitto oli ollut vain

näennäinen. Jumala oli taas puuttunut asioiden kulkuun. Sallit-

tuaan epäuskon ohdakkeiden kasvaa aikansa hän iskee ne pelolla
maahan. »Tällainen on inhimillisten asiain järjestys, ne taipuvat

Luojan tutkimattomaan viisauteen.» 15

Topelius, johon Neiglick nimeä mainitsematta näin viittasi, oli

kuitenkin erehtynyt tulkitessaan »inhimillisten asiain järjestystä».
Vasta nykyinen aika oli paljastanut sen todellisen luonteen, että



34 NATURALISMI

sitä nimittäin hallitsee kehityksen laki. Neiglick vetosi Spenceriin

selittäessään, että kehitys noudattaa tiettyä rytmistä järjestystä,
jonka mukaan liian nopeata edistystä seuraa aina vastavaikutus.

Juuri tämä oli valistusajankin jälkeen saatu kokea. Voltairen tappio
oli ollut vain näennäinen. »Epäusko, toisin sanoen itsenäinen ja

dogmienvastainen ajattelu» on yhtä ilmeisesti astumassa hallitse-

maan ajantietoisuutta kuin konsanaan valistusajalla. Henkisen

murroksen lopputulos ei enää saattanut olla epäselvä niille, »jotka
uskoivat kehityksen lakiin». Pian alkava kahdeskymmenes vuosi-

sata oli taas oleva inhimillisen ajatuksen ja valistuksen vuosisata. 16

Ilman ponnistelua kehitys ei kuitenkaan mene eteenpäin, niin

väistämätön kuin se viime kädessä onkin. Kirkkoa vastaan Neiglick
ei katsonut olevan tarpeellista ryhtyä taisteluun, niin vähäisiksi hän

ilmeisesti arvioi tämän resurssit. Varsinainen taistelu oli hänen mie-

lestään käytävä filosofian piirissä. Uusmaalaiselle osakunnalle sa-

mana vuonna 1885 jättämässään stipendianomuksessa Neiglick

piirsi rohkein ja selvin vedoin filosofisen taisteluohjelmansa.17 Pää-

vastustaja oli spekulatiivinen filosofia, joka edelleen vallitsi Suo-

men yliopistossa. Sillä aikaa kun Euroopan sivistysmaissa kehitys
oli jo vuosikymmenien ajan ollut voimakkaasti liikkeellä, elettiin

Suomessa vielä »isä Snellmanin viisauden kivettyneistä jäännök-
sistä». Epäkunnioittava arvostelu kohdistui ensi sijassa filosofian

oppituolin haltijaan Thiodolf Reiniin, mutta välillisesti myös kir-

kollisen apologian johtavaan edustajaan A. F. Granfeltiin, joka oli

perustanut kristinuskonpuolustuksensa juuri spekulatiivisen filoso-

fian premisseihin.18

Idealistisen filosofian sijaan Neiglick vaati asetettavaksi kokeelli-

sen, ja tämän nimenomaan luonnontieteen tutkimustuloksiin vii-

taten. Luonnontieteiden voimakas asema ja niiden empiirisen meto-

din, avulla tapahtunut nousu olivat ilmiöitä, jotka väistämättä

vaikuttavat myös filosofiaan. Ankaran kokemusperäinenmenetelmä

oli nyt jo Euroopassa jauhanut rikki idealistiset järjestelmät,mutta

samalla saattanut filosofiankin tielle, »joka on johtava todelliseen

tieteeseen». 19

Kokemusperäisyyden ohella erosi uusi filosofia vanhasta myös



RUOTSINKIELINEN NUORI SUKUPOLVI 35

siinä, että se oli astunut lähemmäksi elävää elämää. »Sillä luopues-
saan kaikista vaatimuksista pystyä subliimien spekulaatioittensa
korkeuksista tarjoamaan, yhtenä äärettömänä kaavana, vastauksen

kaikkiin ajateltavissa oleviin kysymyksiin, on se (filosofia) samalla

sitoutunut laskeutumaan etsivien ja taistelevien riveihin työsken-
nelläkseen kärsivällisesti ja vakavasti ajan polttavien kysymysten

käytännölliseksi ratkaisuksi.» Miten Neiglick tajusi filosofian käytän-

nöllisyyden, siitä hän antoi selvän viitteen Voltaire-esitelmänsä

lopussa, missä hän luonnehtiyhteiskunnallistakysymystä »aikamme

pääkysymyksenä».20

Empirismi ja käytännöllisyys olivat ne positiivisettunnukset, jotka

Neiglick asetti metafysiikan ja spekulaation sijaan. Tarmokkaasti

hän myös ryhtyi panemaan ohjelmaansa täytäntöön. Jo syksyllä
1885 hän oli Leipzigissa suorittamassa W. Wundtin johdollakokeel-

lista psykologista tutkimusta. Neiglick oli näinollen ensimmäinen

suomalainen, joka sovelsi kokeellista tutkimusmenetelmää perin-
näisesti humanistiseen tieteenalaan. Ulkomaanmatkallaan hän

tutustui henkilökohtaisesti myös nuoren Tanskan kirjallisiin joh-

tajiin, mm. Georg Brandesiin, jotka tekivät häneen syvän vaiku-

tuksen. 21

Stipendianomuksessaan Neiglick oli vakuuttanut luottamustaan

ja haluaan käyttää työkykyään ja lahjojaan maansa hyväksi moder-

nin ajattelun palveluksessa. Leipzigissä kuitenkin tutkijan kilvoit-

telu sekä kotoisten ja eurooppalaisten olojen keskinäinen vertailu

karsi hänestä herkimmän optimismin. K. A. Tavaststjernalle syk-

syllä 1886 kirjoittamassaan kirjeessä Neiglick purki pessimistisenä
mieltään. Ajatus elää koko tulevaisuutensa Suomessa sai hänet

ahdistuneena toteamaan, »ettei hyödytä reuhtoa». Suomen ja Euroo-

pan välinen ero oli sittenkin liian suuri. Kun nykyisenä ajankoh-

tana »kosmopolitismi puhalsi pois kaikki nurkkakuntaisuuden mer-

kit ja sekoitti kaikki kortit», kun suomalaisten oli tasaveroisessa

kilpailussa osoitettava kelvollisuutensa muiden kansojen rinnalla,

nyt kävi ilmeiseksi, ettei meidän maamme ollut muuta kuin »kivi-

mäki kansakuntien joukossa». Tätä takapajuisuutta ei vain Suo-

messa huomattu, päinvastoin oltiin siihen tyytyväisiä. »Ikuisiin



36 NATURALISMI

aikoihin tullaan Suomessa harrastamaan sellaisia vanhoja viisauk-

sia kuin rakastaa Jumalaa ja isänmaata, olla uskollinen vähässä

eikä tavoitella tämän maailman suuruutta. Saatana, miten tämä

kainous minun silmissäni näyttää tyhmyydeltä», Neiglick räjähti.22

Toiset voivat tyytyä tällaisiin kotoisiin perusteisiin, mutta Neig-
lick tunsi itse kuuluvansa niihin, »jotka Suomessa eivät saa yön lepoa
suurelta työltä Euroopassa». Siksi hän päätyikin kirpeään totea-

mukseen, että oli »epäonni syntyä suomalaiseksi». Koska tätä tosi-

asiaa ei kuitenkaan käynyt muuttaminen, ainoaksi mahdollisuu-

deksi jäi »elää kotona kuvitellen että eläisin ulkona, työskennellä
kotona aivan kuin työskentelisinulkona, pitää itseni valmiina siihen

suureen konkurrenssiin, jonka olisin pakotettu ottamaan huomioon,

jos eläisin ulkona, toisin sanoen varoa sekä lapsenuskoa että majan

huopia (viittaus kirjeessä aikaisemmin mainittuun kiusaukseen pa-

neutua levolle) jaainoastaan ahertaa jaahertaa ja ahertaa». 23

Suurta aatteellista johtajaa Neiglickistä ei kotimaahansa palat-
tuaan enää tullutkaan. Kokeellisen psykologian dosenttina sekä

filosofian v.t. professorina hän tosin ohjasi oppilaitaan luonnontie-

teellisen ajattelun tuntumaan. Kirjallisuus- ja teatterikriitikkona

hän kiinnitti lukevan yleisön huomion realistisen kirjallisuuden eri-

tyispiirteisiin ja ansioihin. Nuoren ruotsinkielisen kulttuuripolven
keskuudessa hänellä edelleen oli tunnustettu johtajan asema. Pitkä-

aikaiseksi ei hänen vaikutuksensa kuitenkaan tullut, kun äkillinen

kuolema kohtasi hänet. Toiset saman sukupolven ja samojen aattei-

den edustajat perivät nyt hänen asemansa, filosofian ja kokeellisen

tutkimuksen piirissä lähinnä Edvard Westermarck ja kirjallisuus-
kriitikkona Werner Söderhjelm.24

Tiede ja dogmit

Kahdeksankymmenluvun nuori ruotsinkielinen sukupolvi ei, ku-

ten edellä on todettu, kovinkaan aktiivisesti harrastanut kirkon

oppeihin kohdistuvaa julkista arvostelua. Syynä oli epäilemättä

pääasiassa se, että kristinusko oli nuorille jo sivuutettu kysymys,



TIEDE JA DOGMIT 37

eivätkä he viitsineet vaivautua lähteä tutkimaan sen yksityiskoh-
tia, kun kerran Spencer ja Mill, Häckel ja Brandes ja Max Müller

olivat jo vakuuttavasti osoittaneet vanhan uskonnon hataruuden.

Toiset olivat lisäksi Neiglickin tavoin todenneet, ettei »hyödyttänyt
reuhtoa», toiset taas eivät mukavuudenhalusta viitsineet panna

päätään siihen ampiaispesään, mikä kirkko kuitenkin vielä avoi-

mille vastustajilleen oli. Julkinen kirkon dogmien kritiikki jäikin
näinollen lähes yksinomaisesti edellisen sukupolven miesten tehtä-

väksi, jotka olivat omakohtaisesti kokeneet seitsemänkymmentä-
luvun jännityksenvirallisen sovinnaisen kristillisyyden ja yksityisen
»epäuskon» välillä. Keskustelun johdossa olivat näin jatkuvasti sa-

mat miehet, jotka jo olivat olleet vuonna 1883 avointa hyökkäystä

alkamassa, nimittäin porvoolainenoikeusneuvosmies Theodor Lindh

(synt. 1833), kirkkonummelainen kansakoulunopettaja Isak Erik

Wik (synt. 1850) ja turkulainen lehtori ja sanomalehtimies Gustaf

Cygnaeus (synt. 1850).25

Heti A. F. Granfeltin apologioitten ilmestyttyäkesällä 1884 Finsk

Tidskriftin molemmat aputoimittajat Wilhelm Bolin ja Fredrik

Elfving pyysivät Th. Lindhiä arvostelemaan nämä aikakauskir-

jaansa. Lindh lupasi, mutta pyysi aikaa tehtävän suorittamiseen.

Seuraavan syksyn ja talven aikana hän sitten kirjeitse keskusteli

useaan otteeseen Bolinin kanssa artikkelistaan, joka näin syntyi
ainakin jossakinmäärin yhteistyön tuloksena. Kuta pitemmälletar-

kastelu edistyi, sitä heikommiksi paljastuivat porvoolaiselle juris-
tille Granfeltin argumentit. Hänen täytyi suorastaan ihmetellä,

miten ortodoksia saattoi turmella jopa ajattelukyvynkin, ja miten

moisen sekasotkun kirjoittajaa saatettiin Pohjolassa pitää »tie-

teensä» auktoriteettina. Epiteetit sellaiset kuin »oppinut idiootti»,

»aasi», »jesuiittamainen» toistuvat Lindhin Granfeltiin kohdista-

massa kritiikissä. Ei ihme, että kun artikkeli lopulta valmistui, Bolin

näki välttämättömäksi pyytää toimituksen puolesta lupaa sen lie-

ventämiseen, mihin Lindh puolestaan suostui. 28

Painetussa artikkelissa oli kuitenkin vielä jäljelläyllin kyllin pip-
puria. Lindh viittasi aluksi ironisesti Granfeltin kehotukseen, että

kristinuskon vastustajat vaikenisivat, kunnes olisivat hankkineet



38 NATURALISMI

itselleen riittävät teologiset tiedot, mutta arveli samalla, ettei hänen

välinpitämättömyytensä kyseisestä neuvosta hämmästyttäne pro-

fessoria, koskapa tämä lujasti uskoo siihen, »että ihminen luonnos-

taan on kykenemätön kaikkeen hyvään».27 Jatko seurasi samaan

tyyliin. Lindh otti kohta kohdalta tarkastaakseen Granfeltin puo-

lustamat kristilliset opinkappaleet ja totesi ne joko järjenvastaisiksi
tai sisäisesti ristiriitaisiksi. Kolminaisuusopin puolustus oli hänen

mielestään vain »turhaa oppinutta lorua», joka ei yrittänytkään
todistaa koko opin kriitillisimpiä kohtia. Mitään yhteyttä ei tällä

hölynpölyllä myöskään ollut Jeesuksen oppiin taivaallisesta Isästä,

joka kuitenkin oli ollut apostolien sanoma. 28

Voidakseen antaa kuoliniskun koko kolminaisuusopilleLindh nyt

pyrki osoittamaan, että yksi sen persoonista, Kristus, ei Uuden

Testamentin mukaan lainkaan ollut Jumala. Kirjoittaja oli tosin

pakotettu myöntämään, että Johannes ja Paavali »sijoittavat Kris-

tuksen inhimillisen ulkopuolelle»,mutta hän väitti lähinnä muodol-

lisiin, loogisiin perusteihin vedoten näidenkin selvästi erottavan Ju-

malan ja hänen lähettiläänsä Kristuksen. Lindhin päättely eteni

seuraavasti: »Jokaisen kirjoituksen tulkinnassa pyritään ensi sijassa

löytämään järkevä merkitys, ja jos sellainen todetaan, ei kukaan

järkevä ihminen pidä täysin järjetöntä merkitystä järkevää parem-

pana.» Raamattua tutkittaessa on erityinen syy menetellä näin,

koska se on »Jumalan, korkeimman järjen, inspiroima». Kun nyt
Lindhin esittämien raamatunkohtien valossa tullaan täysin järjelli-
seen tulokseen, että Kristus ei ole Jumala, ja toisaalta Granfeltin

esittämien perusteella »vain kaikenlaisten advokatoristen selitysten
avulla tullaan täysin järjettömään tulokseen, että Kristus on Ju-

mala», ei ole mitään epäilystä siitä, kumman käsityksen ennakko-

luuloton tarkastelija omaksuu. »Ja kun kerran myönnetään, että

Kristus on 'totinen ihminen’, on absoluuttisen järjetöntä uskoa, että

hän samalla on ollut totinen Jumala. Sillä käsite totinen ihminen

sisältää juuri, että se jolletämä käsite omaksutaan, on pelkästään
ihminen eikä mitään muuta. Hän ei voi sen ohella olla Jumala tai

eläin tai mitä muuta tahansa.» 29

Varsin yksiviivainen oli siten se logiikka, jonkaavulla Lindh kat-



TIEDE JA DOGMIT 39

soi osoittaneensa kolminaisuusopinloogisesti mahdottomaksi. Hjal-
mar Neiglickinarvio Voltairesta, jokahistoriallisen tajunsa puutteen
vuoksi ei saattanut nähdä kristinuskossa muuta kuin typeryyttä,

petosta ja fanaattisuutta, on hyvin sovellettavissa myös Lindhiin.

Miten pitkälle porvoolaisen lakimiehen pilkka meni hänen ivates-

saan Granfeltin perusteluja, ilmenee selvimmin hänen yrityksessään
osoittaa vastustajansa metodia jäljitellen, että aivan yhtä hyvin

perustein voitaisiin väittää jumaluudentoista persoonaa äidiksi tai

parooni von Mtinchausenin kiivenneen kuuhun pavun vartta pitkin.
»Uskallamme väittää, että meidän esityksemme on aivan yhtä raa-

matullinen, aivan yhtä looginen ja aivan yhtä tieteellinen kuin hra

Granfeltin oma. Hra Granfelt pitää sitä tietenkin 'epäonnistuneena*

ja Tienaavana. Myönnämme halulliscsti ja mielellämme: se on täysin

epäonnistunut ja äärimmäisen rienaava, muttei sen epäonnistu-

neempi ja rienaavampi kuin Granfeltin omat retkeilyt alueella, joka
on liian korkea moisten banaalien käsivarapiirustusten saastutetta-

vaksi.» 30

Granfeltin todistelut olivat kauttaaltaan täynnä ristiriito ja. Niinpä
hän toisaalta vakuutti ihmisen olevan kykenemätön hyvään ja toi-

saalta katsoi hänen pystyvän osoittamaan rakkautta lähimmäisiään,

jopa Jumalaakin kohtaan. Toisaalta hän edelleen väitti Pyhän Hen-

gen ilmoittaneen Raamatun kirjoittajille »sekä asiallisesti että sa-

noin, mitä heidän on kirjoitettava ja varjellut heitä kirjoittamisen
aikana erehdyksiltä», mutta toisaalta hän itsekin myönsi, että Van-

han Testamentin ihmekertomuksiin on kenties »pujahtanut satuja

ja myyttejä sinne tänne historiallisen kertomuksen lomaan», kuten

esimerkiksi Joosuan kirjan kuvaukseen auringon pysähtymisestä
taivaalle. Ivallisesti Lindh totesi, ettei Granfeltin »uskonlahjakkuus
ole laadultaan aivan tavallinen», mutta että moinen ristiriitaisuus

ei myöskäänoikeuta esiintymään minkäänlaisen tieteellisyyden vaa-

timuksin.31

Jatkaessaan aikakauskirjan seuraavassa osassa kritiikkiään Th.

Lindhkohdisti hyökkäyksensä kirkon helvetti- ja sovitusoppeja vas-

taan. Edellistä on mahdoton saada sopusointuun Jumalan rakkau-

den kanssa, joka kuitenkin on Raamatun keskeinen ajatus: »Mitä



40 NATURALISMI

sanoisimme ihmisestä ja isästä», Lindh kirjoitti moraalisella paatok-

sella, »joka antaisi mistä syystä tahansa ilman välttämättömyyttä
elämän lapselle, josta hän etukäteen varmuudella tietäisi, että se,

olkoonkin omasta syystään, joutuisi 'ikuiseen kadotukseen’. Jokai-

nen yhtyisi varmasti siihen, että moinen peto on arvoton sekä isän

että ihmisen nimeen. Mutta jos ihmisten keskuudessa ei rakastava

isä ole koskaan voinut suostua moiseen menettelyyn, miten on sitten

voitu väittää sellaista Jumalasta, joka on itse rakkaus?» 32

Samalla tavoin oli myös ajatus Kristuksen suorittamasta sovituk-

sesta Lindhin mielestä moraalin vastainen. Juristina hän ei saatta-

nut nähdä muutakuin vääryyttä siinä, että syytönkärsi rangaistuk-
sen rikollisen edestä. Paavali oli erehtynyt ja joutunut uhrista

puhuessaan ristiriitaan Uuden Testamentin johtavan ajatuksen

kanssa, jonkamukaan Jumala on rakkaus. Moraalisesti hyväksyttä-
vän käsityksen Lindh löysi Vanhasta Testamentista, vieläpäJuma-

lan käskynä Hesekielille: »Se sielu joka syntiä tekee, sen on kuol-

tava.» Tottahan Jumala itsekin oli velvollinen noudattamaan omaa

lakiaan. »Älköön tässä vedottako siihen, että Jumalan tiet ja Juma-

lan oikeus ovat toisia kuin meidän. Jos Jumala on perikuva ja ihmi-

nen Hänen kuvansa, täytyy lain, jonka hän kuvalleen on ilmaissut,

myös olla sen lain kuva, jota hän itse seuraa. Täysin vastakkainen

se ei missään tapauksessa voi olla.» 33

Lindhin artikkelin sävy ja hänen henkilökohtaisuuksiin menevä

ivansa olivat olleet niin purevia, että Finsk Tidskriftin päätoimit-

taja, professori C. G. Estlander katsoi aiheelliseksi varautua toimituk-

sen puolesta.Artikkelin alkuun liittämässään alaviitassa hän ilmoitti

»toimituksen antaneen sijaa tälle kirjoitukselle jossakin määrin

epäröiden», olletikin kun »puhtaasti jumaluusopilliset kysymykset
eivät kuulu Finsk Tidskriftin suunnitelmaan». Ilmoitus oli tietenkin

asiallisesti harhaanjohtava, kuten Lindh totesi kiukkuisessa kirjees-

sään Bolinille, missä hän purki suuttumustaan päätoimittajaa koh-

taan. Toimitus oli tilannut kirjoituksen sekä saatuaan sen lieven-

tänyt sitä tekijän suostumuksella, vieläpä pyyhkinyt melkoisia osia

pois. Ja nyt toimitus vihjaili, »että artikkeli on tyrkytetty toimi-

tukselle, ettei toimituksella ole mitään tekemistä sen kanssa, ettei



TIEDE JA DOGMIT 41

toimitus hyväksy sitä» jne. Ei ihme, että kirjoittaja oli närkästy-

nyt.34

Lindhin suuttumus kohdistui epäilemättä oikeaan henkilöön.

Maltilliselle kulttuurikriitikolle C. G. Estlanderille Lindhin artikke-

lin herjaava »voltairelainen» kritiikki oli varsin vastenmielinen.

Uskonnollinen liberalismi protestoi näin naturalismin häikäilemät-

tömyyttä vastaan. Silti Estlander epäilemättä asiallisesti hyväksyi
monet Lindhin kritiikin kohdat, ainakin helvetti- ja kolminaisuus-

oppeihin kohdistuvat. Mikään sattuma ei kuitenkaan liene, että

sekä Bolin että Elfving jättivät seuraavan vuoden alusta Finsk

Tidskriftin toimituksen, jotasen jälkeenhoiti Estlander yksin. Kun

muita vastakohtia ei toimittajien kesken tiettävästi esiintynyt,
lienee oikeutettua asettaa aputoimittajien ero yhteyteen uskonnol-

lisella alalla ilmenneen ristiriidan kanssa. Jyrkkiä kirkon- ja kris-

tinuskonvastaisia kirjoituksia ei enää tämän jälkeenesiintynyt leh-

den palstoilla, vaan maailmankatsomuksellinen arvostelu kantoi

selväpiirteisen maltillisen uskonnollisen liberalismin leimaa. Tasa-

puolisestiannettiin arvosteluosastossa sijaa niinkriitillisten kuin kir-

kollistenkin teosten arvostelulle. Niinpä pastori K. T. Broberg totesi

radikaalin tanskalaisen teologin salanimi Teodoruksen »esittäes-

sään ristiriitaisia Uuden Testamentin kohtia ottavan liian vähän

huomioon niitä asianhaaroja, joiden toiset raamatun eksegetiikan
alalla työskentelevät tutkijat ovat osoittaneet kumoavan pelkästään
näennäiset ristiriidat», mikä huomautus saattaisi olla tähdättyaivan

yhtä hyvin aikakauskirjan omilla palstoilla esiintynyttä Lindhiä

vastaan. Toisaalta taas Wilhelm Chydenius päätti muutaman koti-

maisen kirkollisen lentokirjasen arvostelun toteamukseen, miten

»kukaan kirkon puolustaja ei vielä ole esittänyt surkeampaa todis-

tusta luterilaisen kirkon kyvystä vaikuttaa vakaumuksen välityk-
sellä». Mainitut pari esimerkkiä riittänevät osoittamaan Finsk Tid-

skriftin linjan vuonna 1886. 35

Estlanderin näin pahastuessa Lindhin hyökkäyksen kiivauteen

asettui Äbo Tidningin päätoimittaja Gustaf Cygnaeus kaikessa olen-

naisessa tämän kannalle. Tosin hänenkin oli pakko myöntää, että

Lindhin todistelu oli paikoitellen väkinäistä, mutta tärkeintä olikin,



42 NATURALISMI

että dogmatiikan professorin tieteellisyys joka tapauksessa nyt oli

paljastettu. Professorintitteli ei ollut ehdoton tieteellisyyden tae,

Cygnaeus totesi viitaten samalla v. Bergeniä vastaan esiintyneisiin

professoreihin. »Herra L:n kera voidaan kernaasti myöntää prof.
Granfeltin laajat tiedot omalla alallaan, mutta samalla ollaan pako-

tettuja tunnustamaan, että todellinen tieteellisyys katselee kaikkea

muuta kuin lempein silmin sitä, että herra Granfelt katsoo sopivaksi
lähtiessään taisteluun vakaumuksensa puolesta käyttää professorin-
titteliä välineenä tehdäkseen vaikutuksen, kun juurihänen todiste-

lunsa on kaikkein heikoin», Cygnaeus lopetti pääkirjoituksen pai-

kalle sijoittamansa artikkelin. Kirkollisella apologialla ja tieteellä

ei ollut toistensa kanssa mitään tekemistä.36

Keskustelun saatua tämän sävyn Granfelt ei enää vastannut.

Osapuolten lähtökohdat olivat niin kaukana toisistaan, että todelli-

nen keskustelu osoittautui mahdottomaksi.

Epätieteellisyys oli vakavin syytös, minkä »nuoret» tunsivat, ja
sen he sinkosivat epäilyksittä jokaista vastaan, joka rohkeni arvos-

tella heidän tieteellisinä pitämiään katsomuksia ja näiden luojia.
Luonnontieteiden professorinarvo ei ollut tällöin sen parempi tie-

teellisyyden tae kuin jumaluusopinkaan. Eläintieteen ylimääräinen

professori O. M. Reuter, joka jo keväällä 1884 oli arvostellut v.

Bergeniä, kohdisti vuotta myöhemminSuomen Tiedeseuran puheen-

johtajanaankaran kritiikin tieteellisyyden nimellä ratsastavia popu-

larisoijia vastaan. Todelliset tiedemiehet olivat väitteissään varo-

vaisia, kun taasen nämä uuden maailmankatsomuksen julistajat

esiintyivät ylen varmoina. Häckel esimerkiksi rohkeni väittää, ettei

Darwinin vastustaja saattanut olla tiedemies. Spencer oli yhtä

rohkea, huolimatta siitä, että hänen biologinen tietonsa ei perustu-
nut omakohtaisiin tutkimuksiin. Näiden mestarien nimiin vannoi

sitten suuri yleisö, ajattelematta, että Homeroskin toisinaan tor-

kahti. Vanha teologinen ortodoksia ja uusi naturalistinen filosofia

saattoivat kumpikin olla tieteelle yhtä vaarallisia kahleita. 37

Tätä ei olisi kuitenkaan saanut sanoa. »Luonnontutkijan» nimi-

merkkiä käyttävä kirjoittaja pahentui erityisesti Spencerin mainit-

semiseen esimerkkinä sellaisista tiedemiehistä, »jotka käyttävät



TIEDE JA DOGMIT 43

tiedettä maailmankatsomuksen palkkalaisena», ja selitti Reuterin

kompromettoineen vain oman tieteellisyytensä moista väittäessään.

Reuter vastasi ja »luonnontutkijakin» käytti vielä puheenvuoron.

Spencerin filosofian asettaminen epäilyksen alaiseksi oli turmiollista

erityisesti sen vuoksi, että se antoi taantumukselle vettä myllyynsä.
Oli masentavaa, että luonnontieteen professori nyt, kuten v. Ber-

genin kiistassakin, kävi taantumuksen asioilla.38

Reuterin puheen aiheuttama keskustelu jäi vain episodiksi. Itse

hän nimenomaisesti torjui syytöksen asettumisesta uutta suuntaa

vastaan ja ilmoitti suuresti arvostavansa niin Darwinia kuin Spen-
ceriäkin. Keskustelu teologian tieteellisyydestä tai pikemminkinsen

epätieteellisyydestä sen sijaan ei lakannut. Lindh suositteli syksyllä
1886 teologisen tiedekunnan poistamista yliopistosta, mihin se ei

lainkaan kuulunut, jatoisti vanhan väitteensä, että tiede vie väistä-

mättä konfliktiin dogmien kanssa. Seuraavana keväänä ja kesänä

Gustaf Cygnaeus kävi vuosikymmenen viimeisen ruotsinkielisen

lehtipolemiikinteologian tieteellisyydestä Taivassalon kirkkoherran

Frans Nordlundin kanssa. Tässä yhteydessä on kiintoisinta tarkata

Cygnaeuksen asenteen kehitystä polemiikinaikana. Keskustelun läh-

tökohtana oli Finlandin ohimennen vapaamieliselle nuorisolle anta-

ma kehotus perehtyä uskonnollista katsomustaan luodessaan myös
tieteellisiin teologisiin teoksiin, mikä antoi Abo Tidningin päätoimit-

tajalle aiheen perusteelliseen kristillisen apologian analyysiin.39

»Kun teologisesti sivistymättömät henkilöt», Cygnaeus kirjoitti,

»ja sellaisiahan ovat kaikkein useimmat, lausuvat epäilyjä dogmeja

kohtaan, etsitään näille useimmiten tukea siitä 'tieteellisyydestä’,

jolla ortodoksia tällöin rehentelee. Silloin lausutaan tavallisesti

näin: 'puhevaltaa ei ole kellään, joka ei ole syvällisesti ajatellutnäitä

kysymyksiä ja pohtinut niiden keskinäisiä yhteyksiä.’ Vielä useam-

min kuullaan kuitenkin aivan toisenlainen puolustus, nimittäin

kun toisiin leireihin kuuluvat täysin varustetut tiedemiehet tekevät

hyökkäyksensä ortodoksista dogmatiikkaa vastaan. Silloin lausu-

taan suunnilleen näin: 'Kristillinen ilmoitus (ja sen ortodoksinen

tulkinta) sisältää toisaalta monia oppeja, joitavarsinaisesti ei voida

käsittää vaan ainoastaan nöyrästi uskoa, ja toisaalta vielä suurem-



44 NATURALISMI

massa määrin sellaisia opinkappaleita, joista tavallinen inhimillinen

ymmärrys voi helposti erehtyä ja joissa vieläpä suhteellisen koke-

maton ajattelukin helposti hairahtuu. Sen vuoksi ihmisjärjellä ja
tieteellä ei ole sananvaltaa uskonnollisissa asioissa.’» Kun puhdas-

oppisuutta näin yritetään puolustaa täysin vastakkaisin väittein,

ja vieläkin ilmeisemmin, koska koko uskonto on luonteeltaan yksi-
tyisen ja hänen omantuntonsa välinen asia, on selviö, että »tieteellä

ei ole mitään sananvaltaa uskonnon alueella». Näin myös kaikki yri-

tykset puolustaa perinnäisiä uskonnollisia käsityksiä jollakin

dogmaattisella »tieteellisyydellä» ovat tuomitut epäonnistumaan.
»Omaamme aivan liian suuren kunnioituksen maallista tiedettä koh-

taan halutuksemme ojentaa kätemme sille akateemiselle humpuu-

kille, jonka puolustukseksi Finland 'tieteellisyyttä’ vaatiessaan on

kohottanut peitsensä.»40

Cygnaeus väitti siten, ettei teologiaa voida lukea tieteiden jouk-

koon. Kun kirkkoherra Nordlund sitten vaati Aurassa selitystä,
miksi jumaluusopille ei anneta tieteen »nimeä ja kunniaa», vastasi

Cygnaeus vielä varmemmaksi vakuudeksi: »Ero on lähinnä siinä,

että luonnontieteet vaativat sekä perusteilleen että tuloksilleen to-

distuksia ja teologia lähtee useimmissa tapauksissa todistamatto-

mista uskontototuuksista, mikä menettely sotii tieteellisyyden käsi-

tettä vastaan.»41

Tähän lyhyeen vastineeseensa Cygnaeus olisi halunnut lopettaa

polemiikin, mutta Nordlund ei tyytynyt näin vähään. Seurannut

keskustelu paljasti, että turkulaisen toimittajan asenteessa oli kol-

men vuoden kuluessa tapahtunut merkittävä kehitys. Poissa olivat

nyt vuoden 1883 poleeminen into, poissa myös sen ajan itsevarmuus.

Varovaiseksi tullut Cygnaeus joutuikin polemiikin kestäessä teke-

mään olennaisia myönnytyksiä. Aluksi hän lievensi väitteensä kos-

kemaan kysymystä, oliko »teologia tiedettä samassa mielessä kuin

esim. luonnontieteet», mutta kun Nordlund vain jatkoiahdisteluaan

ja väitti »teologian liikkuvan korkeammilla elämänalueilla ja selvit-

tävän ajatuksellisesti korkeammanarvoisia realiteetteja» sekä olevan

»omalla alallaan tiedettä yhtä hyvin kuin luonnontieteen omallaan»

Cygnaeuksenkin oli pakko määritellä kantansa tarkemmin. 42



TIEDE JA DOGMIT 45

Kahdessa kohdin Cygnaeus nyt peräytyi aikaisemmasta kannas-

taan. Ensinnäkin hän kielsi lainkaan tarkoittaneensa jumaluusoppia

puhuessaan »akateemisesta humpuukista», mikä selitys kuitenkin

tuntui varsin väkinäiseltä. Kiistely teologian tieteellisyydestä muut-

tui näin kiistelyksi sanoista, miten laajaksi tieteen käsite haluttiin

tehdä. Omasta puolestaan Cygnaeus pysyi suppeammassa määrit-

telyssään, ettei teologia ollut samanlaatuista tiedettä kuin luonnon-

tiede, mutta myönsi samalla »arvostavansa ja kunnioittavansa»

kaikkea vakavaa ja rehellistä kirjallista työtä sen tieteellisyydestä

riippumatta.
Toiseksi Cygnaeus nimenomaan erotti toisistaan tieteen ja maail-

mankatsomuksen. Materialismi kuului jälkimmäisenpiiriin eikä sen

vuoksi ollut yhtään sen tieteellisempi kuin kristinuskokaan. Erit-

telyn seurauksena Cygnaeus myönsi nyt myös, että tieteellä on

»niukasti tai ei lainkaan merkitystä» uskonnon piirissä. Ero vuoden

1883 väitteestä, että tieteellinen sivistys edellyttää väistämättä

myös vastaavaa maailmankatsomusta, oli melkoinen.43

Uskollisin kirkon oppien arvostelija kahdeksankymmenluvun

puolimaissa oli kuitenkin säätyläisväestön alarajalla kilvoiteleva

kirkkonummelainen kansakoulunopettaja Isak Erik Wik, jonka

tuttu nimimerkki IEW esiintyi vuosina 1883—1888 erittäin usein

niin pääkaupunkilaislehtienHufvudstadsbladetin ja Nya Pressenin

kuin Äbo Tidningin ja Wasa Tidninginkinpalstoilla. Wik oli tyypil-
linen itseoppinut, terveydeltään heikko, mutta vakaumuksellisuu-

dessaan ehdoton uusien aatteiden mies. Uskonnollinen kysymys ja
sen mukana myös uskonnon opettaminen oli tullut hänelle henkilö-

kohtaiseksi ongelmaksi. Tiede ja moraali näyttivät hänestä olevan

ristiriidassa nimenomaan Vanhan Testamentin kanssa. Viimeksi-

mainittu »ei tunne mitään järkkymättömiä luonnonlakeja; sen täy-

tyy siten joutuameidän päiviemmeluonnontieteen kanssa ilmeiseen

ristiriitaan», Wik kirjoitti Äbo Tidningiin jo keväällä 1883. 44 Toi-

saalta hänen oli myös mahdotonta opettaa, että »ihmisuhrit, moni-

avioisuus, ryöstöt, tuhoamissodat ym.», perustuisivat Jumalan hep-
realaisille antamiin käskyihin. Kun Wik vielä joutui suorittamaan



46 NATURALISMI

elämäntyönsä kirkkonummelaisen maalaisväestön keskuudessa,

joka ei lainkaan ollut herännyt tajuamaan uuden ajan nostat-

tamia kysymyksiä, täytyi jännityksenhänen elämässään muodostua

paljoa vaikeammaksi kuin hänen sivistyneihin säätyihin lukeutu-

vien aikalaistensa. 45

Virallisen uskonnon ja yksityisen vakaumuksen välinen vasta-

kohta olikin Wikin perustava ongelma, johon hän toistuvasti palasi.
Tämä kaksinaisuus ei ole varovaisuutta vaan valheellisuutta, hän

kirjoitti kesällä 1884. Samana syksynä hän joutui raskaan omakoh-

taisesti kokemaan, mitä virallisesta kirkonopista poikkeaminensaat-

toi merkitä yhteiskunnallisesti vähäarvoiselle henkilölle. Tuomio-

kapitulille lähettämässään seurakuntakertomuksessa rovasti J. J.

Lybeck oli maininnut Wikin »sekä julkisesti että yksityisesti alka-

neen esiintyä raamatun opeista poikkeavin mielipitein», ja lausunut

epäilynään, että vaikka hän opetuksessaan noudattikin asianmu-

kaisia oppikirjoja,»hän kuitenkin saattaa horjuttaa johdettavanaan
olevien lasten uskoa raamatun jumalalliseenalkuperään». Asia meni

kouluylihallitukseen, jonka toimeksiannosta pantiin toimeen

tutkimus. Sekä konservatiivinen että liberaali lehdistö osoitti ju-
tulle melkoista huomiota. Päätökseen asia tuli joulukuussa 1884,

jolloin kouluylihallitus antoi asian raueta, koska se ei ollut toden-

nut tutkimuksen tuoneen ilmi »mitään Wikiä raskauttavaa». 46

Tätä taustaa vasten paljastuu Wikin sitkeä kirjoittelu oikeassa

valossaan. Vuonna 1885 hän valitti sitä, että kansalle tarkoitetuissa

lehdissä visusti varotaan käsittelemästä ajan suuria kysymyksiä,
ja jos ne joskus ohimennen mainitaan, niin »kierretään niitä kuin

kissa kuumaa puuroa».
47 Valtiokirkon ja sen dogmien henkinen paine

tuntui Wikistä jatkuvasti ylenmäärin ahdistavalta. Suomessa ei

ollut sivistyneistön vapautuneita piirejä lukuunottamatta sal-

littua »lausua vähintäkään epäilyä kokonaisesta sarjasta raamatul-

lisia ihme- ja noituuskertomuksia, jotka vieläpäkuuluvat alkeisope-

tukseemme», kun kuitenkin samanaikaisesti voimassa oleva rikos-

laki muuten kieltää noituuden ja taikuuden, hän kirjoitti Äbo Tid-

ningiin syksyllä 1886. Edelleen on kiellettyä epäillä »paholaiseksi

nimitetyn hirvittävän aivokummituksen olemassaoloa». Kirkko



TIEDE JA DOGMIT 47

vaati uskomaan ihmeisiin täysin riippumatta siitä, mitä tiede todis-

taa ja mihin sivistyneet uskovat. Kirkolta ei ole parannusta odotet-

tavissa, koska sen papisto on sidottu papinvalaan, eikä näin voi

»vapaasti ajatella ja vapaasti lausua ajatuksiaan». Wik kohdistikin

maan sivistyneille pateettisen vetoomuksen: »Te sivistyneet, te

valistuneet, jos rakastatte lähimmäisiänne,niin voitte osoittaa sen

parhaiten rehellisesti tahtomalla ja vaatimalla kaikkien valistusta

ja henkistä vapautumista. Pois välinpitämättömyys, pois kaikki

sovittelu, kaikki teeskentelyl Rehellisyyttä tahtoon jatoimintaan!»48

Aatteellisesti ehdottomana Wik oli epäilemättä tuntenut varsin

kipeästi ne syytökset, jotka kirkolle myötämielinen lehdistö oli

kohdistanut hänen nuhteettomuuteensa. Opettaako Wik muuta kuin

hän uskoo, oli Uusi Suometar kysynyt ja Finland puolestaan katsoi

todistetuksi, että hän oli koulussa opettanut »korkeimpana totuu-

tena sitä, mitä hän itse piti epätotuutena», sekä vaati asianomaista

rehellisyyden nimessä eroamaan.
49 Vaikka vapaamielinen lehdistö

asettuikin Wikiä puolustamaan, painoivat syytökset kuitenkin hä-

nen mieltään, ja niin hän anoi toukokuussa 1886 vapautusta uskon-

nonopetuksesta poistaakseen, kuten hän anomuksessaan mainitsi,

»syyt uusiintuviin minua vastaan uskonnollisista harhaopeista teh-

tyihin ilmiantoihin». Anomukseen suostuttiinkin, vaikka vapautuk-
sen perusteluiksi hyväksyttiinkin Wikin horjuva terveys eikä hänen

harhaoppisuutensa.50

Miten kipeä kysymys vapaamielisen opettajan kristinuskonope-

tuksesta Wikille oli, käy ilmi siitä, että hän vielä myöhemminkin

palasi siihen. Missään muussakaan aineessa, hän kirjoitti Wasa Tid-

ningiin talvella 1887, ei opettajan ole syytä esittää äärimmäisyys-

mielipiteitä, miten innokkaasti hän näitä kannattaneekin. Näin-

ollen ei hänen ole syytä pitää periaatteittensa pettämisenä, jos hän

uskonnonopetuksessakin ottaa huomioon kansan yleisen kehitys-

tason ja vallitsevat olot. »Hänellä voi esimerkiksi olla mikä käsitys

hyvänsä uskonnonopetuksen dogmaattisen puolen hyödystä tai

vahingosta uskonnolliselle, moraaliselle tai älylliselle kehitykselle,
mutta hän voi silti omantunnonepäilyksittä opettaa dogmioppia
niin perusteellisesti kuin vaaditaan ja hänen kykynsä riittävät, niin



48 NATURALISMI

kauan kuin tämän (dogmiopin) tuntemus on välttämätön tiettyjen
inhimillisten jakansalaisoikeuksien nauttimiseen.» Tärkeintä uskon-

nonopetuksessa joka tapauksessa on siveellinen kasvatus ja siihen

vapaamielinenkinopettaja voi käyttää kaiken kykynsä ja intonsa.51

Aito ibsenmäisin kääntein Wik sitten edelleen ruoski vuosina

1886 ja 1887 kirkon taantumuksellisuutta ja kompromissin henkeä,

»akordi-järjestelmää». Suomen luterilainen kirkko oli omaksunut

perusdogmikseen opin: »järkemme on pimentynyt», ja sen johdosta

painunut älylliseen laiskuuteen, fatalismiin ja pessimismiin.s2 Sivis-

tyneistökään ei ollut lunastanut siihen kiinnitettyjä toiveita, se oli

tyytynyt laajalti antamaan asioiden jäädä ennalleen ja tehnyt kom-

promissin valtiokirkon kanssa. Onneksi on kuitenkin esiintynyt toi-

siakin ääniä, jotka »eivät vaadi mitään vähempää kuin että 'kan-

sallekin’ esteittä on annettava tilaisuus koetella lapsenuskoaan tie-

don valossa». 53

Omassa ympäristössään Kirkkonummella Wik sai osakseen enim-

mäkseen ymmärtämättömyyttä ja vastustusta. Monet pitäjäläiset

jättivät panematta lapsensa kansakouluun nimenomaan sen opet-

tajan »vapaa-ajattelun» vuoksi. 54 Jälkeä vaille hänen työnsä ei kui-

tenkaan jäänyt. A. Lille totesi kirjeessään G. Cygnaeukselle vuodelta

1885, että Wik oli saanut »useita Uudenkaarlepyyn seminaarin

kansakoulunopettajia ja oppilaita ajattelemaan teologisissa asioissa

vapaammin».55 Wik ei itse ollut tämän seminaarin oppilas, mutta

ruotsalaisen Etelä-Pohjanmaan kasvattina hänellä oli läheiset suh-

teet mainittuun oppilaitokseen.
Wikin työpäivä ei jäänyt pitkäksi. Sairautensa vuoksi hän oli jou-

tunut useasti käyttämään sijaisia, ja sairaus mursi lopulta hänen

voimansa keväällä 1888. Nya Pressen luonnehti aatetoverien kan-

nalta sattuvasti hänen elämäntyötään: se oli omistettu taisteluun

»ortodoksista suvaitsemattomuutta» ja»virallista valhetta»vastaan. 56

»Nuori Suomi»

Samanlaista pyrkimystä kohti eurooppalaisuutta, joka luonnehti

Verdandia ja sitä lähellä olevia ruotsinkielisiä ylioppilaspiirejä,



»NUORI SUOMI» 49

ilmeni myös suomenkielisissä osakunnissa. Kahdeksankymmenluvun
alkuvuosien kiivas kielitaistelu alkoi täälläkin väistyä taka-alalle ja

sijaan astuivat uuden vuosikymmenen aatteet, yhteiskunnallinen

ja henkinen emansipaatio ja kirjallisen realismin ihailu. Voimakkain

oli murros Savo-karjalaisessa osakunnassa, mutta myös Pohjalai-
sessa se on selvästi todettavissa. Hämäläiset, kolmas fennomaaninen

osakunta, sen sijaan olivat vanhoillaan. Heidän lehdessään Hällä-

pyörässä julistettiinnaturalismin hyökkäyksen ollessa voimakkaim-

millaan vastalauseitta, että vain totinen jumalanpelkokelpaa yksi-
lön ja yhteiskunnan elämän perustaksi, ja todettiin vielä vuosikym-
menen lopulla, miten osakunnan aatteet olivat aina olleet jumalan-

pelko ja isänmaanrakkaus. 57

Sitä rajumpi oli savo-karjalaisten keskuudessa tapahtunut kään-

ne. Osakunnan inspehtorina oli julkisuudessakin uskonnollista

liberalismia puolustanut Th. Rein, kuraattoriksi taasen valittiin

vuonna 1883 johtava suomenkielinen darvinistimme A. J. Mela.

Kuraattorin rinnalla muodosti uusien aatteiden kärkijoukon Ahon

ja Järnefeltin veljesten ympärille muodostunut toveripiiri. Maa-

ilmankatsomuksensa ainekset he löysivät Darwinilta, Spence-
riltä ja Bucklelta. Ibseniltä ja Zolalta he omaksuivat yhteis-
kunnallisten uudistusten vaatimukset. »Tiedonhaluinen nuoriso seu-

raa sivistyneen maailman suuria ajan kysymyksiä mitä valppaim-
malla tavalla», Pekka Aho totesi keväällä 1884, »ja jokainenylioppi-
las katsoo häpeäkseen olla tuntematta ja puolustamatta ajan hy-
vään päin viittaavia kysymyksiä ja taisteluita. Nuoriso lukee

uusinta eurooppalaista kirjallisuutta oikein ahmimalla ja jo-
kainen on lukenut kaikki uusinten kirjailijain teokset ja näytelmät,
vakuutettuna kun se on, että niistä voipi saada valaistusta pimeään

sydämeensä ja valistusta sekä uudesta syntymistä elävään uuden-

aikaiseen uskoon.» 58

»Elävän uudenaikaisen uskon» nuoret omaksuivatkin. Edellä-

olevan kirjoittaessaan Pekka Aho katsoi olevansa jo miltei täysi

»pakana», eikä hänen Juhani-veljensäkään voinut kirkon opista
hyväksyä juuri paljon mitään. Vapautuminen kirkon kahleista tuli-

kin osakunnan radikaalisen emansipaatio-ohjelman tärkeimmäksi



50 NATURALISMI

pykäläksi, eikä kauan kestänyt, ennen kuin avoin keskustelu oli

osakunnan piirissä täydessä käynnissä. Kirkonmiehet saivat kuulla

kunniansa: »Teologit vain pysyvät vanhassa systeemissään, eivät

uskalla kirkon oppia vastustaa, eivät uskalla panna oman kokemuk-

sensa ja järjellisenajattelemisensa kautta selville saatuja kysymyk-
siä korkeammalle kuin nuo ijankaikkiset dogmit ja hullut sofisti-

set määritelmät semmoisista kuvailluista asioista, jotka ovat ulko-

puolella kaikkea tervejärkisen ihmisen ajatuskykyä, mutta ovat

hengellisen hourauksen kautta pilautuneitten ihmisten mielikuvi-

tuksia ja runollisia kuvauksia, suoraan sanoen itsevaltaisia otaksu-

mia», kirjoitettiin osakunnan lehdessä maaliskuussa 1884. 59

v. Bergenin esiintyminen pyyhkäisi pois viimeisetkin pidäkkeet.

Vuosina 1884—87 käytiinkin osakunnassa jatkuvaa taistelua kris-

tinuskoa ja kirkkoa vastaan. Nimenomaan »dogmit», joissa nähtiin

pahan perussyy, olivat tulilinjalla. Nämä pimeät, kaavoittuneet

käsitykset olivat aiheuttaneet sen, että kirkko oli vastustanut kaik-

kea tiedettä, aikoinaan tähtitieteen kehitystä ja nyt biologista

kehitysoppia.60
v. Bergenin esimerkin mukaan hyökättiin erityisesti

ikuista kadotusta vastaan, jonka todettiin olevan ristiriidassa

Jumalan rakkauden kanssa. Jyrkimmät hylkäsivät koko kristin-

uskon dogmeineen kaikkineen, ja niin voimakas oli opinkappalten

pelko, että maltillisetkin myönsivät kristinuskon totuuden historian

aikana kangistuneen »kuolleeksi dogmiksi», ja jähmettyneen »vää-

riin muotoihin».61

Kevätlukukauden 1885 alussa osakuntalehden toimitus nimen-

omaisesti esitti ohjelmansa keskeiseksi kohdaksi vapaan ajattelun

ja järjenmukaisen arvostelun uskonnon alalla. Kritiikkiä ei tänä-

kään vuonna lehden palstoilta puuttunut. Seuraavana keväänä

muuan kirjoittaja yritti todistaa eräät kymmenistä käskyistä jär-

jenvastaisiksi ja epäjohdonmukaisiksi. Edelleen kiistettiin väite,

että länsimaisen kulttuurin muka oli kiittäminen kristinuskoa

jaloudestaan ja saavutuksistaan. Nuoren kirjoittajan mielestä perus-

tui sivistyksemme päinvastoin ensisijassa »ns. humanismiin, joka

syntyi vanhan maailman pakanallisen filosofian vaikutuksesta». 62

Selkeimmin ilmaisi radikaalien vakaumuksen henkisen tilanteen



»NUORI SUOMI» 51

muuttumisesta Reeni Roine: »Ei ole ajat niinkuin ennen», hän

vakuutti. »Ennen oli kirkko vahva ja tiede heikko, nyt on suhde

päinvastainen.»63

Radikaalit eivät tosin vastaansanomatta saaneet esittää käsitvk-

siään. Virallisina puolustajinaan kristinuskolla tietenkin oli juma-

luusopinylioppilaat, mutta taistelun kiihkeydessä heille ei aina tah-

dottu antaa suunvuoroa. Saattoi sattua niinkin, että jonkun heistä

noustessa vastustamaan kuraattori Melaa joukko tovereita alkoi

pilkallisin sanoin vaientaa puhujaa. Osakuntalehden palstoille

pääsi kuitenkin joitakin vastustavia kirjoituksia, joissa pyrittiin

torjumaan radikaalien väitteitä ja valitetiin heidän sokeaa uskoaan

ihmisjärjen rajattomiin mahdollisuuksiin. 64

Keskustelun jatkuessa nousi radikaaleja vastaan arvostelu myös
toiselta taholta. Maltilliset liberaalit pahentuivat edellämainittuun

katkismuksen käskyjä ivallisesti arvostelleeseen kirjoitukseen ja
esittivät sen johdosta uskonnollisen suvaitsevuuden nimissä vas-

talauseensa. Episodi sai laajemmankin merkityksen, kun osakunnan

historioitsija Filip Waren otti sen näytteeksi uskonnonvastaisen

fanatismin turmiollisuudesta osakunnan piirissä. Kirkon dogmien
asiallista arvostelua vastaan hänellä ei ollut mitään, mutta avoin

kristinuskonvastaisuus oli toista: »Sekä Pekat että Paavot elävät

siinä hurskaassa uskossa, että isänmaa jaihmiskunta odottavat vain

sitä hetkeä, jolloinheidän hyvin valaistu järkensätekee tuon suuren

työn ja vapauttaa kansamme uskonnon orjuuttavista siteistä

Tuossa seisoo kourallinen miehiä, joiden vakuutus 'kristinuskon

valheesta’ on niin varma, ettei moista erehtymättömyyttä tarvitse

hakeakaan muualta kuin Rooman vatikaanista ja kun nämä

miehet kerta korottavat äänensä, mitä silloin kansan uskonnolliset

tunteet merkitsevät.» 65

Viittaus »kansan uskonnollisiin tunteisiin» oli suoraan lainattu

Uuden Suomettaren ja Finlandin sanavarastosta. Suomalaisen puo-

lueen asevarastosta oli lainattu myös Warenin syytös radikaalien

epäkansallisuudesta. Uskonnonvastaisessa hyökkäyksessään he liit-

tyivät viikinkeihin »madon lailla kalvaakseen kansamme vahvinta

puolta, sen uskonnollista vakuutusta, ja siirtääkseen juoksevalle



52 NATURALISMI

sannalle sen sivistyksen, jonka lujimpana peruskivenä uskonto

vuosisatoja on ollut». Maltillinen liberaali korosti tässä kristin-

uskon kansallista merkitystä, mille korostukselle valtiollinen kehi-

tys pian oli antava erityistä painoa ja ajankohtaisuutta.66

Aatteellisen keskustelun kolme pääsuuntausta, naturalismi, us-

konnollinen liberalismi ja kirkollinen kristillisyys olivat näin saa-

neet puoltajansa osakunnan piirissä.

Kaikessa »eurooppalaisessa» aatteellisuudessaan suomenmieliset

ylioppilaat eivät kiivaimmankaan ottelun hetkellä unohtaneet

yhteyttään suomalaiseen kansaan ja velvoitustaan työskennellä sen

hyväksi. Suomen- ja ruotsinkielinen radikaali nuori polvi löysivät
tosin toisensa von Bergenin ympärillä käydyn kiistan jälkimainin-
kien aikana, mutta huolimatta persoonallisesta ystävyydestä Juhani

Aho ei kuitenkaan koskaan pystynyt omaksumaan samanlaista

kosmopoliittisuutta kuin Hjalmar Neiglick.67 Kansallisen tunteen

eroavuudesta johtuikin, että kysymys uusien aatteiden levittämi-

sestä kansan omaisuudeksi tuli suomenkielisellä taholla aivan toi-

sella tavoin polttavaksi kuin ruotsinkielisellä. Kansakoulunopettaja
Wik oli valittanut keväällä 1885, että ruotsalainen kansanlehti

Folkvännen harkitusti kiersi ajan suuria kysymyksiä »kuin kissa

kuumaa puuroa». Äbo Tidningin toimitus paljasti saman vuoden

joulukuussa periaatteellisenakin kantanaan, että sivistyneitten hen-

kinen ravinto ei ollut soveliasta kansalle. Sama kustantaja julkaisi
nimittäin myös suomenkielistä Turun Lehteä, jota Taivassalon

isäntäyhdistys varoitti tilaamasta viitaten Abo Tidningin kristilli-

syyttä halventaviin artikkeleihin. Puolustaakseen suomenkielisen

lehden kirkollista oikeaoppisuutta ja omaa nuhteettomuuttaan Äbo

Tidning kirjoitti: »Vaikka ÄT esittääkin lukijakunnalleen tunnus-

tuksettoman suunnan etuja, voi TL aivan hyvin jättää tämän kysy-

myksen syrjään, koskapa sen käsittely on tämän lukijoille vähem-

män sovelias. Sillä on tosiaan ero kansanlehden ja pääasiassa toi-

sille yhteiskuntakerroksille tarkoitetun orgaanin välillä.»68

Kulttuuriaristokraattiset ruotsalaiset olivat valmiit näin säilyt-
tämään yhteiskunnallisen ja kielirajan myös uskonnollisena ja



»NUORI SUOMI» 53

henkisenä rajana. Toisin tunsivat suomenmieliset radikaalit. Jo

syksyllä 1885 oli Savo-karjalaisen osakunnan radikaaleihin lukeu-

tuva Matti Kurikka esittänyt pohdittavaksi kysymyksen, »sopiiko
kansaan levittää kirkon opille vastakkaisia mielipiteitä», ja vaikka

keskustelun kulusta ei olekaan säilynyt tietoja, on pidettävä var-

mana, että varsin monet osakuntalaiset vastasivat kysymykseen
myöntävästi. Vuotta myöhemmin muuan verraten maltillinen kir-

joittaja suositteli osakuntalehdessä savo-karjalaisten velvollisuu-

tena uusia aatteita koskevan mielipiteiden vaihdon herättämistä

myös maakunnan väestön keskuudessa. Kehotukset eivät kaiku-

neetkaan kuuroille korville. Ensimmäiset »Nuoren Suomen» miehet

olivat jo tällöin maaseudulla sanomalehdentoimittajina levittä-

mässä »valoa ja valistusta» kansan keskuuteen. 69

Ensimmäinen selväpiirteisesti uusien aatteiden hengessä toimi-

tettu suomenkielinen sanomalehti oli Jyväskylässä ilmestyvä Keski-

Suomi, jonka »nuorten» poliittinen johtaja Jonas Castren valtasi

vuoden 1885 lopulla ja jonka toimittajiksi hän järjesti Juhani ja
Pekka Ahon. Uuden toimituksen ohjelmanjulistus ilmestyi vielä

ennen joulua. Kuten luonnollista olikin, ohjelman pääpaino oli

»suomimielisyydessä», jonka selvittelyyn uhrattiin runsas toinen

puoli artikkelista. Merkittävintä oli kuitenkin, että lehti asetti kan-

sallisuuskysymyksen rinnalle useita muita. »Nykyaika on vireän

edistymisen aika ja joka haaralta tunkee esiin uusia aatteita ja
uusia katsantotapoja herättäen aina uusia 'kysymyksiä’. Vasten

tahtoaankin on jokainen yksityinenkin, saati sitten sanomalehti

pakotettu niitä silmällä pitämään, niihin osaa ottamaan ja niistä

ajatuksensa lausumaan, ell’ei tahdo jäädä takapajulle ihmiskunnan

yhteisissä kehitysriennoissa.»70

Ajan uusista aatteista toimitus sitten mainitsi erittäin »työmies-

kysymyksen», raittiuskysymyksen ja naiskysymyksen. Kaikista

näistä asioista lehti seuraavan vuoden aikana kirjoittikin ja kir-

joitti runsaasti. Ilmeisesti varovaisuussyistä ohjelmakirjoitus jätti
kokonaan mainitsematta uskonnollisen kysymyksen, eikä siihen

Ahojen hoitaessa Keski-Suomen toimitusta myöhemminkään suo-

ranaisesti puututtu. Veljesten kirkonopista poikkeava kanta oli



54 NATURALISMI

kuitenkin jyväskyläläisten seminaarinlehtorien tiedossa, ja alusta

alkaen suhtauduttiinkin tällä taholla uuteen toimitukseen melkoisin

varauksin. Tyytymättömyyttä lisäsi sitten se kylmäkiskoinen asial-

lisuus, jolla Ahot käsittelivät kirkollisia kysymyksiä ja papistoa,

ja jonka totutusta kunnioituksesta tyystin poikkeavasta tyylistä

helposti saattoi rivien välistä lukea peitettyä ivaa. Suomen toisen

kirkolliskokouksen selostuksista puuttui kaikki arvostava hartaus

ja Jyväskylässä elokuussa 1886 pidettyä pappien ja maallikkojen
keskustelukokousta esitellessään Pekka Aho saattoi sopivin koros-

tuksin lukijat ainakin ihmettelmään. Niinpä lehden mukaan ava-

jaisjumalanpalveluksessa »past. Schönemann piti tavallisen saarnan

Hebr. 10:19—25 v:n johdosta, jakaen saarnansa kolmeen osaan»,

eikä siitä saarnasta sen enempää puhuttu. Pappien pessimistinen
valitus ajan pahuudesta ja tappion tunnelmat saivat runsaan tilan,
samoin papiston vikojen esittely. Kun vertaa kirkollisen kokouksen

hajanaisen huolimatonta selostusta samassa numerossa olevaan

Keski-Suomen maamiesseuran kolmannen vuosikokouksen ja näyt-

telyn innostuneeseen esittelyyn, ero on ilmeinen. 71

Kuvatunlaiset puutteellisuudet aiheuttivat vanhoillisissa pii-
reissä reaktion ja vuoden lopulla tehtiin vakava yritys Ahojen
erottamiseksi toimituksesta. Ratkaisevassa äänestyksessäAhot tosin

saavuttivat voiton, mutta ilmoittivat samalla siirtyvänsä vuoden

1887 alusta Kuopioon Savo-lehden toimitukseen, missä heillä tar-

joutui suurempi vapaus ajaa edustamiaan aatteita. Keski-Suomen

toimituksen peri nyt niinikään »nuoriin» lukeutuva Eero Erkko. 72

Savon palstoilla vuonna 1887 uudet katsomukset varsinaisesti

suorittavat suomenkielisessä sanomalehdistössä läpimurtonsa. Aika-

na, jolloin ruotsinkielisessä lehdistössämme kiivain hyöky jo alkoi

laskeutua ja keskustelun painopiste siirtyi maailmankatsomuk-

sellisista kysymyksistä kirkkopoliittisiin, eriuskolaislakiin ja siviili-

avioliittoon sekä ehtoollispakkoon, aatteellinen taistelu kirkkoa vas-

taan oli suomenkielisessä vasta alkamassa. Maaliskuussa oteltiin

siveellisyyskysymyksestä, jonka Gustaf af Geijerstamin Helsingissä
relatiivisen sukupuolimoraalin puolesta pitämät esitelmät olivat

tehneet päivän kysymykseksi. Juhani Aho asettui kiistassa puo-



»NUORI SUOMI» 55

lustainaan ruotsinmaalaista kirjailijaa ja sai siitä hyvästä kuulla

kunniansa sekä vanhoilliselta taholta että erittäin Minna Canthilta,

joka muiden naisasianaisten kerällä tässä asiassa asennoitui jyrkästi
Geijerstamia vastaan. 73 Syyskuussa toimitus otti Lappenrannan

pappienkokouksessa esiintyneestä kansakoulun arvostelusta aiheen

syyttääkseen papistoa taantumuksellisuudesta. Toimitus totesi pa-

piston aavistelevan, että niitä, »jotka eivät kirkon opissa hyväksy

kaikkea, mitä siinä opetetaan», on jo varsin paljon, mutta väitti,
ettei syy asiaintilaan suinkaan ole kansakoulunopettajissa eikä semi-

naareissa, joissa päinvastoin »tyrkytettiin yhtä mittaa, että niitä ja
niitä asioita ei voi eikä saa ymmärrykselläkään selittää. Ne täytyy
uskoa». 74

Kirjoitus aiheutti polemiikin, jonkaaikana lehti huomautti, ettei

papiston oma kristillisyyden tasokaan ollut kovin kehuttava, ja
viittasi väitteensä tueksi todistuksensa väärentäneeseen pastori

Tanneriin, tunnetusti aviorikoksessa elävään kirkkoherra X:ään,

lahkolaisuuteen taipuneeseen pastori Y:hyn ja juoppoudesta sako-

tettuun pastori Z:aan. 75

Tuskin oli polemiikki lakannut, kun toimitus kävi suoranaisesti-

kin kirkon opin kimppuun. Se alkoi nimittäin julkaista artikkelisar-

jaa »Totuuden taistelu», joka käsitteli tieteen ja uskonnon välistä

kiistaa länsimaiden historiassa. Sarja perustui kokonaisuudessaan

amerikkalaisen A. D. Whiten vuonna 1877 ruotsiksi käännettyyn
teokseen »Vetenskapens strider». Jo otsikon nimenvaihto, jolloin

tieteen sijaan valittiin totuus, osoitti mihin toimittajat pyrkivät.

Artikkelisarjan alku pyrki tosin tiettyyn puolueettomuuteen: »Ei

yksikään niistä uskonnoista, opinkappaleistatai tieteellisistä totuuk-

sista, jotka tätä nykyä jokainen oikeaksi tunnustaa, ole ilman vai-

notta valtaansa päässyt. Kristinopilla, jopa jokaisella sen suurem-

malla opinkappaleella on marttyyrinsa. Jok’ikinen tieteen tulos on

vaatinut omat uhrinsa, ennen kuin se on saatu yleisesti myönne-

tyksi.» Uskonnon marttyyrit sivuutettiin kuitenkin varsin nopeasti

ja jatkossa puhuttiin yksinomaan uskonnon edustajain harjoitta-

masta totuuden vainosta. 76

Artikkeleissa asetettiin sitten vastakkain toisaalta typerät kirk-



56 NATURALISM I

koisät, paavit ja Luther, toisaalta edistyksen miehet, Kopernikus,
Bruno ja Galilei. Aina on tiede taistellut pappeja vastaan, ja aina

ovat jälkimmäiset pyrkineet selittämään edellisen tulokset epäus-
kon ilmauksiksi. Totuus on kuitenkin toinen. »Siinä luettelossa,

jossa löytyy ’epä-uskoisiksi’ ja ’jumalankieltäjiksi’ julistettujen ni-

met, on nähtävänä milfei kaikki ihmiskunnan hyväntekijät, tiede-

miehet, kirjailijat, keksintöjen tekijät ja ihmis-ystävät.» Totuutta

vastaan taistellessaan kirkon miehet ovat kuitenkin vain tehneet

kristinuskolle karhunpalveluksen. »He ovat uskontoa vahingoitta-

neet, vieroittaneet siitä ihmiskunnan etevimmät ja parhaimmat

jäsenet. Moni on sen kautta saanut kristinopista sen käsityksen,
että se tahtoo mitä julmimmalla ja alhaisimmalla tavalla sortaa

ajatuksen vapautta ja ihmisten rehellisiä vakuutuksia. He ovat

syövyttäneet tuhannen tuhansiin sen luulon, että tieteen ja uskon-

non täytyy olla vihamiehiä. He ovat kytkeneet kristinopin kiinni

mahdottomiin erehdyksiin ja epätieteellisiin oppeihin.»77

Ahon veljekset pyrkivät näin vakuuttamaan, että tieteen ja kris-

tinuskon vastakohta ensinnäkin johtui kirkon taantumuksellisuu-

desta ja toiseksi oli tarpeeton. Sovinnon ehdoista lukijoita ei myös-
kään jätetty epätietoisuuteen: »Me olemme nähneet», lehti päätti

artikkelisarjansa, »että kestipä taistelu enemmän tai vähemmän

aikaa tiede on aina voittanut. Ja voitolle päässyt totuus on aina

pakoittanut voittamansa vastustajat omakseen ottamaan esille

tuomansa uudet aatteet, jotka ovat siten olleet suureksi siunauk-

seksi uskonnolle ...» Tiede on aina oikeassa ja uskonnon on ollut

pakko taipua sen tuloksiin. Aatehistoriallinen tarkastelu osoitti,

että nytkin vallitsevassa kontroverssissa lopputulos oli ennalta mää-

rätty: »Tiede on askel askeleelta muuttanut uskonnolliset käsitteet.

Ja nekin uskonnolliset käsitteet, joita tätä nykyä on olemassa nii-

den on käyvä samalla lailla.»78

Radikaalien ylioppilaiden suunnittelema maakunnan kansan us-

konnollinen valistaminen vapaamielisessä hengessä oli näin vuoden

1887 aikana pantu alulle. Kuopiolaisen Savon rinnalla vaikutti

edelleen myös jyväskyläläinen Keski-Suomi. Samaan rintamaan

kuului lisäksi oululainen Kaiku, jonka toimittaja K. F. Kivekäs



»NUORI SUOMI» 57

lainasi kirjoitussarjan »Totuuden taistelu» omaan lehteensä. Kir-

kollista kantaa puolusti suomenkielisessä lehdistössä voimakkaim-

min Suometar. Radikaalisen julistuksen vastapainoksi perustettiin
lisäksi vuosina 1888—89 sekä Kuopioon että Jyväskylään kirkolle

myötämielisten piirien toimesta kilpailevat äänenkannattajat.
Sanomalehdistöllinen kiista oli näin vuosikymmenen loppua lähes-

tyttäessä suomenkielisellä taholla jatkuvasti kiihtymässä.79

Lehdistön ohella »nuori Suomi» löysi puhetorvekseen myös kir-

jallisuuden. Uusi realistinen kuvaustapa tarjosi erinomaiset mahdol-

lisuudet myös uskonnollisen kysymyksen käsittelyyn ja kirkon

vikojen paljastamiseen. Erittäin runsaasti tätä suomenkielisessä kir-

jallisuudessa esiintyikin. Arvostelu kohdistui lähinnä kristinuskon

virallisiin edustajiin, pappeihin. Vuonna 1885 ilmestyi Juhani Ahon

»Papin tytär», minkä teoksen molemmat kirkonmiehet kuvattiin

varsin pimeän taantumuksen edustajiksi. Samana vuonna Suoma-

laisessa teatterissa esitetty Minna Canthin »Työmiehen vaimo»

arvosteli niinikään sekä pappeja että kirkollisia toimituksia. Seu-

raavana vuonna kuopiolainenkirjailijatar jatkoi »Hannassa» pappis-
kritiikkiään ja piirsi varsin räikeän kuvan uusia käsityksiä tuomit-

sevasta, mutta itse siveettömästi elävästä jumaluusopin ylioppi-
laasta. 80 Omalla tavallaan julisti uusia aatteita myös Kasimir Leino

runoillessaan:

»Tasavaltaa hengen mä taistelen

Yks’valtaa järjen mä intoilen.»81

Merkittävimmät kirkkoa ja kristinuskoa vastaan tähdätyt kir-

jalliset tuotteet olivat kuitenkin Kalle Ahon näytelmä »Epäilijä»

ja J. H. Erkon runonäytelmä »Tietäjä». Edellisen kirjoitti sen tekijä
valmiiksi joululomalla 1885 ollessaan veljiensä Juhanin ja Pekan

luona Jyväskylässä. Veljekset olivat kappaleesta innoissaan, kat-

soivat sen avomielisessä tunnustuksellisuudessaan kelpaavan tien-

näyttäjäksi kotimaiselle kirjallisuudelle ja hyvin kilpailevan Minna

Canthin näytelmien kanssa. Kappale olikin varsin paljastava. Sen

dramaattisuus perustui lähinnä päähenkilön Antin horjumiseen
kahden vastakkaisen käsityksen välillä, joista toista edusti vanha



58 NATURALISMI

äiti, toista opiskelutoveri ja lääkäri Kari. Äitinsä kuolinvuoteella

Antti lupasi järkyttyneenä valmistua papiksi ja pappina hän sitten

erinomaisen innokkaasti sotikin uskon puolesta, suurelta osaltaan

vaimentaakseen kalvavan epäilynsä. Lääkärin ja papin välinen väit-

tely, jossa edellinen piti Jumalaan luottamista merkityksettö-

mänä, koska »kaikki tapahtuvat varmojen lakien mukaan», johti

siihen, että Kari haastoi Antin uskollaan estämään hallan. Antin

oma sisäinen horjuminen pakotti hänet ottamaan haasteen vastaan,

hän ponnistautui uskomaan ja rukoili Jumalaa näyttämään voi-

mansa. Loppu on odotettu, halla tulee ja Antin usko romahtaa

epätoivoon.82

Näytelmän muoto antoi sen tekijälle tilaisuuden eri henkilöiden

suulla arvostella lukuisia kristinuskon opinkohtia. Papinrouva väitti

ettei taivaassa voi olla iloa, jos läheinen omainen on ikuisessa vai-

vassa, mikä sisälsi kätketyn arvostelun helvettikäsitystä vastaan.

Lääkäri totesi käsityksen persoonallisesta Jumalasta nojautuvan
vain Raamattuun, jonka takia koko asiasta on turhakiistellä. Vähä-

mielinen Mäkärä pantiin julistamaan Jumalan ankaruutta ja ko-

vuutta ja mustalais-Simo edustaa johdonmukaisesti talonpoikaista
rationalismia: »En minä niistä iankaikkisista mitään ymmärrä ...

kuollut on kuollut.» Uskonnollisen elämänmuodon edustajat ovat

joko kovia ja ankaria tai lapsenomaisen ajattelemattomiatai sisäi-

sesti rikkinäisiä tai suorastaan vähämielisiä. Terveen järjenja aineel-

lisen ja henkisen edistyksen henkilöitymänä seisoo lääkäri yksin

esiripun laskiessa voittajana.83

Veljekset olivat lähettäneet näytelmänsä suurin toivein Kaarlo

Bergbomille, mutta tämä ei huolinut sitä Suomalaiseen Teatteriin.

Pitkissä vuoropuheluissa esiintyvä tendenssi oli liian ilmeinen,

minkä lisäksi loppuratkaisu oli psykologisesti heikko. Korvaukseksi

Juhani Aho painatti veljensä näytelmän lehtensä kirjapainossa ja
toimitti siitä kiittävän arvostelun tämän palstoille vuotta myö-
hemmin. 84

Parempi onni oli sensijaan J. H. Erkon seuraavana vuonna jul-
kaisemalla näytelmällä »Tietäjä», jonka Bergbom otti teatterinsa

ohjelmistoon keväällä 1888. Raamatunhistorialliseen katsomukseen



»NUORI SUOMI» 59

nojautuvan esityksen takaa paljastui selvästi puheenvuoro päivän

uskonnollisessa keskustelussa. »Ei mieleni saanut rauhaa ennen kuin

sen monivuotisista hauteista puhkesi ilmoille tämä teos», tekijä itse

kirjoitti näytelmänsä esilauseessa. 85

Avoiminta kritiikkiä Erkko harjoittaa näytelmässään papistoa

vastaan. Moabin »vanhan uskonnon» papit eivät löydä lainkaan

armoa kirjailijan taholta:

»He tunnustavat mitä eivät usko

Ja uskovat mit’ eivät tunnusta,

Taikk’ eivät mitään usko teeskelevät.» 86

Papeille annetaan edelleen sellaisia nimityksiä kuin »rietas pappi-
kunta», »suupyhät», »seurahurskaat», »matelijat» ja »vallanorjat»
sekä väitetään heidän etsivän vain »valtaa, nautinnoita, vaan ei

totuutta ja hengen edistystä». Että Erkko tällöinkin viittaa kotoi-

siin oloihin, ilmenee siitä, että papit puolustavat uskontoaan aivan

samoin sanakääntein kuin Suomen papisto omaa kirkkoaan.

Bileam-tietäjänuutta hengen uskontoa vastaan singotaannimittäin

kahdeksankymmenluvulla ylen tutut syytökset: »Isien jumalat hän

häväisee» ja »Hän kansan villitsee, me hukumme». 87

Yhtä vähän kelpasi voittavan Israelinkaan pappeus Erkolle. Sen

edustajatkuvataan julmiksi jakostonhimoisiksi. Tappiolle joutuva
Bileam lausuu viimeisenä ennustuksenaan, missä selvästi kaikuu

uskonnollisen liberalismin sävel:

»Sun tyly virkapappeutes loppuu:
Kun aikaihmistyvät kansat kerran,

Jokainen tuntee lähteen rinnassaan

Ja itse kuulee kuiskutukset Herran.»88

Pappien arvostelun rinnalla näytelmän muu uskonnollinen kri-

tiikki on verraten peitettyä. Siitä voidaan sentään vielä löytää

syytös kirkon kuolemanjälkeisen elämän lupausten ja uhkausten

avulla ylläpitämästä palkkamoraalista ja sovitusopin epäeetillisyy-
destä. Edistyksen väistämättömyys ja asteittaisuus vilahtavat niin-

ikään Erkon puhetorven Bileamin julistuksessa.Kokonaisuudessaan



60 NATURALISMI

Tietäjä oli varsin selväpiirteinen aatenäytelmä, jonka kärki oli täh-

dätty valtiokirkkojärjestelmää ja kirkon oppirakennelmaa vas-

taan.89

Suomenkielinen kirkonvastainen kritiikki oli siten kahdeksan-

kymmentäluvulla kolme-neljä vuotta ruotsinkielisestä jäljessä.
Ruotsinmielinen sivistyneistö olisi lisäksi ollut valmis jättämään
suomenkielisen kansan toistaiseksi vanhaan uskoonsa, mutta nuoret

suomenmieliset radikaalit näkivät kutsumuksekseen tässäkin koh-

den samastaa kohtalonsa kansansa kanssa. Seurauksena olikin, että

kirkko joutui ottamaan vuosikymmenen lopulla apologiassaan huo-

mioon paitsi vanhaa ruotsinkielistä säätyläisväestöä, johon se jo
oli laajalti menettänyt otteensa, myös väestön suomenkielisen ja

sosiaalisesti alhaisempiin ryhmiin kuuluvan enemmistön. Henkisen

taistelun laajeneminen uusiin piireihin lisäsi ymmärrettävästi sen

kiivautta ja kärkevyyttä.

Uskonnollinen liberalismi

Kahdeksankymmentäluvun nuoriso ei ollut suopea sovitteluille

ja kompromisseille. Ibsenin henki »kaikki tai ei mitään» hallitsi asen-

noitumista kaikissa leireissä. Selvästi tämä näkyi siinä, että edel-

lisen vuosikymmenen valtavirtauksella, uskonnollisella liberalis-

milla, ei tällöin ollut paljonkaan vetovoimaa. Sen puolustus jäikin
miltei yksinomaisesti Valvojan toimituksen sekä Finsk Tidskriftin

julkaisijan C. G. Estlanderin asiaksi. Jälkimmäisen kannanottoon

on jo edellä viitattu.90 Valvojassa Rein jatkoikeskitien kritiikkiään

toisaalta kirkollista oikeaoppisuutta, toisaalta materialistista ajat-
telua vastaan. Tarkastellessaan tulevien valtiopäivien johdosta

puolueolojamme joulukuussa 1884 Rein totesi suomenmielisten kes-

kuudessa ilmenevän erimielisyyttä lähinnä maailmankatsomuksel-

lisella linjalla. Nuoret tulivat kärsimättömiksi todetessaan »kansal-

lispuolueen yhä vaan tallustavan vanhoilla-olijaisuuden ja jäykän
valtiokirkollisuuden uraa . ..» Etenkin kirkollisella alalla oli puo-
lueen piirissä esiintynyt »suurta ahdasmielisyyttä ja suvaitsematto-



USKONNOLLINEN LIBERALISMI 61

muutta». Myös Finland-lehdelle kirjoittaja samalla esitti hyvänsuo-

pean toivomuksen, ettei se vain unohtaisi »protestanttisuuden suu-

ria periaatteita: omantunnon ja tieteellisen tutkimuksen vapautta».
Samalla Rein kuitenkin totesi lehden täyttävän ilmeisen tarpeen:
»Sitä törkeää materialismia vastaan, joka nyt rehkailee kaikkialla

sekä sanomalehdistössä että muuallakin, tarvitaan kyllä kaikkea

sitä vastapainoa, jota vaan voidaan saada.» 91

Rein ei ollut ainoa kirjoittaja, joka Valvojan palstoilla etsi uskon-

nollisen liberalismin hengessä sovittelua tieteen ja uskon, keskitietä

kirkollisuuden ja naturalismin välillä. Alkuvuodesta 1885 kirjoitti

tohtori, sittemmin filosofian dosentti ja kasvatusopin professori
Ruin pitkän artikkelin »Taistelu naturalismia vastaan», missä hän

näki aikansa ristiriitojen perussyyksi sen, että luonnontieteet ja
henkitieteet »alituiseen menevät vaikutuspiirinsä ulkopuolelle ja

hapuilevat oikeata rajaansa toisiaan vastaan». Naturalismin perus-

virheenä Ruin piti sen pyrkimystä hallita myös henkistä elämää ja

hengen tutkimusta. Uuskantilaiseen filosofiaan, Alexander v. Hum-

boldtiin ja Hermann Lotzeen viitaten hän kuitenkin katsoi käänteen

jo olevan tulossa: »Sillä saatammepa lyhyesti sanoa: ennen näytti

empiirisen varmuuden painopiste niin epäilemättömästi olevan ma-

terialla, että luultiin tällä aivan päivän selvällä (!) ilmiöllä voitavan

rationaliseerata koko maailma ja myöskin tuoda ilmi hengen salai-

suuksia, mutta nyt huomaamme tämän painopisteen kerrassaan siir-

retyksi juuri sisäisen henkisen kokemuksen tosiasioihin, joiden tun-

nustamisesta ja suoranaisesta tutkimisesta kaikki tiedontyö toivoo

runsaamman valovirran vuotavan, siveellisyys ja uskonto onnelli-

semman ajan syttyvän.» 82

Kovin ihastuneesti eivät kirkon miehet kuitenkaan suhtautuneet

vanhaan vastustajaan, joka näin tarjoutui liittolaiseksi taisteluun

materialismia ja naturalismia vastaan. Thiodolf Reiniä vastaan

esiintyi Uudessa Suomettaressa pastori K. A. Hilden, joka nyt oli

astumassa kirkollisen keskustelun eturiviin. Erityisesti oli pasto-
ria loukannut professorin väite suomalaisen puolueen piirissä
esiintyvästä ahdasmielisyydestä ja suvaitsemattomuudesta. Hil-

den pyrki nyt puolestaan osoittamaan, että Reinin edustama



62 NATURALISMI

»tosiliberaalisuus» oli ratkaisevasti luopunut kristinuskon perus-

teista. Vapaamieliset kyllä puhuvat kauniisti Jumalasta, mutta

»millainen se Jumala on, sitä on vaikea sanoa». Kristittyjen
Jumala hän ei ainakaan ole, koskapa hän »ei ilmoita itseänsä

maailmassa eikä elävänä Jumalana pidä huolta omistaan niin-

kuin isä lapsistaan, vaan on ihmisille vieras, tuntematon». Libe-

raalien Raamattu taasen »ei sisällä Jumalan ilmestyksiä eikä ylimal-
kain mitään absolutistista totuutta, vaan on asetettava ihmisten

mielikuvituksen ja neron tuotteena muitten pakana-uskontojen py-

hien kirjoitusten rinnalle, arvatenkin vähän korkeammalle kehityk-
sen kannalle». Kirkkokuntien, myös evankelis-luterilaisen, opeista

kehitys on karsiva pois »ihmeelliset ja ajan rientoon soveltumatto-

mat asiat; kirkon oppi siis mukautukoon valistuneen järjen vaati-

musten mukaan». 93

Tällaisesta »tosiliberaalisuudesta» Hilden päättävästi sanoutui irti.

Vapaamielinen sovitteluyritys kielteisyyden ja kristinuskon välillä

oli myös tuomittu epäonnistumaan: ». . . varokoon sitten hra Rein,

ettei käy niinkuin meidän maan ns. liberaalisen puolueen on käynyt
kansallisessa taistelussa, kun osa meni viikingein puolelle, ettei

'tosiliberaalisuuden' puoluemiehet silloin 'heiluvin lipuin’ lähde

materialismin puolelle, niin ettei jää muita heistä jäljellekuin ken-

ties muutamia varsinaisia filosofeja.»
Rein vastasi Hildenille Finland-lehdessä. Sivuuttaen tyystin var-

sinaisen uskonnollisen liberalismin, josta hän ei suoranaisesti ollut-

kaan puhunut kiistanalaisessa kirjoituksessaan, mutta jonka kan-

nattajaksi hän kyllä muuten oli julkisesti tunnustautunut, Rein

väitti, »että 'liberalismi’ on poliittisia ja yhteiskunnallisia institu-

tioita eikä uskonnollisia kysymyksiä koskeva mielipide», ja että

tämän vuoksi voi aivan hyvin olla ja myös todella on olemassa sel-

laisia liberaaleja, jotka täysin seisovat raamatullisen kristinuskon

pohjalla. Ilmeistä oli, että kirjoittaja halusi vallitsevassa tilanteessa

varoa visusti joutumasta kristinuskon vastustajien joukkoon. Fin-

landin toimitus myönsi vastineessaan Reinin tiettyyn rajaan asti

olevan oikeassa, mutta korosti samalla sitä, että liberalismi »meillä

kuten muuallakin on ylipäänsä suhtautunutkarsaasti kristinuskoon



USKONNOLLINEN LIBERALISMI 63

ja mielellään liittoutunut kristinuskonvastaisten pyrintöjen kans-

sa». 94 Keskustelu oli näin siirtynyt käsittelemään liberalismia yleen-

sä, ei enää uskonnollisen liberalismin kompromissiyritystä.
Viimeksimainitun olivat kirkolliset piirit joka tapauksessa hylän-

neet. Yhtä jyrkän tuomion se sai osakseen myös radikaalilta taholta,

missä sen kenties selvimmin lausui julkiFredrik Elfving. 95 Kompro-
missien aika oli ohi ja jäljelle jäisovittamaton taistelu.



3. VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

Herätys

Suomen kahdeksankymmentäluvunhenkiseen kuvaan kuuluu na-

turalismin ohella myös uskonnollinen herätys, joka vaikutti osittain

samoissa piireissä, ruotsalaisen säätyläisväestön keskuudessa, missä

kristinuskonvastaisilla ajatuksilla oli lujin kannatus. Herätys virisi

näennäisen spontaanisti eri puolilla maata 1870-luvun loppuvuosina

yhtyäkseen sitten uuden vuosikymmenenalussa »vapaakristilliseksi»
tai »vapaakirkolliseksi» liikkeeksi. Herätyksen luonteen määräsi

alusta alkaen sen läheinen yhteys Ruotsin vastaavaan liikkeeseen,

joka juurinäihinaikoihin oli suhteissaan luterilaiseen valtiokirkkoon

joutunut vakavaan kriisiin, sekä osittain suoraan, osittain Ruotsin

kautta anglosaksiseen uusevankeliseen herätykseen, jonka vapaa-

kirkollinen sävy oli voimakkaasti jouduttanut myös läntisen naa-

purimaamme kirkollista murrosta.

Ruotsissa oli C. O. Roseniuksen ympärille syntynyt herätysliike
joutunut johtajansa kuoltua voimakkaaseen käymistilaan. Ajan

yleinen demokraattinen ja liberalistinen henki oli tarttunut myös
itsenäisiin ja vakaumuksestaan kiinnipitäviin herätysjohtajiin. Val-

tiokirkko ei instituutionaollut sen koskemattomampikuin muutkaan

yhteiskunnan laitokset. Uskonnollisen liberalismin ja herätyksen

yhteinen tunnus: »takaisin Raamattuun», antoi lisäksi normin, jonka
mukaan kirkon oppia ja järjestystä oli arvosteltava. Herätyksen ja

luterilaisen kirkon välille syntyikinskisma kolmen kysymyksen joh-

dosta, kirkon tunnustuksen, kirkkokurin ja ehtoollisenvieton. 1

Opillisesti taistelu käytiin sovitusopista, missä lehtori P. P. Wal-

denström asettui vastustamaan ortodoksista sijaiskärsimysajatusta
ja esitti sen sijaan oman subjektiivisen sovituskäsityksensä, jonka



HERÄTYS 65

mukaan Kristus ei ollut sovittanut Jumalan vihaa vaan ihmisten

nurjamielisyyden. Kiistan seurauksena Waldenström erotettiin

Evangeliska Fosterlandsstiftelsenistä, joka oli roseniolaisenherätys-
liikkeen keskusjärjestö. Samanaikaisesti olivat jyrkimmätheränneet

alkaneet arvostella yhä ankarammin virallisen kirkon velttoutta,

kun se salli »juomarien, kiroilijoitten ja huorintekijäin» häiriinty-
mättä elää piirissäänryhtymättä mihinkään kirkkokuritoimiin heitä

vastaan. Valtiokirkon seurakunta oli jotakin kokonaan toista kuin

Uuden Testamentin, ja kun jälkimmäinen asetettiin ihanteeksi,
nähtiin uskovien yhdistys paljoa raamatullisemmaksi kuin val-

tiokirkon paikallisseurakunta. Kehityksen seuraava aste oli eril-

lisen ehtoollisen viettäminen. Uskovia loukkasi mennä Herran

pöytään yhdessä »jumalattomien»kanssa ja niin perustettiin erityi-
siä ehtoollisyhdistyksiä, joissa heidän hyväksymänsä pappi jakoi
ehtoollista heränneistä kootuille ehtoollisvieraille. Mutta kun näin

pitkälle oli päästy, heräsi kysymys: Missä kohdin Raamatussa kiel-

letään maallikoilta oikeus jakaa ehtoollista? Kun kysymykseen ei

saatu tyydyttävää vastausta, otettiin usko vain keskinäinen ehtool-

lisenvietto johdonmukaisesti käytäntöön.
Kuvatun kehityksen seurauksena oli aikaisempien lähetysyhdis-

tysten muuttuminen vapaaseurakunniksi. Evangeliska Fosterlands-

stiftelsen, joka halusi pysyä luterilaisen tunnustuksen pohjalla, ha-

josi ja noin puolet sen jäsenistöstä liittyivuonna 1878 perustettuun
Svenska Missionsförbundefiin. Tunnuksenaan Waldenströmin isku-

lause, »missä se on kirjoitettu?» (nim. Raamatussa), uusi liitto pyrki
tietoisesti rakentamaan puhtaasti uustestamentillisen seurakunta-

järjestelmän, joka kuitenkin käytännössä paljossa kantoi ajan de-

mokraattisten ja liberalististen aatteiden leimaa. Periaatteena oli

mahdollisimman suuri vapaus. Kukin seurakunta oli itsenäinen.

Jäseneksi liittyminen edellytti vain persoonallista uskoa. Kaste ja
ehtoollinen jätettiin yksityisen jäsenen omastatunnosta riippuvai-
siksi. Liberalistiseen luottamukseen vapauden siunauksellisuudesta

liittyi luja usko järjestelmänraamatullisuuteen. Vilpitön pyrkimys
totuuteen Raamatun pohjalla oli pitävä seurakunnat koossa. 2

Samaan aikaan kuin Ruotsissa herätys eli näin vireää henkistä



66 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

uudistumiskauttaan, Suomen historialliset herätysliikkeet olivat

enemmän tai vähemmän nukahtaneet. Herännäisyys oli koteloitu-

nut »ukkojen aikaan», lestadiolainen liike vaikutti rajuna ja sivul-

listen mielestä ahtaan lahkohenkisenä pohjoisissa takamaitten pitä-

jissä ja evankelinenkin liike oli jähmettynyt asemiinsa. Virallisen

kirkon ylläpitämä kollektiivinen uskonnollisuus ei myöskään tar-

jonnut herätykseen tulleille sitä persoonallista yhteyttä, joka olen-

naisesti liittyy kaikkeen vireään hengelliseenelämään. »Kirkollisella

alueella vallitsee lepo ja rauha», Herman Räbergh kirjoitti syvästi

huolissaan vuonna 1881, »ikään kuin elettäisiin syvimmässärauhassa

vailla mitään pelättävää. Samaan aikaan kuin skandinaavisten

naapurimaittemme kirkot avoimesti tajuavat ajan vaatimukset ja

pyrkivät, ei ainoastaan positiivisesti edistämään kirkon toimintaa

eri alueilla vaan myös samalla taistelevat pontevasti ajan epäuskoa,

juoppoutta, epäsiveellisyyttä ja maailmallisuuden vaihtelevia muo-

toja vastaan, meillä esiintyy niukasti intoa näissä kysymyksissä.»
Valitus uskonnollisesta penseydestä olikin kirkon piirissä yleinen,
eikä ole mitään syytä epäillä valituksen myös vastanneen todelli-

suutta. 3 Ei näin ollen ole mikään ihme, että nimenomaan ruotsin-

kieliset heränneet nuoret löysivät läntisen naapurimaammevireästä

hengellisestä elämästä sen yhteyden, johon he saattoivat sydämes-
tään liittyä.

Ruotsin uskonnolliseen herätykseen johtavatkin niiden kahden

suomalaisen nuoren aatelismiehen yhteydet, jotka ratkaisevimmin

vaikuttivat Suomen vapaakirkollisen liikkeen muotoutumiseen, ni-

mittäin Constantin Boijen ja Edvard Björkenheimin. Edellinen oli

herätykseen tultuaan matkustanut Fosterlandsstiftelsenin saarnaa-

jakouluun Tukholmaan, mutta omaksuttuaan oikeaoppisesta lute-

rilaisuudesta poikkeavia mielipiteitä tullut tästä erotetuksi. Kotiin

palattuaan hän hankki vuonna 1875 piispa Schaumanilta saarna-

luvan ja vaikutti sitten yhdessä kansakoulunopettaja Jakob Fors-

bergin kanssa Sipoon ja Porvoon pitäjissä perustamansa epäviralli-
sen »Suomen vapaan sisälähetyksen» puitteissa. Evankelioimistyö

kantoi hedelmiä, ja jo vuonna 1877 voitiin Porvoon pitäjän Vehka-

koskelle rakentaa rukoushuone.4



HERÄTYS 67

Edvard Björkenheim oli taas tullut herätykseen opiskellessaan

Ruotsissa. Palattuaan omistamaansa Orisbergin kartanoon Seinä-

joellehän tutustuipian Vaasassa eläviin Hellmanin sisaruksiin, jotka
olivat jokauan pitäneet pyhäkoulua ja uskonnollisten kirjainkaup-

paa. Björkenheim omistautui heti hengelliselle työlle, piti saarnoja

ja johtipyhäkoulua sekä ryhtyi Hellmanin sisarusten vuonna 1877

perustaman Vaasan ehdottoman raittiusseuran puheenjohtajaksi.5

Boije ja Forsberg alkoivat vuonna 1879 saada toiminnalleen ta-

loudellista tukea Svenska Missionsförbundetilta.6 Muutenkin alettiin

Ruotsissa tuntea kiinnostusta Suomessa tehtävää hengellistä työtä
kohtaan. Niinpä kirjailija A. F. Tiselius oli syksyllä 1879 saarnaa-

massa Etelä-Pohjanmaan kaupungeissa, kun hän äkkiä sai kutsun

tulla Helsinkiin aikaisemmin Pietarissa ja Tukholmassa toimineen

sekä Boijen Suomeen kutsuman englantilaisen lordi Radstockin

tulkiksi. Helsingissä puhkesikin nyt herätys, joka tempasi mu-

kaansa myös monia säätyläisiä. Lordi Radstock kuului itse Ply-

mouth-veljiin ja Keswick-herätyksen miehiin, ja tämän herätyksen

kohtikäyvä julistus vaikutti kuulijoihin. Puheissa korostettiin

persoonallisen ratkaisun välttämättömyyttä ja Jumalan edellytyk-

setöntä armoa. Monista tuntui oudolta se, että puhuja kerran piti

jälkikokouksen, jolloin hän kehotti niitä, jotka todella haluavat

kääntyä, rukoilemaan, mutta muita poistumaan. »Nyt erotetaan

lampaat vuohista», arvostelijat lausuivatkin, mutta toisille ilta mer-

kitsi ratkaisevaa käännettä. Pahennusta herätti niinikään, että

kokoussarjan aikana pidettiin ilta myös nimenomaan »uskoville». 7

Pitkään lordi Radstock ei ehtinyt Helsingissä vaikuttaa. Hänen

lähdettyään Tiselius jatkoi työtä sekä Helsingissä ja Sipoossa että

Pohjanmaalla,missä hän työskenteli yhdessä Björkenheiminkanssa.

Pohjanmaan ja Uudenmaan herätykset olivat näin löytäneet toi-

sensa. Vuoden 1880 alusta liike olikin selvästi voimistumassa. Boije

julkaisi alkukesällä uuden hengellisen lehden, »Uskon elämä», ensi

numeron, ja seuraavan vuoden alusta lehti alkoikin ilmestyä sekä

suomen- että ruotsinkielisenä laitoksena. Helsingissä herätykseen
tulleet hankkivat oman huoneiston, ns. »Kurjien kappelin», jonne

he saattoivat kokoontua. Johtavana saarnaajana täällä oli toistai-



68 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

seksi Boije. Björkenheim puolestaan kierteli hengellisenä puhujana

paitsi Pohjanmaalla myös Helsingissä, Turussa, Porvoossa, Hami-

nassa ja Viipurissa. 8

Herätys sai pian myös uusia johtajia. Jumaluusopillisentiedekun-

nan opiskelijoista siihen liittyivät aktiivisesti Hjalmar Braxen ja
Antti Mäkinen, minkä lisäksi herätys kosketti muitakin ylioppilaita.
Merkittävän voimanlisän liike sai meriltä palanneesta F. W. Lönn-

beckistä, joka oli Englannissa tullut herätykseen Plymouth-veljien

piirissä ja saapui vuonna 1882 Tammisaareen, missä hän välittö-

mästi aloitti rinnan raittius- ja hengellisen herätystyön. Lönnbeck

toi herätykselle välittömän kosketuksen Englannin uusevankeliseen

liikkeeseen, mitä kosketusta vielä vahvisti Edvard Björkenheimin
vuonna 1883 suorittama opintomatka tähän maahan. 9

Yhteydet Ruotsiin vahvistuivat myös samanaikaisesti. Svenska

Missionsförbundet alkoi nyt tosissaan pitää Suomea lähetysmaana

ja lähetti tänne lisää saarnaajia. Vuonna 1883 nauttivatkin Mis-

sionsförbundetin taloudellista tukea edellämainittujen Boijen ja

Forsbergin lisäksi ruotsinmaalaiset J. Karlberg, Joh. Sköld ja J.

Swensson. 10 Muitakin ruotsinmaalaisia vapaakirkollisia saarnaajia
oli täällä toiminnassa. Etelä-Suomessa kävivät mm. L. E. Högberg

ja E. Lind, Pohjanmaalla taasen E. Orest ja F. Risberg; vii-

meksimainittu mm. organisoi Närpiön uskovaiset »Närpiön veljes-
seurakunnaksi». 11 Missionsförbundetin aktiivisuus herätti lehdistön-

kin huomiota ja Wasa Tidning totesi sarkastisesti, ettei mainittu

toiminta osoittanut vallan suurta luottamusta Suomen papistoa
kohtaan. 12

Vuosina 1883—85 herätys meni jatkuvasti eteenpäin. Lönnbeck

ja Braxen vaikuttivat Tammisaaressa ja sen ympäristössä vuoden

1884 loppuun, jolloin Braxen siirtyi Tampereelle kauppias C. J.

Hildenin taloonsa rakennuttaman rukoushuoneen saarnaajaksi ja

Lönnbeck jatkoi yksin työtä Tammisaaressa. Toinen rukoushuone

nousi samana vuonna 1884 Vaasaan Edvard Björkenheimin toi-

mesta. Muista vapaakirkollisista keskuksista mainittakoon Kotka,

Viipuri ja Turku, missä kaikissa työn panivat alulle Buotsista

saapuneet saamamiehet. 13



»KRISTINUSKO JA VALTIOKIRKKO» 69

Vuoden 1884 alusta vapaakirkollinen liike sai myös vireästi ja

ajanmukaisesti toimitetun äänenkannattajan, kun F. W. Lönnbeck

alkoi Tammisaaresta käsin toimittaa kaksi kertaa kuukaudessa il-

mestyvää lehteä »Lekmannen». Toisin kuin Boijen »Uskon elämä»,

joka oli puhdas hartauslukemisto, Lönnbeckin lehti sisälsi pää-

asiassa katsauksia ajankohtaisiin uskonnollisiin ja eettisiin kysy-

myksiin sekä kannanottoja päivän kiistoihin.

Puolessa vuosikymmenessä herätys näin oli levinnyt lähes kaik-

kiin täysin tai osittain ruotsinkielisiin rannikkokaupunkeihin. Vain

vähäisessä määrin liike oli toistaiseksi koskettanut maan suomen-

kielistä väestöä. Kun se lisäksi oli temmannut piiriinsä nimenomaan

myös sivistyneistöä, herätti se erityistä kiinnostusta niissäkin pii-

reissä, jotka katsoivat kristinuskon kuuluvan historiassa mennei-

syyteen ja nykyhetkessä ainoastaan sivistyksestä osattomiksi jää-
neille kansanluokille. Wilhelm Bolinkin oli pakotettu v. Bergenin

esiintymisen jälkeistä uskonnollista tilannetta arvioidessaan totea-

maan, miten perinnäisellä kristinuskolla vielä on sivistyneistönkin
keskuudessa laaja kannatus ja miten sen piiristä vieläpä on noussut

»saarnaavia maallikoita», jotka ovat jopa herättäneet »tiettyä huo-

miota». 11 Björkenheimin,Boijen, Braxenin ja Lönnbeckin toimintaa

ei voitu lukea papilliseksi obskurantismiksi tai omanvoitonpyyn-
niksi. Näiden miesten persoonallisen vakaumuksen aitoudesta ja

mieskohtaisesta uhrivalmiudesta ei saattanut vallita mitään epäi-

lystä.

»Kristinusko ja valtiokirkko »

Toisin kuin Ruotsissa, Suomessa vapaakirkollinen liike ei kasva-

nut elimellisesti maassa jo aikaisemmin vaikuttaneen ja kiinteät

muotonsa saaneen herätysliikkeen pohjalta. Eri tahoilla herätykseen
tulleita yhdisti näin lähinnä yhteinen uskonnollinen katsomus ja
voimakas tunto siitä erosta, mikä vallitsi heidän uskonsa ja ympä-
röivän penseän luterilaisen kirkollisuuden välillä. Julistuksen sisältö

oli varsin yksinkertainen ja keskitetty sanoma synnistä jaarmosta.



70 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

Tähän liittyi edelleen voimakas persoonallisen ratkaisun korostus

ja ehdottomien rajojen vetäminen maailmaan vastaan. Uskovien

piirissä koettiin hyvin voimakkaana ilo anteeksiannon evanke-

liumista ja Jumalan rakkaudesta, mutta samalla teroitettiin jatku-
vasti pyhän ja kristitylle arvollisen vaelluksen välttämättömyyttä. 15

Synnin ja maailman kanssa ei ollut leikkimistä. »Jos otamme ke-

vyesti pienet vikamme», Trons lif kirjoitti englanninkielestä kään-

netyssä artikkelissa vuonna 1881, »emmekä sodi luontoamme vas-

taan vaan heti olemme valmiita pitämään 'lainomaisena’soveltaa

Jumalan sanaa ja kehotuksia jokapäiväisen vaelluksemme yksityis-
kohtiin silloin olemme Jumalan seurakunnalle vahingoksi ja
esteeksi». 16

Tällaisia vahingollisia asioita olivat kaikki maalliset huvit, tanssi,

teatteri ja korttipeli sekä ennen muuta alkoholin käyttö. Myös nais-

ten ulkoasussa tapahtui muutos vaatimattomampaan suuntaan.

»Yksi kokonaan Herralle jättäytyneistä on Hedvig von Haartman»,

Björkenheim kirjoitti iloisena herätyksen voitosta vaimolleen vuon-

na 1884 Turusta. »Hän on onnellinen Jumalassa. En ollut lainkaan

häntä tuntea. Vuosi sitten hänen koko otsansa oli kiharain peitossa,

nyt hänen hiuksensa ovat sileiksi kammatut.» 17 Entinen »maallinen»

seurustelu tajuttiin niinikään vaaralliseksi. Miten tällöin oli mene-

teltävä, siitä Trons lifantoi seuraavan neuvon: »Jos teitä häiritsevät

maalliset tuttavat, jotkakutsuvat teitä itsepintaisesti luokseen päi-
vällisille tai muuten, niin ottakaa kutsu vastaan, menkää jaantakaa

valonne paistaa, loistakaa. Näyttäkää maailmalle, miten onnellinen

olette. Eikä kukaan ole kutsuva teitä uudelleen.» 18

Säätyläisten seuraelämän vahingollisimpana paheena pidettiin
alkoholin käyttöä. Ehdoton raittius kuului alusta alkaen uuden

herätyksen itsestään selviin vaatimuksiin. Juuri tämän herätyksen

piiristä sai myös ehdottoman raittiuden liike maassamme alkunsa.

Hellmanin sisarusten ja Björkenheimin Vaasassa seitsemänkym-
mentäluvun lopulla aloittamasta toiminnasta on jo edellä mainittu.

Turkuun ja Helsinkiin perusti seuraavan vuosikymmenen alussa

ehdottoman raittiuden seuran ruotsinmaalainen lähetyssaarnaaja
E. E. Hedenström. F. W. Lönnbeckin ensi esiintyminenkotikaupun-



»KRISTINUSKO JA VALTIOKIRKKO» 71

gissaan Tammisaaressa tapahtui raittiusesitelmän muodossa. 19 Kaik-

kialla olivat herätyksen miehet innokkaasti mukana raittiustyötä
tekemässä ja raittiusseuroja perustamassa.20 Oli näinollen luonnol-

lista, että kun vuonna 1883 Turussa pidettiin maan ensimmäinen

yleinen raittiuskokous, vapaakirkollisen herätyksen miehet näytte-
livät siinä merkittävää osaa. Antti Mäkinen toimi kokouksen sih-

teerinä, Hjalmar Braxen piti siellä saarnan ja Björkenheim, Heden-

ström sekä Hilda Hellman osallistuivat aktiivisesti keskusteluihin.

Erityisen selvänä vapaakirkollinen rintama ilmeni keskusteltaessa

kohtuuden ja ehdottoman raittiuden keskinäisistä eduista ja varjo-

puolista. Raamattuun vedoten Antti Mäkinen katsoi ehdottomuu-

den ainoaksi oikeaksi kannaksi ja häneen yhtyivät kaikki muut

herätyksen edustajat.21

Herätykselle löi edelleen leimansa sen tartuttamien välitön ja
altis osallistuminen monenlaiseen hengelliseen työhön. Tiseliuksen

pitäessä kokouksia Helsingissä hän lausui kerran ollessaan vieraana

muutamassa perheessä: »Te naiset täällä Suomessa olette laiskoja
Herran työssä.» Kun läsnäolleet naiset ihmetellen kysyivät, mihinkä

he kelpaisivat, vastasi saarnaaja: »Voi kuinka te voisitte tehdä pal-

jonkin. Te voisitte pitää sunnuntaikoulua, panna toimeen ompelu-

seuroja, käydä sairaitten ja vankien luona jne.»22

Englantilaisperäinen käytännöllinen kristillisyys tässä lausui

arvostelunsa suomalaisesta passiivisesta, usein sisäänpäin käänty-
neestä uskonnollisuudesta. Käytännölliseen työhön herätykseentul-

leet ryhtyivätkin ja tarmolla. Kaikkialle, minne herätys tunkeutui,

perustivat sen sytyttämät pyhäkouluja. Paikoitellen yksityisten
uskovien naisten pyhäkoulutoimintaoli alkanut jo ennen vapaakir-
kollisuuden muotoutumista yhtenäiseksi liikkeeksi, kuten Turussa

ja Vaasassa, 23 paikoitellen mainitut koulut syntyivät uuden herä-

tyksen tuloksina, kuten esimerkiksi Helsingissä, Loviisassa, Kot-

kassa ja Orisbergissä.24 Toisin kuin vanha kirkollinen pyhäkoulu,

joka liittyi kirkon kansankasvatusohjelmaan ja jossa mm. opetet-
tiin sisälukua ja luettiin katkismusta läksyjä antaen ja niitä kuu-

lustaen, uusi pyrki alusta alkaen välittömään evankelioimiseen.

»Kristillinen pyhäkoulu», jolla nimityksellä Trons lif pyrki korosta-



72 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

maan sen erityisluonnetta, olikin itse asiassa »lähetystyötä lasten

keskuudessa». 25 Tällaisia kouluja, »joissa raamattu on ainoana oppi-

kirjana ja joissa lauletaan kristillisiä lauluja», oli lehden mukaan

vuonna 1881 vasta harvojatoiminnassa maassamme.
26 Kahta vuotta

myöhemmin toiminta oli kuitenkin laajentunut siinä määrin, että

katsottiin tarpeelliseksi kokoontua yhteiseen neuvottelukokoukseen

Helsinkiin. Papistoa kokouksessa ei ollut mukana ja osanottajien

pohdinnat siitä, »mitä voitaisiin tehdä, jotta maan kristityissä herä-

tettäisiin todellinen harrastus pyhäkouluun», »miten aikaansaatai-

siin yhteys eri seuduilla työskentelevien sunnuntaikoulunopettajain
kesken» ja»miten voitaisiin vaikuttaa sivistyneitten kotien lapsiin»,

jäivät näin ollen vapaakirkollisten piirien sisäiseksi keskusteluksi. 27

Pyhäkoulu ja raittiustyö eivät suinkaan olleet ainoat muodot,

joiden välityksellä herätyksen toimeliaisuus purkautui. Helsinkiin

perustetussa »Kurjien kappelissa» harjoitettiin paitsi evankelioimis-

työtä myös yhteiskunnankovaosaisten auttamista. Samaa toimintaa

jatkoi edelleen Boijen vuonna 1883 perustama Helsingin Työkoti-

ja yömajayhdistys. Yömaja avattiin joulukuun 20 päivänä ja jo

ensimmäisen vuoden kuluessa viettivät kodittomat yövieraat siellä

yli 6 000 yötä. Samansuuntaista toimintaa oli edelleen herätykseen
tulleiden nuorten vierailu pahamaineisissaAntipoffin taloissa, missä

he kävivät laulamassa ja todistamassa Vapahtajastaan.28

Varsin arvokasta oli myös työ aviottomien äitien ja hoidon ja
kasvatuksen puutteessa olevien lasten hyväksi. Helsinkiin perustet-
tiin koti langenneillenaisille jo joulukuussa 1880 ja Turkuun kolmea

vuotta myöhemmin. Vähän myöhemmin pystytettiin kummankin

yhteyteen myös turvattomien lasten kodit. 29 Vapaakirkollinen herä-

tys johti myös Vaasan kuvernöörin tyttären Mathilda Wreden siu-

naukselliseen työhönsä vankien pariin.
Omalaatuinen työmuoto oli edelleen ns. »raamattulaukkujen»toi-

mittaminen merimiehille. Alba Hellman oli tutustunutmuutamaan

englanninkieliseen kirjaseen ja alkanut sen kehotuksesta varustaa

hengellistä kirjallisuutta sisältäviä laukkuja ja toimittaa niitä Vaa-

san satamaan tuleviin laivoihin. Toiminta aloitettiin vuonna 1880

ja se laajeni sitten seuraavien vuosien aikana paitsi Pohjanmaan



»KRISTINUSKO JA VALTIOKIRKKO» 73

muihin satamiin myös Turkuun, Helsinkiin ja Maarianhami-

naan.
30

Herätykseen tulleet osoittivat näin käytännöllisessä kristillisessä

työssä uskonsa totisuuden ja laadun. Opillisia kysymyksiä he eivät

itse pitäneet kovinkaan tärkeinä, kunhan vain seistiin lujasti Raa-

matun pohjalla. Sydämen sisäinen kiintyminen Kristukseen mer-

kitsi enemmän kuin mielipiteitten mahdolliset eroavuudet. »Kah-

della ihmisellä voi olla sama tunnustus ja opinkäsitys, mutta niin

erilainen mieli ja sydän, etteivät he koskaan voi sulautua yhteen
Jumalan ylistämisessä», Trons lif kirjoitti talvella 1882. »Sen sijaan
voi kaksi muuta, joilla jossakin toisarvoisessa kysymyksessä on

eri käsitykset, kuitenkin kohdatessaan yhtyä ylistämään Jumalan

armoa Kristuksessa ja heti sulautua niin yhteen kuin kaksi liekkiä

samassa polttoaineessa.»Uusiutuvasti lehti kehottikin uskovia unoh-

tamaan opilliset eroavuutensa ja kasvamaan yksimielisyyteen
uskossa. 31

Perustan, jolle yksimielisyys oli rakennettava, Lönnbeck määrit-

teli ensimmäisen lehtensä ohjelmakirjoituksessa näin: »Raamatun

tunnustaminen yhdeksi ja ainoaksi ratkaisevaksi auktoriteetiksi

uskonnon- ja omantunnonasioissa, yksilön oma oikeus hyläten kaik-

ki hengelliset auktoriteetit tutkia itseään ja tarkastaa asioita, sekä

yleinen pappeus uskossa Kristukseen Jumalan Poikaan.» Perinnäis-

ten auktoriteettien hylkääminen ja johdonmukainenindividualismi

olivat selvästi liberaalisia piirteitä ja johtivat arvostelemaan voi-

massaolevaa kirkkoa, missä nähtiin kangistunutta traditionalismia

ja protestanttisuudelle, so. totiselle kristillisyydelle vieraita katoli-

soivia piirteitä.32 Kuten Ruotsissa, heräsi Suomessakin herätykseen
tulleiden piirissä varsin pian epäilys siitä, vastasiko luterilainen

paikallisseurakunta enää niitä vaatimuksia, joita Raamattu asetti

kristilliselle seurakunnalle. Kolmessa kohdin nimenomaan katsot-

tiin tällöin kirkon luopuneen raamatullisilta perusteilta, nimittäin

kirkkokurissa, ehtoollisenvietossa ja kasteessa. 33

Julkisyntiset ja jumalankieltäjät nauttivat nimittäin evankelis-

luterilaisessa kirkossa seurakunnan jäsenentäysiä oikeuksia ja kävi-

vät jopa ehtoollispöydässäkin kirkon siihen mitenkään reagoimatta.



74 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

Tämä merkitsi sitä, että kirkko käytännössä kielsi oman oppinsa.
»Miten monet kirkon pojat ovatkin kristinuskon uudestiluovien

oppien eläviä negaatioita, ja miten harvat tajuavatkaan sen mittaa-

mattoman vahingon, mikä tästä kompromissista jumalattomuuden
kanssa koituu ilmoitetulle uskonnolle», Lönnbeck kirjoitti ja jatkoi
kirkkoa tarkoittaen: »Se on sanalla sanoen aivan liian vähän apos-

tolinen.»34 Kirkon kuri oli niin huono, etteivät kaikki papitkaan
olleet uskovaisia, mikä saattoi kokonaiset seurakunnat suorastaan

järkyttävään tilanteeseen. Tällaisia pappeja ei tietenkään kannat-

tanut käydäkuulemassa, sillä »sokea ei pysty sokeaa taluttamaan».35

Hengellisesti elävän uskovain piirin rinnalla kirkko näytti »olevan

täynnä kiroilijoita, juomareita ja huorintekijöitä», ja niin tuntui

vain johdonmukaiselta ajatus, että oma piiri todellisuudessa oli

varsinainen »Jumalan seurakunta». Tämännimisen yhteisön jäsen-

kortteja Roije jakoiuskoville jo kahdeksankymmenluvun ensi vuo-

sina Helsingissä ja samantapaisia seurakuntia syntyi pian muual-

lekin. 36

Toinen kiistanalainen kysymys koski ehtoollista. Monien usko-

vien omaatuntoa loukkasi mennä ehtoollispöytään yhdessä juma-
lattomien kanssa. Ruotsin vapaakirkollisten esimerkin mukaan herä-

tykseen tulleet alkoivat Sipoossa murtaa leipää yhteisissä kokouk-

sissaan jo vuonna 1880. Seuraavana vuonna käytäntö levisi Helsin-

kiin, missä »uskovaiset alkoivat viettää Kristuksen kuoleman muis-

toateriaa keskuudessansa, nähtyään Raamatusta, että Herra Jeesus

on sen asettanut opetuslapsillensa ja apostolit ovat kehottaneet ja
käskeneet uskovain koetella itseään ennen kuin sitä nauttivat ja,

jos joku on julki-syntinen,ajamaan pahan pois tyköänsä niin ettei-

vät senkaltaisten kanssa syö», kuten Antti Mäkinen selitti asian. 37

Mäkisen kanta oli vapaakirkollisissa piireissä varsin yleinen, mutta

maltillisempiakin käsityksiä esiintyi. Lönnbeck esimerkiksi arveli

tehdessään, ettei »kukaan uskovainen voi omata tunnonepäilyksiä
viettää ehtoollista kirkon määräämällä tavalla», joskin hänkin

myönsi olevan »paljoa raamatullisempaa ja paremmin sopusoin-
nussa apostolisen tavan kanssa viettää sitä pienessä piirissä leivän-

murtamisena». Kun sitten omantunnonepäilyksiä omaavia kris-



»KRISTINUSKO JA VALTIOKIRKKO» 75

tittyjä ilmaantui, Lönnbeck täsmensi kantaansa asettaen oikean

kirkollisen ehtoollisen edellytykseksi »uskovan papin» sitä jaka-

maan.
38

Kolmas kohta, missä luterilaisen kirkon raamatunmukaisuus ase-

tettiin kyseenalaiseksi, oli lapsikaste. Edvard Björkenheim epäili

siinä määrin lapsikasteen oikeutusta, että hän jätti kaikki 1880-

luvulla syntyneet lapsensa toistaiseksi kastamatta. Täydet johto-

päätökset lapsikasteen oikeutuksen epäilystä veti Hjalmar Braxen,

kun hän vuonna 1886 antoi kastaa itsensä uudelleen jakastoi samalla

kertaa 15 henkeä seurakunnastaan. 39 Herätyksen vapaalle luonteelle

oli kuvaavaa, että kasteasiasta ei tullut liikettä hajottavaa tekijää.

Vapaakirkollisuuden yleisen linjan tässä kysymyksessä Lönnbeck

luonnehti varsin oikein: »Toisaalta pidämme kiinni siitä, että kaste

on ehdottoman välttämätön Jumalan seurakuntaan liittymiselle,
toisaalta siitä, että Raamattu antaa niin voimakasta tukea evan-

kelis-luterilaisen kirkon kannasta poikkeavalle käsitykselle siitä,

milloin kaste on suoritettava, että jokaisen on annettava vapaasti
määrätä sen aika, tapahtuipa tämä tärkeä toimitus pian lapsen syn-

tymisen jälkeentai vasta kastettavan itse pyytäessä sitä
..

.»
40

Varsin vakavia olivat siten ne erimielisyydet, joissa herätys kat-

soi olevansa pakotettu kulkemaan toisia teitä kuin maan vanha

luterilainen kirkko. Ei ihme, että monissa heräsi kysymys, oliko

yleensä enää mahdollista pysyä omaatuntoaan loukkaamatta kirkon

yhteydessä. Pohjanmaan baptistit olivat kulkeneet tämän tien ja
heidän kompromissittomuutensavetosi suuresti myös näihin uusiin

uskovaisiin. Edvard Björkenheimkin, jokasittemmin voimakkaasti

vaati herätystä pysymään kirkon piirissä, epäili itse alkuvuosina,

voiko hän omantunnonsyiden vuoksi kauan pysyä kirkon jäsenenä.41

Kansan parissa kuului varsin jyrkkääkin puhetta. Kirkkoa saatet-

tiin nimittää »maailmankirkoksi» tai »baabeliksi», josta jokaisentosi-

uskovan oli pelastuakseen erottava. Papeista taas voitiin käyttää
sellaisia Raamatusta lainattuja nimiä kuin »sudet», »palkkapaimenet»
ja »epäjumalanpapit» ja kirkon alttarilla seisovasta kalkista »paho-

laisen kalkki», koskapa siihen olivat osallisia uskovien kerällä tämän

maailman julkisyntiset ja pilkkaajat.42 Vaikka herätyksen sivisty-



76 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

neet johtajat torj uivatkin moiset kiihkonilmaukset,liikkeessä vallitsi

silti ylen pureva kirkkoon kohdistuva arvostelu. 43

Arvostelu ei kuitenkaan merkinnyt täydellistä välien katkaise-

mista tai kirkon hylkäämistä. Herätyksen sivistyneistöön kuuluvat

johtajat pyrkivät alusta alkaen toimimaan kirkon piirissä ja mikäli

mahdollista myösyhteistyössä papistonkanssa. Alkuaikoina oli varsin

yleistä, että herätyksen puhujat saivat käyttöönsä seurakunnan

kirkon ja että tämän papit esiintyivät työssä heidän rinnallaan.

Nimenomaan Björkenheim, jolla syntyperänsä, sivistyksensä ja

yhteiskunnallisen asemansa vuoksi oli erinomaiset edellytykset
herättää sekä arvonantoa että ihastusta säätyläispiireissä, saavutti

alusta alkaen kotimaakuntansa papiston luottamuksen ja ystävyy-

den, joka monien osalta kesti loppuun asti. 44 Lähinnä hänen ansios-

taan avautuivat Vaasan ja lähiseudun kirkkojen ovet vuonna 1883

C. O. Orestille. Tammisaaren herätyksen alkuunpanijat, Lönnbeck

ja Braxen kiittivät erityisesti seudun papiston myötämielisyyttä.
Vuonna 1884 oli Tammisaaren lähetyksen toimesta käyty saarna-

matkoilla kaikkiaan 26 paikkakunnalla ja näistä oli 11 :llä esiinnytty

myös kirkossa. Toisenkinlaista asennetta oli. Sipoossa esimerkiksi

oli rovastin ja heränneitten väli varsin kireä. 45

Mikäli mahdollista herätys pyrki näin toimimaan kirkon piirissä

ja käyttämään hyväkseen sen suomia etuja. Päämääräkseen se

ilmoitti julkisestikinkirkon uudistamisen. »Me emme tahto kumota

vaan parantaa,tunnuksemme on reformaatio eikä revoluutio», Lönn-

beck kirjoitti kesällä 1884 suunnaten tällöin poleemisen kärjen
v. Bergeniä ja tämän »tulevaisuuden kristinuskoa» vastaan. Toistu-

vasti hän myös esitti, mihinsuuntaankirkko olireformoitava: »Sovel-

takaa vain Lutherin omia viittauksia leivänmurtamisesta, seura-

kunnankurista ja opettajankutsumuksen antamisesta maallikoille-

kin, niin meillä on evankelis-luterilaisen kirkon puitteiden sisällä

lähimain uskollinen kuva primitiivisestä kirkosta, joka on kaikkien

kirkkojen juuri ja esikuva.»46 Lönnbeck olikin periaatteessa erityisen

vapaakirkon muodostamista vastaan, mikä johtuihänen Plymouth-

veljiltä omaksumastaan vakaumuksesta, että kiinteä seurakunnalli-

nen järjestäytyminen Uuden Testamentin vastaisena oli pahasta.47



»KRISTINUSKO JA VALTIOKIRKKO» 77

Toistaiseksi kuitenkin myös ne vapaakirkolliset johtajat, jotka jo

kehittelevät omia vapaitten kristittyjen seurakuntia, pyrkivät yh-

teistyöhön luterilaisen kirkon ja sen papiston kanssa. Helsingissä

Boije osallistui talvikauteen 1883—84 asti kaupungin papiston vel-

jespiirin säännöllisiin kokouksiin. Seuraavana kesänä oli vapaakir-
kollisia läsnä niin Hämeenlinnan pappien ja opettajainkokouksessa
kuin Vaasan yksityisessä pappeinkokouksessakin. Yleisistä raittius-

kokouksista on jo edellä puhuttu.48 Missä vain oli mahdollista, herä-

tyksen miehet pyrkivät taivuttamaan kirkkoa näkemyksensä mu-

kaisen uudistuksen tielle. Vapaakirkollisten mielestä tilanne ei

vaatinut »mitään uusia evankelis-luterilaisen valtiokirkon puolus-

teluja vaan kristinuskon rohkeaa julistusta, sellaisena kuin Jumala

on sen meille antanut Sanassaan», Lönnbeck kirjoitti talvella

1885. Kuori voitiin hyvin murtaa ja uhrata, jotta sydän pelas-
tettaisiin.49

Tällöin oli herätys kuitenkin jo joutunut ensimmäiseen vakavaan

sisäiseen murrokseensa. Sen piirissä oli johdonmukaisesti haluttu

pitäytyä vain Raamatun sanaan ja lykätä syrjään »toisarvoiset»

opilliset eroavuudet. Kriisin mahdollisuus piili kuitenkin epäsel-

vyydessä, mitä oli pidettävä perustavana raamatullisena totuu-

tena, mitä taas vain toisarvoisena mielipiteenä. Kuten Ruotsissa,
täälläkin waldenströmiläinen sovitusoppi aiheutti hajaannuksen.

Herätyksen alkuaikoina erilaiset käsitykset viihtyivät vielä rin-

nan. Niinpä puolusti Boije vuonna 1880 liikettä siitä esitettyjä

lahkolaisuussyytöksiä vastaan sillä, että Waldenströmin kirjoja
tosin levitettiin, mutta ettei hänen opetukselleen annettu sen suu-

rempaa arvoa kuin muidenkaan uskovien seurakunnan opettajien. 50

Sittemmin omaksuivat Waldenströmin sovitusopin mm. Edvard

Björkenheim ja ruotsinmaalaisista saarnaajista jyrkimmin J. Karl-

berg. F. W. Lönnbeck taasen sanoutui siitä päättävästi irti. Kysy-

myksestä käytiin Lekmannen-lehden palstoilla kiivas polemiikki,

joka repi pahasti hajalle herätyksen rintaman. Kiista oli osaltaan

syynä lehden lakkaamiseen kannatuksen puutteessa ja jakoi myös

vapaat kristityt. Helsingissä esimerkiksi Björkenheim ja Lönnbeck

saattoivat pitää kokouksia eri paikoissa samaan aikaan. Pysyväksi



78 VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE

hajaannus ei kuitenkaan tullut, mutta herätyksen leviämiselle se

merkitsi vakavaa pysähdystä.51

Samoihin aikoihin liike joutui vetämään rajat myös baptismia
vastaan. Alkuaikoina herätys oli toiminut läheisessä yhteistyössä
maassa aikaisemmin vaikuttaneiden baptistien kanssa, mutta opilli-
set erot veivät pian skismaan. Baptistit pitivät lapsikastetta tyystin

pätemättömänäeivätkä halunneet ajan mittaan tulla samalle ehtool-

lisellekaan muiden kuin aikuisena kastettujen kanssa. Vapaakir-
kolliset taas pitivät ehtoollispöytäänsäavoimena kaikille »uskoville».

Ero oli näinollen väistämätön. Ensimmäiseksi jakautuminentapah-
tui Vaasassa vuonna 1883 ja vähitellen erilaiset käsitykset johtivat
eroon muuallakin.52

Syntyessään vapaakirkollinen liike oli voimakas uskonnollinen

herätysliike, joka tähtäsi vain yhteen päämäärään: sielujen pelasta-
miseen.s3 Sen luonteeseen ja erityispiirteisiin oli ajankohdan yleinen
henkinen ja aatteellinen asennoituminen kuitenkin lyönyt voimak-

kaasti leimansa. Täysin sopusoinnussa ajan yleisen liberalismin

kanssa oli liikkeen johdonmukainen individualismi, »yksilön oma

oikeus itsetutkisteluun ja asioiden tarkasteluun ja kaikkien hen-

gellisten auktoriteettien hylkääminen».54 Uskonnollisen liberalismin

kanssa samalla linjalla taas oli Raamatun korottaminen ainoaksi

uskonnollisen elämän normiksi ja kaikkien perinnäisten dogmien

ja kirkollisten seremoniain häikäilemätön arvostelu. Viimeksimai-

nittu seikka omasi sukulaisilmiön myös realistisen kirjallisuuden

yhteiskunnan epäkohtia paljastavassa tendenssissä. Ja lopuksi vielä

aatteellisesti ehdottoman ja kompromisseja vihaavan kahdeksan-

kymmentäluvun täytyi tuntea omakseen vapaakirkollisen liikkeen

siveellinen ehdottomuus ja sovittelematon taistelu syntiä ja maail-

maa vastaan. Vapaakirkollisessa liikkeessä radikaali ja naturalis-

tinen kahdeksankymmentäluku kohtasi sellaisen kristillisyyden,
joka oli luopunut juuriniistä luonteenpiirteistä, mitkä perinnäisessä
luterilaisessa kirkollisuudessa olivat uusien aatteitten kannattajien
mielestä näyttäneet epärehellisimmiltä ja taantumuksellisimmilta.

Ei näin ihme, että juuri tämä liike tavoitti sivistyneistöä sielläkin,

missä kirkko ainakin toistaiseksi oli menettänyt otteensa.



4. KIRKON REAKTIO

Keskustelu viriää

Uneliaan seitsemänkymmentäluvun päätyttyä kirkko oli siten

joutunut eri tahoilta ankaran, jopa kiihkeän arvostelun kohteeksi.

Syytettyjen penkille joutuiennen muita papisto, joka suurimmalta

osaltaan oli täysin yllätetty. Eräät valppaat kirkonmiehet olivat

tosin lähinnä ulkomaisia oloja seuratessaan varoittaneet odotetta-

vissa olevasta kriisistä, mutta kun se nyt oli saapunut, papiston
enemmistö oli aivan valmistumaton. Sen ensimmäinen reaktio oli

ollut jyrkkä kaiken uuden kieltäminen. Uusista aatteista ei haluttu

lähteä edes keskustelemaanpa ne harvat, jotka julkisuudessa tart-

tuivat esitettyihin haasteisiin torjuivat Jumalan sanaan, ts. perin-
teelliseen raamatuntulkintaan vedoten ne perusteettomina. 1

Kauan ei kuitenkaan moinen tilanne voinut jatkua. Uudet aat-

teet ja katsomukset vaativat papistoa määrittelemään niihin kan-

tansa. Vastauksien etsiminen johti seurakuntien paimenet yhteisiin

neuvotteluihin pohtimaan, mitä mahdollisuuksia oli löytää kirkon

kannalta positiiviset vastaukset esitettyihin haasteisiin. Pappein-
kokousten merkitys lisääntyi nyt taas varsin suureksi, sekä viral-

listen synodaalikokousten että yksityisluontoisempien paikallisten
tai valtakunnallistenkin yhteydenpitojen. Viimeksimainituista en-

simmäinen oli Hämeenlinnassa elokuussa 1884 pidetty pappien ja

opettajien kokous.

Ajankohta löi selvästi leimansa sekä kokouksen osanottajistoon
että sen keskusteluihin. Kirkollisen keskustelun tarve oli tuonut

Hämeenlinnaan kuutisenkymmentä pappia maan eri puolilta, kun

taas vieraspaikkakuntalaisia oppi- tai kansakoulunopettajia oli

läsnä vain 4. Kokouksen puheenjohtajaksi valittiin dogmatiikan



80 KIRKON REAKTIO

professori Gustaf Johansson, joka nyt aloitti nousunsa maan papis-
ton henkiseksi johtajaksi. Keskustelukysymyksistä tärkeimmät

käsittelivät sivistyneistön vieraantumista kirkosta, vapaita ehtool-

lisyhdistyksiä, eriuskolaislakia, raittiusliikettä ja kansakoululai-

tosta.2

Edellisen kevään kiistat von Bergenin esitelmäin ympärillä
löivät selvästi leimansa ensiksimainitun kysymyksen käsittelyyn.
Monet puhujat »valittivat katkerasti lisääntyvää epäuskoa ja uskon-

nollista välinpitämättömyyttä», jonka syiksi esitettiin kotien epä-
kristillinen henki ja nuorison sen mukainen kasvatus sekä sanoma-

lehdistön kristinuskonvastainen propaganda. Toisenlaisiakin ääniä

kuului sentään. Kirkkoherra A. O. Blomberg arveli epäkohtien pää-
asialliseksi aiheuttajaksi kirkon itsensä, »joka oli kivettynyt kuollee-

seen, hedelmättömään dogmatismiin»,mikä puheenvuoro sai rovasti

S. Hirvisen esittämään ihmetyksensä siitä, että luterilainen pappi
saattoi puhua kirkkonsa opista näin väheksyvässä sävyssä. Blom-

bergia asettui kuitenkin kannattamaan rovasti E. G. J. Boschier,

joka katsoi perusteelliset kirkolliset uudistukset välttämättömiksi

esittämättä kuitenkaan mitään yksityiskohtaistaohjelmaa. Keskus-

telun kuluessa mainittiin sitten tarpeellisina uudistuksina apolo-

geettiset esitelmät, aktiivinen pyhäkoulutyö ja kristilliset koulu-

kodit. 3

Yhtä hajalle kuin edellisessä kysymyksessä pappien mielipiteet
menivät keskusteltaessa vapaakirkollisten ehtoollisyhdistyksistä.

Alustaja, 1860-luvun kirkollis-vapaamielisenfalangin johtavia mie-

hiä, kirkkoherra F. Öller asettui varauksitta puolustamaanvapaata
ehtoollisenviettoa. Eräisiin Lutherin lausuntoihin viitaten hän kat-

soi ehtoollisen sopivan koteihin aivan yhtä hyvin kuin kasteen ja
Jumalan sanan viljelynkin. Eräin varauksin asettuivat ymmärtä-
välle kannalle myös rehtori A. Kihlman, joka myönsi tällaisen

ehtoollisen tavoiteltavaksi ihanteeksi, mutta arveli kirkollisen jär-

jestyksen kuitenkin vaativan Herran pöydän kattamista kirkkoon,

sekä kirkkoherra A. O. Blomberg, joka halusi papin hoitamaan

kotonakin suoritettavan ehtoollisen jaon. Maallikoista puhuivat
F. W. Lönnbeck ja I. E. Wik ponnella ehtoollisyhdistysten puolesta.



KESKUSTELU VIRIÄÄ 81

Kokouksen enemmistö asettui kuitenkin vastustavalle kannalle.

Pastori Elis Bergroth leimasi hengelliseksi ylpeydeksi sen, ettei

uskova voi polvistua Herran alttarille yhdessä epäuskoisen kanssa

jakatsoi ehtoollisyhdistysten johtavanväistämättä lahkolaisuuteen.

Suomen kirkon vuosisataiseen käytäntöön viittasi rovasti A. W.

Lyra lausuessaan, ettei kirkko ollut »ainoastaan uskovain yhteys
vaan myös kansan kasvattaja». Myös puheenjohtaja Johansson

asettui vastustamaan vapaita ehtoollisyhdistyksiä.4

Eriuskolaiskysymyksessäkokouksen papilliset osanottajat olivat

varsin yksimielisiä. Alustaja, kirkkoherra A. O. Blomberg kannatti

varauksetta lain pikaista säätämistä ja häneen yhtyivät kaikki

muutkin puhujat. Rovasti Lyra totesi, että kirkon mahdollisuudet

kansankasvattajana tosin pienenisivät eriuskolaislain johdosta,
mutta vallitseva tilanne vaati nyt jo ehdottomasti sen säätämistä.

Laki oli kuitenkin laadittava ainoastaan kristittyjä eriuskolaisia

varten ja tehtävä oikeudenmukaiseksi ja tasapuoliseksi, siten

että kirkko vapautuisi pitämästä eriuskolaisten siviilirekisteriä ja
eroavat menettäisivät kaiken oikeutensa luterilaisen seurakunnan

omaisuuteen, nimenomaan kirkkoon ja hautuumaahan. Useat muut-

kin puhujat yhtyivät Lyraan. Soraäänenä keskustelussa esiintyi
ainoastaan opettaja I. E. Wik, joka katsoi täyden oikeudenmukai-

suuden vaativan paitsi seurakuntain omaisuuden jakoa, myös ei-

kristityille mahdollisuutta erota kirkosta liittymättä mihinkään

uskonnolliseen yhdyskuntaan. Edellisessä kohdassa F. W. Lönnbeck

oli Wikin kannalla, mutta jälkimmäisessä hän yhtyi pappien käsi-

tyksiin »ja sai palkaksi hyvähuutoja, kun sensijaan herra Wikin

lausunto otettiin vastaan sarkastisesti hymyillen», kuten Nya Pres-

senin kirjeenvaihtaja kuvasi tilanteen.5

Raittiusasian alusti Elis Bergroth. Ottaen lähtökohdakseen alko-

holin väärinkäytön turmiolliset yhteiskunnalliset seuraamukset

puhuja totesi, etteivät tähänastiset toimenpiteet olleet riittäneet

epäkohdan korjaamiseen. Ainoa tehokas keino olikin ehdoton rait-

tius, olletikin kun juomarikyllä saattoi tulla ehdottoman raittiiksi,
muttei koskaan kohtuulliseksi alkoholinkäyttäjäksi. Tätä varten

oli muidenkin kuin juomarien hyvän esimerkin vuoksi liityttävä



82 KIRKON REAKTIO

raittiusseuroihin. Papiston taholla oli kuitenkin esiintynyt välinpitä-

mättömyyttä ja vastustustakin ehdottoman raittiuden aatetta koh-

taan. Asia oli ollutesillä sekä Vaasan että Helsingin pappienkokouk-

sissa, mutta »papiteivät ole tahtoneet yhtyä seuraan jakummallista

kyllä, jumalisuudenkannalta katsoen. Puhuja oli sitä mielipidettä»

seuraamme Uuden Suomettaren referaattia »ettei Raamattu

millään tavalla vastusta ehdotonta raittiutta. Vapahtaja oli kyllä
nauttinutviiniä eikä kieltänyt sen käyttämistä, mutta kovin yksin-
kertaista oli vetää siitä se johtopäätös,ettei Hän nytkään, kun vä-

kevät juomat ovat syynä niin moniin synteihin ja suunnattomaan

kurjuuteen, niiden nauttimista kiellä.» Vanha fraasi, että viini, olut

ja muut väkevät juomatolisivat Jumalan lahjoja ei myöskään pitä-

nyt paikkaansa, sillä näin perustellen voitaisiin puolustaa mitä tur-

miollista väärinkäyttöä tahansa. Lopuksi »puhuja toivoi, että ko-

kous lausuisi sen mielipiteen, että pappien ja kansakoulunopetta-

jien pitäisi ehdottomasti jättää juovuttavienjuomiennauttimisen». 6

Läsnäollut papisto osoittautui kuitenkin varsin penseäksi asettu-

maan raittiustaisteluun eturiviin. Kysymykseen »hyväksyykö ko-

kous ehdottoman raittiuden», vastattiin tosin yksimielisesti myöntä-

västi, mutta äänestettäessä kysymyksestä »katsooko kokous, että

kirkon ja koulun opettajien välttämättä on liityttävä ehdottomiin

raittiusyhdistyksiin», kielteinen kanta voitti äänimäärin 43 l5.

Puoltajista oli lisäksi huomattava osa kokouksessa läsnäolleita kou-

lunopettajia. Kokousselostusten mukaan asettui papeista Elis Berg-
rothin lisäksi keskustelussa puoltamaan raittiusyhdistyksiin liitty-
mistä ainoastaan kirkkoherra K. E. Hagelberg. Monet olivat sen si-

jaan ne syyt, joilla raittiusseuroja, ja raittiuslupausta vastustettiin.

Pastori Emil Muren piti epäilyttävänä sellaista yritystä, johon oli

liittynyt sekä kristittyjä että rationalisteja jakatsoi raittiusseurojen
sen vuoksi olevan »ajan hengen synnyttämiä laitoksia, jotka pian-
kin häviävät ja joihin sen tähden ei pitäisi puuttua». Papeille ne

lisäksi ovat tarpeettomia, sillä papisto muodostaa jo itsessään

»yhdistyksen kaiken pahan vastustamiseksi». Omantunnonvapau-
teen vetosi rovasti Lyra, joka ei voinut hyväksyä sitä, että »mahti-

käskyllä pakotettiin ehdottomuuteen se, joka ei millään tavoin



KESKUSTELU VIRIÄÄ 83

väärinkäyttänyt juovutusjuomia».Professori Johanssonin perustelu
taasen nousi hänen biblisistisen teologiansa pohjalta: »Kaikki ovat

tosin yhtämieltä raittiuspyrinnön oikeutuksesta, muttakaikki eivät

omantuntonsa vuoksi voi antaa ehdottoman raittiuden lupausta tai

liittyä raittiusseuroihin, koska he siten sitoisivat itsensä sellaisin

lupauksin, joita missään Pyhässä Raamatussa ei ole määrätty.»
7

Kansanopetuksesta keskusteltaessa papiston enemmistö yhtyi

alustajaan, rovasti E. B. Petterssoniin, joka valitti sitä, että kansa-

koulu oli kehittymässä epäkristilliseen suuntaan ja suositteli sen

vastapainoksi kiertokoulujen perustamista, jotka samalla täyttäi-
sivät alkeisopetuksen tarpeen. Papiston tulisi tarmolla ryhtyä näitä

kouluja perustamaan ja näin säilyttää otteensa kasvavaan nuori-

soon. Jatko-opintoja varten oli sitten kiertokouluista mahdollista

siirtyä korkeampiin kansakouluihin. Läsnäolleet oppi- ja kansakou-

lunopettajat yrittivät lieventää sitä jännitystä, mikä näin näytti
olevan syntymässä papiston ja kansakoulun välille ja päätökseksi
tulikin eräänlainen kompromissi, missä papistoa kehotettiin »sydä-
mestään edistämään sekä kierto- että kansakoulujentoimintaa». 8

Lehdistö osoitti kokoukselle erittäin suurta huomiota. Paitsi

kaikki Helsingin päivälehdet, sisälsivät myös monet maaseutu-

lehdet pitkiä selostuksia kokouksen keskusteluista. Uusi Suometar,

vapaakirkollinen Lekmannen ja liberaali Helsingfors Dagblad olivat

suurinpiirtein tyytyväisiä. Viimeksimainitun kirjeenvaihtaja totesi

»kokouksessa lausuttujen mielipiteiden osoittaneen, että maan pa-

pisto, jota niin usein ollaan taipuvaisia syyttämään obskurantis-

mista jakaikesta mahdollisesta pahasta, kuitenkin on ammattikunta

joka on tajunnut ajan vaatimukset ja haluaa pysyä sen tasalla,
vaikkakaan se ei voi kallistaa korvaansa sellaisille opeille, jotka

johtavat uskonnottomuuteen tai välinpitämättömyyteen».9 Lek-

mannen taasen totesi kokouksen tosin monessa asiassa jääneen

puolitiehen, mutta kiitti erityisesti siinä vallinnutta suvaitsevuutta

ja keskinäistä kunnioitusta ja piti sen tärkeimpänä tuloksena sitä,

että vapaa keskustelu, jossa »raamatullinen näkökanta» oli selvästi

tullut esille vanhojen »kirkollisten käsitysten» vastapainona, nyt
oli alkanut. 10



84 KIRKON REAKTIO

Kriitillisen asenteen omaksuivat radikaali Nya Pressen ja Wasa

Tidningin referentti, kansakoulunopettaja I. E. Wik. Edellinen

selosti paikoitellen varsin sarkastisesti papiston »epäuskoiseen ajan
henkeen» kohdistamaa kritiikkiä ja jälkimmäinenkatsoi osanotta-

jien nimenomaan eriuskolaislaista ja kansanopetuksesta keskustel-

lessaan osoittautuneen erittäin taantumuksellisiksi. 11

Arvostelu oli näin ratkaisevasti riipuvainen siitä, pantiinko pää-
huomio kokouksen enemmistön kantaan vai siellä esitettyihin, pa-

piston keskuudessa aikaisemmin kuulumattomiin mielipiteisiin.
Hämeenlinnan kokouksen osanottajista oli suhteellisen suuri osa

nuorta papistoa, joka ei vielä ollut kangistunut määrättyihin kaa-

voihin ja joka myös voimakkaimmin tunsi myrskyisen ajan anta-

man haasteen. 12 Keskustelut osoittivat, että uusia vastauksia pyrit-
tiin etsimään, mutta samalla myös, ettei yhteistä linjaa kirkolle

vielä ollut löydetty. Keskustelun esiin heittämissä suurissa kysy-

myksissä, kirkon tunnustuksesta, raamatullisesta seurakuntanäke-

myksestä, raittius- ja vapaakirkollisesta liikkeestä, mielipiteet me-

nivät hajalle, samoin kuin etsittäessä syitä siihen, miksi epäusko oli

päässyt leviämään niin laajalle. Selviä vastauksia kokous ei näin-

ollen antanut muitakuin yhden: Papiston piirissä oli todella havah-

duttu keskustelemaan ja etsimään tietä kirkolle muuttuneissa olo-

suhteissa.

Seuraavien vuosien aikana keskustelu jatkui ja sen tuloksena ki-

teytyivät myös vähitellen ne tienviitat, joitten mukaan Suomen

evankelis-luterilainen kirkko lähti jatkamaan vaellustaan.

Epäuskoa vastaan

Kun maan kolmen hiippakunnanpapisto syksyllä 1885 kokoontui

lakimääräisiin synodaalikokouksiinsa, löi niiden keskusteluille lei-

mansa melkoinen pessimismi. Arkkihiippakunnan papistolle pitä-
mässään avajaispuheessa vastanimitetty arkkipiispa T. T. Renvall

totesi tilanteen sekä Suomen kirkossa että koko kristikunnassa var-

sin vaikeaksi: »Aina siitä lähtien kun kristinusko elinvoimaisena



EPÄUSKOA VASTAAN 85

luomuksena ylhäältä astui ihmiskunnan historiaan
.. ~ei varmasti-

kaan luopumus itse kristillisyyden perustotuuksista opissa ja elä-

mässä ole ollut suurempi, intensiivisempi, syvempi kuin meidän

aikanamme, mikäli tarkoitetaan etevämpiä sivistysmaita, niiden

joukossa ei vähiten oppinutta Saksaa.
. .»

13 Samaan suuntaan

kirjoitti myös Kuopion piispa Gustaf Johansson tervehdyksessään

hiippakuntansa papistolle: »Ei ole nyt voittoaika meidän edessäm-

me. Läpi vaivojen ja vääräin täytyy meidän kulkea.» Rohkeammin

kuin arkkipiispa hän kuitenkin liitti ajan epäuskon arvosteluun us-

konsa sen perusteiden kestämättömyydestä: »Uudempana aikana

liikkuu järkeisuskoinen vuolle, joka tahtoo supistaa kristinuskon

totuudet luonnollisen järjen ja ihmishistorian ahtaisiin rajoihin.
Monimuotoisena tämä kulkee eteenpäin ja kasvaa kasvamistaan,
mutta sen yritykset raukeavat tyhjään, sillä ihmishenki isoo ian-
kaikkista totuutta, eikä tämä ole saavutettavissa järkeisuskon
uskonnollisesti köyhän köyhissä järjestöissä.»14

Mitä piispat edellä, sitä papit perässä. Papisto ei vielä ollut toipu-
nut rationalismin voimakkaan hyökkäyksen aiheuttamasta sokista

ja arvioi tulevaisuutta yleensä varsin synkin värein. »Nykyaika on

siinä käänteessä, onko kristinusko, vai ihmisuskonto vallalle pää-

sevä», rovasti G. Pettersson kirjoitti samana vuonna 1885 ja jat-
koi: »Ei käy kieltäminen, että ihmisuskonto näyttää voitolla päin
olevan.» Epäuskon erityisinä levittäjinä saatettiin keskusteluissa

mainita oppikoulut jasanomalehdet. 16 Kautta maan papisto puhui
samalla tavoin »epäuskoa» vastaan. »Yksityisesti ja julkisesti, leh-

distössä, saarnastuoleissa, konferensseissa, pappeinkokouksissa ja
kirkolliskokouksissa valittavat kirkon palvelijat ajan epäuskoa ja
ihmisten välinpitämättömyyttä heidän oppejaankohtaan sekä etsi-

vät parannusta sitä vastaan, mutta mitään muutosta parempaan

ei ole ilmennyt.» Fredrik Elfvingin tilanteenarvio osui kohdal-

leen. 16

Täysin avuton ei kirkon valitteleva puolustus kuitenkaan ollut.

Tässä tilanteessa sen miehet painostivat pääasiassakahta argument-

tia, joillahe perustelevatkirkon ehdotonta tarpeellisuutta uusissakin

olosuhteissa. Toisaalta kirkon edustama kristinusko oli ainoa voima,



86 KIRKON REAKTIO

joka pystyi ylläpitämään yksilöiden ja yhteiskunnan siveellisyyttä.
Radikaalien ja vapaamielisten kiittämä sivistys oli tässä voimaton.

Toisaalta kirkko oli vuosisatojen ajan toiminut Suomen kansan hen-

kisenä kasvattajana ja nostanut sen nykyiselle verraten korkealle

tasolle. Tämän vuoksi ei maalla ollut varaa heikentää kirkon asemaa

eikä kirkolla lupaa jättää kansaa oman onnensa varaan.

Edellisen argumentin esitti perusteellisimmin Agathon Meurman

Finlandissa. Otsikolla »Sivistys» varustetussa pääkirjoituksessahän

aluksi kuvasi ironisesti, mihin kaikkeen sivistyksen uskottiin kel-

paavan: »Puhukaa esimerkiksi toimenpiteistä juoppouden hillitse-

miseksi ja saatte heti kuulla, ettei lainsäädännöllä ym. voida mi-

tään tehdä. On odotettava kunnes kansakoulujen yleisesti levittämä

sivistys vaikuttaa ja 'talonpojat häpeävät juopottelua’. Entä epä-

siveellisyys? Sitä on vastustettava sivistyksen avulla. Varkaudet lop-

puvat kun sivistys yleistyy. Sivistys on tekevä kansan nöyräksi,

rehelliseksi, puhdassydämiseksi; sivistys on voittava pahuuden maa-

ilmassa, koskapa pahuus ei ole seurausta ihmisluonnon turmeluk-

sesta vaan ainoastaan - sivistyksen puutteesta.»17

Usko sivistykseen oli siten saanut korvata uskon Jumalaan.

»Omasta kokemuksestaan ovat sivistyneet luokat tulleet vakau-

mukseen, että uskonto on liikanaista, Jumala tarpeeton, sillä kun

sivistys voi tehdä ihmisen niin täydelliseksi, on uskonto, jonka vai-

kutus lisäksi on varsin epäilyksenalaista, täysin tarpeeton. Samassa

määrin kuin sivistymättömät luokat omaksuvat sivistystä, tulevat

nekin toimeen ilman Jumalaa ja uskontoa, mitkä sopivat vain

raaoille ja sivistymättömille ajoille. Siksi on varsin tärkeää poistaa
uskonnonopetus kouluista, jotta se antaisi tilaa luonnontieteille,
mitkä aivan erityisesti sivistävät ja siten aiheuttavat ne tulokset,

jotka edellä olemme todenneet sivistyksen hedelmiksi.»

Todellisuus osoitti Meurmanin mukaan kuitenkin toista. Juuri

sivistyneet vierailevat kaupunkien paheen pesissä, juuri he viette-

levät uhrinsa kadotukseen johtavan tien alkuun, juuri he rahan- ja
nautinnonhimossaan ovat kehittäneet raffinoiduimmat paheen muo-

dot. He eivät tosin tappele ja huuda kaduilla, mutta käyttäytyvät

ulkonaisen kunniallisuuden vaatimukset säilyttäen kuitenkin yhtä



EPÄUSKOA VASTAAN 87

eläimellisesti. Tässä ovat sen sivistyksen todelliset hedelmät, »joka

on irtautunut kaikelta siveelliseltä ja uskonnolliselta perustalta,

sivistyksen, joka on pelkkää ulkonaista siistiytymistä».
Jumalasta irtautunut sivistys kantaa kuitenkin tuhoa sisässään.

Meurman kysyi niiltä, jotka väittivät, ettei aika ollut sen pahempi
kuin monet muutkaan, esimerkiksi Rooman vallan loppuaika:
»Mutta onko aikamme myös valmis kestämään ne rangaistustuo-

miot, jotka kohtasivat Rooman keisariaikaa?» Erityisen ankarasti

hän ruoski sivistynyttä yläluokkaa, »joka on kylläinen nautinnois-

taan ja paheen mudan tahrima», sekä pyrkii levittämään yhteis-
kunnan alempiinkin kerroksiin samaa jumalatonta sivistystä, jota
se itse nauttii. Seuraukset tulevat kuitenkin olemaan kohtalokkaat:

»Sisä-Aasia ei tosin enää heittäne villejä kansanheimoja yli Euroo-

pan, mutta Eurooppa ruokkii itse helmassaan niitä laumoja, jotka

panevat toimeen sen Jumalan hyljänneen sivistyksen rangaistus-
tuomiot.» Turhaan kuvittelee yläluokka pystyvänsä sivistyksen
avulla hillitsemään nousevaa proletariaattia. »Näillä laumoilla tulee

olemaan juuri se sivistys, jonka luonnontieteet niille antavat, kun

ne kerran eristetään ilmoitetun sivistyksen lähteestä.» Varsin oikein

Meurman näin näki luonnontieteellisen materialismin yhteydet
marxilaiseen työväenliikkeeseen ja viimeksimainitun kumoukselli-

sen nousun.

Rovasti G. Pettersson vuorostaan tarkasteli kysymystä nimen-

omaan valtion kannalta. Todettuaan aluksi, ettei toistaiseksi ole

esiintynyt täysin uskonnotonta valtiota hän esitti väitteen, että

nykyaikainen valtiojärjestys saattaa kestää ainoastaan kristinuskon

varassa: »Jos mieli valtion hoitaa ihmisyyttä, täytyy sen pysyä
siveellisenä. Jos mieli sen pysyä siveellisenä, täytyy sen pysyä us-

konnollisena. Mutta jos valtio tahtoo pysyä uskonnollisena, täytyy
sen pysyä kristillisenä. Samoin käy kristillisen valtionkin, kun se

etsii voimia uudistukseensa ulkopuolelta kristinuskoa. Siinä mää-

rässä kuin valtion kristillisyys on vaarassa, siinä määrässä myös sen

uskonnollisuus, siveellisyys ja ihmisyys.»18

Edistysoptimismin vallassa olevat liberaalit ja radikaalit eivät

kuitenkaan ottaneet vakavasti kirkollisen tahon pessimistisiä pro-



88 KIRKON REAKTIO

fetioja. Aika oli heidän mielestään hyvä eikä paha. Vastauksessaan

Meurmanille Helsingfors Dagblad sivuutti tyystin tämän pelon
uskonnottoman sivistyksen vaaroista ja tyytyi viittaamaan ajan-
kohdan moniin myönteisiin ilmiöihin. Petterssonille vastasi Finsk

Tidskriftissä Wilhelm Chydenius. Todettuaan kirkon puolustuksen
kaikkialla perustuvan teesiin: ei moraalia ilman uskontoa, hän

kiisti käsityksen, että silloisen ajan siveellisyys olisi sen alhaisem-

malla tasolla kuin aikaisempienkaan: »Jos nyt epäusko on niin suuri

ja sen seuraukset niin pelottavat, mistä johtuu ettei rikostilasto

osoita korkeampaa siveellisen villiytymisen astetta», hän kysyi.
Päinvastoin oli oikeusturvallisuus sangen korkea sekä meillä että

sellaisissakin maissa kuin Ranska ja Italia, joitten väestö joko oli

uskonnollisesti välinpitämätöntä tai sitten tunnustautui luterilaisten

mielestä heiveröiseen uskontoon. 19

Kirkon puolustuksen toinen pääargumentti, sen asema kansan-

kasvattajana perustui sekin kristinuskon merkitykseen siveellisyy-
den ylläpitäjänä. Määritelmät sellaiset kuin »pedagogien pelastus-

laitos», »kristillinen kasvatuslaitos» ja »kansan kasvattaja» toistuvat

pappien yrittäessä 1880-luvun puolivälissä luonnehtia Suomen evan-

kelis-luterilaisen kirkon tehtäviä. Kasvattajan oli pakko toisinaan

toimia vastoin kasvatettavien toivomuksia, eikä kirkon siksi myös-
kään ollut välttämätöntä ottaa huomioon niitä vaatimuksia, joita
sille vapauden nimissä sen jäsenten taholta esitettiin. Päinvastoin,

myös kuri kuului elimellisenä osana kasvatukseen, eikä tämä ym-

märrettävästi aina ollut kohteelleen yksinomaan mieluista. 20

Vaikka sivistyneet suurelta osaltaan olivatkin vetäytyneet pois
kirkon kasvattavan vaikutuksen piiristä, vaati kansakunnan tule-

vaisuus, että rahvas ainakin säilyisi uskollisena kristinuskolle. Tässä

kohden vallitsi kirkonmiesten keskuudessa vielä luottamus, ettei

luopumusta ollut tapahtunut, vaan että »Suomen kansan enem-

mistö, varsinkin maaseudulla, vielä seisoo uskonnollisella pohjalla

ja on säilyttänyt esi-isiensä uskon», kuten Pettersson asian ilmaisi. 21

Pääasiallinen tarmo olikin tämän vuoksi kohdistettava niiden edel-

lytysten ylläpitämiseen, joiden varaan kansan kirkollinen kasvatus

tähän asti oli rakentunut.



EPÄUSKOA VASTAAN 89

Talonpoikaisväestön perinnäinen luottamus papistoonsa, jota
yhteinen poliittinen taistelu suomenkielen oikeuksien puolesta oli

vain lujittanut, tarjosi luonnollisesti hyvän perustan kirkollisen

kasvatustyön jatkumiselle. Vanhan ja keski-ikäisen papiston sivis-

tyneistön luopumuksen johdosta kokema järkytys oli kuitenkin

niin suuri, ettei se jaksanut uskoa kirkon pystyvän vallitsevassa

tilanteessa hoitamaan tehtäväänsä ilman valtiovallan apua. Kirkon

ja valtion yhteys, valtiokirkkojärjestelmä, jonka piirissä valtiovalta

oli uskonut kansan siveellisen kasvattamisen kirkon tehtäväksi, oli

tämän vuoksi ehdottomasti säilytettävä. Valtiokirkon lakkautta-

minen, arkkipiispa Renvall lausui pessimistiseen sävyyn puheessaan

hiippakuntansa papistolle, tekisi sisälähetyksen miltei mahdotto-

maksi, riistäisi valtiolta sen siveellisuskonnollisen perustan ja joh-
taisi väistämättä sivistyksen tuhoon ja barbariaan. 22

Vieläkin selvemmin lausui johtavanpapiston pelon rovasti G. Pet-

tersson: »Kun nimittäin kirkko erotetaan valtiosta, niin uskonnon

opetus valtiokouluissa ei enään ole pakollista. Lasten kristillinen

kasvatus jääpi yksinomaisesti vanhempien asiaksi ja seuraus siitä

on helposti ymmärrettävä. Epäkristillisyyden voimaan päästessä,

laiminlyödäänlasten kristillinen kasvatus vihdoin kerrassaan, aineel-

liset pyrinnöt pääsevät yhä suurempaan valtaan, kansankirkko

häviää ihan itsestään ja kristikunta supistuu pienoiseen seuraan

vapaatahtoisia tunnustajia.» Selvemmin tuskin voitiin ilmaista anti-

liberaali vakaumus vapauden turmiollisuudesta. Vain johdonmu-
kaista oli siten vaatia kirkon historiallisten privilegioiden säilyttä-
mistä: »Evankelis-lutherilainen kirkko, jolla historiallisten olojen

perusteilla», Pettersson kirjoitti, »on maa- eli kansakirkon asema ja
oikeudet Suomessa, ei liioin taistelematta saa poisantaa ainoatakaan

etuoikeuttansa tai siirtyä syrjään puolustamatta asematansa askel

askeleelta viimeiseen asti.» 23

Kuvatunlaisen asenteen vallitessa papisto suhtautui erityisen

pelokkaasti kaikkiin yrityksiin, jotka tähtäsivät rahvaan perinnäisen
uskonnollisuuden heikentämiseen. Tätä taustaa vasten käyvät ym-

märrettäviksi sen piiristä uusiutuvasti lausutut syytökset kansa-

koulujen epäkristillisyydestä, huolimatta kaikesta siitä uutteruu-



90 KIRKON REAKTIO

desta ja huolesta, jolla seminaarien uskonnonopetusta hoidettiin.

Tämän vuoksi myös kirkollisen lehdistön erityiseksi silmätikuksi

joutui kansakoulunopettaja I. E. Wik, jonka kirjoitukset suinkaan

eivät olleet jyrkimmät, mutta joka virkansa puolesta joutui vaikut-

tamaan juuri sen maalaisväestön keskuudessa, jonka sielusta nyt
oli taistelu alkamassa. Wik kirjoitti ruotsiksi eikä suomenkielisessä

lehdistössä vielä 1880-luvun puolivälissä esiintynyt avointa kristin-

uskon arvostelua. Kun tilanne vuosikymmenen lopulla muuttui,

alkoi myös heti kiihkeä sanomistollinen taistelu.

Uudistuspyrintoja

Vapaakirkollinen ja vapaamielinen arvostelu sekä perinnäinen

käsitys kirkon vastuusta kansankasvattajana määräsivät sen perus-

tan, miltä vuoden 1885 synodaalikokouksissa etsittiin pääsytietä
kirkon umpikujasta. Tärkeimmät keskusteluissa esitetyt uudistus-

ehdotukset käsittelivät pappiskasvatusta, kirkkokuria ja pyhä-
koulua.

Kysymys pappissivistyksen kohottamisesta oli otettu esille jo
vuoden 1876 kirkolliskokouksessa. Sen aloitteesta senaatti oli aset-

tanut erityisen pappissivistyskomitean, joka oli jättänyt vuonna

1880 mietintönsä kirkollisasiain toimituskuntaan, missä se oli hau-

tautunut vihreän veran alle. Mietinnössä ehdotettiin mm. Helsingin

Yliopiston jumaluusopillisentiedekunnan tutkintojen uudelleenjär-

jestelyä sekä matka-apurahoja ulkomaisia opintomatkoja varten.

Julkisen huomion kohteeksi oli pappissivistyksen saattanut yliopis-
tonrehtori J. J. V. Laguksen vuonna 1883 pitämä avajaispuhe, joka

synnytti vilkkaan keskustelun. Vuoden 1885 valtiopäiviin tultaessa

kysymys oli kuitenkin vielä ratkaisematta. Uudessa Suomettaressa

kehotti muuan kirjoittajapapistoa ottamaan asian säädyssään esille,

mutta ilmeisesti taktillisista syistä pantiin talonpojat tällä kertaa

asialle. Talonpoikaissäädyssä tehtiinkin kokonaista kolme esitystä

matka-apurahojen anomiseksi papistolle, mutta kaikki esitykset

kaatuivat, keskimmäinen tosin vain yhden äänen varassa.
24



UUDISTUSPYRINTÖJÄ 91

Kesän synodaalikokouksista pappissivistyskysymys oli esillä sekä

Vaasassa että Porvoossa. Edellisessä paikassa kokous päätti arkki-

piispan kehotuksesta jäädä odottamaan, minkä päätöksen senaatti

komiteamietinnön perusteella tekee. Porvoossa sen sijaan asiasta

käytiin vilkas keskustelu. Kahta vuotta aikaisempaan lehtipolemiik-

kiin verrattuna oli uutta se, että monet papit myönsivät säädyn
tieteellisessä sivistyksessä olevan kohentamisen varaa. »Meiltä puut-
tuu tarpeellinen määrä teologisen tieteen edustajia. Se on puute,

jota ei voi kieltää», pastori J. I. Gummerus lausui, eikä hänen väi-

tettään myöskään kiistetty. Senaatin päätöstä odoteltaessa Gum-

merus ehdotti perustettavaksi vapaaehtoisin varoin erityisen sti-

pendirahaston »etupäässä Saksan etevimmissä luterilaisissa yliopis-
toissa» harjoitettavia opintoja varten. Keskustelussa kävi ilmi, että

jonkin verran oli jo varoja kerättykin, mutta asian luonteesta joh-
tuen ei viralliseen varainkeräykseen katsottu tällä kerralla olevan

syytä ryhtyä. Mielipiteenilmaisunaoli merkittävä muutamien puhu-

jien Saksaan suuntautuvia opintomatkoja vastustava kanta, mitä

he perustelivat sillä, että »juuri ulkomailta meille tulee vääriä käsit-

teitä erittäinkin juuri jumaluusopin alalla». Mannermaiseen juma-

luusoppiin kohdistuva epäily ei myöskään rajoittunut vain papiston
piiriin, sillä edellisten valtiopäivien talonpoikaissäädyssä eräät pu-

hujat olivat juuri samoin perustein vastustaneet matka-apurahojen

myöntämistä. Porvoon synodaalikokous ei kuitenkaan kuunnellut

näitä epäilyjä, vaan päätti aikaisempaankomiteamietintöön yhtyen
anoa hallitukselta määrärahaa matka-apurahoja varten. 24 “

Alkuvuodesta 1886 asia saikin senaatissa myönteisen ratkaisun.

Helmikuun 11 päivänä annettiin »Keisarillisen Majesteetin armolli-

nen julistus matkastipendeistä suomalaisille pappismiehille», missä

myönnettiin yleisistä varoista vuosittain 4 000 markkaa jaettavaksi

yhtenä tai useampana eränä ulkomaista opintomatkaa varten. Sa-

mana päivänä annettiin myös asetus jumaluusopillisten opintojen

uudelleenjärjestelystä Helsingin yliopistossa, jolloin varsinaisten

jumaluusopillisten lukujen alkuun lisättiin laajahko humanistinen

esitutkinta.25

Pappissivistyksen kohottamiseksi annetut säädökset jäivät leh-



92 KIRKON REAKTIO

distöltä varsin vähälle huomiolle,mikä johtui lähinnä eriuskolaislain

ja lähestyvän kirkolliskokouksen aiheuttamasta kohusta. Verdandin

piiriin kuuluva Aho Tidningin Helsingin kirjeenvaihtaja J. Less

tosin valitti pettymystään, koska uusissa jumaluusopin tutkinto-

vaatimuksissa ei ollut mitään, »mikä olisi omiaan avartamaan näkö-

piiriä ja johtamaan uskonnollisen katsomuksen vapaammille ja
valoisammille urille». Erityisesti hän olisi toivonut modernin euroop-

palaisen kirjallisuuden (alkukielisenä), luonnontieteiden ja vertai-

levan raamatuntutkimuksen liittämistä alkututkinnon kurssiin.26 *

Vapaakirkollisella taholla puuttui papiston matka-apurahoihin
aina valpas F. V. Lönnbäck. Uudistusta hän tervehti suurella ilolla

ja teki vain yhden huomautuksen. Matkoja ei pitäisi suunnata Sak-

saan vaan Englantiin, missä uskonnollinen elämä oli ehdottomasti

vireintä ja monipuolisinta, ja mistä siis oli eniten oppimista. Kun

kuitenkin kielivaikeudet valitettavasti rajoittivat mahdollisuuksia

matkustaa saarivaltakuntaan, oli Saksan edelle asetettava vielä

Sveitsi ja Norja.26b

Pappissivistyskysymyksessä oli näin päästy melkoinen askel

eteenpäin. Seuraukset alkoivatkin näkyä jo seuraavalla vuosikym-

menellä. Huomattavasti vaikeammaksi osoittautui toinen ongelma,

joka samanaikaisesti oli synodaalikokouksissa esillä, nimittäinkirk-

kokuri. Tämänkin uudistamiseksi oli vuoden 1876 kirkolliskokous

tehnyt aloitteen. Kahdeksankymmenluku oli tehnyt kysymyksen

yhä ajankohtaisemmaksi. »Evankelis-luterilaiselle kirkolle Suomessa

on niinikään luettava velttoudeksi ja suureksi viaksi, jos se ei pyydä

kaikin voimin ja ensi tilassa saada korjatuksi niitä epäkohtia ja joh-
donvastaisuuksia kirkkolaissamme, etenkin kirkkokurin suhteen,

joidenkakautta kirkon oma, sisäinen toiminta on kahleissa», Gusf

Pettersson tulkitsi papiston yleisen mielipiteen. Asiaa pohdittiin
sitten kaikissa synodaalikokouksissa.Voimassaoleva kirkkolaki sääti

varsin monimutkaisen menettelyn. Sen jälkeen kun kirkkoherra

oli antanut julkisyntiselle varoitukset yksityisesti ja todistajien läs-

näollessa, oli kirkkoneuvoston annettava kolmas varoitus. Ellei tämä-

kään auttanut, oli kirkkoneuvosto oikeutettu tuomitsemaan asian-

omainen menettämään oikeutensa olla kummina ja äänestää kirkol-



UUDISTUSPYRINTÖJÄ 93

lisissä vaaleissa ynnä vaalikelpoisuutensa.Päätös oli kuitenkin alis-

tettava tuomiokapitulin tutkittavaksi, joka neljännenvaroituksen

annettuaan saattoi tuomita asianomaisen määräajaksi kelvotto-

maksi käymään ehtoollisella. 26

Käytännössä mainittu järjestelmä oli jokseenkin tehoton. »Har-

voin pappi saapi syntiä ja pahennuksia nähdä», rovasti B. K. Sarlin

totesi Porvoon synodaalikokouksessa. »Kuulla hän kyllä saapi niitä,
mutta saapikos kaikkia huhuja ja kielastamisia uskoa, ja jos joten-
kin uskotkin, mitenkä sen todistetuksi saat.» Erityisen raskaalta

tuntui monesta papista se, että heidän täytyi jakaa Pyhää Ehtool-

lista sellaisillekin henkilöille, jotka avoimesti elivät ristiriidassa Ju-

malan sanan kanssa. Niin arkkihiippakunnankuin Porvoon hiippa-
kunnankin synodaalikokouksissa esitettiinkin voimakkaana vaati-

mus kiristää kirkon kurinpitoa.27

Vaasassa oli jyrkimmissä puheenvuoroissa selvästi todettavissa

vapaakirkollisen arvostelun vaikutusta. Kokouskaupungin kom-

ministeri J. A. Heikel esimerkiksi arveli lausunnossaan raamatulli-

sen kirkkokurin maallistuneessa valtiokirkossamme tyystin mah-

dottomaksi. Parannusta ei hänen mielestään ollut odotettavissa,
ennenkuin »kirkko on sulkenut helmastaan kaikki ilmeiset viholli-

sensa, pilkkaajat, vannojat, huorintekijät, juomarit jne.». Vasta

tämän tapahduttua voitiin raamatullinen kirkkokuri ylipäänsä

panna alkuun. Suurta reformia odoteltaessa oli ainakin pyrittävä

siihen, etteivät epäkristillisesti elävät »arvottomat ehtoollisvieraat»

tulisi Herran pöytään, minkä puhuja arveli parhaiten tapahtuvan

siten, että ehtoollisenvietto nimenomaisesti erotettaisiin päiväjuma-

lanpalveluksesta erityiseksi »tosi uskoville» tarkoitetuksi esoteeri-

seksi jumalanpalvelustoimitukseksi.28

Vapaakirkollisen ajattelutavan mukainen oli edelleen Heikelin

käsitys, ettei kirkkokuria lainkaan pitänyt harjoittaa seurakunnan

»kääntymättömiä ja maailmallismielisiä jäseniä» kohtaan. Päinvas-

taisella kannalla oli kuitenkin Vaasan kirkkoherra A. Nyholm, joka

piti kirkkokurin tehtävänä nimenomaan myös julkisyntistenkasvat-

tamisen. Ehtoolliselta sulkemisen mahdollisuuksia oli hänen mie-

lestään helpotettava siten, että tämä oikeus oli siirrettävä tuomio-



94 KIRKON REAKTIO

kapitulilta kirkkoneuvostolle. Vieläkin pitemmälle meni Pöytyän
kirkkoherra G. J. Ahlman vaatiessaan papille oikeutta kurinpitoon
kirkkoneuvostoa kuulematta. Keskustelun aikana kävi edelleen

ilmi, että moni pappi oli rippikirjoituksen yhteydessä kehottanut

epäkristillisesti eläviä seurakuntalaisiaan siirtämään ehtoollisella

käyntinsä myöhempään.29

Samaan tulokseen kuin J. A. Heikel, että nimittäin kirkon on ero-

tettava jäsennyydestään jumalattomat,mutta eri perusteista läh-

tien päätyi Porvoon synodaalikokouksessa Mäntsälän kappalainen
E. F. Muren. Tuomiokapitulille oli hänen mielestään myönnettävä
oikeus erottaa seurakunnasta parantumattomaksi todettu jäsen.
Vallitsevaa käytäntöä on pidettävä epätyydyttävänä ja leväperäi-

senä. Vääräoppiset ja siveettömästi elävät osoittavat teoillaan luo-

puneensa Jumalasta. »Jos nämä rikokset jäävät rankaisematta»,

Muren väitti, »niin vähitellen eroaa seurakuntakin Jumalasta, pa-

hentajat turmelevat seurakunnan. Rankaistus on siis välttämätön ja
se on oleva jumalallisen oikeuden mukaisessa suhteessa rikokseen .»

30

Kirkon kasvatustehtävä vaati siten kirkkokurin tiukentamista.

Murenin perusteluihin yhtyi myös pastori G. G. Grönberg. Toistai-

seksi ei asiassa kuitenkaan voitu tehdä mitään. Ekskommunikaation

käyttö edellytti nimittäin eriuskolaislain säätämistä, Muren totesi.31

Myös ehtoollisenvietto aiheutti keskustelun. Kuten Vaasassa, niin

Porvoossakin monet puhujat katsoivat raamatunmukaiseen kirkko-

kuriin sisältyvän ehtoollisen kieltämisen julkijumalattomilta. Eri-

mielisyys koski oikeastaan vain sitä, voitiinko asiassa toimia nykyi-
senkin kirkkolain puitteissa, vai oliko lainmuutos välttämätön.

Muuan puhuja, pastori Grönberg, ilmoitti suoraan noudattavansa

tässä asiassa enemmän omantuntonsa ääntä kuin kirkkolakia. 32

Kirkkolain tiukentamista vaativat äänet eivät kuitenkaan olleet

kokouksissa enemmistönä. Osittain vedottiin käytännöllisiin syihin,

jotka tekivät seurakuntalaisten yksityiselämään puuttumisen ylen

hankalaksi, osittain viitattiin siihen, että koko kysymys kuitenkin

tulee kirkkolakikomitean valmistelemana esille seuraavan vuoden

kirkolliskokouksessa. Tämäntapaiset seikat lienevät vaikuttaneet

sen, ettei Kuopion synodaalikokouksessa lainkaan käsitelty sen



UUDISTUSPYRINTÖJÄ 95

ohjelmassa mainittua kysymystä kirkkokurin puutteellisuudesta ja
tarvittavista muutoksista.33 Varsin voimakas oli myös periaatteelli-
nen vastustus. Sen kärjessä olivat vuosisadan alkupuolen herätys-

aikojen miehet, jotka vielä muistivat, miten silloin oli kurinpito-
keinoin yritetty hillitä hengellistä elämänliikettä, mutta huonolla

menestyksellä. Rovasti Gustaf Dahlberg totesi Vaasassa, miten

»entisaikojenkokemus on selvästi osoittanut, ettei ankarasta kirkon-

kurista ole ollut hyviä seurauksia». Häneen liittyi rovasti E. M.

Rosengren: »Sanalla ja saarnalla on kansa ohjattava eikä kurilla.»

Porvoossa arvosteli rovasti R. K. Sarlin ankarasti kirkkolakiin

nojautuvaa »poliisikuria» ja suositteli sen sijaan uskovien keskinäistä

sielunhoitoa. Monet puhujat asettuivat häntä kannattamaan. 34

Vain Vaasassa kirkkokuri-asiasta äänestettiin. Tällöin annettiin

asianomaisen kirkkolain pykälän (101) muuttamista varten 42 ja
sen säilyttämisen puolesta 52 ääntä. Kirkkokurin tiukentaminen

ei siten vielä ollut saavuttanut enemmistön kannatusta. 35

Kirkkokuri oli koko kirkon asia, eikä yksityisten pappien ollut

mahdollista ryhtyä siinä mihinkään toimenpiteisiin. Toisenlaa-

tuinen oli sen sijaan toinen kysymys, missä niin ikään vapaa-

kirkolliset ja kansankasvatukselliset impulssit rinnan ajoivat uudis-

tukseen, nimittäin pyhäkoulutyö. Ennen 1880-lukua maamme pyhä-
eli sunnuntaikoululaitos oli läheisesti liittynyt yleiseen kirkolliseen

kansankasvatusohjelmaan. Pyhäkoulun tehtävänä oli toimia koti-

ja kiertokoulunopetuksen apukouluna ja sen opetusohjelmakin oli

tämänmukainen. Tärkeimmät aineet olivat sisäluku ja raamatun-

historia ja koulun tavoitteena oli riittävän perustan luominen toi-

saalta rippikoulua, toisaalta kansakoulua varten.36 Arkkihiippakun-
nassa oli pyhäkoulu kilpailussa toisten koulumuotojen ja kotiope-
tuksen kanssa miltei täydelleen nukahtanut. Kuopion ja Porvoon

hiippakunnissa taasen olivat eräät uutterat pappismiehet kehittä-

neet lähes joka seurakuntaan ulottuvan laajan pyhäkouluverkoston,

joka nojautui seurakuntapapiston pedagogiseen ohjaukseen ja va-

paaehtoisten opettajien alttiuteen. Porvoon piispan J. A. Horn-

borgin lausunto vuodelta 1880, miten pyhäkoulut »harjoittivat jaloa

toimintaansa kirjanluvun ja kristillisyyden edistämiseksi sekä ovat



96 KIRKON REAKTIO

ennen kaikkea kokoamalla lapset Jumalan sanan ympärille erittäin

hyödyllisiä kaikenlaisen vallattomuuden estämiseksi», kuvastaa

osuvasti koulujen tehtävän kaksijakoisuutta.37

Vapaakirkollinen pyhäkoulu, jollaisia tämän herätysliikkeen toi-

mesta 1880-luvun alkuvuosina perustettiin usealle paikkakunnalle
kuitenkin pääasiassa kaupunkeihin, tähtäsi puolestaan yksinomaan

hengelliseen herättämiseen ja kasvattamiseen. Varsin pian se sai

seuraajia myös kirkollisella taholla. Helsingin pappien kokouksissa,

joihin vapaakirkollisetkin saarnaajat näihin aikoihin osallistuivat,
teki pastori K. A. Hilden vuonna 1883 aloitteen erityisen kaupun-

ginlähetyksen perustamisesta, joka sitten välittömästi aloitti kau-

pungin eri puolilla laajan pyhäkoulutyön anglosaksisten esikuvien

mukaan. Arkkihiippakunnassa taas tiettävästi ainakin Koivulahden

kirkkoherra K. E. Karsten oli ryhtynyt samansuuntaiseen toimin-

taan. 38 Yleensä kuitenkin suhtauduttiin Länsi-Suomessa vuonna

1885 vielä varsin varovasti uudenmuotoisiin pyhäkouluihin. Arkki-

piispa Renvall esimerkiksi myönsi niiden tosin saattavan hengelli-
sesti olla hyödyksi, »jos niitä johtavat kykenevät ja maltilliset joh-

tajat ja jos seurakunnan papisto valvoo niitä, mutta missä johtoa
ei riittävästi valvota, ne muodostuvat lahkolaisten liioittelujen ja

yksipuolisuuksien taimitarhaksi».39

Porvoossa tajuttiin pyhäkoulun merkitys aivan toisella tavalla.

Keskustelua hallitsivat täällä rovastit B. K. Sarlin ja A. W. Lyra,

joillakummallakin oli takanaan pitkäaikainen kokemus seurakun-

nallisen pyhäkoulutyön johdossa. Kumpikin näki pyhäkoulun kes-

keisen aseman yhä tärkeämmäksi tulevan sisälähetyksen palveluk-
sessa. »Jos tahdomme pitää pystyssä meidän rakasta suomalaista

kirkkoa, niin on hartaasti työskenteleminen pyhäkoulu-asian hy-

väksi, sillä juurisiten parhaimmalla tavalla voimme vastustaa niitä

kirkolle vihaisia tuulen puuskia ja niitä lahkolaisuuden myrskyjä,

jotka alkavat kansaamme tunkeutua
.

. .», jälkimmäinen lausui, ja
edellinen puolestaan totesi mainitun koulun »olevan yhden mitä

parhaimman kotimaislähetyksen toimia».40

Varsin tasapuolisesti Lyra myös vertaili toisiinsa uutta »amerik-

kalaista» ja vanhaa suomalaista pyhäkoulua: »Amerikkalaisen sun-



KESKUSTELU EHTOOLLISPAKOSTA 97

nuntaikoulun yksipuolisuus on
...

äkkiä toimitetussa käännytys-

työssä, joka useimmiten tuottaa tuleentumattomia hedelmiä. Suo-

malaista sunnuntaikoulua taas haittaa puute vastakkaiseen suun-

taan siinä kohden, että se usein katsoo sunnuntaikoulun tarkoituk-

sen saavutetuksi, kun lapset on saatu oppimaan lukemaan, aattele-

matta että lukemisen taito on ainoastaan välikappale eikä

tarkoitus. Sen tähden mielestäni ei voi olla joutumatta siihen

mielipiteeseen, että meidän sunnuntaikoulu voisi välttämällä nyky-

aikaisen amerikkalaisen sunnuntaikoulun yksipuolisuuksia käyttää

hyväkseen sen hyviä puolia, etenkin sen rakentavaista osaa, varsin-

kin kun ei tule missään koulussa, kaikkein vähimmin

sunnuntaikoulussa, opettaa uskontoa, joll’ei ope-

tus samalla ole rakentavaist a.»
41

Jossakin yksityisessä puheenvuorossa saatettiin tosin vielä pai-

nostaa sisäluvun tärkeyttä, niin että se näytti muodostuvan pää-
asiaksi 42

,
mutta ylipäänsä kokous kuitenkin omaksui Lyran uudis-

tukselle suopean kannan. Pyhäkoulun tehtäväksi oli näin ratkai-

sevasti hyväksytty aikaisemman tietojen jakamisen asemesta sisä-

lähetystyö. Porvoon synodaalikokouksen kannanoton merkitystä
lisäsi vielä se, että A. W. Lyra saattoi nyttemmin tuomiokapitulin
asessorina tehokkaasti edistää uudensävyisen pyhäkoulun edisty-
mistä Porvoon hiippakunnassa, joka samalla astui maan pyhäkoulu-

työn johtoon. Lähivuosien aikana viriävä kirkollinen sisälähetys-
harrastus löysikin juuri pyhäkoulutyöstä soveliaimman purkautu-
misuoman.43

Keskustelu ehtoollispakosta

Eriuskolaislaki, joka tekisi mahdolliseksi kirkosta eroamisen ja
toteuttaisi käytännössä kirkkolain jo periaatteessa hyväksymän

uskonnonvapauden, oli vuoden 1882 valtiopäivillä ajautunut vas-

takkaisten katsomusten sovittamattomuuden vuoksi umpikujaan.
Sen puute tajUttiinkin erittäin laajoissa piireissä kipeimmäksi
uudistusta vaativaksi epäkohdaksi. Tiedossa oli kuitenkin, että



98 KIRKON REAKTIO

senaatti valmisteli uutta eriuskolaislakia esitettäväksi vuoden 1886

kirkolliskokoukselle lausunnon antamista varten. Tästä syystä ei

vuoden 1885 valtiopäivillä tehty asiassa miltään taholta anomusta,

koskapa mihinkään päätöksiin ei kuitenkaan ollut mahdollista ehtiä

ennen virallisten elinten asiassa suorittamia valmisteluja. Toisessa

muodossa uskonnonvapauskysymys kuitenkin tuli mainituilla val-

tiopäivillä esille. Sekä aatelis- että porvarissäädyissä jätettiin nimit-

täin anomukset, jotka tähtäsivät valtiokirkkojärjestelmän epäkoh-
tien poistamiseen toista tietä.

Molempien anomusten tarkoitus oli sama: muuttaa voimassa-

olevaa kirkkolakia siten, että ehtoollisen nauttiminen luterilaisessa

kirkossa ei enää olisi avioliittokuulutuksen välttämätön edellytys.
Perustelut olivat myös varsin samantapaiset. Porvarissäädyssä mo-

tivoi F. W. Sundvall esityksensä lähinnä uskonnollisen liberalismin

argumentein. Lausuttuaan epäilynsä siitä, tokko kirkolliskokous ja

valtiopäivät pystyivät nykytilanteessa sopimaan kummallekin hy-

väksyttävästä eriuskolaislaista, Sundvall totesi ettei tämäkään

vielä toisi tullessaan täyttä omantunnonvapautta:»Niin kauan kuin

evankelisluterilainen kirkko säilyttää kansankirkon asemansa», pu-

huja jatkoi, »ja omasta puolestani toivon asianlaidan näin aina ole-

van, tulee siihen kuulumaan koko joukko ihmisiä, jotka joko uskon-

nollisestavälinpitämättömyydestätai vastenmielisyydestäkirkon op-

piakohtaan halveksivat sen sakramentteja. Tällaisten pakottaminen
viettämään Herran pyhää ehtoollista on täysin vastakkaista tämän

sakramentin koko olemukselle. Ehtoollisen korkeasti pyhän merki-

tyksen tunnossa poistettiin ehtoollista vietettäessä alkukirkossa

kaikki vieraat kirkosta. Että meidän kirkossamme pakotetaan ih-

miset maallisten etujen avulla nauttimaan ehtoollista osoittaa, että

on täysin kadotettu tunto sen sisäisestä korkeudesta ja pyhyydestä.»

Anomuksen tekijä esittikin sen vuoksi toimenpiteisiin ryhtymistä
sellaisen muutoksen aikaansaamiseksi kirkkolakiin, että ehtoollis-

pakko poistettaisiin ja vain rippikoulu jäisienää jokaisenseurakun-

nan jäsenen obligatoriseksi velvollisuudeksi. 44

Ritaristossa ja aatelissa teki anomuksen vapaakirkollinen maal-

likkosaarnaaja Konstantin Boije. Pohjanmaan baptistien ja vapaa-



KESKUSTELU EHTO O LLIS PAKO ST A 99

ajattelijain omantunnonepäilysten ohella hän vetosi myös siihen

omantunnonpakkoon, mihin vakava kirkon palvelija joutui olles-

saan toisaalta velvoitettu opettamaan, että »joka kelvottomasti syö

ja juo, hän syö ja juo tuomioksensa», ja toisaalta pakotettu kirkko-

lain ao. määräyksen mukaisesti neuvomaan epäuskoista ihmistä

ehtoolliselle, jotta hän voisi solmia laillisen avioliiton.45

Kirkollisen avioliiton edellytyksistä haluttiin siten poistaa ehtool-

lisella käynti. Valtiopäivillä asia ei edistynyt anomuksia pitem-
mälle. Asianomainen valiokunta ilmoitti valtiopäivien päättyessä,
ettei se ollut ennättänyt käsitellä koko asiaa. 46 Lehdistössä anomuk-

set sen sijaan aiheuttivat kiivaan keskustelun.

Kirkolliselta taholta puuttui asiaan Finland-lehden palstoilla
Herman Räbergh. Että kyseessä oli ilmeinen epäkohta, hän ei suin-

kaan halunnut kieltää. Anomukset eivät myöskään perustuneet
mihinkään vihamielisyyteen kristinuskoa kohtaan, vaan niistä pal-

jastui ilmeinen huoli kristillisen seurakunnan tilasta. Siitä huoli-

matta ehdotukset oli jyrkästi torjuttava. Lainmuutos laajentaisi

kyllä yksilön vapautta ja hänen oikeuksiaan kirkkoa kohtaan, mutta

riistäisi sen sijaan kirkolta sille ehdottomasti kuuluvan oikeuden

valvoa jäsentensä siveellistä ja uskonnollista elämää. Kirkko ei kui-

tenkaan koskaan voi luopua velvoituksestaan vaatia avioliittoon

aikovilta jäseniltään uskonnollista kypsyyttä ja kirkollista täysi-

ikäisyyttä, joiden vakuuksina ovat juuri konfirmaatio ja ehtoolli-

sellakäynti. Kirkkolakia ei näin ollen voida tässä kohdin muuttaa.

Mikäli kirkko kuitenkin »valtiovallan painostuksesta taipuisi tähän,

tekisi se samalla itsensä kykenemättömäksi sekä kansankirkkona

vaikuttamaan Suomen kansan siveelliseen kehitykseen että yllä-

pitämään omassa piirissään sitä siveellistä kuria, mikä on välttä-

mätön, etteivät sen jäsenet lankea siveettömyyteen ja kevytmieli-

syyteen».47

Kirkon vastuu kansan siveellisestä kasvatuksesta määräsi näin

Räberghin torjuvan asenteen. Vieläkin selvemmin hänen vakaumuk-

sensa kirkon jatkuvan holhouksen välttämättömyydestä näkyi
hänen suhtautumisestaan eri vaihtoehtoihin, joilla voitiin päästä

pois vallitsevasta epätyydyttävästä tilanteesta. Ellei kirkollisen



100 KIRKON REAKTIO

vihkimisen edellytyksiä voida muuttaa, olisi siviiliavioliitto eräs

keino vaikeuksien selvittämiseksi. Tämäkään ei kirjoittajan mielestä

kuitenkaan voi tulla edes vaihtoehtoisena kysymykseen: »Avioliiton

siveellinen luonne perustuu meillä olennaisesti siihen kunnioituk-

seen, mitä kirkollinen vihkimys nauttii koko kansassamme Jumalan

kasvojen edessä ja Hänen siunaustaan anoen suoritettuna toimi-

tuksena. Mikäli yksityisen mielivaltaan jätetään solmia avioliitto

Jumalaa avuksi anoen tai pelkän maallisen lain edessä solmittuna

kontrahtina, kaivetaan pohjaa avioliiton pyhyyden alta ja valmis-

tetaan tietä kevytmielisellekatsomustavalle, joka ajan mittaan yhä
selvemmin irrottaa ne siveelliset siteet, mitkä pitävät perhettä ja

yhteiskuntaa koossa. Tätä valtio ei voi sallia, ellei se halua horjuttaa
olemassaolonsa perustaa, ja siksi näyttää yhteiskunnan etu meistä

johdonmukaisesti vaativan, että avioliiton solmiminen jatkuvasti

tapahtuu kirkollisen vihkimisen avulla . ..»
48

Räbergh päätyi näin vaatimaan eriuskolaislakia ainoana ratkai-

suna luterilaisen kirkon ehtoollisenvieton aiheuttamien omantun-

nonepäilysten hän varoo visusti puhumasta ehtoollispakosta

poistamiseksi. Liittyen pappissäädyn vuoden 1882 valtiopäivillä
omaksumaan kantaan, jonkamukaan laki oli säädettävä ainoastaan

varsinaisia protestanttisia lahkoja varten, hän asettui kuitenkin

jyrkästi vastustamaan uskonnonvapauden myöntämistä rationalis-

teille ja materialisteille perustellen kantaansa sillä, että näiden kat-

somus nojautui omantunnon ja sen vaatimusten kevytmieliseen hal-

veksuntaan. »Itse asiassa kaikki nämä ovat vailla mahdollisuutta

käyttää omantunnon ja uskonnon vapautta, koskapa ei omallatun-

nolla eikä uskonnolla ole heille mitään merkitystä. Uskonnon-

vapauden vaatimus on heille samanveroinen kuin vaatimus vapau-

tua kaikesta uskonnosta; mutta meistä tuntuuettei sellainen valtio

kuin Suomen, jonka lainsäädäntö kuitenkin olennaisesti seisoo

kristinuskon perustalla ja tunnustaa sen elämänkatsomuksen siveel-

lisen elämän välttämättömäksi edellytykseksi, voi eikä saa yksi-

tyisten lainmääräysten kautta aiheuttaa tai edistää kansalaisissaan

kevytmielistä ajattelutapaa, vaan sen on jokaiselta näistä vaadit-

tava, että he tyydyttävät ja kehittävät uskonnollisia tarpeitaan ja



KESKUSTELU E HTOO LH SP AKO ST A 101

taipumuksiaan kristillisen seurakunnan yhteydessä, jättäen heidän

itsensä vapaasti päätettäväksi, mihin erityiseen kirkkoon he halua-

vat liittyä.» 49

Jyrkemmin oli antiliberaali katsomus tuskin ilmaistavissa. Va-

pauden siunaukselliseen vaikutukseen Räbergh ei luottanut. Us-

konnollisessa vapaamielisyydessä hän näki lähinnä keinon us-

konnon asettamien siveellisten velvoitusten kiertämiseen, eikä

siksi saattanut suurestikaan arvostaa moista vapautta. Tyypillisenä
konservatiivina hän asetti kasvatuksen vapauden edelle. Valtion on

vaadittava jokaiselta kansalaiselta kuulumista tiettyyn kirkkoon

ja tällä taas jäseniltäänalistumista kurinsa ja holhouksensa ohjat-
tavaksi. Yleisen mielipiteen mukaisten liberaalisten tunnusten hyl-

kääminen ei kuitenkaan lainkaan pelottanut kirjoittajaa: »Tähän

tullaan väittämään», hän totesi, »että tässä järjestelmässäkuitenkin

vallitsee uskonnollinen pakko. Myönnämme tämän mielellämme,

mutta lisäämme, että niin täytyy aina olla . . . Valtion on aina har-

joitettava siveellisyyden alalla pakkoa; mutta uskonto ja siveelli-

syys ovat niin läheisessä suhteessa toisiinsa, että missä edellinen

jätetään yksilön mielivallan varaan, siellä kaivetaan perusta jälkim-
mäisen alta.» 50

Räberghin jyrkkäkannanotto ei jäänyt vastausta vaille. Vapaa-
mieliseltä taholta siihen puuttui Nya Pressenissä professorinrouva
Mathilda Asp ja Helsingfors Dagbladissa »omantunnonvapauden

ystävän» nimeä käyttävä nimimerkki, vapaakirkolliselta taasen

Finlandin palstoilla Konstantin Boije.

Ryhtymättä suoraan polemisoimaan Räberghia vastaan rouva

Asp pyrki kirjoituksessaan osoittamaan, millaiseen ristiriitaan pa-

kollinen ehtoollisenvietto saattoi ajattelevan nuorison. Hänen asen-

teensa oli huolestuneen äidin ja kasvattajan. Luterilaisen opin tun-

nustaminen oli ehtoollisellakäynnin, tämä taas kansalaisoikeuksien

nauttimisen edellytys. »Ei ihme, että nuori omatunto joutuu vai-

keaan välikäteen. Toisaalla ajatuksenvapaus, totuus,omantunnon-

rauha ja oikeudeton asema; toisaalla vilpillinen tunnustus, so.

valhe, itsensähalveksunta, kauna kirkkoa ja valtiota kohtaan ja
täydet kansalaisoikeudet.» Tällaisen tilanteen täytyi väistämättä



102 KIRKON REAKTIO

vaikuttaa turmelevasti tulevien kansalaisten siveelliseen ryhtiin.

Valtiopäivillä tehtyihin anomuksiin liittyen Mathilda Asp päätyi

uskonnonvapauden ensi askelena vaatimaan ehtoollispakon pois-
tamista. 51

Räbergh oli siveellisyyden nimissä puolustanut ehtoollispakkoa

ja sen avulla harjoitettua kirkollista holhousta, Mathilda Asp oli

myössiveellisin perustein vaatinut sen poistamista. Helsingfors Dag-
bladin kirjoittaja paheksui Räberghin asennetta niinikään siveelli-

seltä kannalta. Tämä oli yksinkertaisesti vaatinut teeskentelyä ja
ehtoollisen pilkkaa siveellisen avioliiton edellytyksenä, koskapa hän

ei ollut sallinut kenenkään epäuskoisen päästä ehtoollisetta avio-

liittoon.52 Kirkollisen konservatismin ja uskonnollisen vapaamieli-

syyden, puhumattakaan naturalismista, vastakohta oli tässä kohden

jo niin syvä, ettei keskustelun jatkumiselle juuri ollut mahdolli-

suuksia olemassa. Uutta asennoitumista enteili kuitenkin se,

että ainoa kirkolliseksi tunnustautuva kirjoittaja, joka vastasi

rouva Aspille, ilmeisesti maallikko, yhtyi täysin tämän eettisiin

perusteluihin ehtoollispakon turmiollisuudesta.53

Sitä kiivaammaksi muodostui sen sijaan vapaakirkollisen ja kir-

kollisen näkemyksen välienselvittely. Konstantin Boije vastasi

tuoreeltaan Räberghille. Liittyen F. W. Lönnbeckin lehdessään suo-

rittamaan periaatteelliseen selvittelyyn, ettäkansakunnan etu vaati

suurimman mahdollisen uskonnonvapauden myöntämistä yksityi-
sille samalla kun kristinuskon julkista asemaa yhteiskunnassa ei

pitäisi horjuttaa54
, Boije suositteli valtiokirkollisen järjestelmän

avartamista, niin että myös vapaat kristityt voivat viihtyä sen

piirissä. Viimeksimainitut eivät haluaisi jättää kirkkoa juuri nyt,
kun se on hädässä, »kun epäusko ja siveellinen turmelus ovat sen

piirissä lisääntyneet ja vireä ja yhtenäinen esiintyminen on välttä-

mättömämpi kuin koskaan». Päinvastoin he olisivat valmiit työs-
kentelemään yhteistyössä »uskovan papiston» kanssa herättääkseen

kirkon piirissä totista hengellistä elämää. 55

Nyt näytti kuitenkin siltä, että tietyissä oikeaoppisissa piireissä
haluttiin sysätä vapaat kristityt kirkon ulkopuolelle samalla kun

hinnalla millä hyvänsä pyrittiin pitämään vapaa-ajattelijat, juma-



KESKUSTELU EHTOOLLI SP AKOSTA 103

lankieltäjät ja julkisyntiset sen piirissä. Mikään »kasvattava pää-
määrä» ei voi kuitenkaan oikeuttaa kirkkoa pakottamaan ehtoolli-

selle epäuskoisia, ja Boije lausuikin ihmetyksensä, miten kirkko

saattoi pakottaa pappinsa vastoin Jumalan sanaa ja omaatunto-

aan jakamaanehtoollista henkilölle, joka avoimesti ilmoitti nautti-

vansa sitä vain yhteiskunnallisen lain täyttämiseksi.
Yksityisen ihmisen omantunnonvapaudesta liikkeelle lähtenyt

keskustelu oli näin siirtynytkäsittelemään Suomen evankelis-luteri-

laisen kirkon luonnetta ja asemaa. Tähän puoleen asiasta Räbergh

tarttui toisessa artikkelissaan. Lausuttuaan valittelunsa siitä, että

Ruotsin esimerkin mukaan Suomessakin vapaakirkolliset ovat

»vihassaan luterilaista kirkkoa kohtaan» liittoutumassa kristinuskon

vihollisten kanssa* 6
,
hän syytti Boijea siitä, että tämä pyrki kumoa-

maan luterilaisen kirkon koko järjestyksen ja näin hävittämään sen

toiminnan edellytykset: »Hän ei ainoastaan vaadi uskonnonvapautta
Suomen valtion kansalaisille, minkä mekin katsomme täysin oikeu-

tetuksi» nimittäin käsittäen kristilliset lahkot, muttei ei-kristil-

lisiä uskontoja eikä uskonnottomuutta—-»vaan hän haluaa julistaa

luterilaisen kansankirkon jokaiselle jäsenelle vapauden opettaa ja
elää miten haluaa ja väheksyä mielensä mukaan kirkon sakra-

mentteja ja pyhiä toimituksia.» Tämä johtaisi kuitenkin kirkon

kaltevalle pinnalle ja veisi sen häviöön. 57

Puolustaessaan kirkon oikeuksia Räbergh saattoikin vedota ver-

raten tukeviin argumentteihin. Varsin vaikeata hänen sen sijaan
oli perustella kantaansa, että ateistit ja rationalistit oli kasvatuk-

sellisista syistä säilytettävä kirkon piirissä, eikä heille saanut antaa

lupaa erota kirkosta liittymättä mihinkään uskonnolliseen yhdys-
kuntaan. Kiperästä tilanteesta hän yritti selviytyä lykkäämällä
vastuun kirkolta valtion niskoille. Kirkon kannalta olisi vain edul-

lista, että kaikki, jotka ovat siitä sisäisesti eronneet, myös ulkonai-

sesti irtautuisivat sen yhteydestä, vaikkapa uskonnonvapaus näin

laajenisi käsittämään vapauden muodostaa millaisia uskonnollisia

tai epäuskonnollisiayhdistyksiä hyvänsä. Valtion kannalta tämä ei

kuitenkaan vallitsevassa tilanteessa ollut tarkoituksenmukaista,

vaan yritys olisi epäilemättä liian uskallettu. Samalla tavoin oli



104 KIRKON REAKTIO

siviiliavioliitto, jota Boije oli artikkelissaan suositellut, valtiollinen

tarkoituksenmukaisuuskysymys.Kirkkoa se ei koskenut, sillä kirkko

ei voinut hyväksyä siviiliavioliittoa kristilliseksi, mutta jos valtio

sääti sen kirkkoon kuulumattomille, oli tämä sen oma asia. Henkilö-

kohtaisesti Räbergh kuitenkin oli sitä mieltä, että molemmat, niin

rajaton uskonnonvapauskuin siviiliavioliittokin,aiheuttaisivat Suo-

men valtiolle tuntuvan vahingon. 58

Polemiikki jatkui vielä useassa numerossa ja sai varsin kärkeviä

muotoja.59 Merkittävintä eivät keskustelussa olleetkaan saavutetut

tulokset vaan esitetyt kannanotot. Niin vapaamieliseltäkuin vapaa-

kirkolliselta taholta oli kummankin liikkeen alusta lähtien, edellisen

1860-luvulla ja jälkimmäisen1880-luvun alussa, esitetty kaksi vaih-

toehtoa omantunnonvapautta kahlehtivan valtiokirkollisen järjes-
telmän purkamiseksi. Joko oli laadittava täysin vapaa uskonnon-

vapauslaki tai sitten kehitettävä valtiokirkon oppi ja järjestys mah-

dollisimman suvaitsevaiseksi. Liberaalit olivat alunperin osittain

kirkon taholta lausuttuja toivomuksia kunnioittaen antaneet

edelliselle vaihtoehdolle etusijan.60 Papiston vastustus valtiopäivillä

ja kirkolliskokouksissa sai heidät kuitenkin epäilemään sen käytän-
nöllisiä toteutumismahdollisuuksia. Kirkosta eroaminen ei yhteis-

kunnallisista syistä myöskään tuntunut sivistyneen säädyn jäse-

nistä kovinkaan miellyttävältä.Kuta enemmän vapaamielisyyskat-

somuksena voitti alaa ja muuttui samalla aatteellisen kärkijoukon

asenteesta yleisen mielipiteen mukaiseksi kannaksi, sitä halutto-

mampia sen kannattajat myös olivat niihin persoonallisiin ratkai-

suihin, mitä julkinen eriuskolaiseksi tunnustautuminen merkitsi.

Vapaamielinen yleinen mielipide siirtyikin 1880-luvulla suosittele-

maan luterilaisen kirkon liberalisointia sille edullisimpana rat-

kaisuna.

Olennaista oli nyt, että myös vapaakirkollinen liike omaksui sa-

man kannan. Kun valtiokirkko ja Kristuksen näkymätön seura-

kunta jyrkästi erotettiin toisistaan, kohdistuivat niihin myös varsin

erilaiset vaatimukset. Kasvattavista syistä saattoi olla hyväkin,
että epäuskoiset ihmiset ja heidän lapsensa kirkon jäseninä nautti-

vat kristinuskon opetusta ja kävivät toisinaan kirkossa, mutta kon-



RAITTIUSLIIKE 105

firmaatiolupaus ja ehtoollisen nauttiminen olivat muiden kuin usko-

vien suorittamina teeskentelyä ja syntiä. Kirkko ei yrittänytkään

erottaa epäuskoisia ja julkisyntisiä piiristään. Ainoa vaihtoehto

oli tämän vuoksi vapauttaa heidät siitä ilmeisestä valheellisuudesta,

mihin mainitut toimitukset heidät johtivat. Kirkko muuttukoon

liberaaliksi kansankirkoksi. 61

Johdonmukaisesti toteutettuina vapaamielisen ja vapaakirkolli-
sen arvostelun pyrkimykset kuitenkin olisivat vieneet Suomen kir-

kon luterilaisuuden, jopa sen kirkollisuuden sisäiseen hajoamiseen.
Tämän Räbergh tajusi selvästi jatästä myös johtuihänenreaktionsa

jyrkkyys. Pystymättä kuitenkaan löytämään mitään rakentavaa

vaihtoehtoa ehtoollispakon poistamisen sijalle hän yritti puolustaa
samanaikaisesti kahta eri asiaa, jotka eivät enää vallitsevassa tilan-

teessa olleet yhdistettävissä. Toisaalta hän torjui jyrkästi vapaa-

mielis-vapaakirkollisen latitudinarismin. Suomen evankelis-luteri-

laisen kirkon oli pysyttävä lujasti tunnustuksensa pohjalla. Toi-

saalta hän ei suostunut lainkaan tinkimään kirkon perinnäisestä

vastuusta koko Suomen kansan kasvattajana. Hän halusi, lyhyesti

sanoen, säilyttää Suomen kirkon samanaikaisesti sekä tunnustus-

että kansankirkkona, asema, mikä sillä oli vuosisatoja ollut.

Johdonmukaisesti toteutettuna tämä ei kuitenkaan enää ollut

mahdollista. Jommastakunnasta oli vallitsevassa tilanteessa pakko

tinkiä. Kumman osalta näin tehtäisiin, oliko kirkko säilytettävä
ennen muuta tunnustuskirkkona vai kansankirkkona, tulikin seu-

vaavan kymmenvuotiskauden suureksi kirkolliseksi kysymykseksi.

Raittiusliike

Kahdeksankymmentäluvun uusista aatteista raittius oli se, joka
läheisimmin liittyi Suomen kirkon perinnäisiin katsomuksiin ja

käytäntöön. Olihan kirkko vuosisatojen ajan vastustanut alkoholin

väärinkäyttöä ja lukenut juoppoudenniihin julkisiinpaheisiin, joita
se opetuksessaan ahkerasti ruoski. Kun sitten uudenaikainen rait-

tiusliike ehdottoman raittiuden vaatimuksineen kahdeksankymmen-



106 KIRKON REAKTIO

luvun alussa saapui maahamme, pakotti se alusta alkaen maan

papiston määrittelemään kantansa.

Ensimmäiset ehdottoman raittiuden yhdistyksetmaassamme sai-

vat alkunsa kahdeksankymmenluvun taitteessa vapaakirkollisen

herätyksen vaikutuksesta ja olivat luonteeltaan uskonnollisia. 62

Ehdottomasta raittiudesta tuli näissä oloissa tosin vain ruotsin-

kielisissä rannikkokaupungeissa Turussa, Vaasassa ja Helsingissä
- kysymys, missä vapaakirkolliset kohdistivat varsin suorasukai-

sen arvostelun pappien elämäntapaan. Arvostelu aiheutti välittö-

män tarpeen puolustaa papiston keskuudessa muiden säätyläisten
tavoin yleistä alkoholin käyttöä. Jo loppuvuodesta 1881 muuan

pappi suoritti Räberghin aikakauskirjassaraittiuskysymyksen peri-
aatteellisen tarkastelun, missä hän toisaalta totesi juoppouden syn-

niksi mutta kohtuullisen viininnauttimisen luvalliseksi ja toisaalta

arveli raittiusliikkeen menetelmien olevan utopistisia. Lisäksi hän

pelkäsi raittiusyhdistysten mahdollisesti ohjaavan jäseniään lahko-

laisuuteen. Herman Räbergh sen sijaan otti liikkeeseen myöntei-
semmän asenteen. Mikäli alkoholi on heikolle veljelle pahennuk-

seksi, saattoi ehdoton raittius tulla jopa kristityn velvollisuudeksi,

vaikkakaan siitä ei ollut lupa tehdä mitään kristillisyyden ehtoa. 63

Yksinomaan uskonnollisella pohjalla raittiusliike ei kuitenkaan

montakaan vuotta toiminut. Varsin pian alkoi kuulua ääniä, että

toiminta oli avarrettava yhteiskunnalliselle perustalle. Ensimmäiset

yleiset raittiusseurat perustettiinkin jo vuonna 1883 Turkuun ja

Helsinkiin, joista jälkimmäinen,Raittiuden Ystävät, tosin muodol-

lisesti jatkoi välillä uinahtaneen Kohtuuden Ystäväin seuran työtä.
Ensimmäinen yleinen raittiuskokous pidettiin Turussa vielä saman

vuoden kesäkuussa ja siinä puolustivat niin vapaakirkolliset kuin

yhteiskunnallisenkin katsomuksen edustajat yhtä lujasti ehdotto-

man raittiuden periaatetta. 64

Jo ensimmäisessä kokouksessa voitiin kuitenkin todeta papiston

asennoitumisen menevän hajalle. Pitkän epäröinnin jälkeen tuo-

miorovasti T. T. Renvall kieltäytyi luovuttamasta tuomiokirkkoa

kokouksen avajaisjumalanpalvelusta varten, joka sitten pidettiin
ruotsalaisen lyseon juhlasalissa. Kokoukseen osallistuneiden pap-



RAITTIUSLIIKE 107

pienkin keskuudessa ilmeni kahdenlaista ilmaa. E. J. Savolin ja
S. F. Possen kannattivat puheenvuoroissaan ehdotonta raittiutta,
kun taas molemmat juhlasaarnan pitäjät H. E. Wegelius ja A. Man-

dellöf asettuivat kohtuuden kannalle. Jälkimmäinen viittasi Jeesuk-

sen esimerkkiin ja varoitti eristämästä raittiusasiaa uskosta: »Ei

absolutisti mitään vaikuta, jollei hän samalla ole Kristuksen seu-

raaja; mutta kristillisyys tekee ihmisen väkeväksi kestämään koh-

tuullisenakin.» Raittiusseuraan hän samalla kieltäytyi liittymästä.65

Raittiudelle periaatteessa myönteinenmutta järjestyneeseenrait-

tiusliikkeeseen kielteinen asenne olikin lähinnä seuraavien vuosien

aikana papiston keskuudessa vallitsevana. Vaasassa syyskuussa
1883 pidetty paikallisen papiston kokous omaksui kannan, »että

papin pitää kelvatakseen muille esikuvaksi olla tykkänään raitis;
tämä ei kuitenkaan saa olla pakollinen ja raittiuden lupauksella

tehty, vaan vapaaehtoinen ja totisen kristillisyyden vaikuttama».

Alkavan raittiusliikkeen taholta nähtiin kuitenkin alusta alkaen

varsin tärkeäksi saada papisto mukaan työhön tai ainakin sille

myötämieliseksi. Uudistetun Raittiuden Ystäväin ensimmäisiä len-

tokirjasia olikin 1883 julkaistu liikkeen etevimmäksi johtajaksi
kohoavan tohtori A. A. Granfeltin lehtinen »Suomen papisto ja

raittiuden asia», missä hän korosti papiston asemaa kansan luon-

nollisena johtajana ja toivoi sen mahdollisten ennakkoluulojen
uudenlaista raittiustyötä kohtaan nopeasti hälvenevän. 66 Uuden

Suomettaren palstoilla Granfelt myös esiintyi yrittäen torjua

papiston piirissä esiintyneet epäilyt raittiuslupauksen soveliaisuu-

desta. Olihan sekä kirkon että yhteiskunnan piirissä muitakin jul-
kisia lupauksia. Konfirmaatiossa, avioliittovihkimyksessä, saarna-

virkaan vihittäessä ja virkamieheksi otettaessa tehtiin aina juhlalli-
set lupaukset ellei peräti vannottu valaa. »Koko yhteiskuntaraken-
nus riippuu lupauksista, saa niiden kautta vakuutensa ja turvansa»,

Granfelt totesi ja kysyi: »Miksi siis erottaa lupaus pois raittiuden

riennoista?» Jos papit vain oikein ymmärtäisivät vastuunsa hei-

koista lähimmäisistään, he epäilemättä eivät vastustaisi raittius-

lupausten antamista. 67

Granfeltin kirjoitus aiheutti välittömästi polemiikin. Ensimmäi-



108 KIRKON REAKTIO

senä kirjoittajana esiintyi pastori Emil Muren, jonka kannanottoon

vapaakirkollisuuden vastustus oli selvästi lyönyt leimansa. Todet-

tuaan miten »kirkolliset lahkokunnat, Waldenströmianit ja hih-

hulit» ovat asettuneet ehdottoman raittiuden kannalle, hän lukee

heidät »kaikkien aikojen itsensä kiduttavaisten pyhien» joukkoon,

jotka ovat kuvitelleet kristillisen ihanteen joksikin kohtuulli-

suutta jalommaksi. Tässä he kuitenkin ovat perusteellisesti ereh-

tyneet. »Humanismin edustajat» taasen kulkevat harhaan kiin-

nittäessään huomionsa vain yhteen paheeseen ja kuvitellessaan pel-
kän raittiuslupauksen pystyvän muuttamaan ihmisluontoa. Ilman

todellista kristillistä mielenmuutosta raittiuslupauksen antajasta

kehkeytyy joko tekopyhä, jos hän vastahakoisesti pidättyy juovu-

tusjuomista, tai teeskentelijä, jos hän ryhtyy niitä salassa nautti-

maan. »Aika kypsyttää hedelmät ja me saamme nähdä ehdottoman

raittiuden miehissä ylpeyttä, teeskentelyä, tekopyhyyttä, alakuloi-

suutta ja katkeruutta. Menestystä raittiudelle luulen jokaisen
kunnon kansalaisen sydämmensä pohjasta suovan, mutta ainoas-

tansa kristin-uskon hengen voimassa ihmishenki uudistuu, ei hyvillä

lupauksilla mihinkään päästä. Omat päätökset synnyttävät oma-

tekoista hurskautta.»68

Murenin kanta kuvasti papiston yleistä asennoitumista varsin

hyvin. Voimakkaasti kirjoitti häntä vastaan tosin juuri Englan-
nista palannut ja siellä raittiusliikkeeseen perehtynyt pastori Elis

Bergroth. Korostaen sitä, että raittiusliikkeessä ei niinkään ollut

kysymys yksilöeettisestä asiasta vaan ihmisen suhtautumisesta

lähimmäiseensä, hän Raamattuun vedoten katsoi kristillisen rak-

kauden tässä asiassa käyvän kristillisen vapauden edellä. Murenin

kirjoitus loukkaa raittiusmiehiä asettaessaan heidän kristillisen us-

konsa kyseenalaiseksi. »Onko tosiaankin kristityn vapaus niin rajoi-
tettu», Bergroth kysyi kärkevästi, »että hänen täytyy juoda

juovuttavia juomia.»69

Ehdotonta raittiutta kannattava papisto kuului kuitenkin vielä

selvästi vähemmistöön. Sosiaalisia seurustelutapoja ei ollut helppo
muuttaa ja tietty vapaakirkollinen väritys oli niinikään omiaan

saattamaan koko aatteen papiston silmissä epäilyksenalaiseksi.



RAITTIUSLIIKE 109

Uudessa Suomettaressakaan Bergroth ei saanut papiston taholta

kannatusta, mutta sen sijaan kyllä vastustusta osakseen. Kaikesta

huolimatta lisääntyi ehdotonta raittiutta kannattavien pappien
luku jatkuvasti. Raittiuden Ystävien ensimmäisen toiminta-

vuoden aikana perustetuista 19 paikallisyhdistyksestä kokonaista

seitsemän oli valinnut papin puheenjohtajakseen.70 Tulevaisuuteen

viittasi se voimakas kannatus, mikä aatteella oli jumaluusopinyli-

oppilaiden keskuudessa. 71 Aktiivisesti ja innokkaasti raittiusmieliset

papit myös yrittivät vakuuttaa virkaveljiään omaksumansa aatteen

oikeutuksesta ja raamatullisuudesta.

Lähinnä seuraavien vuosien aikana olikin raittiuskysymys esillä

lähes kaikissa pappeinkokouksissa. Hämeenlinnan pappein- ja opet-

tajainkokouksen kannanotoista on jo edellä ollut puhe.72 Erityisen
kärkeviksi muodostuivat yhteenotot vuoden 1885 synodaalikokouk-
sissa sekä Vaasassa että Kuopiossa.

Arkkihiippakunnan kokouksessa Vaasassa esiintyi ehdottoman

raittiuden puolustajana nuori pastori D. A. Aimonen, joka juuri
oli päättänyt kaksivuotisen viransijaisuutensa Föglössä, missä hän

oli toiminut kiinteässä yhteistyössä paikallisen vapaakirkollisen

herätyksen kanssa. 73 Verraten jyrkässä puheenvuorossaan hän lau-

sui mm. etteivät viina ja olut olleet Jumalan luomia vaan paholaisen

keksintöjä ja että pappi osallistuu suuremmassa tai pienemmässä

määrin »jumalankieltäjän, kiroilijan ja juomarin synteihin» kilis-

täessään lasia hänen kanssaan. Lahkolaiset ovat johdonmukaisesti

ehdottoman raittiuden kannalla, kun taas papisto tyytyy yleensä

kohtuuteen. Seurauksena onkin, että elävät kristityt tuntevat vetoa

juuri näiden lahkolaisten piiriin, jotka itsekin ovat valmiit jotakin
uhraamaan Herran asian jalähimmäistensä vuoksi. Näin perustellen
Aimonen vaati papistoa olemaan seurakuntalaisille ehdottomassa

raittiudessa esikuvana. 74

Pari puhujaa asettui kannattamaan ehdotonta raittiutta, mutta

enemmistö omaksui kielteisen kannan. Ehdottomuuden vaatimuk-

sen moni tulkitsi siten, että tässä olisi kysymys autuuden ehdoista,
mikä tietenkin oli kristilliseltä kannalta jyrkästi torjuttava. Varsin

monet ilmoittivat kyllä kannattavansa raittiutta mutta vastusta-



110 KIRKON REAKTIO

vansa tapaa, millä sitä ajettiin. 75 Harva oli silti niin jyrkkä kuin

varapastori K. G. Grönberg, »joka arveli, että absolutismi on perke-
leen pieni paula, ja lausui että laupias Herra Jumala meitä varjel-
koon fariseusten hapatuksesta», sekä »väitti vielä, että raittiusliike

tuottaa ulkokultaisuutta ja että parempi on olla raitis ilman lupauk-
sia ja seuroja, joka tapahtuu kun uskon kautta pysymme vapahta-

jassamme».76

Ratkaisevat puheenvuorotkäytti arkkipiispa T. T. Renvall, joka
vedoten Kristuksen omaan käytäntöön katsoi viinin käytön kristi-

tylle täysin luvalliseksi. Raittiusseurat hän leimasi »Kristuksen kir-

kon pahkakasvannaisiksi» (utväxt). Jos jonkun omatunto vaatii

häntä absolutistiksi, tulkoon siksi, mutta älköön hän vaatiko samaa

jokaiseltakristityltä. 77 Arkkipiispankantaan liittyen kokous päätyi
sitten varsin laimeaan ponteen, että »papiston on suhtauduttava

raittiuspyrintöihin myötätuntoisesti»,kun ensin oli hylätty päätös-
ehdotus, että mainittuja pyrintöjä oli nimenomaisesti »tuettava». 78

Vaasan synodaalikokouksen kannanotto ei aiheuttanut raittius-

väen taholta mitään erityisempääreaktiota, mutta sitä ankarampi

myrsky nousi samanaikaisesti pidetyn Kuopion synodaalikokouksen

johdosta. Itse asiassa Kuopion kokouksen kanta oli hivenen myötä-

mielisempikin kuin Vaasan. Keskustelussa oli esitetty ajatuksia
ehdottoman raittiuden puolesta ja sitä vastaan, kun eräät osanotta-

jat pyysivät puheenjohtajana toimivaa piispa Gustaf Johanssonia-

kin esittämään käsityksensä. Uuden Suomettaren selostuksen mu-

kaan, jonka Johansson itse oli tarkastanut, hän lausui mm. seu-

raavaa
79

: ». ..eivät muut kuin juopot ja viinantekijät meidän

maassamme raittiusliikettä vastusta, eikä kukaan pappi sitä tee;

ei tässä kokouksessakaan kukaan; vaan jokainen toivoo raittius-

liikkeelle menestystä ja iloitsee siitä, että tämmöinen on syntynyt;
sillä kansa on vaarassa hukkua tähän syntiin. Kaikki voimat ovat

tämän vastustamiseksi käytettävät... Siitä on vaan erimieliä:

onko pappi velvollinen ehdottomaan raittiuteen sitoutumaan.

Mutta Kristus itsekin nautti käynyttä viiniä ja mitä Hän on tehnyt,
siihen älköön pantako yleistä kieltoa kristityille ...

Elköön siis

kukaan väittäkö jonkun sen tähden ei olevan kristityn, että hän vii-



RAITTIUSLIIKE 111

niä nauttii. Raittius on hengellinen asia, ja papinkin tulee sitä

edistää saarnan ja esimerkin kautta, mutta Kristuksen palvelijana
hän ei voi ehdottomaan raittiuteen sitoutua kun hän sillä loukkaisi

kristin-uskon perustetta, jonka edustajana hänen tulee olla.»

Piispansa kantaan liittyen Kuopion papisto päättikin, että pa-

pille on »ehdottomaan raittiuteen sitouminen ja raittiusseurojen

jäseneksi rupeaminen sopimatonta, koska hänen jo virkansa puo-

lesta tulee noudattaa kohtuutta, ja Kristuksen palvelijana edustaa

kristityn vapautta. Vaikuttakoon hän raittiuden hyväksi saarnansa,

opetuksensa ja elämänsä avulla, minkä voipi.»80

Kuopion hiippakunnan papiston ja nimenomaan piispa Johans-

sonin kanta synnytti raittiusväen taholta kokonaisen vastalauseiden

myrskyn. Parissa vuodessa raittiusliike oli jo ehtinyt saavuttaa

varsin laajan kannatuksen. Raittiusseurojen luku synodaalikokous-
ten vuonna oli noussut jo 95:een ja niiden yhteinen jäsenmäärä
lähes 8 000:een. 81 Monet huomattavat suomenmieliset, esimerkiksi

Julius Krohn, A. A. Granfelt ja Antti Jalava, asettuivat julkisesti

vastustamaan Kuopion piispaa, joka seuranneessa lehtipolemiikissa
selvästi joutui puolustajan asemaan. 82 Kannastaan hän ei kuiten-

kaan peräytynyt, vaan toi vastineissaan selkeästi esille kielteisen

asennoitumisensa perustelut. Nämä nousivat johdonmukaisesti

hänen beckiläisen jumaluusoppinsa pohjalta. Osmo Tiililä on ana-

lyysissaan eritellyt seuraavat neljä pääkohtaa. 83

1. Jumalan seurakunnan palvelijana papin ei ole puututtava

yhteiskunnallisten kysymysten ratkaisuun. Nimenomaan yhdistys-

toiminta on »ihmispuuhana» epäilyttävää.

2. Uudistaessaan ihmisen sydämen kristinusko jo sellaisenaan

tekee parasta raittiustyötä. Raittiusriennot ja lupausten tekeminen

ovat tämän rinnalla vain puolinaista parannusta, mistä ei lähde

mitään pysyviä hedelmiä.

3. Ehdottomuus ei saa tukea Raamatusta. Kristus itse käytti

viiniä. Tähän olivat useat muutkin pappismiehet edellisten vuosien

keskusteluissa vedonneet. Johanssonin »raamatulliselle realismille»

tämä argumentti ilmeisesti oli ratkaiseva.

4. Raittiusliike riisti silloisessa muodossaan kristityltä vapauden.



112 KIRKON REAKTIO

Tähän Johansson ei mitenkään voinut suostua. Vielä vuoden 1886

kirkolliskokouksessa hän palasi nimenomaan tähän näkökohtaan.

Raittiusriennoista puhuessaan hän jyrkkään tapaansa totesi, että

»niissä on, suoraan sanoakseni, joku orjuuttava valta, jonka alle

vapaa ei taivu». 84

Papiston enemmistö ja sen mukana kirkon julkinen asennoitu-

minen seurasivat Johanssonia. Vuoden 1886 kirkolliskokouksessa

hylättiin äänin 53—27 maanviljelijä H. J. Malmgreninanomusehdo-

tus, joka koski papiston osallistumista raittiusliikkeeseen. 85 Paikoi-

tellen laski raittiusyhdistysten jäsenmäärä tuntuvastikin, jolloin

eroavat usein esittivät piispan kannan perustelunaan. Eräät papit

luopuivat niinikään raittiusseurojen asiamiehen tehtävistä. Liik-

keen etenemistä tämä ei kuitenkaan pysäyttänyt, vaan raittius-

yhdistysten luku- ja jäsenmäärä kasvoi jatkuvasti.86

Kirkon ja raittiusliikkeen välille ei tapahtuneesta kuitenkaan

päässyt muodostumaan ylikäymätöntä juopaa. Suurin ansio tästä

lankesi niille yhä useammille, pääasiassa nuorille papeille, jotka

piispojen arvostelusta välittämättä astuivat raittiusliikkeen rivei-

hin. Raittiuden Ystävien äänenkannattaja Aamuairut totesi tam-

mikuussa 1886 jo noin kolmenkymmenen papin kuuluvan raittius-

yhdistyksiin, ja samassa lehdessä Elis Bergroth kahta vuotta myö-
hemmin mainitsi vähintään viidenkymmenen papin yhtyneen liik-

keeseen. Samalla hän torjui jyrkästi väitteen, että Suomen papisto
moittisi raittiusliikettä epäkristilliseksi ja selitti arvostelun tarkoit-

taneen yhdistystoimintaa, ei itse raittiusasiaa. 87 Vanhan ja keski-

polven papiston liittyessä tässä asiassa Johanssoniin nuori polvi
alkoi yhä selvemmin kulkea omaa tietään. Kuten myöhemmin
tulemme näkemään, sen asennoitumiseen vaikutti ratkaisevasti

liberaali ja etenkin vapaakirkollinen papiston arvostelu. Nuoret

papit asettivat aktiivisen kirkon siveellisen ryhdisLymisen vaatimuk-

sen Johanssonin kvietististä beckiläistä kantaa vastaan. 88

Raittiusliikettä vierovien hengellisen säädyn jäsenten puheet
raittiuden edistämisestä eivät nekään olleet pelkkiä hurskaita fraa-

seja. Selvimmin tämä tuli näkyviin vuoden 1885 valtiopäivillä, jol-
loin pappissääty toimi erittäin tehokkaasti sellaisten muutosten



NAISASIA 113

aikaansaamiseksi väkiviinalainsäädäntöön, että viinan aiheuttama

turmelus mahdollisuuksien mukaan estettäisiin. Aikaisempaa käy-
täntöä monessakin kohdin rajoittava laki saatiinkin aikaan. Käy-
tännössä papisto oli näin raittiusaatteen näkökulmasta osoittau-

tunut puheitaan paremmaksi, mikä luonnollisesti oli omiaan tasoit-

tamaan syntymässä olevia vastakohtia. 89

Naisasia

Kahdeksankymmenluvunaatteisiin kuului Suomessa myös naisen

vapauttaminen, naisemansipaatio. Kuusikymmenluvun vapaamie-
linen uudistushenki oli tosin aiheuttanut jo eräitä muutoksia naisen

oikeudelliseen asemaan, mutta yleisessä katsomuksessa ei vielä ollut

tapahtunut paljonkaan muutoksia. Selviönä pidettiin edelleen käy-
tännöllisesti katsoen kaikissa piireissä, että naisen oikea toiminta-

piiri rajoittui kotiin, sanankuuloon ja seuraelämään. Joskin sää-

tyläiskotien tyttärille yleensä pyrittiin antamaan tietty kirjallinen

ja humanistinen yleissivistys, ei häntä silti pidetty soveliaana osal-

listumaan poikien saamaan perusteelliseenkouluopetukseen. Oikeu-

dellisen täysivaltaisuuden nainen oli saavuttanut vuonna 1864 ja
saman perimysoikeudenkuin mies 1878, mutta näillä saavutuksilla

ei ollut paljonkaan merkitystä, niin kauan kuin aviomies hallitsi

puolisonsa omaisuutta. Harvoja poikkeuksia lukuunottamatta oli-

vat valtionvirat häneltä suljetut, eikä nainen päässyt yliopistoon-
kaan ilman erivapautta. Viimeksimainitussa asiassa yliopiston kon-

sistori oli vuonna 1878 anonut naisille samoja oikeuksia kuin mie-

hille, mutta kun keisarin päätös lopulta neljän vuoden kuluttua

tuli, se oli kielteinen. 90

Tällöin oli naisemansipaatiokysymys jo tullut koko laajuudessaan

julkisen keskustelun alaiseksi maassamme. Keskustelun sytyttä-

jänä oli Ibsenin »Nukkekodin» esitys pääkaupungin suomalaisessa

teatterissa helmikuussa 1880. Väittelyn aallot kävivät kohta kii-

vaina niin lehdistössä kuin kokouksissa, esimerkiksi ylioppilasosa-
kunnissa. Liberaalit asettuivat ymmärrettävästi naisaatetta kan-



114 KIRKON REAKTIO

nattamaan. Niinpä samana syksynä julkaistu liberaalisen puolueen

ohjelma sisälsi tosin verraten varovaisesti muotoillun naisen ase-

man parantamiseen tähtäävän pykälän.91 Uutta virikettä keskus-

telu sai, kun Minna Canth herätti syksyllä 1882 Kuopiosta käsin

ajatuksen suomenkielisen yliopistoon johtavantyttölyseon tai vaih-

toehtoisesti yhteiskoulun perustamisesta Helsinkiin. Aloite nostatti

erittäin vilkkaan keskustelun, joka pian laajeni koko naisemansi-

paation päämääriä ja oikeutusta koskevaksi. Suomenmieliset suh-

tautuivat yleensä varsin suurin epäilyksin naisen vapauttamispy-
rintöihin, missä he näkivät ennen muuta vaarallisen yrityksen irrot-

taa nainen perustavasta tehtävästään kodin piirissä. 92

Liberaalit aikakauslehdet, Valvoja ja Finsk Tidskrift sen sijaan

hyväksyivät periaatteessa ja varsin pitkälle käytännössäkin vaati-

muksen naisten tasa-arvoisuudesta. Kysymyksen osakseen saa-

masta huomiosta on parhaana osoituksena, että ensiksimainittu

sisälsi vuonna 1883 peräti neljä eri kirjoittajien laatimaa pitkää

kirjoitusta tästä aiheesta, jotka kaikki olivat aatteelle myötämie-
lisiä. Professori J. R. Danielson kannatti yliopistoon johtavantyttö-
koulun perustamista ja Th. Rein vaati ovien aukaisemista naiselle

paitsi yliopistoon myös erinäisiin valtion virkoihin. Finsk Tid-

skriftissä taasen professori G. Gustafsson puolusti ponnella saman-

laisen kasvatuksen antamista tytöille ja pojille. 93

Perusteellisimman naisemansipaationtavoitteiden ja vaatimusten

esittelyn suoritti kuitenkin Valvojan palstoilla Minna Canth seu-

raavana vuonna 1884. »Ensimmäinen ehto naisen edistymiselle on

persoonallinen ja henkinen vapaus », kirjailijatar aluksi totesi ja

ryhtyi sitten kumoamaan niitä vastaväitteitä, joita naisemansi-

paatiota vastaan oli esitetty. Ensimmäiseksi hän kohdisti arvoste-

lunsa uskonnon nimissä esitettyihin väitteisiin. »Aina siitä saakka

kuin farisealaiset ja kirjanoppineet raamatun valossa Kristusta vai-

nosivat, ovat valon ja edistymisen vastustajat säännöllisesti luulo-

telleet herkkäuskoisia, että heillä muka on uskonto liittolaisena
..

.

On siis aivan luonnollista, että naistakin koetetaan kahlehtia pimey-
teen ja orjan tilaan raamatun avulla. Se kunnioitus, joka naisella

ylipäätään on uskontoa kohtaan, tekee aseen erin-omaisen sopivaksi.



NAISASIA 115

Paavalin sanoja vedetään yhä uudelleen esiin, erin-omattainkin

kun on kysymys naidun vaimon oikeuksista.» 94

John Stuart Milliin vedoten Canth kuitenkin kiisti moisen raa-

matuntulkinnan. Raamattu ei ole mikään lakikirja, eikä siksi sen

kaikkia oman aikansa tilanteen määräämiä ohjeita sovi ottaa mei-

dän aikaamme sitovina käskyinä. Naisasialiikkeen vaatimat oikeu-

det eivät näin lainkaan kuulu uskonnon vaan yhteiskunnan alueelle,
eikä niihin siksi ole myös uskontoa sekoitettava. Eri asia on, että nai-

senkin vapautuminen, kuten kaikkinainen kehitys syvimmältään,

perustuu puhtaaseen kristinuskoon. 96

Yhtä perusteettomia ovat edelleen väitteet
,

että nainen vapau-

duttuaan lankeaisi siveellisyydeltään miehen tasolle tai että hän

menettäisi naisellisuutensa. Emansipaationansiosta päinvastoin ylei-
nen siveellisyys nousisi ja uusi naisellisuus tulisi olemaan melkoi-

sesti korkeammalla tasolla kuin nykyisen yhteiskunnan naiselta vaa-

tima »alttiiksi-antavaisuus», »itsensä uhraaminen» ja »kanamai-

suus».
96

Torjuttuaan näin naisen tasa-arvoisuutta vastaan esitetyt väitteet

Canth esitti ohjelman, miten tämä tulos saavutetaan. Tärkeintä on,

että tyttöjen kasvatus perusteellisesti uusitaan. Heille on valmis-

tettava samat mahdollisuudet kuin pojillekin opetella itselleen am-

matti. Katkerasti kirjailijatar totesi, miten »yliopisto on naiselta

suljettu, ja samalla ovat häneltä myös kaikki ne oikeudet kielletyt,

jotka hän sillä tiellä voisi itselleen hankkia». Odotettaessa oikeutta

virkatielle pääsemiseen olisi edistettävä naisten sijoittumista liike-

elämän palvelukseen. Ammattikasvatuksen rinnalla on myös perus-

kasvatus uudistettava. Kirjoittaja antoi vallitsevasta tyttökoulu-

opetuksesta murhaavan arvostelun: Näissä kouluissa »ei ainoastaan

estetä oppilaiden henkisten voimain kehitystä, vaan niissä suoras-

taan turmellaan jakuoletetaan luontaisten lahjain alkuaineksetkin». 97

Nykyinenkasvatus ei tee naista edes kelvolliseksi äidin tehtävään,

kasvattamaan uutta sukupolvea, mistä kuitenkin aina huudetaan,

puhumattakaan siitä, että hän voisi ottaa vastaan oikeudenmukai-

sen paikkansa yhteiskunnassa. Itsenäisenä ihmisenä nainen parhai-
ten täyttää tehtävänsä, mutta juuri tähän itsenäisyyteen häntä ei



116 KIRKON REAKTIO

vielä ole kasvatettu. Siksi on hetken kiireellisin tehtävä naissivis-

tyksen kohottaminen. 98

Julkisuudessa käyty jatkuvasti vilkastuva keskustelu oli jo kehit-

tynyt niin laajaksi, että se vaati kirkonmiehiäkin ottamaan siihen

kantaa. Aluksi tämä oli raamatullisiin argumentteihin ja perinteel-
liseen patriarkalliseen katsomukseen nojautuen yleisesti torjuva,
mutta naisasialiikkeen edistyminen pakotti pian yksityiskohtai-

sempiinkinkannanottoihin. Harvat olivat niin suopeitakuin pastori
K. T. Broberg, joka ryhtyi vuonna 1883 perustetun maan ensimmäi-

sen yhteiskoulun rehtoriksi, vaikkei hän naisemansipaatioliikkeen
kaikkia tavoitteita hyväksynytkään." Ylen epäilevä olikin ensim-

mäinen papiston taholta suoritettu periaatteellinen naisasialiikkeen

arviointi, jonka laati Kirkolliseen Kuukauslehteen vanha kansan-

valistusmies Nestori Järvinen marraskuussa 1884. 100

Kokonaan Järvinen ei halunnut torjua pyrkimyksiä naisen ase-

man muuttamiseen, vaan totesi naisasialiikkeellä olevan oikeutet-

tujakin puolia. Myönnytys jäi kuitenkin pääasiassa teoreettiseksi,
sillä pitkässä kirjoituksessaan tekijä varoi visusti yksityiskohdissa

luonnehtimasta, mitkä nämä oikeutetut vaatimukset olivat, mutta

kohdisti sitä ankarammin arvostelunsa liikkeessä toteamaansa »hur-

juutta» ja »kiihkoa» vastaan. Hänen perusnäkeinyksensä oli johdon-
mukaisen patriarkallinen. Puhuessaan yhteiskunnan, kirkon ja val-

tion tehtävistä hän totesi, miten »miehet niitä toimia tähän asti

maailmassa likinnä ovat kuormanaan kantaneet ja joutavat sen

vast’edeskin tehdä, sillä siinä he juuri ovat luodut ominaista ky-

kyänsä koettelemaan». Naistakin tosin tarvitaan näillä aloilla,mutta

»tyytyköön nainen siihenkin vaikuttamaan naisena ja naisen ta-

voin», toisin sanoen sen kodin henkeä jalostamalla, josta mies jul-
kiseen tehtäväänsä ponnistautuu.101

Kantaansa Järvinen ei niinkään pyrkinyt perustelemaan raa-

matullisin kuin psykologisin ja biologisin argumentein. Naisen

aivot ovat pienemmät, hänen psyykessään vallitsee sielullinen, mie-

hellä taasen henkinen puoli.102 Hänen kasvatuksensa on näin ollen

suunnattava kotiin, eikä hänen tule lähteä »turhamielisyyden kiih-

kossa» kilvoittelemaan miehen kanssa henkisillä ja tieteellisillä



NAISASIA 117

aloilla. 103 Jos hänen osansa toisinaan on vaikea, niin ei ole helppoa

miehelläkään, jonkakutsumus on kaukana »kukkarikkaasta ihanne-

maailmasta», vaan »tarakka raskas ja taistelutanner orjantappu-

rainen», ja toisaalta kuuluu jokaisenkristityn kutsumukseen kantaa

elämän kuormaa ja taistella uskossa pahaa vastaan. 104 Erityisen
arvonsa näin hahmoteltu alistuvan naisen kutsumus saa elettävänä

epäuskoisena aikana siitä, että juuri hyvä nainen parhaiten säilyt-
tää miehen hyveen tiellä ja ohjaa hänet vilpittömään jumalanpel-
koon. Oikean naiskasvatuksen on sen vuoksi aina perustauduttava
Jumalan Sanaan, jonka rinnalla sellaiset aineet kuin vieraat kielet

ja matematiikka hyvin voidaan jättää vähemmälle. 105

Vanhaa patriarkallisuutta ihaileva ja uutta naisemansipaa-
tiota jyrkästi vastustava Järvisen kirjoitus otettiin vapaamieli-
sissä piireissä vastaan kirkollisen taantumuksellisuuden uutena

osoituksena. Äbo Tidning julkaisi tammikuussa pääkirjoituspals-
talla purevan vastineen, jonka kirjoittaja »Döbeln Juuttaalla»-

runoa parodioiden lausui arvon rovastista mm.:
106

»Herr prosten taite: qvinnan frän vär ledning
Skall snart förtappas, om hon ännu hör

Pä dessa nya läror. Likt en hedning
Hon skall ej lyda kyrkan som hon hör,

Ty redan reser hon sig upp mot mannen,

Och honan vill ha samma rätt som hannen,

Ja, tidens otro sig vid henne fäst,

Som förr med ödmjuk fromhet, in i döden

För mannen täligt led i alla öden.

Men jag, jag gör min pligt som teolog och prest.» 107

Lainaten pitkiä otteita Järvisen kirjoituksesta lehden kirjoittaja
sitten pyrki osoittamaan, miten tämän suosittelema paluu isoäidin

aikoihin oli puhdasta taantumuksellisuutta, miten naisen ja miehen

erilaisia sielunkykyjä kuvaileva jakso oli ylen sekava ja miten lo-

puksi koko kirjoitus pyrki puristamaan naisasian »kristillis-siveel-

lisen fennomanian kaavoihin».



118 KIRKON REAKTIO

Kauan ei Järvisen kirjoitus kuitenkaan ehtinyt olla liberaalin

rintaman hampaissa, ennen kuin nämä saivat vieläkin väkevämpää

pureksittavaa. Vuoden 1885 valtiopäivien pappissäädyssä teki yli-

opiston toinen edustajaprofessori J. W. Runeberg anomusesityksen,

joka tähtäsi yliopistollisten opintojen avaamiseen naisille. Anomus

oli asiallisesti sama, minkä yliopiston konsistori vain yhden äänen

vastustaessa oli seitsemän vuotta aikaisemmin esittänyt, mutta

joka silloin ei ollut johtanut tulokseen. 108 Valiokuntaan lähettämi-

sestä syntyi vilkas keskustelu, jolloinmonet puhujat asettuivat vas-

tustamaan koko uudistusta. Rovasti Josef Grönberg pelkäsi naisen

uteliaisuuden johtavan hänet kaikenlaisiin vaarallisiin ja siveelli-

syydestä piittaamattomiin tuloksiin, mikäli tieteen ovet avataan

hänelle.109 Yliopettaja Alfred Kihlman puolestaan piti epäjohdon-
mukaisena sitä, että naisille nyt myönnettäisiin oikeus harjoittaa

yliopistollisia opintoja, mutta ei oikeutta astua näin suorittamiensa

tutkintojen edellyttämiinvirkoihin. Näin luodaan vain »luokka tyy-

tymättömiä sivistyneitä naisia, jotka syystä valittavat vääryyttä,
kun he lainsäädännön kautta koulutettuina uudelle uralle tapaavat
sen lopulta suljettuna, vaikka ovat täyttäneet kaikki vaatimukset;

mutta nämä tyytymättömät sivistyneet, olkoot miehiä tai naisia,
muodostavat yhden vaarallisimpia aineksia uudenaikaisessa yhteis-

kunnassa, jonka vuoksi lainsäädännön tulee tarkasti välttää sen

synnyttämistä». Kruununvoudeiksi, piirilääkäreiksi, opettajiksi,
tuomareiksi tai papeiksi Kihlman ei puolestaan naisia halunnut,

minkä vuoksi hän suositteli anomusesityksen hylkäämistä.110

Kielteiselle kannalle asettui myös piispa Johansson, sama mies, jo-
ka seitsemän vuotta aikaisemmin oli yliopistonkonsistorissa ainoana

vastustanut silloista ehdotusta. Lujasti hän näin oli kannassaan py-

synyt. Kuten raittiusliikettä arvostellessaan hän nytkin nojasi va-

kaumuksensa raamatullisiin perusteihin, ts. siihen raamatuntulkin-

taan, minkä hän oli omaksunut. Perusteista lähtien muodostui nais-

asialiikkeen arvostelu tällöin hyvin ankaraksi: »Mutta ydin nykyi-

sessä naisliikkeessä on luopumus kristinuskon perusteista. Nainen

ei tyydy siihen asemaan, johon kristinusko ja luonnon järjestys
hänet asetti, hän tahtoo ulos, ulos yhteiskunnan ja valtiollisen toi-



NAISASIA 119

minnan aloille, hän tahtoo sitä ja tahtoo tätä eikä aina itse tietäne,
mitä tahtoo, mutta ainakin hän tahtoo valtaa, tahtoo kunniaa.» 111

Monet arvovaltaiset puhujat asettuivat kuitenkin myös kannat-

tamaan tehtyä anomusta. Rovastit V. Pettersson ja E. M. Rosen-

gren puhuivat lämpimästi esityksen puolesta, samoin Nestori Jär-

vinen, joka näin osoitti etteivät hänen lentokirjasensa muutamat

kauniit sanat naisasiasta olleet pelkkiä sanoja, kuten Aho Tid-

ning oli pyrkinyt väittämään. Professorit Danielson ja Runeberg

puolustivat niin ikään anomusta, mutta turhaan. Johanssonin kiel-

teinen kanta voitti jaäänimäärin 19—16 evättiin anomuksen lähet-

täminen valiokuntaan. 112

Vapaamielinen lehdistö totesi yksimielisesti tapahtuneen vain

vahvistavan entuudestaan tunnetun käsityksen pappissäädyn taan-

tumuksellisuudesta. Äbo Tidning ja Helsingfors Dagblad lausuivat

julki syvän pettymyksensä ja Nya Pressen syytti säätyä pimeästä
obskurantismista. 113 Papiston kannanottoihin tämä reaktio ei kui-

tenkaan vaikuttanut. Juuri tässä kysymyksessä ilmeni erittäin sel-

västi, miten Gustaf Johansson oli nopeasti nousemassa Suomen

papiston henkiseksi johtajaksi. Vielä samana keväänä Kuopion

hiippakunnan papistolle lähettämässään tervehdyksessä hän palasi
uudelleen naisasiaan kehitellen nyt edelleen jo valtiopäiväkeskus-
telussa lausumiaan ajatuksia. Jumalan järjestys on alunperin aset-

tanut miehen ja naisen eri asemaan. »Naisemansipationin vasitui-

sena tarkoituksena on poistaa näitä Jumalan panemia erotuksia.

Sen tähden on se ytimessään kapinaa Jumalan maailmanjärjestystä

vastaan, joka tuottaa yhteiskunnalle ja naiselle turmion.» Tosin

naisellekin on suotava oma sivistyksensä ja hänen asemassaan esiin-

tyvät epäkohdat poistettava, mutta tällöin ei ole hyvä ylittää Ju-

malan järjestyksenasettamia rajoja, ja juuri näin tekee naisemansi-

paatio. Missä se on valtaan päässyt, se on merkittävimpiä epäsiveel-

lisyyttä edistäviä tekijöitä, Johansson väitti. 114

Ainoassa synodaalikokouksessa, joka käsitteli naisasiaa, nimit-

täin arkkihiippakunnan, pohdinta liikkui kokonaan Johanssonin

paimenkirjeenpohjalla. Keskustelun aluksi luettiin tästä asianomai-

nen ote ja monet puhujat ilmoittivat nimenomaan yhtyvänsäKuo-



120 KIRKON REAKTIO

pion piispan kantaan. Nekin puhujat, jotka olivat naissivistyksen
kehittämisessä valmiit pitemmälle meneviin myönnytyksiin kuin

Johansson, katsoivat periaatteessa hänen naisemansipaatioon koh-

distamansa hylkäävän tuomion aivan oikeutetuksi. Niin esimer-

kiksi koko kysymyksen herättäjä, rovasti S. Hirvinen tosin puolsi
naisille oikeutta hallita itse ansaitsemaansa omaisuutta ja yleistä

lupaa päästä yliopistoon, mutta muuten hänkin periaatteessa yhtyi
Johanssoniin. 115 Selvimmän naisasiaa puoltavan puheenvuoron

käytti rovasti E. G. J. Roschier, joka katsoi papin velvollisuudeksi

osallistua lämpimästi sen edistämiseen määrittelemättä kuitenkaan

tarkemmin, miten tämä käytännössä oli tapahtuva.116

Mitään päätöstä kokouksessa ei asiasta tehty vaan keskustelu sai

olla vastauksena kysymykseen.117 Papiston kanta naisasiassa oli

siten osoittautunut melko lailla toisenlaiseksi kuin raittiusasiassa.

Kun jälkimmäisessäerimielisyys oli koskenut raittiusliikkeen peri-
aatteellista hyväksymistä tai hylkäämistä ja raittiuden käytännöl-
lisen edistämisen välttämättömyydestä taasen oli vallinnut yksi-

mielisyys, maan papisto sen sijaan suhtautui mitä suurimmalla

yksimielisyydelläperiaatteessa kielteisesti naisemansipaatioon,vaik-

ka mielipiteet naisen aseman parantamiseksi tehtyjen ehdotusten

oikeutuksesta menivätkin varsin hajalle. Merkittävä on niin ikään

huomio, että jumaluusopin ylioppilaittenasenne naisasiaan oli olen-

naisesti kielteisempikuin raittiuskysymykseen. Jälkimmäistä olivat

monet nuoret innolla kannattaneet, mutta naisasian ollessa esillä

saatettiin se todeta jopa vaarallisemmaksi kuin mikään lahko-

oppi.llB Yhden kannanoton perusteella ei tosin ole lupa vetää kovin

pitkälle meneviä johtopäätöksiä naisasian vastustuksesta jumaluus-

opin ylioppilaiden keskuudessa, mutta oireellinen sekin joka ta-

pauksessa oli.

Työväenkysymys ja sosialismi

Työväenkysymykseen Suomen papisto oli kahdeksankymmen-
luvulle tultaessa tutustunut lähinnä keskieurooppalaisena, maas-



TYÖVÄENKYSYMYS JA SOSIALISMI 121

tamme vielä kaukana olevana ongelmana. Suomen teollisuustyö-
väestö oli vielä lukumäärältään suhteellisen vähäinen, eikä sen

asema suinkaan muodostanut räikeintä yhteiskunnallista epäkoh-

taa, puhumattakaansiitä että se vielä olisi itse ryhtynyt vaatimaan

asemansa parantamista. Näissä oloissa yhteiskunnallisista kysy-

myksistä käydyn keskustelun kirvoittajaksi 1870-luvulla tuli sak-

salainen sosiaalidemokratia, joka mainitulla vuosikymmenellä oli

sekä voimakkaassa nousussa että jatkuvasti jyrkentämässä arvos-

teluaan sellaisista vallitsevan yhteiskunnanperusinstituutioista kuin

yksityisomaisuus ja kirkko. Itsestään selvää oli, että suomalainen

reaktio joka taholla oli torjuva, mutta mielenkiintoista on todeta,

että suomenmielis-konservatiiviset piirit kuitenkin näkivät sosia-

lismissa osittain oikeutetun vastalauseen kapitalismin eli »ekono-

mistalaisuuden» aiheuttamia epäkohtia vastaan. Näin suosittelivat

seitsemänkymmentäluvulla Y. S. Yrjö-Koskinen, A. F. Granfelt ja
Th. Rein sosiaalipoliittisia toimenpiteitä vapaan kilpailun aiheut-

tamien epäkohtien rajoittamiseksi ja työväestön suojelemiseksi,

jolloinhumanitääristen jakristillisten motiivien ohella myössosiaali-

demokratian torjumisen pyrkimys näytteli merkittävää osaa hei-

dän todisteluissaan. 119

Sen verran kuin kahdeksankymmenluvun taitteessa sosialismi

esiintyi kirkollisten piirien keskustelunaiheena, asenne siihen seurasi

Yrjö-Koskisen ja nimenomaan Granfeltin viitoittamaa uraa. Sak-

salaisen sosiaalidemokratian jyrkkä agitaatio kristinuskoa vastaan,

joka perustui sen johtajienaktiiviseen ateistiseen vakaumukseen, 120

sai sen luonnollisesti suomalaisille tarkastelijoille ilmenemään ennen

muuta antikristillisenä liikkeenä ja ajan yleisen epäuskon johdon-
mukaisena ja jyrkimpänä toteuttajana. Herman Räbergh esimer-

kiksi totesi aikakauskirjassaan loppuvuodesta 1878, miten sosia-

lismin »syvimmät juuretulottuvat Saksan kansan keskuudessa laa-

jalle levinneeseen jumalattomuuteen ja uskonnolliseen välinpitä-

mättömyyteen». 121 Seuraavana vuonna hän selosti saksalaisten sosiaa-

lidemokraattisten »kansankalenterien» sisältöä, mikä hänen mu-

kaansa tähtäsi kristinuskon ja yleensä järjestyneen yhteiskunnan
perusteiden horjuttamiseen ja oli räikeänä osoituksena Saksassa



122 KIRKON REAKTIO

vallitsevasta libertinismistä ja siveettömyydestä.122 Ranskassa ei

turmelus saman lehden mukaan ollut sen vähäisempi. Täällä oli

Marseillen työväenkongressissa esitetty mm. seuraavia mielipiteitä:
»Suurin lapsen kärsimä loukkaus on hänen kytkemisensä uskontoon,

koskapa hänen mielipidettään asiasta ei lainkaan kysytä» ja »ihmis-

kuntaa sortaa kolme instituutiota: uskonto, virkamiehet ja pääoma-
talous. Tuhotessamme nämä kolme perustusta saavutamme vallan-

kumouksen. Vanhat eivät uskaltaneet hyökätä Jumalaa vastaan,

uudenaikaiset ovat sen tehneet. Jumala on vain ihmisten luomus.

Viekkaat ja kavalat ihmiset, jotka ovat omaksuneet Jumala-aat-

teen, saattavat elää kuin irstailijat. Mutta vallankumous tulee syök-
semään Jumalan valtaistuimelta jaasettamaan sinne hänen sijaansa
oikeuden.»123

Sosialismissa ei kuitenkaan nähty ainoastaan kapinaa Jumalaa

vastaan vaan samanaikaisesti myös Jumalan ruoska kevytmielisen

ja jumalattoman Euroopan rankaisemiseksi. Tässäkin nuoremmat

teologit seurasivat Granfeltia. Räbergh myönsi suoraan, että sosia-

listisen liikkeen vallitsevaan yhteiskuntajärjestykseen kohdistama

arvostelu oli tietyssä määrin oikeutettu. »Työväenluokka on eittä-

mättä surkeassa asemassa, eikä työntekijän ja työnantajan suhde

on sellainen kuin sen tulisi olla.» Enemmän huomiota Räbergh kui-

tenkin kiinnitti toiseen näkökohtaan. Ateistinen sosialismi oli kan-

san protesti ajan epäraamatullista kristillisyyttä vastaan. 124 Gustaf

Johansson vuorostaan näki suorastaan apokalyptisen pessimismin
vallassa proletariaatin kasvun merkitsevän Euroopan tuhoa. Pian

se on enemmistöksi tultuaan toteuttava sitä kristinuskosta irtautu-

nutta elämännäkemystään, minkä korkeammat säädyt opeillaan ja
esimerkeillään ovat sille antaneet. »Kuka silloin puolustaa omistus-

oikeutta, kuka naisen kunniaa», Johansson kysyi osoittaen näin

havainnollisesti, missä kohdin hän pelkäsi sosiaalidemokratian ras-

kaimmin särkevän niitä yhteiskunnan perusteita, jotka hän itse

katsoi jumalallisiksi instituutioiksi.125

Sosialismiin kohdistunut vastustus ja kiinnostus oli näin toistai-

seksi luonteeltaan varsin teoreettista eikä omannut juuri mitään

kosketuskohtia maan omiin sosiaalisiin kysymyksiin. Ensimmäisten



TYÖVÄENKYSYMYS JA SOSIALISMI 123

varsinaisten työväenyhdistysten perustaminen maahamme vuonna

1883 ei myöskään aiheuttanut asenteen muutosta. Wrightiläisen
työväenliikkeen eräänä nimenomaisena tarkoituksena oli työväen

oloja parantamalla estää kumouksellisen työväenliikkeen leviämi-

nen Suomeen, joten se tältä osaltaan oli samoilla linjoilla kuin

edellä mainitut yliopistoteologimmekin. Vallitsevan yhteiskunnan
puitteissa oli työmiestenasemaa pyrittävä helpottamaan, mutta sen

porvarillisen järjestelmän perusteisiin ei saanut koskea. 128 Väitteen,

että myös itse järjestelmässä oli meillä parantamisen varaa, saattoi

yleisen keskustelun alaiseksi ensinnä kahdeksankymmentäluvun
realistinen kaunokirjallisuus, jonkayhteiskunnallisia epäkohtia pal-

jastava tendenssi löysi kiitollisen kohteen myös työväestön kur-

jasta asemasta.

Minna Canth toimi tässäkin edelläkävijänä. Hänen ensimmäinen

proletääridraamansa Työmiehen vaimo, joka esitettiin Suomalai-

sessa Teatterissa tammikuussa 1885, oli tosin yhtä paljon puheen-
vuoro naisasiassa kuin työväenkysymyksessä. Kirkollisella taholla

reaktio joka tapauksessa oli kielteinen. Agathon Meurman kohdisti

Finland-lehdessä ankaran kritiikin näytelmän,kuten hänestä tuntui,

yhteiskunnan järjestystä horjuttavaa tendenssiä vastaan. Homsan-

tuun tunnettujen sanojen »teidän lakinne ja oikeutenne niitähän

minun pitikin ampua» hän tulkitsi merkitsevän sitä, että kirjailijatar
kielsi objektiivisen oikeuden ja jättikunkin yksilön mielivaltaisesti

ratkaistavaksi, miten hän toteuttaisi oikeiksi katsomansa vaati-

mukset. Vallitsevan yhteiskuntajärjestyksen kritiikki oli Canthin

näytelmässä johtanut anarkiaan. 127

Periaatteessa samalle kannalle asettui myös Finlandin toimitus.

Annettuaan tunnustuksen kirjailijattarelle siitä, että hän oli osit-

tain oikein kuvannut vallitsevia epäkohtia, toimitus moitti häntä

siitä, että hän oli katsonut vallitsevan lainsäädännön syypääksi
näihin epäkohtiin. Erityisen tuomittavia olivat hänen yrityksensä

väheksyä aviolupauksen merkitystä ja kiihottaa »alaluokkaa ylä-
luokkaa» vastaan, mitkä pyrkimykset toimitus oli rouva Canthin

kappaleesta lukevinaan. Ja lopuksi oli hänen viitoittamansa tie

eteenpäin tuomittu epäonnistumaan, koskapa siitä ei loistanut »se



124 KIRKON REAKTIO

valkeus, joka todella hajottaa maailman pimeyden kristinuskon

valo». 128

Minna Canth oli yhteiskunnankritiikissään epäilemättä yksipuo-
linen. Vieläkin yksipuolisempi, jopa osittain täysin erheellinen oli

kuitenkin Meurmanin ja hänen seuraajainsa arvostelu. Canth ei

pyrkinyt missään tapauksessa väheksymään aviolupauksen arvoa

eikä suosittelemaan omankädenoikeutta tai anarkiaa. Tutkimuksem-

me kannalta merkittävintä on toteamus, miten intohimoisesti kirkol-

lis-konservatiivisella taholla suhtauduttiinjulistukseen, jokavaikka

kuinkakin heikosti asetti vallitsevan yhteiskuntajärjestyksen oikeu-

denmukaisuuden kyseenalaiseksi. Kun vallitseva porvarillinen ja

patriarkallinenyhteiskuntajärjestys tajuttiin kenties ei aina täy-
sin tietoisesti jumalallisen maailmanjärjestyksen ilmentymäksi,
ei ole ihmeteltävää, että suhtautuminen uusiin virtauksiin, jotka
kieltäen perinnäiset kirkolliset käsitykset, jopa kristinuskonkin,

pyrkivät arvostelemaan ja muuttamaan olevia oloja, oli johdon-
mukaisesti kielteinen. 139

Kahdeksankymmenluvun puoliväliin tultaessa ei papiston ja

yleensä kirkollisten piirien suhtautumisessa työväenkysymykseen
siten ollut tapahtunut suuriakaan muutoksia. Kaikki edellisen vuosi-

kymmenen aikana esitetyt näkökohdat toistuivat vain kenties hie-

man ajankohtaisten tapausten värittäminä. Sosialismin jumalatto-
muudesta ja siitä johtuvasta erheellisyydestä oli tullut aksiooma.

Työväenkysymys on »ulkomailla mennyt yli kristillisen uskon rajo-

jen», rovasti K. E. Stenbäck totesi Vaasan synodaalikokouksessa

ja jatkoi: »Työväenkysymys sijoitetaan nihilisminalueelle, niin pian
kun se erotetaan kristillisen uskon perustalta.» Nämä yritykset
ovat kuitenkin tuomitut epäonnistumaan. »Niin vaikeasti ratkais-

tava kuin työväenkysymys onkin, se kuitenkin saa oikean ratkai-

sunsa uskon valossa, kristinuskon horjumattomalla perustalla.»130

Sosialismista Jumalan tuomiona kirjoitti väkevimmin Agathon

Meurman Finlandissa syksyllä 1885. »Aasian sisäosat eivät tosin

enää heitä Euroopan yli villejä kansanheimoja, mutta Eurooppa
ruokkii itse helmassaan niitä laumoja, jotkatulevat toimeenpane-
maan sen Jumalan hyljänneen sivistyksenrangaistustuomiot.» 131



TYÖVÄENKYSYMYS JA SOSIALISMI 125

Ehdotuksia työväen olojen parantamiseksi vallitsevan järjestel-

män pohjalla ei myöskään tyystin puuttunut. Samassa Vaasan pap-

peinkokouksessa kysymyksen alustaja rovasti S. Hirvinen esitti

tunnettuun berliiniläiseen hovisaarnaajaanStöckeriin vedoten koko-

naisen sosiaalipoliittisen reformiohjelman, jonka motiiveiksi hän

Stöckerin tavoin esitti toisaalta yhteiskunnallisen oikeudenmukai-

suuden ja toisaalta »sosialistain harhateitten» vastustamisen. Hir-

vinen ehdotti, että työväestölle olisi annettava edustusoikeus valtio-

päivällä, ja että sitä varten olisi perustettava sairaus- ym. vakuutus-

laitoksia, pankkeja ja osuusliikkeitä. Arkkipiispa Renvallin mielestä

nämä ehdotukset menivät kuitenkin liian pitkälle ja hän katkaisikin

enemmän keskustelun asiasta, perustellen toivomuksensa sillä,
etteivät suurten kulttuurimaitten ongelmat sellaisinaan soveltu-

neet meidän oloihimme.132

Arkkipiispan toivomus oli kokoukselle laki. Joka tapauksessa
Hirvisen esitys osoitti papistonkin piirissä olevan valmiutta maltil-

lisiin sosiaalisiin uudistuksiin, kunhan yhteiskunnan perusteita ei

järkytettäisi. Hänen lausuntonsa herätti myös jonkin verran huo-

miota. Vapaamielinen Wasa Tidning piti Hirvisen esiintymistä ilah-

duttavana poikkeuksena muuten yleensä vanhoillisen ellei suoras-

taan taantumuksellisen papiston kannanotoissa. 133



5. ASEMAT SELKENEVÄT

Allianssi vai tunnustus

Vuoden 1885 keskustelut paljastivat, että kahdeksankymmen-
luvun aatteiden yllättämä papisto oli jo löytämässä tietyn yhteisen
suhtautumistavan uuteen tilanteeseen. Sen keskuudessa esiintyi
tosin runsaasti mielipiteitten eroavuuksia, mutta kokonaisuutena

sääty oli omaksunut torjuvan asenteen niin naisasiaan, raittiusliik-

keeseen, työväenliikkeeseen ja realistiseen kirjallisuuteenkuin natu-

ralismiinkin. Samanaikaisesti kuului sen parista tosin niitäkin ääniä,

jotka vaativat kirkkoa hyväksymään uudet virtaukset, mikä ten-

denssi näkyi selvimpänä raittiusliikkeestä keskusteltaessa, mutta

nämä äänet olivat vielä vähemmistönä. Kaikkialla on kuitenkin

todettavissa pakko etsiä kirkon kannanotolle selvät perustelut.
Enää ei ollutmahdollista pitäytyä entiseen vain siitä syystä, että se

oli tradition pyhittämää.
Tässä tilanteessa löysi Suomen papisto johtajakseen Kuopion

vastanimitetyn piispan Gustaf Johanssonin. Hän antoi vapaamieli-
sen yleisen mielipiteen, kahdeksankymmenluvunaatteiden ja natu-

ralistisen maailmankatsomuksen hämmentämälle papistolle ne tun-

nukset, joiden varaan se saattoi kantansa rakentaa. Perustavana

tunnuksena Johanssonilla oli yksinkertaisesti raamatullisuus. Sivuut-

taen kokonaan kysymyksen, missä määrin Johanssonin raamatun-

tulkinta oli sidottu hänen teologiseen traditioonsa ja henkilökohtai-

seen uskonnolliseen vakaumukseensa, voidaan joka tapauksessa
todeta, että vallitsevassa tilanteessa vetoaminen uskonpuhdistuksen
toiseen pääperiaatteeseenmerkitsi papiston keskusteluposition huo-

mattavaa vahvistumista. Johansson ei nojautunut idealistiseen filo-

sofiaan kuten A. F. Granfelt eikä näin joutunut vastaamaan uuden



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 127

luonnontieteellisen filosofian tähän kohdistamaan kritiikkiin. 1 Hän

ei ryhtynyt sellaisenaan puolustamaan vallitsevaa valtiokirkkojär-

jestelmää, jota liberalismi oli jo vuosikymmeniä ahdistanut. Hän ei

myöskään linnoittautunut luterilaisten tunnustuskirjojen ja luteri-

laisen dogmatiikantaakse, joita vastaan olivat nousseet niin vapaa-

kirkolliset kuin vapaamielisetkin piirit.
Samalla kuin »raamatullinen» ajattelu näin antoi uudet lähtö-

kohdat kirkolliselle apologialle, se myös ryhdisti perusteissaan
ahdistettua ja moitittua papistoa. Tässä olikin Johanssonin esiinty-
misen päämerkitys. Hän antoi luterilaisen kirkon papeille kiinteän

pisteen, mistä arvostella asioita ja määritellä kantansa uusiin ja

yllättäviin asioihin. Mitä Raamattu sanoo, oli Johanssonin kysymys

ja siitä tuli myös papiston enemmistön kysymys.
Maan uskonnollisessa tilanteessa oli nyt merkittävää se, että

juuri sama kysymys oli myös kahdeksankymmentäluvun voimak-

kaimman uskonnollisen herätysliikkeen, vapaakirkollisuuden suuri

kysymys.2 Kysymys raamatullisuudesta tulikin nyt kirkollisen kes-

kustelun polttopisteeseen. Herätyksen jakirkon suhde oli naturalis-

min läpimurron vuosina kehittynyt problemaattiseksi ja siinä oli

latentteja mahdollisuuksia olemassa eri suuntiin.

Waldenströmiläisen kiistan jälkeen, jonka johdosta useat herä-

tyksen kannattajat palasivat luterilaisen kirkon yhteyksiin javapaa-

kirkollisen herätyksen voima hetkeksi lamaantui, liike omaksui huo-

mattavasti myönteisemmän asenteen kirkkoa kohtaan kuin ensim-

mäisten julkisten yhteenottojen aikana 1883—84.3 Uuden aktiivi-

suuden ensi merkkejä oli lähes vuoden keskeytyksissä olleen lehden-

julkaisun uudelleen aloittaminen vuoden 1886 alusta. Toimittajana

ja julkaisijana esiintyi nytkin F. W. Lönnbeck ja hänen uuden leh-

tensä nimi oli Tro och Lif. Jo ohjelmakirjoituksesta näkyi toimitta-

jan pyrkimys yhteistyöhön maassa vallitsevan luterilaisen kirkon

kanssa. Kirkon olisi vain otettava vaarin omasta perinnöstään ja

ajan tarpeista: »Sen vuoksi olemme sitä mieltä», toimittaja totesi,
»että uskonpuhdistuksenkirkko ei voi perinteitään ja evankeliumin

koko henkeä kieltämättä pysyä välinpitämättömänä sille suurelle

hengelliselle herätykselle, joka nykyisin eittämättä etenee maas-



128 ASEMAT SELKENEVÄT

samme. Tämä on viitteenä alkavasta elämästä ja valtiokirkon

asiana on tänä tärkeänä ajankohtana ratkaista, tuleeko tämä elämä

sen itsensä hyväksi ja tuo sille uusia voimia, vai johdetaanko se

muihin sille vieraisiin uomiin. Kansamme ollessa niin köyhä ja
harvalukuinen on vain toivottava Jumalalta ettei maassamme syn-

ny uskonnollisia taisteluja, vaan että Suomen papisto on itse rau-

hallisin keinoin ja neuvottelemalla etsivä ratkaisua päivittäin lähes-

tyvään kysymykseen uskonpuhdistus vai separaatio?»4

Halun seisoa—tosin varsin vapaasti tulkitulla luterilaisella pe-

rustalla Lönnbeck ilmaisi vieläkin selvemmin siinä polemiikissa, mi-

hin hän joutui Finland-lehteen kirjoittanutta nimimerkki K. A. T:tä

vastaan. Kirjoittaja, todennäköisesti pastori K. A. Troberg, arveli

Tro och Lif-lehden yrityksen välittää kirkon ja lahkolaisten välillä

olevan tuomittu epäonnistumaan, olletikin kun sille separatistien

mielipiteet näyttivät merkitsevän enemmän kuin luterilaisen kirkon

kanta. Pelkkä epämääräinen uskonpuhdistus ei K. A. T:n mielestä

sanonut mitään: »Vain tunnustautumalla uskollisesti ja rohkeasti

jumalalliseen totuuteen joka on ilmoitettu raamatussa ja julkilau-
suttu tunnustuskirjoissamme, Suomen kirkko voi täyttää tärkeän

tehtävänsä ja voittoisana selviytyä kaikista taisteluista.» 5

Kirkon pappi oli näin asettanut luterilaisten tunnustuskirjain

hyväksymisen herätyksen ja kirkon välisen yhteistyön ehdoksi.

Toistaiseksi kuitenkaan tätä vaatimusta ei yleisesti omaksuttu.

Finland-lehtihän ei halunnut olla kirkollinen vaan kristillinen, ja
sen kannalle oli kuvaavaa, ettei se toistaiseksi ahdistellut vapaa-

kirkollisuutta pääkirjoituksissaan vaan sijoitti hyökkäykset tätä

vastaan lähetettyjen kirjoitusten osastoon. Lönnbeck taasen torjui
K. A. T:n vaatimuksen viittaamalla siihen, että kirkon sisällä jo

nyt toimi useita erilaisia suuntia. Sanoutuen irti kaikista äärimmäi-

syyssuunnista hän ilmoittikin lehtensä vaikuttavan »yleisellä
evankelis-luterilaisella perustalla».6

Kun sekä kirkon että vapaakirkollisuudenkin piirissä näin tun-

nustauduttiin sekä raamatullisiksi että luterilaisiksi, näytti epäile-
mättä yhteistyön mahdollisuuksia olevan olemassa. Yhteinen tais-

telu kristinuskon puolesta yhdisti enemmän kuin mitä erilaiset kat-



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 129

somukset pystyivät erottamaan. Milloin kiistoja syntyi, nämäkään

eivät olleet kovin kärkeviä. Molemmin puolin olivat äänenkannatta-

jat yhteiskristillistä rintamaa suosivissa käsissä, mistä johtuen Fin-

landin ja Tro och Lif’in keskinäinen polemiikki rajoittui suhteelli-

sen vähiin.

Tätäkin sentään oli. Erimielisyydet koskivat samoja kysymyk-
siä, joissa vapaakirkollisuus oli alusta alkaen arvostellut valtiokirk-

koa. Kun Finland oli eriuskolaislakia käsitellessään väittänyt, »että

kirkko Herran käskyn mukaan on koostunut sekä uskovista että

uskottomista» ja edellen kirkon lähetystehtäväänviitaten todennut,

ettei sen »etujen mukaista siis voi olla erottaa uskottomia yhteydes-

tään», tämä aiheutti välittömästi Tro och Lif-lehdessä vastalauseen. 7

Alkuseurakunnan esikuvaan ja raamatullisiin argumentteihin vii-

taten Lönnbeck esitti, että kirkko ei kristillisenä seurakuntana voi

sisältää epäuskoisia eikä julkisyntisiä.8 Puhtaan seurakunnan ihan-

teen vapaakirkolliset tajusivat raamatulliseksi eivätkä siksi saat-

taneet siitä tinkiä.

Totisen seurakunnan kokoonpano ja sen pyhyys olikin nyt pää-
asiallinen erimielisyyden aihe. Kirkon hengellisen elämän heikkou-

den syiksi Lönnbeck näki papinviran kehittymisen ammatiksi ja

Pyhän Hengen kasteen puuttumisen.9 Asiaintilan korjaamiseksi oli

tämän vuoksi ensinnä myönnettävä maallikoille samat oikeudet

sananpalvelijoinakuin papeillekin. Edelleen oli saarna uudistettava

persoonalliseen mielenmuutokseen tähtääväksi, seurakunta tehtävä

uskovien seurakunnaksi, kirkkokuri muutettava raamatulliseksi ja

saatava koskemaan samalla tavoin sananpalvelijoitakuin kuulijoi-
takin. Viimeisenä vaatimuksenaan Lönnbeck esitti, että »seurakun-

nan opettajiksi oli pantava ainoastaan sellaisia joilla innostaan ja
uskollisuudestaan Kristuksen opetuslapsina oli hyvä todistus sekä

seurakunnan piirissä että sen ulkopuolella».10 Uskossaan tai elämäs-

sään langennut pappi oli herätyksen miehille kauhistus ja juuri
tässä kohdin he katsoivat valtiokirkon raskaimmin rikkoneen.

Tämän suuntainen arvostelu ei ymmärrettävästi voinut jäädä

vastausta vaille. Finland-lehdessä siihen puuttuikin muuan kirjoit-

taja, jota oli eniten loukannut puhe papiston hengettömyydestä.11



130 ASEMAT SELKENEVÄT

Yleensäkin esiintyi saarnoissa ja puheissa jatkuvaa polemiikkia

vapaakirkollisten taholta »baabelia» jakirkon taholta »lahkoja» vas-

taan eri puolilla maata, missä herätys vain oli saavuttanut jalan-

sijaa.l2 Toistaiseksi kuitenkin kiista oli luonteeltaan lähinnä paikal-
lista ja riippui monista henkilökohtaisista tekijöistä. Monet papit
olivat suuremmassa tai pienemmässä määrin hyväksyneet vapaakir-

kollisen kritiikin ja toivoivat sen sisältä päin johtavankirkon elämän

uudistumiseen. Oli näinollen vielä täysin avoin kysymys, minkä

kannan kirkko kokonaisuudessaan ottaisi. Ratkaisu tuli riippumaan
toisaalta siitä, oliko kirkossa riittävästi valmiutta uudistuksiin, toi-

saalta siitä pystyisikö herätys muotoilemaan vaatimuksensa siten,

etteivät ne särkeneet luterilaisen kirkon perustavia periaatteita.
Kuten edellä jo on todettu, yhdistäviä tekijöitä oli runsaastikin

olemassa, nimenomaan yhteinen tunnustautuminenraamatullisuu-

teen ja protestanttisuuteen sekä yhteinen taistelu »epäuskon vir-

tauksia» vastaan.

Kesällä 1886 tehtiinkin merkittävä yritys kirkon ja vapaakirkol-
listen piirien välien jännityksen lieventämiseksi ja hedelmällisen

yhteistyön aikaansaamiseksi. Heinäkuun 7 —9 päiviksi kutsuivat

nimittäin yhteistyötä ajavat piirit Tampereelle koolle erityisen

allianssikokouksen, mihin kutsu osoitettiin maan kaikille eri suuntia

edustaville kristityille. Aloitteen takana olivat sekä useimmat mer-

kittävät kotimaiset vapaakirkolliset johtajat, Björkenheim, Boije,
Lönnbeck ja Mäkinen, että yhteistyötä kannattavat pappispiirit.
Luterilaisen papiston antaman kannatuksen voimakkuutta osoitti

se, että yli puolet kutsukirjeen kolmestatoista allekirjoittajasta oli

pappismiehiä. Itse ajatus oli peräisin Björkenheimistä, jokaoli kes-

kustellut asiasta sotarovasti Victor Lindqvistin kanssa. Tämä oli

laatinut kutsukirjeen luonnoksen, joka sitten hyväksyttiin ja lähe-

tettiin allekirjoitettavaksi.13

Kansakunnan kaikkien kristillisten voimien kokoaminen oli kut-

sukirjeen mukaan kokouksen varsinainen tarkoitus: ».. .
samalla

aikaa kun vihollinen tekee yhä rohkeampia hyökkäyksiä kristillistä

maailmankatsomusta, tunnustusta ja Jumalan palvelusta vastaan,

ja näyttää valloittavan yhä useampia sieluja uhriksi jumalankieltä-



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 131

misen ja materialismin suurelle Molokille, kristityt useimmiten eivät

ainoastaan pysy vieraina toisilleen, vaan vieläpä kantavat epäluuloa
toisiansa kohtaan ja puhuvat pahaa toisistansa joidenkin oppi-
kysymysten vuoksi, sen sijasta että kokoontuisivat yhdeksi rinta-

maksi ristin lipun ympärille ja kävisivät taisteluun yhteistä vihol-

lista vastaan sekä veljelliseen yhteistyöhön sielujen pelastami-
seksi

. ..» Tämän epäkohdan poistamiseksi kehotettiin eri suuntiin

lukeutuvia kristittyjä saapumaan yhteiseen kokoukseen, jossapaitsi
yhteistä uskonharjoitusta keskusteltaisiin sekä »yhteisestä ja kai-

kista kalleimmasta asiasta, omasta ja toisten pelastuksesta» että

tietyistä käytännöllisistä kysymyksistä, kuten uiko- ja sisälähetyk-
sestä, kansankirkon tilasta sekä sen ja eriuskolaisten suhteista. 14

Kokouksen osakseen saamasta huomiosta oli parhaana todisteena

sen runsas ja edustava osanottajajoukko. Pappismiehiä oli paikalla
alun kolmattakymmentä, mm. Porvoon tunnustuksellisissa kysy-

myksissä varsin avara piispa Karl Henrik Alopaeus. Vaikutusval-

taisin kirkollisen kristillisyyden kannattajista oli kuitenkin Fin-

land-lehden ja suomalaisen puolueen voimamies Agathon Meurman.

Jopa raamatullisen suunnankin voi katsoa olleen edustettuna yli-

opettaja Alfred Kihlmanin persoonassa, vaikkakaan tämä ei enää

ollut yhtä selväpiirteinen beckiläinen kuin nuoruudessaan. Edusta-

vuuden kannalta olikin kokouksen huomattavimpia puutteita
Gustaf Johanssonin linjan täydellinen poissaolo. Evankelisia oli

jokunen, mutta lestadiolaiset loistivat poissaolollaan. Vapaakir-
kollisista olivat paikallakaikki liikkeen johtomiehet,joukossamyös
useita ruotsinmaalaisia saarnaajia, minkä lisäksi myös vastikään

Suomessa toimintansa aloittanut metodistinen lähetys oli edustet-

tuna. 15

Sovitteleva ja kristittyjen yhteydestä iloitseva henki vallitsi

kokousta ja löi leimansa myös hyväksyttyihin julkilausumiin.
Kokouksen puheenjohtajaksivalittu piispa Alopaeus totesi avajais-
sanoissaan, ettei mielipiteiden eroavuus suinkaan tee mahdotto-

maksi hengen yhteyttä, olletikin kun kaikkien kristittyjen on Paa-

valin tavoin todettava ymmärtävänsä ainoastaan »puolittain». Kes-

kusteltaessa sitten kysymyksestä, »onko Jumalan sanan ja protes-



132 ASEMAT SELKENEVÄT

tanttisuuden aatteen mukaista, että kristityt eri kirkkokunnista

yhtyvät veljesliittoon», kokous suurella enemmistöllä hyväksyi yli-

opettaja Kihlmanin ponnen, jonka mukaan »se on Jumalan sanan

mukaista, että henkilöt erillaisista kristityistä kirkkokunnista, jotka
tunnustavat raamatun ainoaksi lähteeksi kristilliselle uskolle ja elä-

mälle ja jotka siihen perustaen tunnustavat Jeesuksen Kristuksen

ainoaksi Vapahtajaksi, voivat ja heidän tulee rakkaudella seurus-

tella keskenänsä ja kärsivällisyydellä rakastaa toistansa, vaikkapa
heillä onkin eri käsitys kristillisen totuuden eri osissa». 16

Hyväksytty päätöslauselma ei kuitenkaan puhunut mitään yh-

teistyöstä ja seuraavien keskustelujen aikana kävi selväksi, etteivät

mielipiteet olleetkaan kypsiä mihinkään suoranaiseen yhteistoimin-

taan. Kun pastori Aimonen teki ehdotuksen erityisen sisälähetys-
seuran perustamiseksi, sai hän esitykselleen tosin vapaakirkollisten
kannatuksen, mutta papit suhtautuivat ajatukseen torjuvasti, kuka

siitä syystä, että vieroi yhdistyksiä yleensä, kuka sen vuoksi,

että maallikkojen ei pitänyt ryhtyä opettajan (papin) kutsumuk-

seen kuuluviin tehtäviin. 17 Allianssiajatukselle myötämielinen
Alfred Kihlmankin asettui vastustamaan yhteistä sisälähetysseuraa:
»Minusta olisi parempi, että kirkolliset yhtyisivät erikseen ja vapaa-

kirkolliset erikseen. Sillä jos kaksi erilaista ainesta yhdistetään on

siinä enne seuran häviöön. Voidaan sanoa, että tämä puheeni on

ristiriidassa eilisen kanssa. Minun mielestäni on sellainen seurustelu,

josta eilen puhuttiin, seurustelemista yksityisten kesken. Niin ei

ole laita tällaisessa seurassa, jossa yhdytään työskentelemään.»18

Henkilökohtainen yhteys eikä yhteistyö jäikin kokouksen saavu-

tukseksi. Mutta ei henkilökohtainen yhteyskään jäänyt aivan säröt-

tömäksi. Kokouksen sovinnollisessa ilmapiirissä useimmat puhujat
tosin varoivat koskettelemasta niitä syitä, jotka tekivät yhteisen

työskentelyn mahdottomaksi, mutta kokonaan niitä ei silti pys-

tytty sivuuttamaan. Sekä kirkolliselta että vapaakirkolliselta ta-

holta esitettiin selvästi ne vaatimukset, joistaei katsottu voitavan

tinkiä, ja vaikka kummallakin kerralla kokouksen johto ja enem-

mistö sivuutti soraäänet verraten joustavasti, niiden olemassaolo

oli kuitenkin todettu.



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 133

Kirkollisen tahon merkittävin huomautus koski kristillisen yhtey-
den perustaa. Kihlmanin edellämainittuun ponsiehdotukseen pas-

tori K. A. Hilden ehdotti lisättäväksi kristittyjen välisen yhteyden

edellytyksenä tunnustautumisen Ef. 4:4,5:een, eli formulaan »yksi

Herra, yksi usko, yksi kaste, yksi Jumala». Ehdotus toi kastekysy-

myksenkiusallisella tavalla etualalle ja sen vuoksi useimmat puhujat
asettuivatkin sitä vastustamaan ja Kihlmanin ponsi hyväksyttiin
muuttamattomana. Päätös koitui allianssiliikkeelle kohtalokkaaksi.

Agathon Meurman ja K. A. Hilden esittivät vastalauseensa ja
kokouksen jälkeen kirkollinen arvostelu kohdistui juuri tähän

ratkaisuun. 19

Kirkon taholta oli vedetty esiin monien vapaakirkollistentoisar-

voisena pitämä kysymys sakramenteista. Vapaakirkollinen kritiikki

ei rajoittunut yhteen ainoaan asiaan. Alustaessaan kysymyksen
kirkon uudestisyntymisen ehdoista F. \V. Lönnbeck puhui verraten

suoria sanoja. Sivuuttaen tässä yhteydessä hänen kirkon jäsenille
yleensä opin ja elämän puolesta esittämänsä vaatimukset tarkastel-

takoon vain hänen kirkkoon ja sen papistoon kohdistamaansa arvos-

telua. Ensimmäiseksi esteeksi hän tällöin totesi sen, »että opettajiksi
siihen otetaan henkilöitä, jotka eivät itse ole uudesta syntyneet».
Varsin jyrkkinä kuuluivat hänen sanansa: »Niin kauan kun jumala-
ton on kirkossa opettajana ei voi ajatella kirkon uutta syntymistä.»
Toiseksi Lönnbeck vaati kirkkokurin ja seurakunnan hoidon uudis-

tamista Uuden Testamentin mukaisiksi. Kolmas vaatimus kuului,

»että eroitus papin ja maallikon välillä poistetaan ja maallikoita

säännöllisesti otetaan seurakunta- ja paimen-töihin». Edelleen alus-

taja syytti kirkon julistusta yksipuoliseksi ja väitti pappien saar-

naavan »niin löyhää oppia, että on mahdoton käsittää, kuinka sitä

kärsitään». 20 Vaatimukset olivat samat, jotka Lönnbeck oli tois-

tuvasti esittänyt lehdessään.

Kokouksen hengelle oli kuvaavaa, että asia päätettiin keskus-

teluitta jättää alustuksen varaan. Vapaakirkollinen enemmistö oli

alustukseen tyytyväinen eikä paikalla ollutkirkollinen vähemmistö,

jonka piirissä useimmat itsekin arvostelivat kirkkoaan samaan suun-

taan, halunnut päästää repivää keskustelua valloilleen. 21 Samasta



134 ASEMAT SELKENEVÄT

syystä ilmeisesti myös Edvard Björkenheimin aivan kokouksen

lopussa esittämät varsin pitkälle menevät vaatimukset jäivät
kokouksessa vaille vastausta. Hän ilmoitti periaatteessa kannatta-

vansa jäämistä yhden kirkon puitteisiin, koskapa historia on osoit-

tanut eriuskolaisseurakuntien aina aikaa myöten kangistuvan kaa-

voihinsa. Tämä kuitenkin edellytti varsin paljon kirkon taholta:

»Näitä varten pitäisi kirkossa oleman tunnustus kyllin avara kai-

kille; niinpä pitäisikirkon jättämänheille vapaus valita kasteentapa

ja aika, sen pitäisi poistaman pakollinen kasteenliiton uudistus,
asettaman vapaita Herranehtoollis-yhdistyksiä, poistaman valat

sekä salliman siviili-avioliiton. Vasta sitten kun tämä on tehty, voi

kirkko sanoa, ettei se ole sulkenut ketään pois yhteydestään.» 22

Allianssikokouksen enemmistön mielipiteiden suunnasta oli sel-

vimpänätodisteena se, ettei tällaisia vaatimuksia,toisin kuin pastori
Hildenin esitystä, tajuttu sora-ääneksi. Hengellisestierittäin antoisa

kokous päätyikin varsin yksimieliseen ja sopuisaantunnelmaan, jota
turistimatkallaan paikalle saapuneen Visbyn piispa H. S. Scheelen

lämmin lopputervehdys vielä tiivisti.Vapaakirkollisissa piireissä ni-

menomaan katsottiinkin kokous suureksi voitoksi. F. W. Lönnbeck

luonnehti tapahtunutta käänteentekeväksi Suomen kirkon histo-

riassa viitaten tällöin sekä kokouksen herättämään yleiseen huo-

mioon että piispa Alopaeuksen esiintymiseen keskustelujen puheen-

johtajana. »Jää on nyt toivon mukaan murrettu ja tie avattu kaik-

kien Jeesuksen tunnustajien keskinäiselle hyväksymiselle perustu-
van rakkauden ja yhteistyön mahdollisuudelle.»23 Samaan suuntaan

arvosteli kokousta Antti Mäkinen raittiusliikkeen äänenkannatta-

jassa Aamunairuessa. Kolme Tampereella vietettyä päivää olivat

hänen mielestään todellista riemujuhlaa, kun erilaisia tunnustuksia

edustavat kristityt saattoivat unohtaa erimielisyytensä ja liittyä

opetuslapsina yhteen. Piispan johdolla oli yhteisen kristillisen rin-

taman luominen saatu alulle. Nyt oli vain jatkettava edelleen samaa

tietä. 24

Yhteistyöhön tarvitaan kuitenkin aina kaksi osapuolta. Pian

kävikin ilmi, ettei allianssikokoukseen osallistunut papisto suinkaan

edustanut säätynsä yleistä mielipidettä. Kesti kuitenkin lähes kuu-



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 135

kauden, ennen kuin avoin hyökkäys kokousta vastaan lehdistössä

alkoi. Elokuun 3 päivänä julkaisi Finland »tukevan jakoetellun lute-

rilaisen kirkon ystävän» kirjoituksen, missä tämä syytti allianssi-

kokousta raamatunvastaisuudesta. Kokoushan ei ollut hyväksynyt

yhteistyön perustaksi Paavalin tunnustusta, »yksi Herra, yksi usko,

yksi kaste, yksi Jumala», koska se halusi muotoilla periaatteensa

niin joustaviksi, että mahdollisimman monet mielipiteet mahtuisi-

vat sen piiriin. Tämä merkitsi kuitenkin Raamatun selvän sanan

syrjäyttämistä ja sen korvaamista vapaakirkollisilla mielipiteillä.

Lopuksi kirjoittaja kohdisti sanansa kokoukseen osallistuneihin pap-

peihin. He ovat kuitenkin »valallisesti Jumalan ja hänen seurakun-

tansa edessä luvanneet opettaa uskollisesti Pyhän Raamatun ja
kirkkomme siihen perustuvien tunnuskirjojen mukaan». Nyt he

avaavat kirkon ovet sepposen selälleen liittolaisilleen (för sinä

allierade). Ei kai sentään pelkkä väite Jeesuksen rakastamisesta

riitä, jos oppi ja toiminta todistavat päinvastaista. 26

Jo päivää myöhemmin Finland iski uudelleen, tällä kertaa Kler-

kin, alias Elis Bergrothin kirjoittamassa pääkirjoituksessa.28 Hän

otti yksityiskohtaisesti tarkastellakseen Lönnbeckin Tampereella
esittämät teesit kirkon uudestisyntymisen edellytyksistä ja pyrki

osoittamaan, että kaikki edellytykset jo olivat luterilaisessa kirkossa

olemassa. Mitä ensinnäkin papiston uudestisyntymiseentulee, on se

jo edellytetty voimassaolevan kirkkolain 108 §:ssä, missä vaaditaan

pappisvirkaan pyrkivältä tunnetusti jumalista jakristillistäelämää.

Vaikkakin maamme 900 papin joukossaon joitakinarvottomia jäse-

niä, ei tämä hämmästyttäne niitä, »jotka tietävät että kahdentoista

apostolin joukossa oli yksi Juudas Iskariot». Tästä vaarasta ei yksi-
kään uskonnollinen yhteisö ole vapaa.

Kirkkokurin osalta Bergroth viittasi niin ikään kirkkolakiin,

jonka asianomaiset pykälät on kirjoitettu »niin sanoakseni Raa-

mattu kädessä». Maallikkotoiminta ei myöskään ole kirkossa tunte-

matonta, vaan kirkkolaki tunnustaa maallikoille osuuden sekä kir-

kon hallintoon että yksityiseen sielunhoitoon. Perusteellisesti kir-

joittaja sitten tarttui Lönnbeckin vaatimukseen että saarna olisi

tehtävä apostolisemmaksi. Erityisesti häntä loukkasi jälkimmäinen



136 ASEMAT SELKENEVÄT

väite, ettei kirkossa julistettu »koko totuutta, raamatun koko op-

pia». Nyt kuitenkin jokainen luterilainen pappi on sitoutunut pitäy-

tymään »Jumalan pyhään Sanaan ja evankelis-luterilaisen kirkon

siihen perustuvaan tunnustukseen». Näin juuri tämä tunnustus on

paras tae siitä, että Lönnbeckin pelkäämä yksipuolinen raamatun-

tulkinta vältetään ja julistus pysyy uskollisena Raamatun koko

sanomalle. Vapaakirkollisten esittämä raamatullisuuden vaatimus

johtikin Bergrothin mielestä väistämättä myös tunnustuksellisuu-

teen. Jos saarnan siis mieli tulla apostoliseksi, »on sen tapahduttava
siten että yksityinen yhä suuremmassa määrin alistuu yleiseen ja
tämän uskonpuhdistuksen perussana on: tunnustususkol-

-1 i s u u s, tarkemmin luterilaisen kirkon tunnustuksen parempi tun-

temus ja hartaampikannatus».

Tunnustuksellisuuden periaate oli näin selvästi asetettu allianssi-

aatetta vastaan. Seuranneessa keskustelussa yritettiin allianssimie-

liseltä taholta aluksi tasoittaa vastakohtia. Finland-lehden kokous-

selostaja esimerkiksi yritti bagatellisoida kastepykälän hylkäämi-
sen ja selitti, ettei kokous suinkaan virallisesti hyväksynyt Lönn-

beckin teesejä, joista hän näin ollen vastasi yksin.27 Kerran alet-

tuaan kritiikki kuitenkin vain kiihtyi. Pastori K. A. Hilden palasi
kokouksessa tekemäänsä ehdotukseen ja katsoi koko yrityksen

lepäävänkestämättömällä pohjalla, koskapa se ei »täydelleen perus-

tunut Jumalan sanaan».
28 Pastori Ludvig Wennerström puolestaan

otti tarkastellakseen Björkenheimin vaatimukset ja totesi sekä

kasteen ja konfirmation poistamisen että vapaiden ehtoollisyhdis-
tysten sotivan luterilaista tunnustusta vastaan. Jos taas luterilainen

tunnustus hylätään ja kirkkoa vaaditaan sallimaan kaikki opin-

käsitykset ja jumalanpalvelusmuodot, »jotka sanovat seisovansa

Raamatun pohjalla», silloin joudutaan hyvin pian tilanteeseen,
missä kirkkoa tuskin enää voidaan nimittää kristilliseksikään. Va-

paakirkolliset toimivat nyt jo käsi kädessä vapaa-ajattelijainkanssa.

Heidän avoimesti ilmaisemansa pyrkimys kirkon avartamiseen mer-

kitsisi tämän tuhoa. Toinen tie on »tänä rikkinäisyyden aikana»

parempi: »Annettakoon evankelis-luterilaisen kirkkomme kulkea Ju-

malan määräämää tietään ja kulkekoot eriuskolaisyhteisöt omaan-



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 137

sa». Tästä erosta huolimatta säilyy kyllä se yhteys, mikä todellisuu-

dessa on olemassa yhteisen raamatullisen totuuden pohjalla.29

Kun vielä Elis Bergroth oli ahdistanut allianssikokouksen keskus-

henkilöihinkuulunutta sotarovasti V.W.Lindqvistiä ja »muuanmaa-

laispappi» tuonut keskusteluun Paavalin sanan toisenlaisen evanke-

liumin opettajista, jotka oli kirottava, tarttuivat myös vapaakirkol-

lisen liikkeen johtomiehettehtyihin hyökkäyksiin.30 Toisin kuin al-

lianssikokouksen useimmat muut osanottajat F. \V. Lönnbeck ei lain-

kaan pyrkinyt tasoittamaan vastakohtia. Kasteesta puhuvaa raama-

tunlausetta ei otettu julkilausumaanmukaan siitä yksinkertaisesta

syystä, että erimielisyydenalainen lapsikaste haluttiin pitääkeskus-

telujen ulkopuolella. Mikäli baptistit tietoisesti haluttiinsulkea pois,
ei kyseessä enää ollut allianssi vaan puoluemielisyys. Klerkiä vas-

taan Lönnbeck huomauttimielipiteitteneron olevan niin suuren,että

yhteisymmärryksestä tuskin oli toiveita. Tällä oli ollut otsaa väit-

tää, että kirkko ei lainkaan tarvitse hengellistä uudestisyntymistä,
»vaikka sen yksityiset jäsenet sitä tarvitsevatkin». Moinen itsetyy-
tyväisyys on hämmästyttävä. Luterilainen kirkko pitää siis itseään

»Klerkin» mukaan ainoana oikeana kirkkona, joka pyrkii käännyt-
tämään kaikki toisinajattelevat kristityt. »Huomatkaa tämä, sillä

näissä sanoissa on ohjelma», kirjoittaja huudahti ja jatkoi sarkasti-

sesti, että kaikeksi onneksi kirkolta puuttui voimia, koskapa se ei

ollut pystynyt käännyttämään edes omia jäseniään.Tässä tilanteessa

Lönnbeck itsekään ei jaksanut luottaa allianssiajatuksen toteutu-

miseen. Yhtyen Wennerströmin suositukseen kirkon ja vapaakirkol-
listen toimimisesta erillään hän totesi alistuen mutta realistisesti:

»Herra Björkenheiminajatus on hyvä mutta mahdoton toteuttaa.» 31

Edvard Björkenheimin puheenvuoro oli varsin hillitty ja maltil-

linen eikä tuonut esille enää mitään olennaisesti uutta.32 Kärkevä

polemiikki jatkui Finlandissa parin kuukauden ajan, kunnes kirkol-

liskokous ja siellä käsitelty eriuskolaislaki vetivät huomion puoleen-
sa. Allianssin puolesta esiintyivät sotarovasti Lindqvist ja pastori

Aimonen, sitä vastaan edellämainittujen lisäksi vielä K. G. Sire-

lius.33 Keskustelun sävy ja siinä esitetyt argumentit osoittivat, että

virta oli selvästi kääntynyt allianssiajatusta vastaan. 31



138 ASEMAT SELKENEVÄT

Tampereen allianssikokous jäi siten vain episodiksi. Tilanteen

muuttuminen näkyi varsin selvästi jokahta kuukautta myöhemmin

vietetyissä Helsingin allianssitalon vihkiäisissä. Näiden syyskuun
alussa pidettyjen kolmipäiväisten juhlien osanottajamäärä nousi

tosin Finlandin mukaan 700:aan ja vapaakirkollisten oman arvion

mukaan 1800:aan, mutta papiston edustus oli huomattavasti hei-

kentynyt. Piispa puuttui, sotarovasti Lindqvist oli tosin lähettänyt

sähkösanoman, mutta aktiivisesti osallistui kokoukseen vain kolme

pappismiestä.35 Finland-lehti tyytyi mainitsemaan tilaisuuksista

vain pikku-uutisten joukossa.36 Eräs kokouksen keskeisiä keskus-

telukysymyksiä olikin oman allianssimielisen äänenkannattajan pe-

rustaminen, missä yhteydessä kohdistettiin ankara arvostelu Fin-

landin »jyrkän vanhoillista asennetta ja vapaakirkollista liikettä

kohtaan osoittamaa vihollisuutta vastaan». Omat viikoittain kah-

della kielellä ilmestyvät äänenkannattajat päätettiinkin perustaa.
Ruotsalaisen lehden toimittajaksi valittiin F. W. Lönnbeck, jonka

aikakausjulkaisu Tro och Lif samalla sulautuisi uuteen äänenkan-

nattajaan, ja suomalaisen Antti Mäkinen. Asiaa ajamaan valittuun

toimikuntaan valittiin 2 pappia ja 7 vapaakirkollista maallikkoa. 37

Helsingin kokous oli tosiasiallisesti jo vapaakirkollisten oma ko-

kous, mitä tosiasiaa muutaman luterilaisen ja yhden metodistisen

papin osanotto ei pahasti pystynyt muuttamaan. Eräs näistäkin,

pastori D. A. Aimonen, joka siihen asti oli ollut allianssiliikkeen

innokkaimpia kannattajia, irtautui juhlien aikana saamiensa vai-

kutteiden johdosta erilleen vapaakirkollisesta liikkeestä. 38 Finlan-

dissa jatkui vapaakirkollisuudenarvostelu. 39 Kun sitten saman vuo-

den lopulla vapaakirkollisten uuden lehtiyrityksen yhteydessä kes-

kustelu taas virisi eloon, rintamat olivat jo vakiintuneet. Klerk eli

Elias Bergroth saattoi nyt ilman virkaveljiensä aktiivista vastus-

tusta vapaasti suunnata koko kirkollisen argumentointinsa vapaa-

kirkollista liikettä vastaan: Vapaakirkolliset yrittävät houkutteluin

allianssipuuhan varjolla saada kirkon pappeja ja seurakuntalaisia

mukaansa, jotta heidän väheksymänsä kansankirkko sortuisi sitä

pikemmin omaan heikkouteensa. Tässä heitä innostaa myös koko

liberaalinen, kristinuskonvastainen lehdistö, jonka yhteinen vihol-



ALLIANSSI VAI TUNNUSTUS 139

linen, kirkko, on pannut unohtamaan mahdolliset erimielisyydet.
Jotkut tarkkanäköisimmät vapaakirkolliset pelkäävät tosin tätä

allianssia, mutta kiihkeimmät eivät kaihda keinoja päästäkseen val-

tiokirkon kimppuun.Tässä käy todellinen taistelurintama, jokokan-

sankirkon puolesta tai sitä vastaan. Kristillinen usko ja kristillinen

siveellisyys seisoo tai kaatuu tässä maassa evankelisluterilaisen kan-

sankirkon kerällä. 40

Ristiriita oli nyt sovittamaton. Suhteiden kireyttä osoitti Lönn-

beckin vastine, missä hän väitti Klerkin artikkelin olevan tavanmu-

kaisesti »pilkan, katkeruuden ja pahansuopien vihjausten läpitun-
kema sekä siten jokaisen hengellisen (andlig) miehen arvon alapuo-
lella». 41 Bergroth puolestaan vastasi asioitten riitelevän eikä miesten

ja lausui toivomuksen että erimielisyyksistä huolimatta molemmin

puolin voitaisiin sentään tunnustaa vastapuolen motiivien vilpittö-

myys.
42 Tämän edellytyksen täytti varsin kauniilla tavalla toinen

keskusteluun puuttunut vapaakirkollisuuden edustaja, Edvard

Björkenheim, joka asiallisessa ja maltillisessa kirjoituksessaan oikoi

eräitä Bergrothin jyrkimpiä väitteitä ja myöntäen allianssipyrintö-

jen omat puutteellisuudet odotti myös kirkon miesten tunnustavan

avoimesti luterilaisuuden heikkoudet. Sovinnollisen artikkelinsa

Björkenheim päätti lauseeseen: »Herra Klerkin lausumaa 'kaikki

hyvin’-huutoa ei siten voida kirkon taholta muuta kuin syvästi
valittaa.» 43

Björkenheim ei kuitenkaan määrännyt vapaakirkollisen liikkeen

suuntaa. Näkyvimpänä hahmona esiintyi edelleen toimittajanase-
mansa vuoksi F. W. Lönnbeck, jonka Tro och Lif yhteisen lehti-

hankkeen siirtyessä vuodella eteenpäin vielä jatkoi tämän ajan

ilmestymistään. Lehden hyökkäykset jumalattomia pappeja vas-

taan kävivät yhä jyrkemmiksi. Toimitus saattoi papiston turme-

luksen esimerkkinä jopa puhua »seurakunnanpaimenista, jotka sai-

rasvuoteille kutsuttuina palauttivat lähetin mukanaan öylätti ja

muutama viinipisara ohjein 'pistää tämä sairaan suuhun’».44 Kovalle

pantuna Lönnbeck ei kuitenkaan pystynyt väitettään todistamaan,
mutta perusteettomana syytöksenä se oli omiaan kärjistämään
muutenkin jyrkkeneviä välejä.45



140 ASEMAT SELKENEVÄT

Viimeksi selostetut keskustelut tapahtuivat talvella 1886—87.

Tätä ennen oli kirkollisessa tilanteessa kuitenkin tapahtunut mer-

kittävä kehitys, kun maan evankelis-luterilaisen kirkon toinen kir-

kolliskokous oli lausunut kirkon virallisen kannan useistakin kes-

keisistä kysymyksistä. Merkittävin näistä oli epäilemättä uusi eri-

uskolaisesitys, jonka käsittely siirsi kirkon ja vapaakirkollisten suh-

teista käydyn keskustelun vapaasta periaatteellisesta debatista käy-
tännöllisten reformitoimenpiteiden tasolle.

Kirkko ja eriuskolaislaki

Kahdeksankymmenluvun puoliväliin saavuttaessa eriuskolaislain

välttämättömyys oli jo tullut selviöksi kaikille sivistyneisiin säätyi-
hin kuuluville, mitä kantaa he muuten edustivatkin. Vapaamielis-
ten ja radikaalien käsitys oli selvä: he halusivat rajoittamattoman

uskonnonvapauden perustalle rakentuvaa lakia. 46 Myös eräissä suo-

menmielisissäkin maallikkopiireissä toivottiin yleisesti verraten pit-
källe meneviä uudistuksia. Niinpä Th. Rein kirjoittiasiasta keväällä

1885 Finlandiinjapolemisoiuseassakin yhteydessä lausuttua, viimek-

si Agathon Meurmanin esittämää väitettä vastaan, että kirkko oli jo

myöntäessään kirkkolaissa periaatteellisen uskonnonvapauden teh-

nyt asiassa osansa ja että eriuskolaislain viivästyminen näin johtui

yksinomaan valtiovallan laiminlyönnistä. Koko erittely oli hänen

mielestään outo. Valtiokirkolliset piirit olivat joka tapauksessa val-

tiopäivillä kaataneet eriuskolaislain, eivätkä näin voineet väistää

vastuuta.47 Elokuussa puuttui A. A. Granfelt Uudessa Suometta-

ressa samaan kysymykseen. Hän asetti vanhoillisen talonpoikais-

säädyn vastuuseen lain kaatumisesta. Sen vastustajat eivät kuiten-

kaan tajunneet, että heidän hurskas toiveensa suojella luterilaista

kirkkoa olikin turmiollista juuri sille uskonnolle, jota haluttiin suo-

sia. Kun nyt maassa oli ilmennyt eriuskolaisliikettä, olisi sulaa hul-

luutta pitää toisinajattelevia väkisin kirkon yhteydessä. Kirkosta

eronneille pitäisi myös antaa samat kansalaisoikeudet kuin kirkon

jäsenillekin, eikä kirjoittaja nähnyt mitään estettä heidän päästä-



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 141

miselleen myös valtionvirkoihin. Omasta puolestaan hän edelleen

olisi valmis ulottamaan uskonnollisen suvaitsevuuden vieläkin

kauemmas: »siihen ettei katsota loukkaukseksi sitäkään ihmistä,

joka on uskoton, joka ei ole kristitty, kun vaan hänen

uskonnollinen kantansa on vakava.» 48

Granfelt ja Rein edustivat kuitenkin suomalaisen puolueen piirissä

vapaamielisintä kantaa. Puolueen pää-äänenkannattaja Uusi Suo-

metar, jonka hengestä huolehtivat Yrjö-Koskinen ja Meurman,

esitti pian pääkirjoituksessaan, mikä oli oikea puoluelinja tässä

asiassa. Eriuskolaislaki on kyllä välttämätön ja tarpeellinen, mutta

sen laajuus ja sisällys on säädettävä maan historiallista kehitystä
vastaavaksi. »Lainsäädäntö on perustettava oleviin oloihin, eikä

mahdollisiin tulevaisuuden tarpeisiin, ja tarpeetonta sen vuoksi on

säätää lakia epäkristillisen uskon tunnustajia varten, koska niillä

ei ole kansalaisoikeutta Suomessa.» Perustelut olivat miltei suoraan

otetut vuoden 1882 pappissäädyn keskusteluista. Johtopäätös oli

myös sama: »Säädettävän eriuskolaislain pitäisi etupäässä koskea

protestanttisia eriuskolais-seurakuntia maassamme.»
49

Samoilla linjoilla oli ymmärrettävästi myös pääkaupungin kir-

kollisia piirejä edustava Finland. Kun asia oli senaatissa valmistelta-

vana talvella 1886, lehti julkaisi asiasta artikkelin, joka sisällöltään

liittyi sekä Räberghinyhdeksää että Meurmanin yhtä vuotta aikai-

semmin esittämiin ajatuksiin niin tiiviisti, että kumpaa hyvänsä
voidaan olettaa kirjoituksen laatijaksi.50 Kirjoittaja toisti aluksi

väitteen, että hyväksyessään kirkkolain 6 §:n »kirkko on omasta

puolestaan tehnyt kaiken mitä sille eriuskolaiskysymyksessä kuu-

luu». Koko lakia onkin sen vuoksi tarkasteltava valtiollisena kysy-

myksenä ja ratkaisu on tehtävä kansakunnan paras silmämääränä.

Tältä perustalta osoittautui kuitenkin jonkin verran kiusalliseksi

selittää, miksi kirkko oli niin sitkeästi jarruttanutkirkolliskokoukses-

sa asian edistymistä. Kirjoittajan selitys valottaa kiintoisalla tavalla

ajankohdan kirkollisia katsomuksia: »Luterilainen kirkko on tässä

samassa tilanteessa kuin sotaakäyvä maa, joka rauhanteossa on

pakotettu luovuttamaan jotakin alueestaan siellä asuvine kansalai-

sineen. Luovuttavan valtion ehdottomaksi velvoitukseksi katsotaan



142 ASEMAT SELKENEVÄT

yleensä käyttää kaikkia kenties vielä omaamiaan voimia säilyttääk-
seen luovutetuille alueille kaikki ne tulevan hyvinvoinnin takeet,

jotka suinkin pystytään hankkimaan. Se ei voi suhtautua välin-

pitämättömästi heidän hyvinvointiinsa. Kun evankelisluterilaisen

kirkon on edustuslaitoksensa välityksellä annettava lausunto suun-

nitellun eriuskolaislain sopivaisuudesta, se ei käsittele asiaa valtiol-

lisena eikä evankelis-luterilaisen kirkon sisäisenä asiana.» Päinvas-

toin, »kirkolliskokous käsittelee eriuskolaislakia puhtaasti eroavien

hengellisen edun näkökulmasta». 61

Näin argumentoiden kirjoittaja siirsi omantunnonvapauskysy-

myksen painopisteentoisaalle, kuin mihin kirkon arvostelijat olivat

sen sijoittaneet. Juuri »luterilainen kirkko tunnustaa kalleimpien

perusteittensa joukossa uskonnonvapauden ja vapauden omantun-

nonpakosta. Kuten valtio ei salli kansalaisensa myydä persoonallista

vapauttaan, ei luterilainen kirkkokaan voi sallia jäsentensä siirty-
mistä kirkkoihin, jotka eivät tunnusta uskonnonvapauden periaa-
tetta». Viittauksen tajusivatkaikki lukijat tarkoittavan ortodoksista

kirkkoa, jonka Baltiassa toimeenpanemat joukkokäännytykset ja
näiden käännynnäisten kohtalo olivat yleisesti tunnettuja.62

Vastuu jäsenistään esti siten Finlandin mielestä kirkkoa suostu-

masta kevytmielisesti kaikkiin eronpyyntöihin ja eriuskolaislaki-

esityksiin. Vapaakirkollisia vastaan lehti huomautti, ettei kirkon

todellinen paras liioin vaadi erottamaan epäuskoisia piiristään: »Sen

lähetystoiminta pakottaa sen luopumaan huvista esiintyä ulkonai-

sesti puhtaana ja vireänä kuten lahko.» Tällöin se kuitenkin seurasi

Vapahtajaa uskollisemmin kuin vapaakirkko, jonka jäsenet pitävät
itseään liian hyvinä mennäkseen yhteiseen ehtoollispöytään julki-

syntisten kanssa. 63

Varsinaisesti eriuskolaislaki kuitenkin oli valtion asia. Kun kirkko

on avannut porttinsa ja antanut tyytymättömille luvan lähteä, jäi
heidän asemansa järjestely yksinomaan valtion asiaksi. Tällöin se

ei saanut puuttua heidän uskonnollisiin oppeihinsa, elleivät nämä

sotineet valtion siveellisiä perusteita vastaan. Monia varauksia sisäl-

tänyt artikkeli päätyi lopulta ponteen, jossa vedoten ei-kristittyjä
koskevan lain ennenaikaisuuteen ja mahdottomuuteen saavuttaa



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 143

täysi vastavuoroisuus kreikkalaiskatolisen kirkon kanssa ehdotettiin

lain rajoittamista protestanttisiin eriuskolaisiin. Lehti suositteli toi-

sin sanoen vuoden 1882 pappissäädyn kannan hyväksymistä, tosin

sanamuodoltaan sen verran epämääräisempänä, että se saattoi an-

taa mahdollisuuden avarampaankin tulkintaan.54

Kirkollisella taholla oltiin siten halukkaita antamaan kirkosta-

eroamisoikeus protestanttisille eriuskolaisille, muttei muille. Miten

nämä itse suhtautuivat esitettyihin tarjouksiin? Baptistit olivat jo
nimenomaan Pohjanmaalla käytännöllisesti katsoen eristäytyneet
omiksi seurakunnikseen, joitten jäsenillä ei ollut muuta kuin viral-

linen yhteys valtiokirkkoon. Monin tavoin he myös olivat ilmaisseet

halunsa päästä tästä muodollisestikin eroon. Metodistien ristiriita

luterilaisen kirkon kanssa ei ollut yhtä syvä, mutta he taasen olivat

ylen riippuvaisia Ruotsin vastaavasta liikkeestä. Vuonna 1885 Suo-

men metodistiseurakunnista muodostettiin Ruotsin »vuosikonfe-

renssin» alainen erityinen piiri,mikä oli selvänä merkkinä tämänkin

liikkeen pyrkimyksestä päästä eroon luterilaisesta kirkosta. 55 Jäsen-

tensä lukumäärän ja yhteiskunnallisen aseman kannalta ylivoimai-
sesti merkittävin vapaa herätysliike oli kuitenkin vapaakirkollinen,

jonka suhde kirkkoon oli huomattavasti monivivahteisempi kuin

ensiksimainittujen. Samanaikaisesti kun arvosteltiin ankarasti lute-

rilaisen kirkon periaatteita ja käytäntöä, pyrittiin tietoisesti pysy-

mään sen piirissä erityisenä herätysliikkeenä. Tällöin ei eriusko-

laislaki suinkaan ollut tärkein kysymys. F. W. Lönnbeck varoit-

tikin talvella 1886, jolloin senaatin käsittelyn ja odotettavissa

olevan kirkolliskokouksen vuoksi kysymys oli uudelleen tullut ajan-

kohtaiseksi, kiinnittämästä siihen liian suuria toiveita. Ratkaisu ei

hänen mielestään ollut tällä linjalla saavutettavissakaan: »Unohde-

taan nimittäin, että kirkossa itsessään on sangen lukuisia, jotka
eivät ole asiain nykyiseen tilaan tyytyväisiä eivätkä halua erota

liittyäkseen vapaakirkkoihin.»56 Saman asian lausui vieläkin sel-

vemmin seuraavan kesän allianssikokouksessa Tampereella Edvard

Björkenheim: Vapaita kristittyjä varten »pitäisi kirkossa oleman

tunnustus kyllin avara kaikille». 57 Kirkon avartaminen oli erius-

kolaisseurakuntien perustamisen helpottamista tärkeämpi.



144 ASEMAT SELKENEVÄT

Tällä välin senaatti oli saanut valmiiksi oman esityksensä eriusko-

laislaiksi. Asiaa käsiteltäessä oli esiintynyt kahdenlaisia mielipiteitä,
toisaalta liberaalinen, joka halusi ulottaa lain kaikkiin kristittyihin

ja lisäksi juutalaisiin, jatoisaalta konservatiivinen, pääasiassasama

mitä Uusi Suometar ja Finland olivat kannattaneet. 58 Lopullinen
kirkolliskokouksen tarkasteltavaksi jätetty ehdotus oli kompro-
missin tulos, jota kuitenkin on luonnehdittava lähinnä konservatii-

viseksi. Liberaalien ehdotuksista siinä olivat mukana lain ulotta-

minen roomalaiskatolisiin sekä eriuskolaisille säädetty siviiliavio-

liitto (§ 9), konservatiivien taasen lain rajoittaminen yksinomaan

kristittyihin ja kirkollisen avioliiton pakollisuus jommankumman
kontrahentin kuuluessa evankelis-luterilaiseen kirkkoon. Poliittiset

syyt vaativat ehdotukseen sen 19 §:n: »Tämän asetuksen säännökset

eivät koske kreikkalais-venäläisiä uskontunnustajia.»59 Viimeksi-

mainitun kohdan hylkääminen valtiopäivillä 1877—78 oli viimeksi

estänyt lain voimaantulon ja tämän vuoksi se nyt oli taas liitettävä

mukaan. 60

Kirkolliskokous oli kutsuttu koolle syyskuun 1 päiväksi 1886.

Yleisesti pidettiin eriuskolaislakia tärkeimpänä sen käsiteltäväksi

tulevana kysymyksenä. Sekä vapaamielinen että vapaakirkollinen

julkinen sana suhtautui kuitenkin kokoukseen varsin vähin toivein.

Helsingfors Dagblad arveli nimenomaan, ettei kirkollisten piirien

mielipide, jonka eriuskolaiskysymyksestä käytävä keskustelu tulee

paljastamaan, ole paljoakaan kehittynyt vapaamieliseen suuntaan,

ja lausui samassa yhteydessä tyydytyksensä siitä, että kirkollis-

kokouksen lausunto ei estä seuraavia valtiopäiviä astumasta asiassa

omaa tietään, mikäli vain muuten liberaalin lainsäädännön edelly-

tykset tällöin ovat olemassa. Nya Pressen puolestaan totesi, ettei

kirkolliskokous nykyisessä kokoonpanossaan pystynyt edustamaan

maan henkisiä ja hengellisiä virtauksia. Edellinen kokous ei ollut

täyttänyt siihen kiinnitettyjä toiveita, ja kymmenen vuoden väli-

aika oli lisäksi lamaannuttanut maallikkojen innostuksen, mikä

näkyi selvästi ylen laimeasta vaaliosanotosta. Kaikesta huolimatta

lehti kuitenkin esitti hurskaan toivomuksen, että kokouksen vapaa-

mieliset ainekset onnistuisivat vastoin »korkeakirkollisia» ajamaan



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 145

eriuskolaiskysymyksessäuskonnonvapauden periaatteen voittoon. 61

Suorimmat sanat lausui Äbo Tidning. Arvioituaan monet maallik-

koedusmiehet yksinkertaisesti epäpäteviksi tehtäviinsä lehti koh-

disti kritiikkinsä juuri liberaalien aikoinaan suurella innolla terveh-

timää demokraattista edustusjärjestelmää vastaan: Suomen sivis-

tystaso ei vielä ole kypsä kansanvaltaiseen, pääluvun mukaan

tapahtuvaan vaaliin.62

Vapaakirkollisissa piireissä eivät ennakko-odotukset olleet sen

suuremmat. Lönnbeck valitti sitä, että hengellisen elämän tarpeet
olivat kokouksen ohjelmassa saaneet väistyä juridisten ja hallin-

nollisten kysymysten tieltä. Lisäksi oli kokouksen kokoonpano erit-

täin epätyydyttävä. »Pappissääty valitsee yksinään toisen puolen
edusmiehistä ja koko muu seurakunta, joka käsittää aatelis-, por-

varis- ja talonpoikaissäädyt, toisen puolen.» (Miltei luulisi vapau-

denajan ensi vuosikymmenen pietistien puhuvan.63) Maallikkojen ja

pappien suhde olikin muutettava vähintään määrään 3:1, mikäli

jonkinlainenkintasapaino toivotaan saatavan aikaan. Kaiken kaik-

kiaan, Lönnbeck oli pessimisti: »Mitään todellista voittoa kristilli-

selle uskolle ja elämälle uskaltaa tuskin toivoa näiltä kirkollisko-

kouksilta.» 64

Kirkolliskokouksen kokoonnuttua kävikin varsin pian ilmi, että

liberaalien ja vapaakirkollisten epäilykset olivat olleet aiheellisia.

Senaatin eriuskolaislakiesitys joutui jo valiokunnassa varsin kova-

kouraisen käsittelyn alaiseksi. Ainoa pykälä, joka kelpasi valiokun-

nalle sellaisenaan oli viidestoista: »Mitä yleisessä laissa säädetään

sapatinrikoksesta sunnuntai- tai juhlapäivinä, olkoon myös voi-

massa vieraan kristityn uskonopin tunnustajien suhteen, vaikk’ei

päivää hänen oppinsa ja kirkonmenojensa mukaan pyhänä pidetä.»
Tätä pykälää tuskin oli mahdollista kiristää eriuskolaisille epäsuo-

peammaksi,mutta kaikki muut pykälätkorjattiin, paria poikkeusta

lukuunottamatta, jotka koskivat lähinnä muodollisia menettely-

tapakysymyksiä, selvästi ankarampaan suuntaan.65

Tärkeimmät valiokunnan esittämistä muutoksista olivat seuraa-

vat. Ensinnä laki rajoitettiin (myöhemmin mainittavin poikkeuk-

sin) koskemaan vain Raamatun ja apostolisen uskontunnustuksen



146 ASEMAT SELKENEVÄT

pohjalla olevia protestanttisia eriuskolaisia. 66 Vuoden 1882 pappis-

säädyn ohjelma hyväksyttiin siis muuttamattomana. Erityisen
suurta pelkoa valiokunta tunsi uusien eriuskolaisseurakuntien

sisäisen järjestyksen säilymisestä. Tätä varten oli seurakuntaa

perustettaessa asiasta hankittava lausunto asianomaiselta tuomio-

kapitulilta ja kuvernööriltä. Edelleen valiokunta piti riittämättö-

mänä senaatin esitystä, jonkamukaan ainoastaan seurakunnan joh-

tajan oli saatava virkaansa viranomaisten vahvistus, ja ehdotti,
että myös seurakunnan papin tai opettajan vaali on alistettava

viranomaisten, tässä tapauksessa senaatin hyväksyttäväksi, »joka

hyväksyminen kielletään, jos valitun, jonka tulee olla Suomen kan-

salainen, ei havaita omistavan sitä sivistysmäärää, joka on pidet-
tävä tähän virka-toimeen tarpeellisena». Senaatin tarkastusvelvolli-

suutta ehdotettiin muutenkin laajennettavaksi ja tätä varten olisi

lakiin otettava »määräys siitä, että Kirkollis-toimikunnan Senaa-

tissa toimena olisi maan kaikkien eriuskolaisseurakuntien silmällä-

pito sekä kumminkin joka kolmas vuosi antaa jonkun sitä varten

määrätyn virkamiehen tarkastaa näiden seurakuntain hoitoa». 67

Myös eriuskolaisten kouluopetusoikeuksia ehdotettiin supistet-
taviksi. Kun senaatti oli esittänyt, että heidän perustamissaankou-

luissa oli senaatin luvalla mahdollista opettaa myös luterilaisia lap-

sia, valiokunta pani sen sijaan kategorisen kiellon. Kouluja saivat

dissenterit kyllä asianomaisella luvalla perustaa omia lapsiaan var-

ten, mutta luterilaisten lasten opetus niissä oli rangaistava teko.68

Jottei kirkosta eroaminen ja toiseen uskontokuntaan siirtyminen

perustuisi ajattelemattomuuteentai tietämättömyyteen, valiokunta

katsoi tarpeelliseksi vaatia, että eroavan jo senaatin ehdottaman

kahden kuukauden miettimisajan jälkeen tekemä toinen ilmoitus

tapahtuisi kirkkoneuvoston edessä. Tämän jälkeen hän vasta olisi

vapaa siirtymään. Ennen kuin kuitenkaan oli saatu selvitys siitä,

että toinen uskontokunta oli ottanut hänet vastaan, häntä ei voitu

poistaa luterilaisen seurakunnan kirjoista. Jottei eroava tänä väli-

aikana pääsisi nauttimaan asiaankuulumattomia etuja, ts. omaisi

vaalioikeutta, valiokunta ehdotti hänen asemansa täsmällistä mää-

rittelyä seuraavasti: »Sill’aikaa on hän Kirkkolain määräysten alai-



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 147

nen, vaan vaalioikeutta älköön hän nauttiko seurakunnassa, älköön-

kä myös olko vaalikelpoinen.»Eriuskolaisseurakunnista eroavien tai

erotettavien asemasta senaatin esitys ei sisältänyt riittävän selviä

määräyksiä. Jottei nyt kukaan jäisi seurakunnittain pidettävän

väestökirjanpidon ulkopuolelle, valiokunta ehdotti, että tällaiset

eronneet on pidettävä yleensäkin entisen seurakuntansa kirjoilla,
kunnes siirtyminen toiseen seurakuntaan on osoitettu tapahtu-
neeksi.69

Senaatti oli ehdottanut siviiliavioliiton sallituksi vain luterilaiseen

kirkkoon kuulumattomille, mutta valiokunta ei voinut tähänkään

esitykseen suostua. Kategorisesti se lausui olevansa »vakuutettu,
että laki, joka julistaisi avioliiton päteväksi ilman vihkimistä, louk-

kaisi kansan suuren enemmistön uskonnollisia tunteita ja sitäpaitsi
vähitellen veltostuttaisi käsitystä avioliiton pyhyydestä».70

Merkitykseltäänvähäinen, mutta valiokunnan epäluuloiselleasen-

teelle kuvaava oli sen tekemä lisäys senaatin esityksen eriuskolai-

sille myöntämään vapautukseen »kaikesta hengeltä suoritettavasta

maksosta» luterilaisen kirkon papistolle. Jos nimittäin luterilainen

seurakunta oli päättänyt kerätä erityisen veron kirkonrakennusta

varten, oli siitä eroava velvollinen vielä kolmen seuraavan vuoden

aikana suorittamaan kyseiseen tarkoitukseen hänelle määrätyt
maksut. 71

Koska laki ehdotettiin säädettäväksi vain protestanttisille erius-

kolaisille, oli välttämätöntä muuttaa myös senaatin ehdotuksen

ortodokseja ja roomalaiskatolisia koskevat kohdat. Edellisistä sel-

vittiin yksinkertaisesti jättämällä ne pois koko lakiehdotuksesta.

Helsingissä ja Viipurissa jo olemassaolevat katoliset seurakunnat

ehdotettiin laissa tunnustettaviksi, mutta samalla oli kiellettävä

uusien roomalaiskatolisten seurakuntien perustaminen. Selvästi

ristiriidassa voimassaolevan kirkkolain kanssa ehdotettiin, etteivät

protestanttiset Suomen alamaiset saa kääntyä roomalaiskatoliseen

oppiin. 72

Jyrkän vanhoillinen kanta oli siis kautta linjan voittanut. Valio-

kunnan kannan saneli sen enemmistö, jonka muodostivat piispa
Johansson, professorit A. F. Granfelt ja Herman Räbergh, kunnal-



148 ASEMAT SELKENEVÄT

lisneuvos Agathon Meurman, rovasti F. W. Fredriksson ja ratsu-

tilalleen Kaarlo Wärri. Muuten enemmistö oli yksimielinen, paitsi

että rovasti Fredriksson, nähtävästi Sipoon vapaakirkollisista saa-

mansa kokemuksen perusteella, halusi vapauttaa kirkostaeroavat

kirkkoneuvoston edessä tehtävästä ilmoituksesta. Vähemmistöön

ei siten jäänyt muita kuin valiokunnan puheenjohtaja, senaattori

Leo Mechelin, joka suositteli vastalauseessaan senaatin ehdotuksen

hyväksymistä kaikessa pääasiassa.73

Eriuskolaislakivaliokuntaan olivat tosiasiallisesti keskittyneet

kirkon merkittävimmät johtajat ja näiden saavutettua yksi-

mielisyyden eriuskolaiskysymys oli kirkolliskokouksessa käytän-
nöllisesti katsoen ratkaistu. Täysistuntojen asiaksi jäi enää vain

selvittää eri katsomusten voimasuhteet ja paljastaa niiden taustana

olevat perustavat motiivit. Varsin useat maallikkoedustajat ilmoit-

tivat tällöin mieluimmin kannattavansa koko lain hylkäämistä ja
vetosivat mielipiteensätueksi valitsijoittensaantamiin evästyksiin.

Lappeenrannan rovastikunnan edusmies lukkari Antti Granholm

kertoi saaneensa kolmesta eri seurakunnasta pyyntöjä, »että minä

tässä kokouksessa eriuskolaislakia vastustaisin, koska se näiden

seurakuntien mielestä on niinkuin varas eli vihollinen saarnaaja,

joka tahtoo heiltä heidän esi-isiltä perityt oikeutensa ryöstää». 74

Samanlaisista pyynnöistä mainitsi myös Jyväskylän rovastikunnan

edustaja, minkä lisäksi Sortavalan, Kalajoen ja Karjalan molem-

pien rovastikuntien edusmiehet viittasivat »yksinkertaisen kansan»

ja »kansan syvien rivien» periaatteessakielteiseen asennoitumiseen. 75

Näytteeksi kansan parissa liikkuvista mielialoista lainattakoon

ote Jyväskylän rovastikunnan edusmiehen kansakoulunopettaja
K. J. Rahikaisen lausunnosta: »Meidän on päättäminen tai antami-

nen lausunto asiasta, joka lähestyy piakkoin päätöstänsä, josta

jokainen tietää, että se on jonkunmoinenräjähdyskone kansamme

ja maamme kerroksissa. Nyt se lausunto, jotakirkolliskokous tässä

antaa, on monen puhujanja niin minunkin mielestänikoettava tehdä

tuon räjähdyskoneen niin vähän särkeväksi kuin suinkin, ja sen

särkemistyön, joka pitkittyy eriuskolaislain kautta yhä enemmän

ja enemmän, niin vitkalliseksi kuin mahdollista. En pidä itseäni



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 149

ennustajana, mutta ennustan kuitenkin. Kun eriuskolaislain kautta

erotetaan kansankirkosta jäseniä erityisiksi seurakunniksi, niin ei

heille, kuten tiedämme, alussa myönnetä täysiä kansalaisoikeuksia,
mutta kuta enemmän nämä erityiset kirkot varttuvat, sitä suu-

remmaksi tulee heidän äänensä vaatimaan täydellisiä oikeuksia.

Siitä on taas minun ymmärtääkseniensimmäisenä seurauksena se,

että uskonto, jota kansamme on ensimmäisenä viisauden alkuna

Jumalan käskyn jälkeentähän asti pitänyt, tulee syrjäytetyksi pois
kaikista meidän oppilaitoksistamme niin ylhäisemmistä kuin alhai-

semmistakin. Vaikutuksena siitä on taas se, että kansan sydämet
vieraantuvat enemmän ja enemmän siitä elämästä, joka on Juma-

lassa.» 76

Periaatteellisesta vastustuksestaan huolimatta taipuivat kuiten-

kin kaikki maallikkoedusmiehet yhtä lukuunottamatta käytännöl-
listen näkökohtien vuoksi hyväksymään lain valiokunnan esittä-

mässä muodossa. Loppuun asti vastusti lakia »kaikkia kansan

pyhimpiä ja syvimpiä tunteita vastaan» sotivana siten vain Ylivies-

kan kanttori Pietari Päivärinta. 77 Toisaalta monet maallikko-

edustajat ilmoittivat voittaneensa periaatteellisetkin epäilynsä lakia

vastaan, näin esimerkiksi paitsi Kaarlo Värri kansakoulunopettajat
O. Berg, A. Ruoranen ja E. Sandbacka. 78

Avaramman uskonnonvapauden puolesta puhuivat piispa Alo-

paeus, kirkkoherra K. F. Öller, lehtori Adiel Bergroth, senaattori

Leo Mechelin ja apteekkari K. H. Ekroos, mutta turhaan. Miten

vähäinen Schaumanin vanhan kirkkopoliittisen linjan kannatus

tässä kirkolliskokouksessa oli, ilmenee selvimmin siitä, että lain

rajoittaminen koskemaan yksinomaan apostolisen uskontunnus-

tuksen pohjalla seisovia protestantteja hyväksyttiin äänimäärin

70—8. 7 9

Yksityiskysymyksistä herättivät eniten huomiota siviiliavio-

liitto ja roomalaiskatolisten asema. Ensiksimainittua asettuivat

vastustamaan nimenomaan kokouksen maallikkoedustajat puheen-
vuorossa toisensa jälkeen. Rahvaan käsityksen mukaan se ei ollut

paljoa laillistamatonta yhdyselämää parempi. Monista tähän suun-

taan käyvistä lausunnoista mainittakoon vain alastarolaisen ratsu-



150 ASEMAT SELKENEVÄT

tilallisen Antti Mäkimattilan: »Kansa ei ensinkään tunne, mitä

siviiliavioliitto on, se pitää sen niin halpana, ett’en edes rohkene

tässä kokouksessa sitä lausua, mitä kansan syvissä riveissä ajatel-
laan.» 80 Kun siviili-avioliitto tajuttiin siveellisen löyhyyden seu-

raukseksi ja edistäjäksi, ei moista tietenkään voitu sallia niille, jotka
kirkosta eronneina olivat erityisesti alttiita vallattomuudelle. Edel-

lämainittu Sortavalan rovastikunnan edusmies lehtori K. G. S. Suo-

malainen huomauttikin nimenomaan, »että jos siviili-avioliitto tulee

dissentereillekään sallituksi, niin se on herättävä mitä suurinta

mielikarvautta kansassa». 81

Asiallisesti täysin sama epäluulo määräsi myös papiston enem-

mistön kannan. Sen puhetorvena piispa Johansson selitti, ettei val-

tion viranomaisen edessä solmittu liitto voinut olla yhtä pysyvä kuin

kirkollinen. Mitä maallisen virkamiehen edessä tehdään, se myös
hänen edessään puretaan. Siviiliavioliiton tarkoituksena on höllen-

tää aviollisia siteitä, minkä vuoksi sen säätämistä oli kaikin tavoin

viivyteltävä. »Varmaa on, että se aika on tuleva, jolloin siviiliavio-

liiton täytyy päästä meidänkin kansaamme, mutta se aika on onne-

ton aika.» Ulkomaiden esimerkki pelotti. 82

Turhaan selitti Leo Mechelin, ettei senaatin ehdotus, joka asialli-

sesti oli sama kuin vuoden 1876 kirkolliskokouksen hyväksymä,

merkinnyt avioliiton pyhyyden ja pysyvyyden heikentämistä tai

helpottanut avioeron saamista, yhtä vähän kuin se oikein ymmär-

rettynä saattaisi loukata luterilaisen seurakunnan piirissä aviolii-

tosta vallitsevia tuntoja.83 Turhaan myös rovastit Antero Warelius

ja Nestori Järvinen osoittivat, että eriuskolaislain säätäminen teki

siviiliavioliiton eräissä tapauksissa suorastaan välttämättömäksi,
nimittäin milloin kontrahentit eivät kuuluneet mihinkään kirkko-

kuntaan tai sitten niin vähäiseen, jolla ei ollut varaa kustantaa

itselleen omaa pappia. B4 Gustaf Johansson vastasi Wareliukselle,

ettei lakia »koskaan voi niin jokaikiseen kohtaan soveltaa», ja Me-

chelinille,että vaikkei lain tarkoitus olisikaan heikentää avioliiton

pysyvyyttä, sen seuraukset puhuvat toista: »Myönnän kyllä, mitä

senaattori Mechelin lausui», piispatotesi, »mutta ensi askelta seuraa

toinen ja toista kolmas, ja kun seuraukset ovat niin ikävät ulko-



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 151

mailla, olisi meidän ottaminen ensi askel niin myöhään kuin mah-

dollista, eikä tämä vielä ole meillä tarpeenkaan.»85

Piispa Johanssonin tarmolla puolustama valiokunnan kielteinen

kanta hyväksyttiin sitten »ratkaisevalla enemmistöllä». 86 Todetta-

koon tässä yhteydessä, että Meurman jaRäbergh, jotka olivat valio-

kunnan jäseninä hyväksyneet sen ehdotuksen, eivät sitä keskus-

teluissa sanallakaan puolustaneet. Ei kestänytkään pitkiä aikoja,
ennen kuin molemmat vaativat luterilaisen kirkon integriteetin
nimissä kirkon jäsenillekin samaa siviiliavioliiton solmimisen mah-

dollisuutta, jota he nyt olivat olleet eriuskolaisilta kieltämässä. 87

Samanlainen pelko porttien aukaisemisesta pahalle kuin siviili-

avioliittoasiassa, määräsi kokouksen enemmistön kannan myös suh-

tautumisessa katolisiin. Valiokunnan jäsenet A. F. Granfelt ja Her-

man Räbergh perustelivat katolisen kirkon toiminnan rajoittamista
sen propagandanvaarallisuudella ja sen käännytysmenetelmienepä-

rehellisyydellä.88 Vieläkin yksiviivaisemmin ilmaisivat kantansa

eräät kansanmiehet: ». .. koska on kyllä luultavaa, että paavin
uskonto on vielä sama, kuin se on ollut ennen, silloin kuin se on vai-

nonnut muiden uskontokuntain jäseniä, jota ei ole koskaan nähty
luterilaisen kirkkokunnan tekevän», perusteli Lammin kanttori

Henrik Silander historiallista todellisuutta varsin vapaasti tulkiten

kielteisen kannanottonsa. 89

Valiokunnan ehdotus, että »protestanttiseen uskonoppiin kuu-

luvain Suomen alamaisten ei ole sallittu kääntyä roomalais-katoli-

seen oppiin» poikkesi kuitenkin niin jyrkästi sekä kirkkolain hen-

gestä että aikaisempien valtiopäivien ja kirkollisten elinten kan-

nanotoista, että se herätti voimakkaan vastustuksen. Rovastit Lyra

ja Warelius huomauttivat kyseisen momentin hyväksymisen, jolloin
siis siirtyminen kahden kirkkokunnan välillä olisi mahdollista vain

yhteen suuntaan, merkitsevän samalla periaatteessa kirkollisen

tilanteemme suurimman epäkohdan hyväksymistä: evankelinen

kristitty voi siirtyä ortodoksiseen kirkkoon, mutta hän ei saa palata
sieltä. 90 Useat puhujat huomauttivat edelleen, että ehdotus oli suo-

ranaisessa ristiriidassa kirkkolain 6 §:n kanssa, joka nimenomaan

kielsi evankelis-luterilaista kirkkoa estämästä ketään yhteydestään



152 ASEMAT SELKENEVÄT

eroamasta. 91 Kun Kuopion piispa ja hänen virkaatekevä kapitu-

laarinsa, lehtori Johannes Schwartzberg tähän vastasivat, ettei

asiassa tarvinnut olla mitään ristiriitaa, koskapa kirkkolaki oli kir-

kon ja eriuskolaislaki valtion asia, eikä mikään estänyt valtiota sää-

tämästä oman etunsa nimessä ankarampaa säädöstä, kuin mikä

kirkossa oli vallalla, herätti tämä kiivaita vastalauseita. Lehtori

Adiel Bergroth nimitti moista menettelyä suorastaan jesuiittalai-
suudeksi ja »advokatyyriksi» ja rovasti A. G. Westerlund ihmetteli,
miten on mahdollista saman henkilön katsoa samaa asiaa tilanteen

mukaan aina eri kannoilta. Häneen yhtyi välittömästi rovasti

G. O. T. Nordström: »Minä olen yksi henkilö, minulla on yksi oma-

tunto; tämän omantunnon nojalla minun täytyy pysyä K L:n

6 §:n säännöksessä, olinpa sitten kirkkomme edusmiehenä tai val-

tiomiehenä.»92

Arvostelu saikin sen aikaan, että koko katolisia koskeva pykälä

jätettiin pois lakiehdotuksesta, joka näin tuli käsittämään yksino-
maan protestanttisia eriuskolaisia. Tämä olikin ainoa kirkollisko-

kouksen valiokuntansa ehdotukseen vapaamieliseensuuntaan teke-

mä lievennys. 93 Sensijaan kirkolliskokous kiristi alaikäisten asemaa

käsittelevää 12. pykälää, johon hyväksyttiin seuraava lisäys:

»Lapsi vaivaishoidossa ja muissa julkisissa kasvatuslaitoksissa,

jotka eivät ole erityisen seurakunnan omia lapsia varten perustetut,

on kasvatettava valtiokirkon opissa.»94

Vanhoillinen,anti-liberaali kanta oli siten kautta linjan voittanut.

Aivan johdonmukaistaoli näinollen, että kirkolliskokous hyväksyi

myös hallitukselle jätettävät anomukset pyhätyön kieltämisestä

ja sapattilakien ankarammasta valvonnasta sekä aloitteen »juma-
lattomien henkilöiden» sulkemisesta kirkollisten vaalien osallisuu-

desta. 95

Liberaalissa lehdistössä kirkolliskokouksen päätökset nostattivat

tietenkin ankaran myrskyn. Kaikesta huolimatta oli eriuskolais-

lakivaliokunnan lausunto sille todellinen pettymys. Näin pitkälle ei

sentään ollut uskottu kirkolliskokouksen saattavan mennä. Äbo

Tidning huomautti aivan oikein, että senaatin ehdotus kaikessa

oleellisessa perustui edellisen kirkolliskokouksen hyväksymään esi-



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 153

tykseen, johon vielä säädyt olivat yhtyneet. Nyt uusi valiokunta

»kaataa edellisen kirkolliskokouksen päätökset ja säätyjen päätök-
set» ja astuu näin taaksepäin sen sijaan että kirkon olisi pitänyt
astua eteenpäin. »Tämä, jos mikään, on kai taantumusta» lehti

huudahti ja lausui ihmetyksensä erittäin siitä, että kaksi valiokun-

nan jäsentä, professori Granfelt ja rovasti Fredriksson olivat edelli-

sessä kirkolliskokouksessa kannattaneet samaa siviiliavioliittoa,

jota he nyt vastustivat. 96

Yhtä pureva oli Nya Pressenin arvostelu. Se toisti Äbo Tidningin
väitteet suvaitsemattomuudesta jataantumuksellisuudesta jamoitti

etenkin sitä, että periaatteellisia kysymyksiä ratkaistaessa vedot-

tiin niin epämääräiseen asiaan kuin uskonnolliset tunteet. Fid2i-

saarilla mainitut tunteet vaativat hautaamaan vanhukset elävältä,
Suomessa ne taasen kieltävät tutkimasta dogmeja ennakkoluulot-

tomasti, lehti totesi sarkastisesti. Kirkolliskokouksen asenne pal-

jasti kirkon heikkouden ja pelon: »Myrsky huojuttaa jo haljenneita

muureja.» Positiivisena toimenpiteenätilanteen pelastamiseksi lehti

esitti uskonnonvapautta edistävän yhdistyksen perustamista.97

Helsingfors Dagblad oli jonkinverran maltillisempi, mutta sekään

ei salannut pettymystään.98

Vanhoillisen rintaman voimaa ei kuitenkaan käynyt kieltäminen.

Äbo Tidning totesikin loppuarvioinnissaan»kokouksen enemmistön

seuranneen hyvin suunniteltua ja johdonmukaisesti toteutettua

taantumukselliseen suuntaan käyvää ohjausta». Varsin oikeaan osui

lehden havainto, että »kokouksen varsinainen ohjaaja ja vaiku-

tusvaltaisin henkilö» oli Gustaf Johansson. Toimituksen oli pakko
tunnustaa hänen terävyytensä ja tietorikkautensa sekä itsenäisyy-

tensä, mutta se katsoi hänen laskelmallisuutensa kuitenkin selvästi

osoittaneen, että hän ennen muuta oli puoluemies. Joka tapauksessa
oli kirkon arvostelijoillekin käynyt ilmeiseksi Johanssonin jo edelli-

sen kesän pappeinkokousten aikana näkynyt johtoasema." Van-

hoillisen kirkon kärkimiehenä oli nuori, vasta 42-vuotias piispa.
Yhtä kielteinen kuin vapaamielisten oli myös vapaakirkollisten

reaktio. Tällaisella eriuskolaislailla ei ole mitään merkitystä, Lönn-

beck kirjoitti. Dissenterit eivät mitenkään saata hyväksyä sen mää-



154 ASEMAT SELKENEVÄT

räyksiä, mistä syystä he tietenkin jäävät kirkkoon. Mikäli tämä on

ollut kirkolliskokouksen tarkoitus, se on totisesti saavutettu. Kirkko

on osoittanut taantumuksellisuutensa ja vapaiden kristittyjen vas-

taus tulee olemaan Jumalan Sanan ja omantuntonsa entistä rohke-

ampiseuraaminen. Jos tämä saattaa heidät ristiriitaan vallitsevan

järjestyksen kanssa, he totisina kristittyinä alistuvat kärsivälli-

sesti niihin rangaistuksiin, jotka »kristillinen» yhteiskunta mah-

dollisesti tästä antaa. 100

Sekä vapaamieliset että vapaakirkolliset olivat siten yksimieli-
sesti todenneet kirkolliskokouksen taantumukselliseksi, reaktionää-

riksi. Mikäli nimityksellä tarkoitetaan ajallisesti myöhäisemmän
katsomuksen korvaamista varhaisemmalla, toteamus epäilemättä
oli täysin oikeutettu. Jo vuoden 1876 kirkolliskokous oli omaksunut

olennaisesti ahtaamman uskonnonvapauden tulkinnan kuin kirk-

kolain luojat edellisellä vuosikymmenellä, mutta Suomen evankelis-

luterilaisen kirkon toinen kirkolliskokous oli valmis myöntämään
toisuskoisille vieläkin vähemmän oikeuksia kuin ensimmäinen. 101

Muuan kokouksen johtomiehistäHerman Räbergh sanoikin suoraan,

että kirkkolakia laadittaessa oli otettu liian pitkä harppaus yhdellä
kertaa. Nyt oli sen vuoksi pyrittävä takaisin, mistä syystä lakimuu-

tosehdotukset tähtäävät »reaktionääriseen suuntaan», mitä nimi-

tystä hän siis itse käytti. 102

Miltei kahden vuosikymmenen ajan kehitys siten oli kirkossa kul-

kenut päinvastaiseen suuntaan kuin säätyläisväestön yleinen mieli-

pide. Jälkimmäinen oli kypsynyt vaatimaan yhä rajattomampaa

yksilönvapautta, edellinen taasen oli valmis antamaan tätä vapautta

yhä vähemmän. Kehitys on yleisesti tunnettu, mutta se on myös
siksi omalaatuinen ja pitkäaikainen, että sille on välttämätöntä

etsiä selitys.
Jo ensimmäisessä kirkolliskokouksessa vuonna 1876 oli herättä-

nyt huomiota, että rahvaan edustajat säännöllisesti olivat pappeja

vanhoillisempia. Kirkon demokratisoituminen ei ollutkaan avan-

nut ovia vapaamielisille uudistuksille vaan päinvastoin tehnyt nii-

den toteutumisen entistä vaikeammaksi. Papistolle ei kansan van-

hoillisuus tietenkään ollut mikään yllätys. Uutta oli vain se, että



KIRKKO JA ERIUSKOLAISLAKI 155

talonpoikaisenkansan vakava kirkollisuus nyt kantautui perusteltu-
na myös muun säätyläisväestön kuuluville.103

Sivistyneistön yleinen mielipide sivuutti kansanmiesten puheet

kuriositeetteina, joihin ei kannattanut kiinnittää vakavaa huomiota.

Se tarkasteli kirkollista kysymystä oman yhteiskuntaryhmänsä tai

korkeintaan kaupunkiyhteisönkannalta ja pani pääpainon liberalis-

min hengessä tiettyihin yleisiin oikeus- ja vapausperiaatteisiin, joi-
den valossa koko ongelma oli varsin mutkattomasti ratkaistavissa.

Toisin kuin 1860-luvulla, papisto ei nyt kuitenkaan enää seurannut

muuta säätyläisväestöä. Osittain se oli sosiaaliselta rakenteeltaan

muuttunut itse kansaisemmaksi, osittain oli kielipoliittinen ja maa-

ilmankatsomuksellinen rintamanmuodostus ajanut sen talonpoi-
kien rinnalle muita säätyläisiä vastaan. 104 Papisto oli tosin perin-
näisesti seisonut lähempänä kansaa kuin muut säätyläisryhmät,

mutta nyt se joutui keskeisissä kannanotoissaan suoranaisen valin-

nan eteen. Omaksuisiko se sivistyneistön liberaalisen vai kansan

vanhoillisen vaihtoehdon? 105

Papisto ratkaisi kantansa liittymällä talonpoikaisen kansan käsi-

tyksiin. Tämän kokivat muut sivistyneitten säätyjen edustajat pet-

tymyksenä. Vuoden 1886 kirkolliskokouksen keskusteluissa ja pää-
töksissä vedottiin papiston taholta usein kansan käsityksiin ja
vakaumuksiin. Sen uskonnollisia tunteita ei saanut loukata, sen kat-

somukset oli otettava huomioon. Laki oli säädettävä »olevia oloja»,

ts. kansaa varten, ei joidenkin säätyläisten keskuudessa vallitsevien

tarpeiden mukaan. 106 Siviiliavioliitostakeskusteltaessa tohtori Geit-

lin esimerkiksi varoitti horjuttamasta kansan siveellisiä katsomuk-

sia: »Sillä jos sekin laki jääpi kuolleeksi puustaviksi, jota kansan

oikeudentunne ei kannata, mitä muuta kuin vahinkoa on odotetta-

vissa laista semmoisesta, joka tätä tunnetta katkerasti loukkaa.» 107

Itse Leo Mechelinkin, kokouksen liberaalin vähemmistön arvoval-

tainen johtaja, myönsikeskustelussa oikeaksi periaatteen,ettei »kan-

salle ole pakotettava lakeja, joilta puuttuu tuki sen katsomuksissa,

ja joitten toteuttaminen ja soveltaminen siten saattaa aiheuttaa

vaikeuksia». 108

Tällä pohjalla vuoden 1886 kirkolliskokouksen pappisedustajien



156 ASEMAT SELKENEVÄT

enemmistö teki ratkaisunsa. Kirkkolakia kuusikymmentäluvulla
säädettäessä kirkon henkinen johtaja F. L. Schauman oli liittynyt
säätyläisten yleiseen mielipiteeseen ja ajanut ehdotuksensa voit-

toon. Kahtakymmentä vuotta myöhemmin Suomen kirkon uusi joh-

taja Gustaf Johansson liittyi tietoisesti talonpoikaisen uskovan kan-

san vakaumukseen ja tähän nojautuen vei myös mielipiteensä kir-

kossa voittoon. Jälkimmäinen johti väistämättä konfliktiin sivisty-
neistön yleisen mielipiteen kanssa. Tässä valossa selviää myös papis-
ton taantumuksen todellinen luonne. Säätyläisväestön osalta uskon-

nollista yhdenmukaisuutta edellyttävä yhtenäiskulttuuri oli murtu-

nut jo 1850-luvulla.109 Talonpoikaisen kansan piirissä vallitsi edel-

leen 1880-luvulla vanhaluterilainen katsomus, jonka mukaan uskon-

non yhteys oli myös yhteiskunnan tasapainon ja siveellisen järjes-

tyksen välttämätön edellytys.Tältä kannalta lähtien oli mahdoton-

ta tajuta suvaitsevuuden eettistä arvoa, vaan se tulkittiin väistä-

mättä velttoudeksi ja leväperäisyydeksi.Viime kädessä kahdeksan-

kymmenluvun kirkollinen vastakohta perustui näin säätyläisväes-

tön ja talonpoikaisenkansan erilaisiin yhteiskuntanäkemyksiin. Jäl-

kimmäinen edusti alkukantaisempaa käsitystä, jonka tunnusomai-

sena piirteenä oli luja sosiaalinen sidonnaisuus ja tästä johtuva kol-

lektiivinen kuri, edellinen taas vaati yksilölle suurempaa vapautta

ja riippumattomuutta.

Papiston osuus tapahtuneessa rajoittui siihen, että se kahden

vuosikymmenen kuluessa hitaasti mutta johdonmukaisesti siirtyi
leiristä toiseen, hylkäsi sivistyneistön johtavienpiirien jakuusikym-
mentäluvun kirkon edustaman kirkkopoliittisen liberalismin ja tun-

nustautui talonpoikaisen kansan katsomusten kannattajaksi. Asian

luonteesta johtuen papisto joutui kuitenkin koko ajan seisomaan

taistelun kärjessä ja tämä yhdessä sivistyneistön kokeman petty-

myksen kanssa aiheutti näköharhan, että papisto varsinaisesti oli

»taantumuksen» lujin kannattaja ja edistyksen pahin este. Itse

asiassa papisto kuitenkin vain seurasi talonpoikaisenkansan yleistä

mielipidettä. Näin arvioiden osoittautuu erheelliseksi aikalaisten ja

jälkimaailman käsitys, että Gustaf Johansson johti Suomen kirkon

taantumuksen tielle. Tosiasiallisesti Johansson omaksui kirkkokan-



LIBERAALIT JA VAPAAKIRKOLLISET 157

san piirissä vanhastaan vallitsevat katsomukset ja hänen varsi-

naiseksi ansiokseen jäi kokoaminen liberalismin hämmentämään

ja säätyläisväestön hylkäämän isien kirkolle uskollisen seurakun-

nan yhtenäiseksi rintamaksi.

Liberaalit ja vapaakirkolliset

Eriuskolaislakiasiassa ja yleensä uskonnonvapauden laajenta-
mista vaadittaessa liberaalit ja vapaakirkolliset olivat esiintyneet
samassa rintamassa kirkollisia vastaan, mikä oli antanut viimeksi-

mainituille aiheen syytöksiin, että yhteinen viha kirkkoa vastaan

oli ajanut vapaakirkolliset liittoon epäuskoisten kanssa. 110 Nimen-

omaan vapaamielisellä taholla onkin havaittavissa selviä sympa-

tioita eriuskolaisia kohtaan. Vastasihan vapaakirkollisen liikkeen

individualismi ja sen perinnäiseen kirkolliseen auktoriteettiin koh-

distama arvostelu myös liberalismin todellisia pyrkimyksiä. Tämän

mukaisesti liberaali lehdistö arvostelikin vapaakirkollista liikettä

ja sen toimintaa ja kannanottoja yleensä verraten myönteisesti.
Viimeksimainitun kirkon »dogmeihin» ja »auktoriteettiin» kohdista-

maa arvostelua lainattiin sellaisenaankin päivälehtien palstoille.

Vapaakirkollisten osoittamaa uskonnollista intoa verrattiin valtio-

kirkon välinpitämättömään uneliaisuuteen, ja vertailu päätyi aina

kirkon tappioksi. Jos toisinaan lausuttiin eriuskolaisista arvoste-

lunkin sana, myönnettiin kuitenkin samalla, että »rehellinen jaläm-

min vakaumus tuntuu aina jotensakin puoleensavetävältäniistäkin,

joidenmielipide on päinvastainen». 111

Myös vapaakirkollisellataholla on havaittavissa tiettyjä piirteitä,

jotka osoittavat, ettei suhde liberaaleihin ollut täysin viileä. Niinpä
huolimatta liberaalin lehdistön v. Bergenin jutussa osoittamasta

puolueellisuudesta ja perinnäiseen kristinuskoon kohdistamasta

arvostelusta, vapaakirkollisella taholla jatkuvasti tilattiin näitä

lehtiä, eikä tyydytty ainakaan yksinomaisesti liian kirkolliseksi

osoittautuneeseen Finlandiin. 112 Radikaalien piirien kirkkoon koh-

distama arvostelu ei myöskään jäänyt tunnustusta vaille. Arvostel-

lessaan Verdandin neljättä vihkoa Tro och Lif kiitti nimenomaan



158 ASEMAT SELKENEVÄT

kyseisen piirin »avaria sympatioita, tervettä ja eloisaa katsomusta

ja ilmeistä vilpittömyyttä». Vapaakirkollinen kirjoittaja antoi edel-

leen erityisen tunnustuksensa Verdandissa esitetylle vaatimukselle,
että uskonnon tuli olla elämää eikä pelkästään oppia, missä vaati-

muksessa hän näki protestin kirkollisten piirien yksipuolisesti ko-

rostamaa puhdasoppisuutta vastaan. Varaukseton kiitos ei silti

ollut. Tro och Lif ei suinkaan ollut sokea Verdandin radikaaliselle

tendenssille, vaan totesi julkaisun peitetysti ahdistavan myös kris-

tinuskon perustavia totuuksia. 113 Suoranaiseen yhteistyöhön vapaa-

ajattelijain kanssa vapaakirkollinen lehti ei sentään halunnut

mennä, vaan valitti päinvastoin sitä, että Buotsin uskonveljet olivat

taistelussaan valtiokirkkoa vastaan ajoittain langenneet tähän. 114

Liberaalien javapaakirkollistensuhde oli näin alusta alkaen varsin

kaksiarvoinen. Kuta paremmin edelliset oppivat tuntemaan jälkim-
mäisten käytännölliset tavoitteet, sitä varovaisemmaksi kävi myös
kiitos. Niinpä I. E. Wik oli helmikuussa 1884 selostanut kiittävässä

sävyssä Lekmannen-lehden vapaamielisyyttä, mutta kuunneltuaan

Hjalmar Braxenin julistusta hän kuukautta myöhemmin arvosteli

liikettä jokoko lailla toisin. Erityisesti oli Wikiä loukannut Braxenin

väite taiteen arvottomuudesta, jopa suoranaisesta vahingollisuu-

destakin, koskapa se johti harrastajansa helposti saatanan valtaan,
eikä hän saattanut ymmärtää, miten sivistynyt mies, vieläpä valtio-

kirkon vastustaja, saattoikin moista esittää. 115 Suhtautumisesta tai-

teeseen ja huveihin muodostuikin pahin erimielisyyden aihe. Vapaa-
kirkollinen Tro och Lif kirjoitti toistuvasti tanssia ja teatteria vas-

taan. Kun Finland oli ottanut palstoilleen artikkelin, missä todettiin

teatterin saattavan tietyin edellytyksin toimia myös kristillisen

uskon palveluksessa, Tro och Lif vastasi perusteellisella kirjoituk-

sella, jonka pääsisällön se kiteytti seuraavasti: »Liitossa maailman-

hengen palveluksessa olevan taiteen kanssa kirkko ei suinkaan täytä

lähetystehtäväänsä. Tämä merkitsisi tarttumista lihan käsivarteen

ja uudelleen alistumista siihen orjuuden ikeeseen, mistä Kristus on

meidät vapauttanut.» 116

Vapaamielinenreaktio oli nopea ja selvä. Gustaf Cygnaeus otsikoi

Äbo Tidningiin laatiman kirjoituksensa »ankara tuomari», missä



LIBERAALIT JA VAPAAKIRKOLLISET 159

hän tunnustaen periaatteessa vapaakirkollisten vilpittömyyden
valitti syvästi heidän suvaitsemattomuuttaan. Samassa numerossa

Tro och Lif oli teatteriarvostelunsa lisäksi paheksunut vielä sitä,

että muuan suomalainen kansatieteilijä oli vastalauseitta osallistu-

nut tseremissien uhrijuhlaan, että luterilaisissa kirkoissa käytettiin

messukasukoita, ja että sanomalehtimiehet eivät olleet kokoukses-

saan tuominneet lehtipainojen sunnuntaityötä. Lehti oli näin lau-

sunut ylimielisentuomionsa niin taiteen kuin tieteen, niin kirkollis-

ten rituaalien kuin yhteiskunnallisen siveellisyyden piiriin kuulu-

vista asioista tavalla, joka oli varsin kaukana siitä kristillisestä hen-

gestä, mitä se kuitenkin ilmoitti edustavansa. Verrattuna valtio-

kirkollisuuden Äbo Tidningissä saamaan arvosteluun oli vapaakir-
kollisuuden kritiikki sittenkin yllättävän ymmärtäväistä: »Vaikka-

kin monessa asiassa ajattelemme toisin kuin Tro och Lif, olemme

kuitenkin kiinnostuneina seuranneet sen rohkeita lausuntoja mo-

nissa kysymyksissä ja annamme aikakauslehden esittämälle ohjel-
malle kaiken tunnustuksemme, mutta kun rohkeus muuttuu yli-

mielisyydeksi, emme voi olla tätä syvästi valittamatta». Periaat-

teessa siis vapaakirkollisissa nähtiin myönteinen tekijä, jopa liitto-

lainen, ja heidän hankalat piirteensä »selitettiin parhain päin» liika-

naiseksi innokkuudeksi ja kiihkoiluksi. 117

Vapaamielisen lehdistön puolueellisuus suhtautumisessa vapaa-

ja valtiokirkollisiin näkyi erittäin selvästi allianssi- ja kirkollis-

kokouksen kesänä lehdistössä suoritetusta ihmeparannuskeskuste-
lusta. Ruotsissa oli muuan Boltzius -niminen mies herättänyt huo-

miota ihmeparantajana. Vaasassa oli pastori J. A. Heikel maininnut

tämän rippikoululaisilleen todistuksena siitä, että Jumala edelleen-

kin tekee ihmeitä. 118 Tästä nosti nyt vapaamielinen lehdistö ison

melun. Wasa Tidning kävi kärjessä ja sitä säestivät Nya Pressen ja
Äbo Tidning. Valtiokirkko oli taas osoittanut taikauskoisuutensa. 119

Huolimatta siitä, että samat lehdet totesivat piispa Rundgrenin
Ruotsissa asettuneen Boltziusta vastustamaan ja että Boltzius itse

kuului lähinnä »lahkolaisen» hurmahenkisyyden piiriin, vieritettiin

syytös taikauskoisuudesta pastori Heikeliin vedoten yksinomaan
valtiokirkon niskoille. Miten harhauttava tämä väite oli, ilmenee



160 ASEMAT SELKENEVÄT

siitä, että Finland ei puuttunut lainkaan koko ihmeparannuksesta

käytyyn keskusteluun, kieltäytyipä vielä ottamasta vastaan muuta-

man porvoolaisen rouvan kirjoitusta, joka oman näkemänsä perus-

teella oli vakuuttunut Boltziuksen kyvyistä. Sama kirjoitus ilmes-

tyi sitten Tro och Lif-lehdessä. 120 Tarve nähdä valtiokirkko (vapaa-
mieliseltä kannalta arvioiden) mahdollisimman pimeänä ja vapaa-

kirkollisuus mahdollisimman »edistyksellisenä» vei siten vapaa-

mielisen lehdistön toisinaan vääntämään tosiasiatkin toiveittensa

mukaisiksi.

Eriuskolaislain kirkolliskokouksessa osakseen saama kohtelu ja
kirkon taholta samanaikaisesti suoritettu vapaakirkollisen allianssi-

ajatuksen torjuminen tekivät vuoden 1886 lopulla kysymyksen libe-

raalien ja eriuskolaisten välisestä yhteistyöstä ajankohtaiseksi.

Vapaamielisissä piireissä ryhdyttiinkin välittömästi toimiin kysei-
sen yhteistyön aikaansaamiseksi. Jo ennen kirkolliskokouksen eri-

uskolaislakivaliokunnan mietinnön julkaisemista olivat Helsingin

vapaauskoiset piirit ryhtyneet toimiin erityisen Ruotsin vastaavan

yhdistyksen esikuvan mukaisen uskonnonvapausyhdistyksen ai-

kaansaamiseksi. Hankkeen alkuunpanijoihin kuuluivat mm. pää-

toimittaja Axel Lille, asessori Uno Kurten, varatuomari C. B.

Federley, lehtori Viktor Heikel ja professorinrouva Mathilda Asp.

Alunperin pyrittiin saamaan mukaan myös vapaakirkollisten pii-
rien edustajia ja tässä mielessä valittiin ensimmäiseen valmistavaan

toimikuntaan myös neiti Anna Edelheim, joka oli toiminut aktiivi-

sesti Helsingin vapaakirkollisten yrityksissä. Viimeksimainittu ei

kuitenkaan osallistunut toimikunnan työskentelyyn, minkä rouva

Asp yksityiskirjeessään Gustaf Cygnaeukselle tulkitsi osoittavan

uskonnollisten piirien luonteenomaista suvaitsemattomuutta. 121

Heti eriuskolaislakivaliokunnan mietinnön tultua julkisuuteen
kiirehti Axel Lille esittämään lehdessään uskonnonvapausyhdis-

tyksen perustamista.122 Asia viivästyi kuitenkin, koskapa alunperin
haluttiin perustaa yhdistys mahdollisimman laajalle pohjalle. Tässä

mielessä käytiinkin koko syyskausi neuvotteluja sekä eri paikka-

kunnilla asuvien liberaalien että eriuskolaisten kanssa mahdolli-

simman edustavan allekirjoittajajoukon saamiseksi sanomalehtiin



LIBERAALIT JA VAPAAKIRKOLLISET 161

lähetettävälle vetoomukselle. 123 Helmikuun 18 päivänä 1887 kutsu

Suomen uskonnonvapaus- ja suvaitsevuusyhdistyksen (Förening
för religionsfrihet och tolerans i Finland) perustavaan kokoukseen

sitten julkaistiin Helsingin ja kahta päivää myöhemmin myös
Turun ja Vaasan vapaamielisissä lehdissä. Finlandiin ja suomen-

kielisiin lehtiin ei kutsukirjettä lainkaan lähetetty arveltiin

ilmeisesti jo etukäteen, etteivät mainitut lehdet sitä julkaisisi.124

Kutsukirjeen perusteluissa selostettiin yhdistyksen tarkoitus.

Siinä todettiin, »että uskonto on ihmisen syvin tarve», että »kristin-

uskon henki on vapaus ja kaikki uskonto on olemukseltaan oman-

tunnon ja sydämen asia», että edelleen »uskonnollinen pakko tukah-

duttaa uskonnollista elämää jaaiheuttaa teeskentelyä ja välinpitä-

mättömyyttä», ja että »valtiokirkko ei ainoastaan aiheuta tällaista

pakkoa vaan synnyttää myös katkeruutta ja tyytymättömyyttä
kaikissa niissä, jotka pakotetaan tunnustamaan oppia, joka ei heitä

tyydytä». Perustelujen lopuksi viitattiin vielä eriuskolaisten oikeu-

dettomaan asemaan jakirkolliskokouksen kannanottoon, jokaantoi

varsin vähän toiveita eriuskolaislain säätämisestä lähitulevaisuu-

dessa. Tarkoituksekseen perustettava yhdistys ilmoitti uskonnon-

vapauden ja suvaitsevuuden periaatteiden levittämisen sekä niiden

vaatimien lainsäädännöllisten muutosten aikaansaamisen. Käy-
tännössä tämä merkitsi pyrkimistä seuraaviin lähiajantavoitteisiin:

a. vapaamielinen eriuskolaislaki,
b. oikeus solmia laillinen avioliitto siviiliviranomaisen edessä,

c. vanhempien oikeus määrätä lastensa uskonnollisesta kasva-

tuksesta,

d. kaste-, ehtoollis- ja valapakon poistaminen.

Julkilausuma noudatti näin vanhan uskonnollisen liberalismin

linjaa, samalla kun se oli laadittu sävyyn, jonka toivottiin tyydyt-
tävän eriuskolaisia. Allekirjoittajajoukko osoitti kuitenkin, että

toivottua eri piirien kokoamista ei ollut saavutettu. Pääosa julki-

lausuman alla olevista 29 helsinkiläisestä ja kahdeksan maaseutu-

kaupungin 22 nimestä kuului nimittäin samoihin kirkonvastaisiin

piireihin, jotka olivat olleet hankkimassa v. Bergeniä Suomeen ja



162 ASEMAT SELKENEVÄT

täällä osoittaneet hänelle suosiotaan. Nya Pressenin, Äbo Tidningin

ja Wasa Tidningin toimittajat olivat mukana, vanhan liberalismin

edustajan Helsingfors Dagbladin päätoimittaja sen sijaan puuttui.
Suomenmielisistä oli nimensä antanut ainoastaan Minna Canth,

eriuskolaisista taasen vain metodistipastorit Carlsson ja Jeppson.

Vapaakirkolliset ja baptistit loistivat poissaolollaan. Toisaalta

puuttuivat julkilausuman alta myös ruotsinkielisen nuoren radi-

kaalin polven nimet. Ylioppilailla oli tosin samaan aikaan tekeillä

toinen yritys kirkolliskokouksen menettelyn teilaamiseksi, mihin

kohta palaamme, mutta nuorten naturalistien poisjäämiseen oli

periaatteellisetkin syynsä. Mikäli Finland-lehteen on luottamista,

kieltäydyttiin mainituissa piireissä allekirjoituksesta sen vuoksi,
että yhdistys tunnusti uskonnon ihmisen syvimmäksi tarpeeksi. 125

Julkaistu ohjelma olikin selvästi ristiriidassa Elfvingin, Neiglickin

ja Westermarckin vakaumuksen kanssa.

Varsin piankävi myös ilmi,ettei uskonnonvapausyhdistyspystynyt

paljoakaanlaajentamaanpiiriääneikä edes säilyttämäänkaikkia alle-

kirjoittajiajoukossaan. Helsingfors Dagbladin reaktio oli tosin myön-
teinen. Lehti antoi täyden tunnustuksensa yritykselle, joka valis-

tuksen ja vakaumuksen tietä yritti ajaa kaikin tavoin kannatetta-

vaa ja jaloa päämäärää, suvaitsevuuden asiaa. Erittäin tärkeää oli

tällöin, että erilaisten uskonnollisten kantojen edustajat saattoivat

työskennellä yhdessä. Tässä lehti näki tulevan yhdistyksen koetin-

kiven, eikä saattanut samalla olla sanomatta myös eräitä varoituk-

sen sanoja. Ellei yhteistyö vapaa-ajattelijan ja puhdasoppisen tai

heränneen välillä onnistu, ja »elleivät todella ja lämpimästiuskovat

nauti yhdistyksen taholta kaikkea sitä tunnustusta, mitä uskonnon-

vapaus ja suvaitsevuus vaatii heille, kuten heidän vastapuolelleen

vapaa-ajattelijoille, on yhdistys turhaan työskentelevä asiansa

hyväksi». Tässä yhteydessä lehti totesi valittaen myös allekirjoitta-
jajoukonsekä uskonnollisen sekä kielipoliittisen yksipuolisuuden.129

Samasta seikasta, mutta huomattavasti terävämmin, huomautti

myös Finland. Uutta yhdistystä ei sen mielestä pitänyt arvostella

niinkään ohjelman kuin jäsenistön perusteella. Monet tunnetut

liberaalit samoin kuin kaikki vapaakirkolliset puuttuivat allekir-



LIBERAALIT JA VAPAAKIRKOLLISET 163

joittajien joukosta. Finland viittasikin hankkeen alkuunpanijat

Dagbladille lähettämään vastineeseen, jossa nämä olivat selittä-

neet kyllä yrittäneensä saada allekirjoittajia kaikista suunnista

mutta epäonnistuneensa pyrkimyksessään. 127 Tämän olisi pitänyt

antaa yrittäjille hieman ajattelemisen aihetta. On nimittäin täysi

syy epäillä, antavatko sellaisten kirkonvastaisten kirjoittajien kuin

Cygnaeuksen, Rönnbäckin ja Th. Lindhin yhtä vähän kuin muiden-

kaan v. Bergenin suosijoiden nimet mitään takeita siitä, että uusi

yhdistys tulee edes alkuunkaan osoittamaan suvaitsevuutta kirk-

koa ja kristinuskoa kohtaan. Muuan hyvin tunnettu henkilö (Z.

Topelius?) oli toimituksen tiedon mukaan kieltäytynyt antamasta

nimeään juuri sillä perusteella, »että hän oli niin suuri uskonnon-

vapauden ja suvaitsevuuden ystävä, ettei hän voinut allekirjoittaa

kutsua, jonka alta hän löysi joukon henkilöitä, jotka ovat osoitta-

neet niin ilmeistä suvaitsemattomuutta maan luterilaista kirkkoa

kohtaan». 128

Keskustelun jatkuessa kiinnitti erityisesti K. A. Hilden vielä

huomionsa julkilausuman allekirjoittajiin. Koko yritys oli hänen

mielestään selvästi tähdätty kristinuskoa vastaan, ja hän ihmetteli,
miten metodistiset saarnaajat olivat saattaneet liittyä tähän pilk-

kaajien seuraan. Samasta asiasta huomautti myös Uusi Suometar. 129

Vapaakirkolliset olivat nyt avainasemassa. Heidän kieltäytymi-
sensä osallistumasta valmistavan toimikunnan työskentelyyn oli

kuitenkin antanut selvän vihjeen siitä, mihin suuntaan ratkaisu

tulisi käymään. Jo joulukuussa 1886, nimienkeruun ollessa parhail-
laan käynnissä, F. W. Lönnbeck oli Nya Pressenin syyskuiseen mai-

nintaan viitaten puuttunut asiaan. Uskonnonvapausyhdistyksen
tarkoituksen hän selitti avoimesti kristinuskonvastaiseksi: »Kieltei-

syys järjestäytyy ja etsii maassamme lujia kiinnekohtia», mikä on

omiaan täyttämään sydämet levottomuudella. 130 Kutsukirjeen jul-
kaisemisen jälkeenhän tarttui uudelleen kynään ja selvitti nyt kan-

tansa yksityiskohtaisesti.
Aluksi Lönnbeck loi katsauksen maan uskonnolliseen rintamain-

muodostukseen. Hän katsoi voivansa todeta, että uskonnonvastai-

set uudet aatteet olivat voimakkaan läpimurtonsa jälkeen joutu-



164 ASEMAT SELKENEVÄT

neet etenemisessään selvästi pysähtymään, v. Bergen oli saanut

vastaansa perusteellisenkristillisen kritiikin ja joutunut luopumaan

enempien valloituskiertueiden järjestelystä. »Uskonnonopetus kuu-

luu edelleen koulujen opetussuunnitelmaan ja kristilliset dogmit
ovat yhtä lujia kuin konsanaan, Äbo Tidning on sulkenut palstansa

uskonnollisista kysymyksistä käydyltä keskustelulta 131 ja’aatteiden’
kurssi on alle nimellisarvonsa.» Tässä tilanteessa yrittivät vapaa-

ajattelijat nyt valita uuden taktiikan. »Oli aloitettu liian aikaisin,
tai oikeammin sanoen väärästä päästä. Oli epäviisasta pyrkiä heti

uskonnonopetuksen lakkauttamiseen, dogmien kumoamiseen ja
kristinuskon arvonalennukseen. Näin pantiin vain mielet liikkeelle

ja nostatettiin vastarinta, joka uhkasi tehdä tyhjäksi kaikki mah-

dollisuudet.» Parempi keino oli totuttaa kansa suvaitsemaan myös
toisin ajattelevia, jopa vastakkaisia mielipiteitä. Tämän jälkeen
muu olisi helpompaa ja seuraisi lähes itsestään. 132

Tältä pohjalta oli Lönnbeckin mukaan uuden yhdistyksen tarkoi-

tus ymmärrettävä. Kukaan ei liioin voinut kieltää sen kannattajilta
oikeutta toimia esittämiensä periaatteiden hyväksi. »Kristittyinä

ja isänmaanystävinävoimme valittaa tätä, mutta tämä ei vähennä

heidän moraalista oikeuttaan esittää valituksensa ja pyrkiä poista-
maan niiden syyt siveellisen vakaumuksen avulla. Ovathan he rehel-

lisiä miehiä, ja vaikkakin omatuntomme estää meitä hyväksymästä
heidän vaatimuksiaan koko laajuudessaan,on velvollisuutemme kui-

tenkin kuunnella heitä tarkkaavasti ja kunnioittaen, kuten toivom-

me itseämmekin kohdeltavan.» Yksityiskohtainen tarkastelu osoitti

myös, että allekirjoittajien ohjelmaan ja perusteluihin voitiin lähes

jokakohdassa yhtyä. Kysymys koski tällöin lähinnä sitä, miten laa-

jan ja minkä sävyisen tulkinnan kukin ohjelmankohta sai. l33

Ohjelman periaatteellisesta hyväksymisestä huolimatta Lönn-

beck kuitenkin jyrkästi torjui ajatuksen kristittyjen osallistumi-

sesta yhdistyksen toimintaan. Hänen perustelunsa olivat seuraavat

kolme. Yhdistyksen koko luonne osoitti sen olevan voimakkaasti

kirkonvastainen. Kun nyt nämä toisinajattelevat »eriuskolaiset»

ilmoittivat pyrkivänsä muuttamaan valtiokirkon oppia ja järjes-

tystä, he puuttuivat toisen uskontokunnan asioihin ja rikkoivat



LIBERAALIT JA VAPAAKIRKOLLISET 165

juuri suvaitsevuutta ja uskonnonvapautta vastaan. »Kirkon uudis-

tus sekä opin että järjestyksenosalta tapahtuu sisästäpäin, Jumalan

Hengen vaikutuksesta, ei ulkoisten itsevalittujen keinojen avulla,

jotka yhtä helposti mullistavat kuin parantavat.» Toiseksi puuttui-
vat kaikki takeet siitä, että yhdistys tyytyisi ilmoittamiinsa lähiajan
tavoitteisiin eikä lähtisi esimerkiksi ateistisessa tai materialistisessa

hengessä ajamaan vieläkin radikaalisempia reformeja. Kolmas

peruste oli kuitenkin epäilemättä ratkaisevin. Lönnbeck totesi kut-

sun allekirjoittajiin sisältyvän»maan vapaa-ajattelijainvaliojoukon».
Joskin kristityt saattoivat eräissä yhteiskunnallisissa asioissa työs-
kennellä yhdessä näiden kanssa, merkitsisi yhteys tämänlaatuisessa

asiassa selvästi asettumista Jumalan sanaa vastaan. Sitäkin järkyt-

tävämpää ja murheellisempaa oli, että metodistikirkon johtajat
olivat eksyneet hankkeeseen mukaan ja allekirjoittamalla kutsu-

kirjeen »solmineet mitä perusteellisimman ja käytännöllisimmän
allianssin henkilöiden kanssa, jotka tosin ihmisinä ja kansalaisina

ovat kunnioituksemme arvoisia, mutta jotkakuitenkin on luettava

kristinuskon vastustajiin, noihin 'uskottomiin’, joidenkanssa Juma-

lan lapsi ei saa kantaa vierasta iestä». Lönnbeck katsoikin olevansa

velvoitettu lausumaan julki kristittyjen piirien syvän tuskan ja

paheksumisen ja ilmoitti samalla ystävien täydellä syyllä odottavan

asianomaisten selitystä menettelynsä johdosta. Metodistipastorien
toiminta oli sitäkin vaarallisempaa, kun moinen harkitsemattomuus

helposti oli omiaan syöksemään maltilliset kirkolliset piirit valtio-

kirkollisen taantumuksen helmaan, joka jo ennestään oli liiankin

voimakas. 134

Carlssonin ja Jeppsonin selitystä ei tarvinnutkaan kauan odottaa.

Jo seuraavaan Tro och Lif-lehden numeroon he olivat lähettäneet

vastineen, missä he esittivät täyden anteeksipyynnön. Ulkomaalai-

sina he eivät olleet tunteneet julkilausuman muita allekirjoittajia

ja sen yleensä kannatettava sisältö oli saanut heidät luulemaan,että

kyseessä oli kristilliseltäkin kannalta täysin hyväksyttävä asia.

Tapahtuneestahe lausuivat syvän valittelunsa jailmoittivat peruut-
taneensa nimikirjoituksensajo »ennenkuin aikakauslehti Tro och Lif

oli hyväntahtoisesti muistuttanut meitä siitä, että olimme joutuneet



166 ASEMAT SELKENEVÄT

vihollisten emmekä ystävien joukkoon». Selvästi noloina pastorit
sanoutuivat jyrkästi irti uudesta seurastaan: »Me emme ole missään

liitossa heidän kanssaan eikä meillä ole vähintäkään tekemistä hei-

dän kanssaan. Olkoon kaukana meistä, että haluaisimme olla mis-

sään yhteydessä ihmisiin, jotka kieltävät Vapahtajamme ja hänen

uskontonsa.» 135

Liberaalit olivat näin jääneet vaille toivomiaan liittolaisia. Uuden

yhdistyksen perustava kokous pidettiin juuri äskenselostetun kes-

kustelun aikoihin maaliskuun 10 päivänä 1887. Uusina voimina

yhdistys sai piiriinsä sentään pari tunnettua suomenmielistä, A. J.

Melan sekä Arvi Grotenfeltin, minkä lisäksi liberaalin Helsingfors

Dagbladin päätoimittaja Anders Chydenius nyt myös liittyi sen

riveihin. Kaikkiaan ilmoitettiin yhdistyksen eri paikkakunnilla saa-

neen siihen mennessä 254 jäsentä. Lähiajan ohjelmaatäsmennettiin

myös siten, että siihen aikaisempien vaatimusten lisäksi hyväksyt-
tiin hallitusmuodon uskontopykälän poistaminen ja siviilirekisterin

aikaansaaminen. 136

Kokousta kommentoidessaan F. W. Lönnbeck totesikin uuden

uskontopoliittisen tekijän saaneen järjestäytymisensä suoritetuksi

ja maan uskonnollisen elämän kolmen päävirtauksen nyt olevan

selväpiirteisinä kokonaisuuksina kaikkien nähtävissä. Nämä olivat

»kirkollinen, vapaakirkollinen ja vapaauskonnollinen». Selkeydes-

tään huolimatta tilanne ei kuitenkaan ollut yksinomaan valoisa.

Jokainen puolue oli epäilemättä taisteleva omien päämääriensä saa-

vuttamiseksi. Tällöin oli vapaakirkollistenasema keskustapuolueena

erityisen vaikea. Toisaalta kirkko vetosi kaikkiin uskonnollisesti

vanhoillisiin aineksiin, toisaalta vapaamielisten reformiohjelma hou-

kutteli liittoon heidän kanssaan. Jotta vapaakirkollisuus, »tulevai-

suuden kirkko», kuitenkin täyttäisi kutsumuksensa, sen oli tiivis-

tettävä rivinsä ja antamatta hankalan tilanteen pelottaa itseään

pidettävä horjumatta omista periaatteistaan kiinni.137

Suomen uskonnonvapaus- ja suvaitsevuusyhdistys laati nyt no-

peasti sääntönsä lopulliseen kuntoon ja lähetti ne senaatille vahvis-

tettaviksi. Laillistamista odottaessaan yhdistys myös jo aloitti jul-
kisen toimintansa ja järjesti mm. esitelmätilaisuuksia pääkaupun-



LIBERAALIT JA VAPAAKIRKOLLISET 167

gissa, joista syntyi lehdistönkin palstoille jonkin verran keskuste-

lua. 138

Samoihin aikoihin,keväällä 1887,annettiin julkisuuteentulos toi-

sestakin yrityksestä, mihin kirkolliskokouksen herättämä suuttu-

mus oli liberaaleissa piireissä johtanut. Osoittaakseen, ettei uskon-

nonvapauden tarve ollut tyydytetty vain apostolisen uskontunnus-

tuksen hyväksyville protestanteille myönnetyllä eriuskolaislailla,
radikaalit ylioppilaat olivat Hugo Pippingin ja Edvard Wester-

marckin johdolla panneet toimeen oman nimienkeräyksensä, jonka
tuloksena he saattoivat huhtikuun alussa toimittaa pääkaupungin
lehtiin uutisen, että kaikkiaan 221 ylioppilasta ja 23 polyteknikkoa
olivat allekirjoituksillaan vakuuttaneet uskonnollisen vakaumuk-

sensa poikkeavan mainitusta uskontunnustuksesta. 139

Kovin innostuneita ei vastuullisella vapaamielisellä taholla oltu

tästä nuorten tempauksesta. Helsingfors Dagblad otti uutisen vas-

taan vain lähetettynä kirjoituksena ja Äbo Tidning joutui asiasta

syntyneessä väittelyssä myöntämään,ettei nimetön vastalause ollut

aivan täyden veroinen ja ettei äänestyksillä ja numeroilla yleensä
ratkaista mitään uskonasioita. 140 Finland sekä Tro och Lif puoles-
taan näkivät tapahtuneessa vain uuden osoituksen siitä kevytmieli-

syydestä, millä vapaamielisen yleisen mielipiteen kasvattama ja
turruttama nuoriso suhtautui kirkon vuosisataisen kilvoituksen ja
rukouksen avulla saavutettuun vakaumukseen. 141

Kaikesta huolimatta yrittivät eräät »vapaauskonnollisten» pii-
rien edustajat vielä syksyllä 1887 aikaansaada yhteistyötä oman

ryhmänsä ja vapaakirkollisten välillä. Viimeksimainittujen ja Fin-

landin välinen jännitys oli tällä välin jonkinverran vähentynyt,
mikä johtuiosittain yhteisestä asennoitumisesta uskonnonvapausyh-

distystä vastaan. Porvoon allianssiystävällisen piispan C. H. Alo-

paeuksen Helsingissä pitämä piispantarkastus oli niinikään osaltaan

vaikuttanutsamaan suuntaan. Tarkastaja oli eriuskolaisista puhues-
saan tehnyt nimenomaisen eron »uskon perustalla» ja »epäuskon

perustalla» olevien välillä sekä kehottanut rakkauteen ja suvaitse-

vuuteen edellisiä kohtaan, samalla kun hänellä ei jälkimmäisistä
ollut muuta sanottavana kuin masentunut valitus. 142 Kun sitten



168 ASEMAT SELKENEVÄT

syyskuun alussa Helsingin allianssitalolla pidettiin eriuskolaisiaki-

kysymystä käsittelevä kokous, muodosti juuriAlopaeuksen erittely

vedenjakajan. F. W. Lönnbeck suositteli alustuksessaan niin »uskon»

kuin »epäuskonkin perustalla» oleville oikeutta erota kirkosta, kun

taas vain edellisten oli saatava lupa perustaa omia seurakuntia.

Tämä loukkasi kokoukseen saapunutta rouva Aspia, joka piti jo
riittävän piinallisena sitä, että mainittua puhetta oli saatu kuulla

valtiokirkon piispantarkastuksessa. Eivätkö vapaat kristityt voisi

sentään jättää toisten uskon tuomitsemista. »Yhteistä sekä vapaa-

ajattelijoille että eriuskolaisille on sen etsiminen, mitä nimitämme

Jumalaksi, vaikka me ajattelemmekin hänestä eri tavoin», puhuja

lopuksi lausui ja suositteli yhteistä liittymistä uskonnonvapaus-

yhdistykseen.143

Kokous hylkäsi kuitenkin rouva Aspin vetoomuksen. Useat puhu-

jat torjuivat yhteistyöajatuksen periaatteessa mahdottomana. Pu-

heenjohtajana toimiva Edvard Björkenheim kokosi lopuksi enem-

mistön kannan seuraavasti: »... tiet ovat niin erilaiset ja päämäärä

niin toinen, ettei yhteistyö voi tulla kysymykseen. Toisella puolen
halutaan toimia Jumalan sanan pohjalla, toisella täysin vapaan

tutkimuksen perustalla.»144

Rintamat olivat lopullisesti kiteytyneet. Kirkolliset, eriuskolaiset

ja vapaa-ajattelijat olivat kaikki järjestyneet omiksi selvästi toi-

sistaan erottuviksi ryhmikseen.

Eriuskolaislaki ei tuo ratkaisua

Uskonnonvapausyhdistyksen toiminnalleen asettamat tavoitteet

osoittivat selvästi, ettei vapaamielisissä piireissä enää tyydytty

pelkästään eriuskolaislain säätämiseen. Myös kirkon järjestystä ja
lainsäädäntöä oli muutettava. Keskusteluissa monesti aina 1860-

luvulta lähtien esitetty vaihtoehto, joko vapaamielinen eriusko-

laislaki tai kirkon liberalisoiminen, oli nyt muuntunut vaatimuk-

seksi toteuttaa molemmat. Jälkimmäisen, siis kirkon liberalisoinnin

merkittävimmät yksityiskohdat olivat avioliiton solmimiseen liit-



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 169

tyvät siviiliavioliitto- ja ehtoollispakko-kysymykset sekä vapautus
valanteosta.

Välittömästi kirkolliskokouksen jälkeenliberaali lehdistö oli aloit-

tanut keskustelun kummastakin. Perusteellisimman puheenvuoron

siviiliavioliiton puolesta käytti Nya Pressen. Osoitettuaan aluksi,

miten maallisen viranomaisen edessä tapahtuva toimitus oli ollut

kristittyjenkin parissa alkuperäinen avioliitonsolmimisen muoto,

kirjoittaja totesi, ettei Raamatusta ja Lutherilta löydä mitään tukea

kirkollisen vihkimisen välttämättömyydelle.Päinvastoin, Raamattu

ei puhu koko asiasta mitään, ja Luther on taas lausunut mm.:

»koska häät ja avioliitto on maallinen instituutio, ei meille hengelli-
sille ja kirkon palvelijoille kuulu määrätä siitä tai vallita sitä. Kai-

ken tämän jätän herrojen ja neuvoston päätettäväksi, miten par-

haiten haluavat, minua se ei millään lailla koske. Mutta jos meitä

kehotetaan siunaamaan heitä (so. avioparia) kirkossa tai kirkon

puolesta tai rukoilemaan heidän puolestaan tai vieläpä vihkimään

heidät, olemme sen velvolliset tekemään». Kirjoittajan johtopäätös
oli selvä: Kirkollisten piirien väite, että kirkollinen avioliitto olisi

paremmin sopusoinnussa Jumalan sanan kanssa kuin siviiliavio,
on perusteeton.

145

Selostettuaan sitten asian tähänastiset vaiheet maassamme kir-

joittaja ryhtyi kumoamaan siviiliavioliiton turmiollisuudesta kir-

kolliselta taholta esitettyjä väitteitä. Suomen avioerotilastoihin

vedoten hän osoitti, ettei kirkollinen vihkimys suinkaan aina estä

avioeroja ja ettei toisaalta siviilivihkimysavioliiton solmimistapana
mitenkään vaikuta avioeroa koskeviin säädöksiin. Koko asialle on

ollut onnettomuus, että se on kytketty yhteen eriuskolaislain kanssa

ja näin selvästä yhteiskunnallisesta kysymyksestä on tehty uskon-

nollisen kiihotuksen väline. Kirjoittaja suosittelikin lopuksi erillisen

kaikkia kansalaisia koskevan siviiliavioliittolain säätämistä. Tällöin

on käytettävissä eri mahdollisuuksia, joista pakollinen siviiliavio-

liitto epäilemättä olisi johdonmukaisin.Tällä ei kuitenkaan pappis-

ja talonpoikaissäätyjen vastustuksen vuoksi liene mahdollisuuksia

toteutua, minkä vuoksi valinnainen järjestelmä toistaiseksi kenties

olisi paremmin paikallaan. Ainakin tätä on kuitenkin ehdottomasti



170 ASEMAT SELKENEVÄT

vaadittava, jotta »voimassaoleva asiaankuulumaton omantunnon-

pakko lopultakin lakkaisi meillä tässä kohdin» ja jokainen kansa-

lainen saisi uskontunnustuksestaan riippumatta omantuntonsa niin

vaatiessa solmia avioliittonsa siviiliviranomaisen edessä. 146

Tuskin oli äskenselostettu jatkoartikkeli saatu loppuun julkais-

tuksi, kun Nya Pressen jo otti palstoilleen toisen samansuuntaisen

kirjoituksen, tällä kertaa valapakosta. John Stuart Milliin vedoten

kirjoittaja pyrki osoittamaan vääräksi sen pakollisen valan puolus-

tajien käsityksen, että »todistajien uskottavuus vähenisi huomatta-

vasti, ellei uskonnollinen seremonia sitoisi heitä totuuteen». Toden

puhumiseen ei niinkään vaikuta puheen muoto kuin yleinen mieli-

pide, jokavaatii ehdottomasti totuuttanoudatettavaksi oikeusistui-

missa, ja tämä yleinen mielipide jäisi voimaan yhtä selvänä, vaikka

vala poistettaisiinkin. Myös uskonnolliselta kannalta arvostellen

pakollinen vala oli hylättävä, koskapa uskon sekoittaminen kaiken-

laisiin siviiliasioihin oli omiaan profanoimaan uskontoa. Mitään

syitä ei näinollen ollut olemassa sellaisen tavan säilyttämiseen,

»joka pakottaa eräät kansalaiset rikkomaan omaatuntoaan vastaan,

eikä toisaalta voi olla toisissa vähentämättä kunnioitusta uskontoa

kohtaan, kun näitä juhlallisia vakuutuksia tietyissä tapauksissa
seuraamuksitta rikotaan». 147

Ehtoollispakosta yhtä vähän kuin eriuskolaislaistakaan ei tässä

yhteydessä enää esitetty mitään merkittävästi uusia näkökohtia.

Käsitykset olivat kummallakin puolen rintamalinjaa kiteytyneet
varsin selviksi. Nyt odotettiin senaatin kannanottoa ja eriuskolais-

lain tuloa valtiopäivien käsiteltäväksi.

Valtiopäivät kokoontuivat tammikuussa 1888. Heti senaatin esi-

tysten saavuttua säädyille voitiin todeta, että hallitus oli merkittä-

västi muuttanut eriuskolaislakiesitystäänkirkolliskokouksen halua-

maan suuntaan. Niinpä laki oli rajoitettu koskemaan vain protes-
tanttisia eriuskolaisia, siviiliavioliittoa koskevat momentit oli pois-
tettu kokonaan ja luterilaisten vanhempien lapsilta evätty oikeus

osallistua eriuskolaisten perustamienkoulujen opetukseen. Periaat-

teellisesti vähäisemmissä asioissa, kuten eriuskolaisseurakunnan

saarnaajan hyväksymisessä, kirkkoneuvoston edessä ehdotetussa



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 171

eroamisilmoituksessa, eroilmoituksen tehneen seurakuntalaisen kir-

kollisissa oikeuksissa, samoin kuin eronneen luterilaiselle kirkolle ja

papistolle suorittamissa maksuissa senaatti sen sijaan pysyi aikai-

semmalla kannallaan. 148

Senaatin konservatiivinen kanta johtui lähinnä poliittisesta las-

kelmoinnista. Mikäli yleensä haluttiin vallitsevien voimasuhteiden

vallitessa saada aikaan eriuskolaislaki, se oli säädettävä sellaiseksi,
että pappis- ja talonpoikaissäädyt saattaisivat sen hyväksyä. Näi-

den kanta taas oli riittävän selvästi tullut ilmi kirkolliskokouksessa.

Puhdas laskelmointi ei kuitenkaan sanellut senaatin kantaa.

Samoihin aikoihin kuin eriuskolaislaki oli sen käsiteltäväksi

tullut toinenkin uskonnonvapautta koskeva asia, nimittäin Vik-

tor Heikelin allekirjoittama anomus edellämainitun uskonnon-

vapausyhdistyksen perustamisesta. Tällöinkin oli senaatin päätös
selvästi antiliberaali. Lopulliseen käsittelyyn asia tuli talousosaston

istunnossa maaliskuun 17 päivänä 1888. Maan kolmelta tuomio-

kapitulilta oli pyydetty lausunnot ja nämä olivat kaikki kielteisiä.

Pääperusteina esitettiin yhdistyksen tarkoituksen epämääräisyys,

sen johtokunnansääntöjen mukaan saama suuri valta ja sen perus-

tajien epäluotettavuus.149 Samaan tulokseen päätyi myös, vieläpä
yksimielisesti, myös senaatin talousosasto. Jyrkimmällä kannalla

olivat senaattorit Yrjö-Koskinen ja Ignatius, joiden mielestä sellai-

sen yhdistyksen perustamista, jonkatoiminta tähtäsi voimassa olevan

perustuslain kumoamiseen, ei mitenkään voitu sallia. Tähän Leo

Mechelin tosin vastasi, että mm. kirkkolain 6 § jooli hyväksynyt pe-

riaatteen, joka poikkesi hallitusmuodon 1 §:stä, eikä tässä näin ollut

estettä olemassa yhdistyksen sääntöjen hyväksymiselle, mutta hän-

kin katsoi silti olevansa pakotettu yhtymään Yrjö-Koskiseen siinä,

että sääntöjen tarkoituspykälä oli »liian ylimalkainen»,minkä vuok-

si hän äänesti yhdistyksen toimiluvan hylkäämisen puolesta. Vas-

tuullisena hallitusmiehenä liberaali Mechelinkin asetti tällä kertaa

konservatiivisen käytännön vapaamielisten periaatteiden edelle. 150

Valtiopäivillä alkaneen eriuskolaislain käsittelynkiihottaessa mie-

liä senaatin epäävä päätös jäi toistaiseksi varsin vähälle huomiolle.

Reaktioista merkittävin oli Nya Pressenin, joka toisessa pääkirjoi-



172 ASEMAT SELKENEVÄT

tuksessaan tyytyi vain ihmettelemään ratkaisua. Senaattorien pe-

rusteluja ei toistaiseksi yksityiskohtaisesti tunnettu, minkä vuoksi

koko polemiikki jäi arvailujen varaan. 151

Sitä voimakkaammin iskivät mielipiteet yhteen eriuskolaislaki-

asiassa. Kuten odottaa sopi, oli sekä liberaalien että vapaakirkollis-
ten suhtautuminen senaatin esitykseen jyrkän kielteinen. 152 Kir-

kollisella taholla sen sijaan oltiin suurinpiirtein tyytyväisiä. Heti

esityksen tultua tunnetuksi kiiruhti G. G. Rosenqvist kiittämään

Finland-lehden pääkirjoituksessa sen ansioita. 153 Kun sitten valtio-

päivien lakivaliokunta antoi esityksen johdosta mietintönsä, kävi

sekä käsitysten vastakkaisuus että kummankin puolentasaveroisuus

räikeästi ilmi. Mietintöä, joka pääasiassa seurasi vapaamielistä lin-

jaa, ei itse asiassa kannattanut kukaan valiokunnan jäsenistä. Aate-

lis- ja porvarissäädyn edustajain vastalauseessa palautettiin siviili-

avioliitto asetukseen, pappis- ja talonpoikaissäätyjen edustajain
taas yhtä lukuun ottamatta suositellessa suurin piirtein edellisen kir-

kolliskokouksen hyväksymää lakitekstiä, jossa tosin eräissä kohdin

oli otettu huomioon senaatin siihen tekemät muutokset. Gustaf

Johansson meni yksinään vieläkin pitemmälle. Todettuaan, miten

»monenmoisia toiveita on siis olemassa, mutta käsitykset ovat aivan

epäselvät ja osaksi riitaiset», sekä miten baptistit ja vapaakirkolliset
olivat nimenomaan ilmoittaneet, että lakiehdotus oli epätyydyttävä

ja etteivät he tule sitä käyttämään, hän päätyi tulokseen, ettei aika

vielä ole kypsä po. lain laatimiseen. Näin perustellen Kuopion piispa

ehdotti, »että Säädyt alammaisessa vastauksessaan armolliseen esi-

tykseen ilmoittaisivat, että Säädyt kyllä pää-asiassa hyväksyvät
armollisen esityksen tarkoituksen ja määräykset, mutta että Säädyt

kumminkin, kun näyttää selvältä, että ne eriuskolaiset, jotka etu-

päässä tarvitsisivat eriuskolaislakia, eivät tätä nykyä tulisi täm-

möistä lakia käyttämään, ja kun toiselta puolen suuri osa Suomen

kansaa vielä tämän luontoista lakia pelkää, katsovat parhaaksi,
että kysymys eriuskolaislaista tätä nykyä vielä saapi jäädä lepää-

väksi, ja että Säädyt siis eivät ole näiden syiden takia tahtoneet

tällä kertaa hyväksyä armollisessa esityksessä olevaa lakiehdo-

tusta». 154



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 173

Kaikki neljäsäätyä seurasivat edustajainsavaliokunnassa omaksu-

maa kantaa. Pappissäädyssä vain yksi edustaja kannatti Johans-

sonin vastalausetta, mutta talonpoikaissäädyssä se sen sijaan sai

niin runsaasti kannatusta, että lakiehdotuksen hylkääminen jo
ennen yksityiskohtaista tarkastusta jäi riippumaan yhdestä ainoas-

ta puuttuvasta äänestä (äänet 29—28). 155 Kaksi säätyä oli taas

kahta vastassa ja sovittelu oli edessä. Ryhtymättä yksityiskohtai-
sesti selostamaan lain osakseen saamaa kohtelua lakivaliokunnassa,

säädyissä ja uudelleen (jo kolmannen kerran) lakivaliokunnassa,

todettakoon, että valiokunta palautti esityksen ensimmäisessä

sovitteluehdotuksessaan pääasiassa armollisen esityksen kannalle.

Aatelisto ja porvarissäädyt totesivat tuloksen tietenkin täysin epä-

tyydyttäväksi. Maisteri Felix Heikel esimerkiksi lausui ehdotuk-

sesta »olevan enää jäljellä vain joitakin rantaanajautuneita pirsta-
leita siitä haaksirikosta, minkä kysymys oli kärsinyt pappis- ja

talonpoikaissäädyissä». Tästä huolimatta molemmat säädyt hyväk-

syivät sovittelun, lähinnä sen vuoksi, ettei paremman lain aikaan-

saamiseen ollut vallitsevassa tilanteessa mitään mahdollisuuksia. 156

Vanhoilliset säädyt hyväksyivät myös sovittelun itse lakitekstin

osalta muuten paitsi eriuskolaisseurakunnan lakkauttamista kos-

kevan 17 §:n osalta, josta koko lain hyväksyminen näin oli tuli

riippumaan.ls7 Senaatin esityksen asianomainen pykälä (15) ei ollut

sisältänyt mitään määräystä seurakunnan lakkauttamisen johdosta
»kodittomiksi» jääneidenhenkilöiden henkikirjoituksesta. Lakivalio-

kunta, joka tässä edusti ensimmäisen ja kolmannen säädynkantaa,

oli ehdottanut asianomaisen kirjanpidon jättämistäkruununvoudin

tai nimismiehen huoleksi. Pappis- ja talonpoikaisjäsenten vasta-

lause sisälsi vuorostaan määräyksen: »ja olkoot lakkautetun seura-

kunnan jäsenet velvolliset kuuden kuukauden kuluessa jättämään
Senaatille todistuksen siitä, että ovat laillisesti muuttaneet toiseen

seurakuntaan tahi kirkkoyhdyskuntaan, joka säädetyssä järjestyk-

sessä on maassa perustettu, taikka myös evankelis-lutherilaiseen

kirkkoon. Jos nämä eriuskolaiset laiminlyövät tämän velvollisuu-

tensa, tulee Senaatin heitä siihen sopivilla keinoilla saattaa». 158

Valiokunnan kannan hyväksyminen olisi merkinnyt asiallisesti



174 ASEMAT SELKENEVÄT

siviilirekisterin syntyä ja sen kautta virallista uskontoa vailla olevan

kansalaisryhmän laillistamista. Tätä vastaan papisto oli kuitenkin

johdonmukaisesti taistellut aina ensimmäisestä kirkolliskokouk-

sesta lähtien, eikä siksi nytkään voinut tämänsuuntaiseen ehdotuk-

seen suostua. Toisaalta säädyn parissa alkoi myös herätä epäilyjä

siitä, oliko vastalauseessa mainituilla senaatin »sopivilla keinoilla»

mitään asiallista merkitystä, ja niin se katsoi viisaimmaksi poistaa
koko pykälän lakiehdotuksesta. Talonpoikaissäätysen sijaan hyväk-

syi tässä kohdin vastalauseen sanamuodon. 159

Ensimmäisessä sovittelussaan lakivaliokunta oli suositellut libe-

raalin kannan hyväksymistä tässä kohdin. Kun kuitenkin pappis-

sääty jatkuvasti pysyi vaatimuksessaan mainitun pykälän poista-

misesta, jonka monet puhujat tulkitsivat johtavan»uskonnolliseen

irtolaisuuteen», ja kirkolliselta taholta annettiin vielä Finlandin

palstoillakin ymmärtää, etteivät sen takana olevat kaksi säätyä
tulisi missään tapauksessa kannastaan peräytymään, taipuivat libe-

raalit. 160 Tosin tältäkin taholta oli jo nostettu tunnus: »Tähän asti,
muttei edemmäksi» ja samalla oli herätetty ajatus, tokko enää kan-

natti yrittää pelastaa joka tapauksessa täysin epätyydyttävää lakia,

mutta, kuten Ernst Rönnbäck porvarissäädyssä totesi, koska 17

§:n poistaminen laista ei tuottanut mitään varsinaista haittaa eri-

uskolaisille, saatettiin siihen silti suostua. 161 Eriuskolaislaki oli siten

pelastettu.

Hallitsija vahvisti lain marraskuun 11 päivänä 1889. Samalla

astui voimaan myös perustusluontoinen säädös, jolla »muuta kris-

tittyä uskonoppiakuin evankelis-lutherilaista oleville Suomen kan-

salaisille» myönnettiin eräin poikkeuksin oikeus julkisiin virkoihin

ja toimiin. Viimeksi mainittu oli koko käsittelyvaiheenajan liittynyt

eriuskolaislakiin, ja sen voimaantulon varmentaminen oli ollut eräs

niistä syistä, jotka saivat jyrkätkin liberaalit lopulta taipumaan
heistä täysin epätyydyttävän eriuskolaislain hyväksymiseen.162

Kaksi vuosikymmentä vireillä ollut asia oli saanut ratkaisunsa.

Liberalismi oli varsinaisessa pääasiassa kärsinyt tappion. Ratkai-

seva kiista oli koskenut kysymystä, voiko Suomen kansalainen

olla kuulumatta mihinkään uskontokuntaan eli siis olla vailla jul-



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 175

kista uskontoa. Hyväksytty eriuskolaislaki vastasi kysymykseen

kieltävästi, mikä merkitsi sitä, että se piti edelleen voimassa »kris-

tillisen valtion» periaatteen. Tässä valossa tehdyn ratkaisun peri-
aatteellinen merkitys käy ilmeiseksi. Voimassaolevan hallitusmuo-

don ensimmäinen pykälä, jossa mm. säädettiin, että »yhteys
uskonnossa ja oikea Jumalanpalveluson vahvin perustus hyvälle,
yksimieliselle ja pysyvälle hallitusmuodolle», rakentui »oikeauskoi-

sen valtion» periaatteelle ja oli tässä kohdin ristiriidassa kirkkolain

kuudennen pykälän kanssa, missä kirkon taholta luvattiin esteetön

eroaminen. Taistelu oli nyt koskenut sitä, siirryttäisiinkö lainsää-

dännössä liberalismin vaatimusten mukaisen »tunnustuksettoman»

eli uskonnottoman vai »kristillisen valtion» kannalle. 163

Jyrkin liberalistisen kannan vastustus oli loppuun asti tullut

talonpoikaissäädyn taholta. Vähän Katkismuksen huoneentauluun

nojautuva vanhaluterilainen käsitys valtiosta Jumalan toimintana

paljastuu selvästi monista vuoden 1888 valtiopäivien talonpoikais-

edustajien puheenvuoroista. Luterilaisesta uskosta luopuneet aset-

tuvat totuutta vastaan, eivät alistu Jumalan sanan alle, pyrkivät
kurittomuuteen ja laittomuuteen. Vakaat kansanmiehet eivät pys-

tyneet lainkaan käsittämään sitä, että omatunto voisi vaatia luo-

pumaan selvästä Jumalan sanasta, tai että kirkko saatettaisiin paka-
nuuden kanssa tasaveroiseksi. Itse asiassa puolustettiin näiden val-

tiopäivien talonpoikaissäädyssä viimeisen kerran »oikeauskoisen val-

tion» periaatetta. »Itsekkyyden-kannalle», »väärälle opille» ja »paka-
nuudelle» ei pitänyt antaa mitään laillisia oikeuksia. 164 Kun ihminen

nousee Jumalaa vastaan, kirkon asia oh pakottaa hänet järjestyk-

seen, eikä muuta lakia tarvittu, totesi eriuskolaislain kiivaimpiin

vastustajiin kuuluva Lohjan tuomiokunnan edusmies, ratsutilalli-

nen Kaarlo Ojanen.165

Eriuskolaislaki ja sen mukana hyväksytty asetus ei-luterilaisten

oikeudesta valtionvirkoihin merkitsi Suomen lainsäädännön lopul-
lista luopumista »oikeauskoisen valtion» periaatteesta. Viimeksi-

mainitulla asetuksella nimenomaisesti kumottiin vuoden 1772 hal-

litusmuodon asianomainen kohta ja säädettiin, ettei »erilaisuus kris-

tityssä uskontunnustuksessa tuota mitään erotusta Suomen kan-



176 ASEMAT SELKENEVÄT

salaisten oikeuksissa ja velvollisuuksissa». Kansalaisoikeudet kuu-

luivat kuitenkin edelleen vain kristityille. Vastoin liberaalien pyr-

kimyksiä valtio säilytti näin johdonmukaisesti »kristillisen» luon-

teensa. 166

Kirkollis-suomenmieliset piiritolivatkin lakiin varsin tyytyväisiä.
Uuteen Suomettareen eriuskolaislain voimaantultua kirjoittamas-
saan arvioinnissa Agathon Meurman totesi suurimmaksi muutok-

seksi sen, että julkisiin virkoihin nyttemmin eräitä harvoja poik-
keuksia lukuunottamatta »saattaa astua kaikkia kristittyjä uskon-

oppia tunnustavia kansalaisia». Täysin välinpitämätön valtio ei

silti vieläkään ollut kansalaistensa uskonnosta. Se vaati nimittäin,

ettei kansalaisten uskonnollisiin katsomuksiin sisälly sellaisia »siveel-

lisyyttä koskevia sääntöjä, joita meidän valtiomme ei saata hyväk-

syä», ja mikä tärkeintä, ei suonut lainkaan kansalaisoikeuksia ei-

kristityille, minkä asian kirjoittaja totesi ilmeisellä tyydytyksellä.
Eriuskolaislaki oli kokonaisuudessaan ollut jo ilmeisen tarpeen vaa-

tima, mutta vielä oli ennenaikaista lausua, mitkä sen seuraukset

tulisivat olemaan. Tähän asti oli luterilainen kirkko yksin hoitanut

ja kasvattanut Suomen kansaa ja tehnyt tämän hyvin. Muutos oli

nyt tullut: »Uusi aikakausi nyt avautuu tämän asetuksen kautta.

Toivotaan, että vireämpi uskonnollinen elämä korvaa sen, mitä

epäilemättä menetetään turvallisuudessa ja ulkonaisessa järjestyk-
sessä.» 167

Finlandin arvostelu oli varovaisempi. Todettuaan, miten aatelis-

ja porvarissäätyjen sekä ruotsinkielisen lehdistön pääosan kanta oli

olennaisesti poikennut nyt hyväksytyksi tulleen lain sisällöstä ja
miten tämän vuoksi viimeksimainittua »tuskin tervehditään kaik-

kialla jakamattomalla tyydytyksellä», lehti piti kuitenkin kieltä-

mättömänä, että laki oli todella korjannut ilmeisiä epäkohtia ja

tarjosi asiallisen perustan kirkon ja eriuskolaisten suhteiden järjes-

telylle. 168

Liberaalit piirit olivat jo lain valtiopäiväkäsittelyn aikana joutu-

neet jättämään toiveensa, että eriuskolaislaki ratkaisisi kirkollisen

kysymyksen heidän toivomallaan tavalla. Tunnustukseltaan ja jär-

jestykseltään tarkasti määritellyt eriuskolaisseurakunnat eivät hou-



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 177

kutelleet vapaauskoisia lainkaan sen enempää kuin luterilainen val-

tiokirkkokaan. Jo valtiopäiväkäsittelyn aikana helmikuussa 1888

Dagbladet päätyi käsitykseen, ettei »vapaamielinen eriuskolaislaki-

kaan», josta useimmat uudistajat intoilivat, pystyisi selvittämään

tilannetta. Varsin terävästi ja asiallisesti lehti totesikin useimpien

epäkohtien liittyvän puhtaasti siviiliasioihin: »Tärkeimmät asiaa

koskevat kansalaissuhteet ovat: laillisen avioliiton solmiminen, to-

distajanvalan vannominen, pääsy valtion virkoihin, sekä yleensä
oikeus olla valtion täysiarvoinen kansalainen.» Mikäli näihin asioi-

hin halutaan muutoksia, on tartuttava asianomaisiin lakeihin, nai-

makaareen, oikeudenkäyntikaareen ja ennen muita hallitusmuo-

toon. »Mainittujen säädösten muuttaminen voi aikaansaada paljon

vapaamman uskonnollisen elämän hyväksi, kun sen sijaan eriusko-

laislaki saa aikaan suhteellisen vähän, ellei samalla saateta mainit-

tuja porvarillisen lainsäädännön muutoksia voimaan.» Näin perus-

tellen lehti ehdottikin käytännöllisinä toimenpiteinä siviiliavioliiton

säätämistä ja valapakon poistamista.109

Vapaamielisen tahon jyrkimmät puheenvuorot esitti Viktor Hei-

kel, perustettavan uskonnonvapausyhdistyksen varsinainen organi-
saattori. Oman piirinsä yleisen käsityksen hän lausui julki ihmetel-

lessään, miten luterilainen kirkko oli valmis antamaan uskonnon-

vapauden sitä verraten lähellä oleville (baptisteille, metodisteille ja

vapaakirkollisille),mutta pyrki edelleen itsepintaisesti säilyttämään

jäseninäänne, »jotka eivät hyväksy apostolista uskontunnustusta ja

jotka ovat sen avaran sylin vieraimmat,ettemme sanoisi vihamieli-

simmät ainekset». 170 Eriuskolaislain kohtalon käytyä selväksi hän

määritteli uudelleen ne vähimmäistavoitteet, joihin asian tyydyt-
tävä ratkaisu saattoi perustua. Ne olivat: valtion viranomaisen kai-

kista valtiokirkkoon kuulumattomista pitämä siviilirekisteri, yksi-

tyisen oikeus olla kuulumatta mihinkään seurakuntaan, siviiliavio-

liitto ja oikeus vapaasti pitää pyhäkouluja.171 Viimeistä lukuun-

ottamatta, joka sisälsi herätysliikkeinä esiintyvien vapaakirkollis-

ten, metodistien ja baptistien vaatimuksen saada harjoittaa lähetys-

työtä luterilaisten »nimikristittyjen» parissa, kaikki vaatimukset

tähtäsivät sen perinnäisestä kristillisyydestä luopuneen »vapaa-



178 ASEMAT SELKENEVÄT

ajattelijain» ryhmän aseman järjestelyyn, jonka hyväksytty eri-

uskolaislaki oli kokonaan sivuuttanut. Vakaumuksellisten agnostik-

kojen ja rationalistien oli edelleen pakko kuulua luterilaiseen kirk-

koon ja avioliittoon aikoessaan tai julkiseen virkaan pyrkiessään

pakko alistua tämän kirkon uskonnollisiin toimituksiin. Kun säädyt
eivät olleet eroamista sallineet, joutuivatvapaa-ajattelijatnyt tais-

telemaan itselleen vapauden luterilaisen kirkon piirissä.

Eriuskolaislain karille ajautumiseen oli vielä liittynyt uskonnon-

vapausyhdistyksen sääntöjen hylkääminen ja vahvistuksen epää-

minen sen toiminnalta. Vapaa-ajattelijoilta kiellettiin siten oikeus,
ei ainoastaan muodostaa omaa seurakuntaa, vaan vieläpä toimia

vapaana yhdistyksenäkin päämääriensä toteuttamiseksi. Senaatin

epäävä kanta herättikin runsaasti katkeruutta, joka ei kuitenkaan

niinkään purkautunut senaattia itseään kuin sen neuvonantajina
toimineita tuomiokapitulelta vastaan. Anomushankkeen primus
motor Viktor Heikel painatti kaikki asiaan liittyvät asiakirjat tam-

mikuussa 1889 Helsingfors Dagbladissa ja Nya Pressenissä. 172 Kom-

menteissaan mainitut lehdet paheksuivat erityisesti sitä, että kir-

kolliselta taholta oli epäilty uskonnonvapausyhdistyksen johtavan

yhteiskunnallisen siveellisyyden horjumiseen. Tuomiokapitulien
lausunnoissa ne näkivät taas kirkon suvaitsemattomuuden ja ahdas-

mielisyyden uuden osoituksen. 173

Valtio päivien aikaisessa keskustelussa Viktor Heikel oli todennut,

etteivät ainakaan baptistit voineet käyttää hyväkseen esilläolevan

kaltaista eriuskolaislakia. 174 Tästä huolimatta olivat juuri baptistit

ja metodistit ainoat eriuskolaisryhmät, jotka uuden lain nojalla

järjestyivät erityisiksi kirkkokunniksi. Jälkimmäisen yhdyskunnan
säännöt senaatti vahvisti toukokuun 28 päivänä ja edellisen loka-

kuun 14 päivänä 1891. 175

Vapaakirkollisten ratkaisu sen sijaan viivästyi. Edellisten vuosien

keskusteluissa heitä oli kirkon taholta useastikin kehotettu eroa-

maan. Sen sijaan liikkeen omat johtomiehet olivat lausuneet vaka-

via epäilyksiä kirkostaeroamisen tuottamista eduista. Kun nyt eri-

uskolaislain lopullinen muoto oli säädyissä hyväksytty, mainitut

epäilykset vain vahvistuivat. Hallitsijan suorittamaa eriuskolais-



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 179

lain vahvistamista odoteltaessa vapaakirkollisten johtajat kokoon-

tuivat maaliskuussa 1889 Helsinkiin neuvottelemaan tilanteesta.

Tällöin päätettiin jäädäkirkon piiriin itsenäiseksi herätysliikkeeksi.
Kokous hyväksyi tämän ilmaisemiseksi seuraavan julkilausuman178

:

»1. Me olemme kristittyjä, jotka Raamatun ja apostolisen uskon-

tunnustuksen pohjalla pyrimme vallitsevan kirkon piirissä vaikut-

tamaan kristillisen uskonelämän herättämiseksi sekä puolustamaan
seurakunnan kirkollista itsenäisyyttä.

2. Tähän päämäärään pyrimme osin kiinteän, osin liikkuvan

lähetystoiminnan avulla, osittain myös pyrkien työskentelemään
Suomen valtiokirkon piirissä raamatunmukaisten uudistusten sekä

eriuskolaiskysymyksen oikeudenmukaisen ratkaisun hyväksi.
3. Ja me selitämme edelleen, että ne jotka joko perustavat us-

konsa toiselle pohjallekuin Baamatun tai apostolisen uskontunnus-

tuksen, tai toiminnassaan ja esiintymisessään seuraavat ihmissää-

döksiä, eivät ole yhtä kanssamme.»

Tällä julkilausumallaanvapaakirkollinen liike sanoutui irti sekä

metodisteista, baptisteista ja Pelastusarmeijasta, joka »ihmissää-

döksineen» oli juuri suuren kohun ympäröimänä tulossa Suo-

meen 177
,

että vapaauskoisista. Saadakseen liikkeen toiminta-

linjat vieläkin selvemmin määritellyiksi mainittu kokous uskoi

F. W. Lönnbeckille tehtäväksi erityinen lentokirjasen laatimisen,

joka sitten ilmestyi saman vuoden syksyllä aivan eriuskolaislain

vahvistamisen aikoihin kuin vapaakirkollisten vastauksena siihen.

Kirjasen nimi oli »Vapaakirkollisten ohjelma» ja sen esipuheen olivat

kirjoittajan lisäksi allekirjoittaneet Edv. Björkenheim, J. A. Karl-

berg, Antti Mäkinen ja Hj. Braxen, joten se siis edusti koko vapaa-

kirkollisten johdon kantaa. 178

»Vapaakirkollisten ohjelma» sisälsi yksityiskohtaisen perustelun
liikkeen päätökselle pysyä luterilaisen kirkon piirissä vaikuttavana

lähetysjärjestönä. Viitattuaan siihen, miten luterilaisen valtiokirkon

lakkauttaminen saattoi avata mahdollisuuden »toisen valtiokirkon»

(mikä tietenkin tarkoitti venäläistä ortodoksista kirkkoa) perusta-
miseen sen sijaan, tekijä totesi ettei valtiokirkkoa ole lainkaan syytä
arvostella Kristuksen kirkon mittapuun mukaan. Edellinen on



180 ASEMAT SELKENEVÄT

puhdas yhteiskunnallinen instituutio, jälkimmäinentaasen näky-

mätön, kaikkien tosiuskovien yhteys. Kristuksen kirkko on siten

vapaa ja riippumaton ulkoisista järjestelmistä,se saattaa yhtä hyvin
elää valtiokirkkojen piirissä kuin niiden ulkopuolellakin. Näin eroa-

minen ei ole välttämätön. Päinvastoin siitä on vain vahinkoa, kun

se hajottaa ennestäänkin vähäisen uskovien piirin ja tuo puolue-
kiistat sinne, missä niitä vähiten saisi olla, nimittäin Kristuksen

omien keskuuteen. Lahkohenki on yhtä vaarallinen kuin hierarkki-

nen vallanhimokin. 179 Tästä syystä vapaakirkolliset eivät voi

seurata metodisteja ja baptisteja yhtä vähän kuin valtiokirkollisia-

siakaan, jotka kaikki ajavat omia oppejaan, vaan he pysyvät
ainoalla oikealla kristillisellä perustalla, kaikkien uskovien allians-

sin pohjalla. Näin perustellen Lönnbeck esitti samalla kertaa yhtä
avaran kuin ylpeänkin määritelmän: »Vapaakirkko on evankelinen

kristillisyys.» 180

Niin sanottuun eriuskolaisongelmaan ei ratkaisua olekaan etsit-

tävä eriuskolaislaista vaan yksinkertaisesti muuttamalla perustus-
lakia siten, että kaikille kansalaisille uskontoon katsomatta taataan

samat oikeudet. Käytännössä tämä merkitsisi kirkon ja valtion eroa.

Valtio ottaisi hoitaakseen väestörekisterin ja avioliiton solmimisen,

ja samalla lakkaisi myös ehtoollispakko. Luterilaiselle kirkolle muu-

tos olisi vain eduksi. Kansliatöistä vapaina saattaisivat sen papit
omistautua entistä paremmin varsinaiseen kutsumukseensa. Lönn-

beck ei myöskäänpelännyt, että muutos vaikuttaisi koulujenuskon-

nonopetukseen, joka historiallisista syistä ainakin valtion kouluissa

jäisi edelleen kirkon miesten hoidettavaksi. 181

Vapaakirkollisen ohjelman saama vastaanotto oli ymmärrettä-
västi varsin vaihteleva. Maltillista liberaalia kantaa edustava Finsk

Tidskriftin arvostelija professori I. A. Heikel korosti myönteisinä

piirteinävapaakirkollisten pyrkimystä aikaansaada uudistuksia eikä

hajottaa kirkkoa ja uskonnon pääpainon sijoittamista käytännölli-
seen herätystyöhön eikä oppiin. Professorin radikaali sukulainen

Viktor Heikel oli lukenut kirjasen tarkemmin ja valitti sitä, että

vapaakirkolliseteivät ottaneet uskontonsa perustaksi Jumalan rak-

kautta yleisenä periaatteena vaan vaativat koko Raamatun kirjai-



ERIUSKOLAISLAKI EI TUO RATKAISUA 181

mellista totenapitämistä ja torjuivat näin pois joukostaan ne, jotka
eivät kyseistä »paperipaavia» hyväksyneet.182 Finlandissa arvosteli

kirjasen R. A. Forssell. Todettuaan, miten vapaakirkolliset tietoi-

sesti suvaitsivat piirissään erilaisia opinkäsityksiä, koskapa he piti-
vät esimerkiksi sakramenttioppia toisarvoisena asiana, kirjoittaja
arveli moisen vapaamielisyyden jo itsessään sisältävän hajaannuk-

sen siemenen. Tämä oli kuitenkin vapaakirkon yksityisasia. Moraa-

lisesti arveluttavampi oli kuitenkin sen kiero suhtautuminen luteri-

laiseen kirkkoon: »Vapaakirkolliset kieltävät kaikki luterilaisen val-

tiokirkon tunnustuskirjat kolmea uskonkappaletta lukuunotta-

matta, he ovat päättäneet olla alistumatta sakramenttien hoidossa

sen järjestykseen sekä harjoittaa luterilaisen kirkon piirissä propa-

gandaa oman yhteisönsä hyväksi. Ja kuitenkin he katsovat hyvällä
omallatunnolla voivansa pysyä tämän kirkon jäseninä. Tätä nimite-

tään jokapäiväisessä kielenkäytössä purjehtimiseksi väärän lipun

alla.» 183 Samalla linjalla oli myös Uuden Suomettaren arviointi.

Jos vapaakirkolliset itsepintaisesti haluavat luterilaisen kirkon

sisällä toimia kirkkoa vastaan, ei tällä ole muuta mahdollisuutta

kuin tarttua lujasti kirkkolain suomiin kirkollisiin kurikeinoihin.184

Syytös epärehellisyydestä ärsytti ymmärrettävästi Lönnbeckiä.

Osittain varsin ylimieliseen ja opettavaan sävyyn laatimassaan vas-

tineessa hän torjui Forssellin syytökset. »Tosikristittyjen» ylemmyy-

dentunto yhteiskunnallista, maallistunutta valtiokirkkoa kohtaan

paljastui kirjoituksesta kautta linjan, niin myös kirjoittajan tor-

juessa syytöksen väärän lipun alla purjehtimisesta: »Tähän me vas-

taamme pysyvämme valtiokirkossa samalla oikeudella kuin ope-

tuslapset ja ensimmäiset kristityt yrittivät pysyä juutalaisessakir-

kossa. Valtiokirkko oli olemassa ennen meitä ja on kansallinen lai-

tos, mihin kaikkien kansalaisten on tähän asti ollut pakko kuulua.

Sopiiko uskomme ja toimintamme yhteen sen vastaavien kanssa,

sen se itse ratkaiskoon ja, mikäli niin haluaa, karkottakoon meidät

synagoogistaan. Totisesti olemme sinä päivänä jättävä hänet yhtä
hyvällä omallatunnolla, kuin nyt pysymme hänen piirissään.»185

Vapaat kristityt ovat opetuslapsia ja luterilainen kirkko syna-

googa. Selvemmin ei valtiokirkon arvottomuutta enää voitu ilmaista.



182 ASEMAT SELKENEVÄT

Joka tapauksessa, oli vapaakirkollisten menettely sitten johdon-
mukaista vai ei, he jäivät luterilaiseen kirkkoon. Vapaauskoiset

taasen eivät saaneet edes mahdollisuutta erota kirkosta. Molem-

mat ryhmät, jotkaaktiivisimmin olivat vaatineet uudistuksia uskon-

nonvapauden laajentamiseksi ja oman asemansa parantamiseksi,
olivat näin kokonaan jääneetsuurella vaivalla synnytetyn eriusko-

laislain vaikutuksen ulkopuolelle. Eriuskolaislaki ei näin ollutkaan

tuonut ratkaisua. Yksilön omantunnonvapautta oli nyt lähdettävä

toteuttamaan toisenlaista tietä.



6. KIRKON UUSI OHJELMA

Tunnustuksellisuus

Eriuskolaislain voimaantulon johdosta Vartijaan kirjoittamansa
artikkelin Elis Bergroth päätti seuraavaan ohjelmanjulistukseen:

»Kirkon asema on nykyaikana varsin selvä. Kansan rakkaus kan-

nattaa sitä ja sentähden se on kansankirkko. Tuleeko se tämmöisenä

pysymään, riippuu itse kirkosta. Keskinäiset riidat puolueiden
välillä eivät enään, sen ymmärtääkukin, saa häiritä yhteistä työtä.
Tunnustuksen ympäri täytyy meidän kokoontua ja seisoa

siinä horjumatta. Siitä ei saa luopua rahtuakaan ja ellemme joka

opin kohtaa ihan samalla tavalla käsitä, niin koetetaan kuitenkin

ymmärtää toisiamme, sillä suurimmat eroavaisuudet ovat sanoissa

eikä käsitteissä
...

Toinen vaatimus on kuri papistossa ja seurakun-

nissa. Mielihyvällä täytyy myöntää, että edellisessä suhteessa

on edistytty, ja ettei enää silmiä ummisteta julkisia paheita näke-

mästä, kuten tähän asti joskus on tapahtunut. Missä ei veljellinen
varoitus auta, siinä täytyy lain tarttua kovilla kourillaan. Seura-

kuntaa ja kirkkoa tulee sääliä enemmän kuin pappia ja papin per-

hettä. Kuri seurakunnissa on nyt myöskin paremmin mahdollinen,
kuin ennen, jolloin oli vaikeata päästä tai pakoittaa ketään pois
kirkon yhteydestä. Joka nyt kirkon järjestyksen alle ei tahdo

alistua, vaan pahetta seurakunnassa saattaa aikaan, pakotetta-
koon siitä eroamaan, nyt kun mahdollisuus eroamiseen on annettu.»1

Selvä tunnustuksellisuus ja luja kirkollinen kuri olivatkin kah-

deksankymmenluvun loppuun tultaessa nousseet nimenomaan nuo-

ren, aktiivisen papiston kokoaviksi tunnuksiksi. Kummassakin

tunnuksessa on todettavissa voimakas ajankohtaisuuden leima.



184 KIRKON UUSI OHJELMA

Sekä vapaamieliset että vapaakirkolliset olivat kiivaasti ahdista-

neet kirkon dogmeja, joiden sijaan molemmat halusivat asettaa

yksilön vapaan raamatuntulkinnan jolloin tosin edelliset pai-
nostivat inhimillisen järjen ja tieteellisen tutkimuksen, jälkim-
mäiset taasen Raamatun kirjoitetun sanan arvovaltaa. Seurakun-

taksi taasen oli ollut vapaakirkollisen liikkeen päävaatimuksia.

Vartijan esittämä ohjelma nousi näin olennaisesti nimenomaan

vapaakirkollisuuden luoman kysymyksenasettelun pohjalta. Vas-

taus oli kuitenkin kokonaisuutena uusi. Kirkkokuriasiassa ohjelma
tosin pääasiassa seurasi vapaakirkollisen arvostelun viitoittamaa

linjaa, mutta luterilaisen tunnustuksenkorostaminen merkitsi jyrk-
kää vastakkaisuutta sekä vapaakirkollisuuteen että vapaamieli-

syyteen.
Varsin korkeassa kurssissa eivät luterilaiset tunnustuskirjat

yleensäkään olleet kahdeksankymmentäluvunalkupuolella Suomen

kirkossa yhtä vähän kuin suomalaisessa jumaluusopissakaan.Kol-

mesta johtavasta teologisesta suunnasta kaksi korosti selvästi yleis-
kristillisen merkitystä erityisluterilaisen kustannuksella ja juuri
näillä kahdella oli hallitseva asema niin kirkon johdossa kuin yli-

opistossakin. Välitysteologiaa edustava Axel Fredrik Granfelt

edusti vielä emerituksenakin maan pätevintä jumaluusopillista
asiantuntemusta ja suurinta arvovaltaa ja hänen dogmatiikkansa
oli edelleen alan tärkein yliopistollinen oppikirja. Puhuessaan tun-

nustuskirjoista mainittu teos korosti niiden riippuvuutta oman

aikansa kysymyksenasettelusta ja rajoituksista ja puolusti väi-

tettä, että myöhempi aika on näissä kohdin oikeutettu niitä

muuttamaankin.2

Periaatteessa vieläkin kriittisempi oli jumaluusopilliseksi val-

tasuunnaksi kehittyneen beckiläisyyden suhtautuminen luterilai-

seen tunnustukseen. Johann Tobias Beck itse ei tosin paljonkaan
suoranaisesti arvostellut kirkkonsa tunnustuskirjoja, mutta hän

sivuutti ne yksinkertaisesti käytännössä lähes merkityksettöminä.

Raamattu oli kristillisen dogmatiikan ainoa lähde, eikä tunnustus-

kirjan edustamalle traditiolle jäänyt enää mitään sijaa. Itse asiassa

Beck ei kuitenkaan ollut niin riippumaton traditiosta kuin hän



TUNNUSTUKSELLISUUS 185

kuvitteli. Päinvastoin hänen raamatuntulkintaansa vaikuttivat

luterilaisen perinteen rinnalla myös tietyt reformoidut katsomukset,

jotka Beck sitten riippuvuuttaan tajuamatta itse sijoitti Raamat-

tuun. Nimenomaan vanhurskauttamisopissa ja raamattunäkemyk-
sessä Beck edusti luterilaisista tunnustuksista poikkeavia ajatus-

linjoja.3

Suomen beckiläiset eli ns. »raamatullinen suunta» seurasi suh-

teissaan luterilaiseen tunnustukseen pääasiassa mestarinsa linjaa.

Tunnustuskirjoja vastaan ei tosin hyökätty, päinvastoin pyrkivät
useat beckiläiset osoittamaan, että heidän teologiansa oli sopu-

soinnussa joskaan ei kaikkien, niin ainakin tärkeimpien ja vanhim-

pien symbolain kanssa. 4 Ilmeistä kuitenkin on, että todistelun poh-

jana ei ollut luottamus kyseisiin kirjoihin vaan pyrkimys torjua

vastustajain taholta esitetty harhaoppisuuden syytös. Milloin bec-

kiläiset todella joutuvat valitsemaan luterilaisen tunnustuksen ja
Raamatusta löytämänsä tästä poikkeavan tulkinnan välillä, rat-

kaisu tehtiin aina vastoin tunnustuskirjoja. Niin hylkäsi A. Kihl-

man käsityksen, että kaste välittää uudestisyntymisen, ja A. W.

Ingman sekä myöhemmin Gustaf Johansson kytkivät vanhurs-

kaaksijulistamisen ja vanhurskaaksitekemisen niin läheisesti yh-

teen, että luterilainen käsitys syntien anteeksisaamisesta pelastuk-
sen keskeisenä tosiasiana jäi varjoon.s

Tässä kirkollisessa ja jumaluusopillisessa tilanteessa luterilaisten

tunnustuskirjain ja myös luterilaisen uskonkäsityksen puolustami-
nen jäi pääasiassa evankelisen liikkeen tehtäväksi. Liike oli vuonna

1873 perustanut Luterilaisen Evankeliumiyhdistyksen, jonka pal-
velukseensa ottamat maallikkosaarnaajat levittivät luterilaista kir-

jallisuutta ja samalla järjestivät sananharjoitustilaisuuksiaeri puo-

lilla maata. Vastakohta herännäisyyttä ja pietistisiä ajatuslinjoja
edustavaa beckiläisyyttä vastaan aiheutti jännitystä yhdistyksen
kolportöörien sekä papiston enemmistön välillä, mitä vielä kär-

jistivät liikkeen seurausilmiöinä esiintyvät ultraevankeliset lah-

kot, jotka saattoivat opettaa jopa uskovien synnittömyyttäkin.®
Evankelisten ja toisaalta beckiläisten johtaman muun papiston
välinen jännitys purkautui sekä synodaalikokouksissaettä kiivaassa



186 KIRKON UUSI OHJELMA

polemiikissa, jota käytiin sekä lehdistössä että erillisten lento-

kirjasten avulla. 7

Evankelisessa liikkeessä ilmenneistä yksipuolisuuksista sekä ylei-
sestä teologisesta rintamanmuodostuksesta johtui, ettei Luterilai-

nen Evankeliumiyhdistys ensimmäisenä kymmenvuotiskautenaan

kehittynyt siksi, miksi se oli tarkoitettu: kaikkien luterilaiseen tun-

nustukseen perustautuvien pappien ja maallikkojen yhdyssiteeksi.
Vuonna 1881 yhdistykseen kuului 78 pappia, mikä luku seuraavien

viiden vuoden aikana lisääntyi vain vajaalla kymmenellä ja osoit-

tanee evankelisen liikkeen papiston voimakkuuden. 8

Vapaakirkollisen liikkeen leviäminen muutti nopeasti tilanteen.

Seurakuntapapistolle ja etenkin nuorille papeille, jotka joutuivat
kentällä kohtaamaan herätyksen julistuksen, kävi pian ilmeiseksi,
ettei vapaakirkollisia reformivaatimuksia voitu torjua vain Raa-

mattuun vetoamalla, sillä juuri Raamatun uudetkin opettajat selit-

tivät uskon ja elämän ainoaksi ohjeeksi. Kysymys koski päinvastoin
nimenomaan Raamatun tulkintaa, oliko pitäydyttävä perinnäiseen
luterilaiseen käsitykseen vai omaksuttava uusi anglosaksisesta maa-

ilmasta saapuva, allianssihenkinen näkemys. Tässä vaalissa becki-

läinen jumaluusoppi ja Granfeltin Dogmatiikka auttoivat varsin

vähän. Luterilaisiin tunnustuskirjoihin molemmat omaksuivat peri-
aatteessa yhtä riippumattoman asenteen kuin vapaakirkollisuuskin.

Rajanveto kirkollisuuden ja vapaakirkollisuuden välillä oli kuiten-

kin väistämätön, ja tätä rajaa vedettäessä löytyi luterilaisten tun-

nustuskirjojen arvo uudelleen.

Ensimmäisiä ilmauksia uudesta asenteesta oli pastori Elis Berg-
rothin vuonna 1885 julkaisema poleeminenkirjanen »Herran ehtool-

linen», missä hän liittyen vanhan kirkon ja luterilaisten tunnustus-

kirjojen raamatuntulkintaan pyrki vetämään rajat toisaalta kato-

lista, toisaalta reformoitua ehtoolliskäsitystä vastaan. Erityisen

jyrkästi hän arvosteli vapaakirkollisten ehtoolliskäsitystä ja -käy-
täntöä ja osoitti mm., miten näiden vetoaminen Lutheriin vapaitten

ehtoollisyhdistystensä tueksi perustui yhteyksistään erotetun lai-

nauksen erheelliseen tulkintaan. 9 Bergrothin polemiikki ei kuiten-

kaan rajoittunut ainoastaan vapaakirkollisiin, vaan hän hyökkäsi



TUNNUSTUKSELLISUUS 187

myös eräitä A. F. Granfeltin Dogmatiikan kohtia vastaan, missä

tämä oli reformoituihin ajatuslinjoihin liittyen asettanut kyseen-
alaiseksi Kristuksen reaalisen läsnäolon ehtoolliselementeissä. 10

Bergrothin kirjanen herätti huomiota myös vapaamielisellä taholla.

Finsk Tidskrift sisälsi tästä poikkeuksellisen pitkän arvostelun,

jonka kärki kohdistui luterilaista ehtoolliskäsitystä vastaan ja joka

paheksui Bergrothin edustaman tunnustuksellisuuden ylenmää-
räistä ahtautta. 11

Seuraavana kesänä Tampereen allianssikokouksen jälkeen tun-

nustuskysymys täydellä todella tuli keskustelun polttopisteeseen.
Tunnustuksen merkitystä korostivat voimakkaimmin pastorit K. A.

Hilden, joka itse kokouksessakin oli pyrkinyt tuomaan luterilaisen

raamatuntulkinnan esille, ja Elis Bergroth. 12 Eritellessään Lönn-

beckin Tampereella esittämiä kirkon uudestisyntymisen ehtoja

Bergroth totesi kaikkien muiden paitsi erheelliseksi katsomansa

allianssivaatimuksen jo toteutuneen luterilaisessa kirkossa. Tämä

pätee myös viidennestä kohdasta, että nimittäin »sanan saarna on

tehtävä enemmän apostoliseksi». On nimittäin niin, Bergroth totesi,

että jokainen pappi on vannonut kalliin valan »opettaa kuulijoitaan
oikein Jumalan sanalla». Ettei tässä pääsisi yksityinen mielivalta

vallalle, jokainen on edelleen sitoutunut valallisesti »pitäytymään
uskollisesti ja väärentämättä Jumalan pyhään sanaan sekä evän-

kelis-luterilaisen kirkon siihen perustuvaan
tunnustukseen», missä tunnustuksessa ei todellakaan julis-

teta mitään »velttoa oppia» tai laiminlyödä elämän pyhitystä, kuten

vapaakirkolliset olivat antaneet ymmärtää. Kirkon oppirakennel-
man merkitykseen kirjoittaja palasi vielä uudelleen samassa artik-

kelissaan todetessaan, että mikäli saarna todella pyrittiin kehittä-

mään mahdollisimman suuressa määrin apostoliseksi, »tämä on teh-

tävä siten, että yksityinen yhä enemmän alistuu yleiseen, ja tämän

uskonpuhdistuksen perussana on: tunnustususkonnol-

1i s u us, tarkemmin luterilaisen kirkon tunnustuksen parempi

tuntemus ja hartaampi kiintyminen siihen». 13

Elis Bergroth ei jäänyt suinkaan yksin näissä vaatimuksissaan.

Hildenin lisäksi vaativat rohkeampaa tunnustuksellisuutta Fin-



188 KIRKON UUSI OHJELMA

landiin lähettämissään kirjeissä monet nimimerkkien suojaan kät-

keytyneet kirjoittajat. Allianssitaholta vastattiin kirjoituksiin.14

Joka tapauksessa kirjoittelu paljasti, että luterilaisen tunnustuksen

puolesta oli selvä ja määrätietoinen opinio nousemassa.

Luterilaisen Evankeliumiyhdistyksen rinnalle oli näin synty-
mässä toinenkin kirkollinen ryhmä, joka tietoisesti halusi rakentaa

luterilaisen tradition pohjalle. Miten jyrkästi ryhmän henkinen

johtaja, Elis Bergroth, saattoi kantansa ilmaista kuvastuu hyvin
hänen vapaakirkollisia vastaan käymänsä polemiikin yhteydessä
lausumistaan sanoista: »Siinä mielessä on siis luterilainen kirkko

erehtymätön, että ne perusteet, joilla se lepää, ovat erehtymättö-

miä, ovat korkeimpia, ovat sellaisia, että niistä luopuva suurem-

massa tai pienemmässä määrin luopuu myös itse kristinuskon

totuudesta.» Nämä perusteet olivat tietenkin uskonpuhdistuksen
formaali- ja materiaaliprinsiipit, toisaalta Raamatun arvoval-

ta uskon ainoana ohjeena, toisaalta uskonvanhurskauden peri-
aate. 15

Tiiviimmän yhteistyön aikaansaamiseksi kirkon uudistusta tun-

nustuksellisella pohjalla ajavien pappien kesken kutsuttiin sitten

elokuussa 1887 yksityinen pappeinkokous koolle Lappeenrantaan.
Esikuvana oli ollut kolmea vuotta aikaisemmin Hämeenlinnassa

pidetty pappien ja opettajien kokous, joka kuitenkin oli osanotta-

jajoukon epäyhtenäisyyden vuoksi jäänyt jossakin määrin haja-
naiseksi. Hämeenlinnassa seuraavaa kokousta suunnittelemaan ase-

tettu toimikuntakin oli torkahtanut ja eräät yksityiset olivat nyt
oma-aloitteisesti kutsuneet koolle puhtaan pappiskokouksen. Ajan

ja paikan määräsi Viipurissa pidetty yleinen maanviljelyskokous,

johon matkustavat saattoivat mukavasti saapua myös Lappeen-
rantaan.16

Lappeenrannankokouksesta tulikin melkoinen menestys. Osanot-

tajamäärä nousi yli kuudenkymmenen, joista lähes kaikki kuului-

vat nuoreen pappispolveen. »Vanhat jäivät kotia tai lähtivät Vii-

puriin, kukin halunsa mukaan», muuan osanottaja muisteli ko-

kousta neljää vuotta myöhemmin.17 Kokouksen avasi koollekut-

sujien puolesta Elis Bergroth. Jo ensimmäisen keskustelun alustaja,



TUNNUSTUKSELLISUUS 189

lehtori Jaakko Päivärinta määritteli kokouksen tarkoituksen: »Tätä

nykyä ahdistettiin sekä meillä että muissa maissa evankelislut-

herilaista uskontunnustusta. Sentähden olisi tarpeellista että ne,

jotka vielä sitä tunnustavat saavat saapua kokoon keskustelemaan

semmoisista asioista, jotka koskevat uskontoa.» 18 Kun sitten

kysymys Suomen kirkon papin suhteesta luterilaisiin tunnustus-

kirjoihin otettiin erityisen pohdinnan alaiseksi, tähän annettiin

myös selvä vastaus. Alustaja, pastori Hilden vaati jokaista pappia

noudattamaan kirkkonsa tunnustusta, »ei ainoastaan sen hengen

puolesta, vaan myöskin puustavia myöten». Ken ei tähän pysty,
on velvollinen eroamaanvirasta, jonkavelvoituksia hän ei voi rehel-

lisesti täyttää. Raamatun arvovallan ja kirkon tunnustuksen väli-

seen jännitykseen Elis Bergroth esitti ratkaisun, joka oli varsin

käytännöllinen ja oli omiaan huomattavasti tukemaan kentällä

toimivaa yksinäistä pappia. Kirkkolain määräyksen, jonkamukaan

»Jumalan pyhä sana on ainoa ohje, jonka jälkeen koko kirkon oppi
on arvosteltava», hän tulkitsi tarkoittavan kirkkoa kokonaisuutena.

Suomen evankelisluterilainen kirkko ei tunnusta mitään »muuttu-

matointa paperipaavia», vaan voi päinvastoin tarpeen ilmaantuessa

»Jumalan hengen johtamana sisällön suhteen kohoittaa tunnus-

tustansa sitä enemmän kuin se tunkeutuu Jumalan sanaan». Samaa

vapautta ei kirkon yksityisellä jäsenelläkuitenkaan ole: »Usein kuul-

laan kirkon miesten opin kappaleesta tahi toisesta vakuutuksenaan

lausuvan tunnustuskirjoista eriäviä mielipiteitä, nojautuen siihen,

että heidän luulon mukaan heidän ajatuksensa ovat pipliankanssa

yhtäpitävät. Niin yksityinen mielivalta tulee määrääväksi ja toi-

nen luulee täydellä oikeudellansa voivansa eritä toisessa opinkap-

paleessa, toinen toisessa. Tunnustuksen yhteys, joka on kirkon

voima, puuttuu niinmuodoin, ja yksityiset mielipiteet pääsevät val-

lalle. Mutta semmoinen asian laita ei saa olla. Kun joku yksityinen
ihminen tutkimalla Jumalan sanaa on hankkinut kirkonopista eriä-

vän ajatuksen, alistakoon hän, nöyrästi ajatellen, että ehkä typeryy-
den eli ylpeyden eli itsekkäisyyden henki häntä on johtanut, mieli-

piteensä kirkon tutkittavaksi. Jos kirkko hyväksyy hänen oppinsa,

pitäköön hän silloin sen, mutta ellei kirkko hyväksy sitä, on hänen



190 KIRKON UUSI OHJELMA

siitä luopuminen. Jollei hän tätä voi, täytyy hänen, jos kysymys on

jostakin tärkeämmästä kohdasta, kirkosta erota.» 19

Samaa ryhdistymistä kuin tunnustuskysymyksessä Lappeen-
rannan kokouksen nuoret papit vaativat kirkolta myös pappien ja
seurakuntalaisten siveellisen vaelluksen valvonnassa. Muista käsi-

tellyistä asioista mainittakoon kansanopetus ja kiertokoulut, maal-

likkotoimi, pyhäkoulutyö ja kansanopistosuunnitelmat. Jo ensim-

mäisenä kokouspäivänä oli niinikään päätetty, että tämänlaisia

kokouksia jatketaan ja että seuraavana vuonna kokoonnutaan

Tampereelle.
Näin oli pantu alulle vapaat yleiset pappeinkokoukset, joitten

merkitys papiston yhteyden rakentajana ja kirkollisten reformien

kehittäjänä kymmenen seuraavan vuoden aikana tuli olemaan

aivan ratkaiseva. Kokousten henkinen johto säilyi saman vähitellen

»kirkolliseksi» itseään nimittävän suunnan käsissä, joka oli toi-

minut Lappeenrannan kokouksen aloitteentekijänä. Tampereelle
kokoontui vuonna 1888 jo satakymmenen pappismiestä ja Kuo-

pioon seuraavana vuonna kokouspaikan syrjäisestä asemasta huoli-

matta yhdeksänkymmentäneljä. Viimeksimainitun kokouksen pu-

heenjohtajana toimi piispa Johansson ja hänen jäntevän johtonsa
alaisina kokouksen keskustelut johtivat edellisiä kiinteämpiin ja

täsmällisempiin tuloksiin. Elis Bergroth esimerkiksi piti tätä ko-

kousta siihenastisista onnistuneimpana.20

Kuopion kokouksen eräs merkitys oli siinä, että se osoitti nouse-

van uuden »kirkollisen» suunnan toistaiseksi olevan hyvässä yhteis-

ymmärryksessä Johanssonin edustaman beckiläisen eli »raamatul-

lisen» suunnan kanssa. Jo Lappeenrannassa oli puolustettu ajatusta,
että kaikki »kirkon suunnat», joihin ei kuitenkaan luettu lestadio-

laisuutta, terveellisellä tavalla varjelivat kirkkoa eksymästä yksi-

puolisuuteen. K. A. Hildenin väitettä, että evankelinen suunta oli

lähinnä Raamattua, ei keskustelussa käsitelty ja se jäi näin yksi-
näiseksi arvioinniksi. 21 Evankelinen ja»raamatullinen* suunta kävi-

vät tosin jatkuvaa taistelua toisiaan vastaan, jolloin nimenomaan

rovasti E. T. Gestrin ei väsynyt suomimasta vastapuolen harha-

opiksi tajuamiaan käsityksiä, mutta »kirkollisella» suunnalla näytti



TUNNUSTUKSELLISUUS 191

vielä kahdeksankymmenluvun päättyessä olevan edellytykset ko-

koavana keskiryhmänä ylläpitää yhteistyötä sekä evankelisten että

beckiläisten kanssa. 22

Luterilaisen tunnustuksen puolustus oli nimittäin toisaalta var-

sin suuresti hälventänyt niitä epäluuloja, joita vallitsi Luterilaisen

Evankeliumiyhdistyksen ja papiston valtaosan välillä. Nimeno-

maan allianssikokouksen vuodesta 1886 on Evankeliumiyhdistyk-

sen toiminnassa selvästi havaittavissa pyrkimys korostaa yhdis-

tyksen kirkollista luonnetta. Mainitun vuoden vuosikertomuksessa

lausuttiin julki selvä vakaumus, että maan luterilainen kirkko on

Kristuksen oikea seurakunta ja todettiin tyydytyksellä, miten

yhdistyksen kirkollisuudesta aikaisemmin lausutut epäluulot nyt
olivat yleisesti hälvenneet.23 K. A. Hildenin esiintyminen Tampereen
allianssikokouksessa sai Sanansaattajassa erityisen tunnustuksen.

Seuraavana kesänä hän oli jo mukana evankeliumijuhlilla javuonna

1888 hänet valittiin yhdistyksen johtokuntaan. Samanaikaisesti

yhdistyksen suhtautuminen kirkkoon tuli yhä myönteisemmäksi.24

Vuonna 1887 sen puheenjohtaja, valtioneuvos Ad. Moberg totesi

vapaakirkollisen hyökkäyksen nimenomaisesti lähentäneen papistoa

yhdistykseen: »Yhdistys on aina asettunut lailliselle kirkollisuuden

kannalle ja koettanut olla myös kirkon inhimilliselle järjestykselle
kuuliainen Herran tähden, eikä antaen ylön yhteistä seurakuntaa.

Ja kun se nimenomaan oli perustettu evankelis-luterilaiskirkon,
sts. valtiokirkon oikean opin puolustukseksi, niin täytyy sen vält-

tämättä taistella vapaakirkollisten tahi paremmin epäkirkollisten

lahkojen harhaoppia vastaan.»25

Myönteinen suhtautuminen kirkon yleiseen toimintaan aiheutti

myös useiden pappien liittymisen Evankeliumiyhdistykseen. Kun

yhdistyksen pappisjäsenten luku vuonna 1886 oli ollut 87, tämä oli

kahden vuoden kuluttua noussut 98:aan ja edelleen vuoteen 1892

mennessä 129:ään. Tämän jälkeen nousu hidastui, mutta vuonna

1894 voitiin mainittu luku ilmoittaa noin 140:ksi, minkä jälkeen

sisäiset erimielisyydet pysähdyttivät pappisjäsenten luvun lisään-

tymisen.26 Ilmeistä on, että yhteinen luterilaisen kirkon puolustus
oli merkittävästi lähentänyt evankelista suuntaa muuhun kirkkoon.



192 KIRKON UUSI OHJELMA

Eri tahoilla ilmenevästä kasvavasta tunnustuksen arvostuksesta

huolimatta nuorten pappien yritys aloittaa vuonna 1888 tällä perus-

talla oma kirkollinen aikakauslehti näytti varsin uskalletulta.

Finlandia kolmea vuotta aikaisemmin perustettaessa oli visusti

varottu rakentamasta ohjelmaa erityisesti kirkolliselle pohjalle.
Aikaisemmat kirkolliset ja jumaluusopilliset aikakauskirjat olivat

muutaman vuoden ilmestyttyään kuolleet, viimeksi Herman Rä-

berghin »Tidskrift för Teologi och Kyrka» jouluna 1881. »Vartijan»

toimittajat, pastorit Elis Bergroth, K. A. Hilden ja A. Auvinen

eivät kuitenkaan arkailleet. Lukijalle osoittamassaan esipuheessa
he totesivat ilmeisen tarpeen olevan olemassa. »Kun eivät siis arvok-

kaammat ja kykenevämmät ole ryhtyneet tähän tehtävään, niin

olemme me allekirjoittaneet päättäneet tehdä asiassa mitä voimme.»

Kannakseen toimitus alusta alkaen ilmoitti selvän tunnustukselli-

suuden: ». .. tunnustuskirjojen pohjalla tahdomme vankasti seisoa,

ja vakuutuksemme on, että mitä enemmän nämä kirjat tulevat

kaikille kirkon jäsenilletutuiksi ja rakkaiksi, sitä suuremmalla voi-

malla ja yksimielisyydellä voimme niitä hyökkäyksiä vastustaa,

joita meidän aikanamme monelta haaralta sekä hengellisissä esitel-

missä että sanomissa jo Suomenkin kielellä uskontoamme vastaan

tehdään. Päätarkoituksemme on tästä syystä koota kirkkomme

ystävät näiden tunnustuskirjain ympärille. Siinä kaikkein tulee

yhtyä, niiden alle kaikkein tulee alistua.» Luottavasti toimitus

arvelikin, että näin toimien kirkkoa jakavat halkeamat tulevat

vähitellen täyttymään, mistä se oli näkevinään jo selviä merkke-

jäkin.27

Tunnustuksen rinnalla olivat myös kuri ja järjestys kirkon

uudistumiselle välttämätön. »Yhteinen tunnustus ja sisällinen kuri

siinä elinehdot kirkollemme», toimitus lopuksi totesi iskulau-

seenomaisesti. 28

Kirkollisen ohjelman ohella Vartijan nuori pappisryhmä edusti

myös selväpiirteistä suomalaisuuslinjaa. Tässäkin oli jo Lappeen-
rannan kokous viitoittanut selvästi tien olemalla, kuten pöytä-

kirja asian ilmaisi, »alusta loppuun yksinomaisesti suomenkieli-

nen», mistä Nya Pressen oli saanut aiheen valittaa papiston osoit-



TUNNUSTUKSELLISUUS 193

tamaa raakaa ja vastenmielistä käyttäytymistä. 39 Nyt Vartija, joka
oli ensimmäinen suomenkielinen jumaluusopillinenaikakauskirja,
täsmensi nuoren papiston kannan. Suomalainen puolue on ainoa

kirkkoon myönteisesti suhtautuva valtiollinen ryhmittymä maas-

samme. Toisaalta kirkon tehtävä edellyttää, ettei papisto sokeasti

seuraa mitään puoluetta vaan seisoo »itsenäisellä kansallisella kan-

nalla». Suomalainen, muttei puoluemies, siinä Vartijan tunnus

mikä ruotsinmielisellä taholla tietenkin tajuttiin sisäisesti risti-

riitaiseksi. 30

Luterilaiset tunnustuskirjat Vartija kuitenkin nosti varsinaiseksi

viirikseen, jonkaympärille se halusi koota koko kirkon. Osoituksena

lehden johdonmukaisuudesta ja uskalluksesta oli se, ettei se häi-

käillyt ahdistaa vaikkapa kirkon piispaa, jos tämä osoitti häily-

vyyttä tunnustuksen suhteen. Sitten allianssikokouksen oli Porvoon

piispa C. H. Alopaeus ollut tunnustuksellisten silmätikkuna. Hel-

mikuun numerossa 1888 K. A. Hilden arvosteli piispan edellisenä

keväänä Helsingissä pitämän piispantarkastuksen johdosta laati-

man kirjasen, missä tämä oli määritellyt kantansa pääkaupungissa
tuolloin toimiviin eriuskolaissuuntiin. Arvostelu muodostui varsin

ankaraksi. Kirjasessa esiintyi Hildenin mielestä niin pitkälle mene-

vää hellätuntoisuutta eriuskolaisia kohtaan, että totuus sai tästä

kärsiä. Lukija jätettiin esimerkiksi siihen käsitykseen, »ett’ei herra

piispa katso lapsen kastetta aivan välttämättömäksi», ja että hän

vastustaa luterilaista oppia kasteesta uuden syntymisen sakrament-

tina. Hämmästyttävä oli arvostelijan mielestä edelleen piispan tun-

nustus: »en taida julistaa luterilaista oppia ehdottoman puhtaaksi»,

Piispa ei kuitenkaan missään näyttänyt todeksi mainitun opin erhe-

tyksiä. Arvostelijakatsoikin olevansa pakotettu toteamaan: »Emme

myös luule, että tämän kirjasen kautta ne epäilykset, joitamonella

taholla on löytynyt piispa Alopaeus’enkannasta, olisivat mitenkään

poistetut; vaan pikemmin saaneet uutta vahviketta.» 31

Nuoren miehen purevaan hyökkäykseen piispa vastasi sangen

rauhallisesti torjuen tämän väitteet kohta kohdalta. Alopaeuksen
asiallinen ja kristillisen nöyrä vastine saikin Hildenin ilmeisesti

häpeämään, koskapa hän uudessa vastineessaan, »muudan sana



194 KIRKON UUSI OHJELMA

puolustuksekseni», perui suuren osan aikaisemmista väitteistään,

pyysi anteeksi, mikäli hän on puheessaan erehtynyt tai ollut liian

ankara ja totesi pääasialliseksi periaate-eroksi nyt sen, että »toinen

kutsuu puutteelliseksi sen, minkä toinen kutsuu vääräksi». Luteri-

laisen kirkon opeissa saattoi Hildenin mielestä kyllä olla puutteita,
mutta vääriä ne eivät ole. 32

Jos Vartijan toimittaja näin oli joutunut piispaa ahdistellessaan

peräytymään, sitä taipumattomammin lehti sen sijaan arvosteli

eriuskolaisia, joiden joukkoon se vapaakirkollisten, baptistien ja
metodistien rinnalla luki lestadiolaisetkin. 33 Aivan johdonmukainen
lehti ei tällöin ollut tyytyessään viimeksi mainitussa kohdin koros-

tamaan asianomaisten jumalanpalvelusten meluisuutta ja heidän

esiintymisensä röyhkeyttä, joitakumpaakaan tuskin voidaan lukea

tunnustuskirjojen sisältämäin oppikysymysten piiriin. Niin huono

oli kuitenkin lestadiolaisen herätyksen jyrkkien kannanottojen
aikaansaama käsitys etelässä, että Vartija katsoi aiheelliseksi lausua

ihmettelynsä siitä, miten kauan Aatu Laitista ja A. L. Heidemania

vielä siedettiin luterilaisen kirkon papinvirassa.34 Toimitus toimi täl-

löin siinä vakaumuksessa, että lestadiolaiset todella poikkesivat lu-

terilaisen kirkon opista, mille kannalleen se sai vahvistusta Kuopion

piispan ensin synodaalikokouksessa ja sitten erillisessä kirjasessa
esittämästä täysin kielteisestä arvostelusta. Niinpä Vartija lausui

vielä vuonna 1890 toivomuksen, etteivät piispat vihkisi saarnavir-

kaan yliopistossa silloin opiskelevia lestadiolaisia ylioppilaita, jotka
»luultavasti aikovat tulla kirkkomme palvelijoiksi, vaikka he sen

tunnustuksesta eroavat». 35 Luterilaisen tunnustuksen puolustus ja

epäluulo sen hylkimisestä määräsi siten Vartijan alkuaikojen suh-

tautumisen myös lestadiolaiseen liikkeeseen. Monia vuosia ei kuiten-

kaan kestänyt, ennen kuin toimitus tässä asiassa tuli toisiin ajatuk-
siin. Niinpä se vuonna 1895 useaankin otteeseen lausui tunnustuk-

sen sanoja lestadiolaisten kuukausilehdestä jatotesi mainitun liik-

keen nyt kulkevan »täyttä vauhtia kirkkoa kohti». 36

Merkittävää kyllä, myös »raamatullisen» suunnan piirissä voidaan

kahdeksankymmentäluvun jälkipuoliskolla todeta tiettyä luterilais-

ten tunnustusten arvonnousua. Sattuvan esimerkin tarjoaa arkki-



TUNNUSTUKSELLISUUS 195

piispa T. T. Renvallin synodaalikokouksissa pitämien tervehdys-

puheiden vertailu. Vuonna 1885 hänen koko kysymyksenasettelunsa

nojautui vastustajien, ts. vapaamielisten javapaakirkollisten, hyök-

käysten aiheuttamaan järkytykseen. Renvall puhui valtiokirkosta

niin kuin nämäkin, hän myönsi auliisti kirkon suuret viat ja tyytyi
kirkon puolustukseksi esittämään vain sen verraten laihan vakuu-

tuksen, että »nämä pahoin parjatut valtiokirkot tulevat varmasti

Herran kärsivällisyyden ja tuen varassa vaikuttamaan edelleen tä-

män valittujen seurakunnan (s.o. Kristuksen todellisen kirkon) tai-

mitarhana ja alkeiskouluna». Kirkon luterilaisuudesta ei asiallisesti

ottaen puhuttu mitään ja tunnustuskirjoista vaiettiin täysin. 37

Vuonna 1890 arkkipiispan asennoituminen oli täysin muuttunut.

Termi »valtiokirkko» oli saanut väistyä »evankelis-luterilaisen kir-

kon» tieltä, eikä puhujakaihtanut selittämästä tämän kirkon suurta

kansallista ja uskonnollista merkitystä. Harhaoppeja vastaan ko-

rostettiin nimenomaan tunnustuksen arvoa: »Emme ole luterilaisia

Lutherin tähden, vaan koska meidän, kuten hänenkin, tunnustuk-

semme on Raamatun kanssa yhtäpitävä . . .
Jos luterilainen kirkko

lakkaisi olemasta tunnustuksellinen, se ei ainoastaan pettäisi alku-

peräänsä jakoko eittämättä Jumalan hengen johtamaahistoriallista

kehitystään, vaan myös itse evankeliumin totuuden sisällön.» 38

T. T. Renvallia itsenäisempänä ja johdonmukaisempana»raama-

tullisen» suunnan varsinainen johtaja Gustaf Johansson ei tosin

lausunut missään näin avoimesti pitäytymistään luterilaisiin tun-

nustuskirjoihin, mutta sama tendenssi on silti hänelläkin todetta-

vissa. Eriuskolaisten arvostelu suorastaan pakotti perustelemaan
luterilaisen kannan, ja joskin Johansson teologisen peruskatsomuk-
sensa mukaisesti vetosi säännöllisesti suoraan Raamattuun, ei tun-

nustuskirjoihin viittaaminenkaan ollut hänelle tyystin vierasta.

Kuvaavaa kyllä tämä tapahtui selvimmin polemiikissalestadiolaisia

vastaan, jotka myönsivät tunnustuskirjain arvovallan. Myös oma-

laatuisen kolmijakoisenkirkkokäsityksensä Johansson nimenomaan

pyrki nojaamaan Augsburgin tunnustuksen ja sen puolustuksen sa-

nontoihin.39

Kahdeksankymmentäluvun päättyessä luterilainen tunnustus oli



196 KIRKON UUSI OHJELMA

uudelleen nostettu Suomen kirkossa arvoonsa. Rajojen vetäminen

luterilaisen ja muun kristillisyyden välillä oli mahdollista vain sel-

vittämällä luterilaisuudenerityislaatuja tämä taas edellytti tunnus-

tuskirjojen opiskelua. Ajankohtainen välttämättömyys ajoi näin

luterilaisina itseään pitävät suunnat, evankelisuuden, »raamatul-

lisuuden», juuri syntyneen »kirkollisen suunnan», uudestaan elpy-
neen herännäisyyden sekä toistaiseksi kovassa riidassa kirkon

johdonkanssa olevan lestadiolaisuuden, kaikki painostamaan omaa

nojautumistaan Raamatun ohella myös tunnustukseen.40 Tietyt

edellytykset ja vakaata pyrkimystä yhtenäisen kirkollisen luterilai-

sen rintaman muodostumiseen ainakin näytti olevan olemassa. Var-

sin nopeasti kuitenkin paljastuivat teologisissa katsomuksissa piile-

vät erimielisyydet. Kaikki mainitut virtaukset lähtivätkin yhdek-

sänkymmentäluvulla kulkemaan varsin silmiinpistävästi omia tei-

tään.

Papiston ryhdistyminen

Tampereen allianssikokouksessa F. W. Lönnbeck oli esittänyt
kirkon uudestisyntymisenensimmäiseksi edellytykseksi, »että opet-

tajiksi kirkkoon otettaisiin ainoastaan uudestisyntyneitä ja P. Hen-

gen valaisemia henkilöitä». Mikäli vaatimus tulkittiin lausujansa

ajatusten mukaisesti tarkoittamaan tiettyä kokemusperäistä uskon-

nollista ratkaisua, se kirkon taholta torjuttiin perusteettomana.11

Toisaalta siihen samanaikaisesti sisältyi myös vaatimus pappien

vakaumuksen aitoudesta ja siveellisen vaelluksen nuhteettomuu-

desta, ja tällaisena se saavutti voimakasta vastakaikua laajalti va-

paakirkollisen liikkeen ulkopuolellakin sekä vapaamielisissä että

kirkollisissa piireissä. Lönnbeckin syytös monien pappien uudesti-

syntymättömyydestä sisälsi itse asiassa saman väitteen kuin realis-

tisen kirjallisuuden ja vapaamielisenlehdistön piirtämätkuvat tees-

kentelevistä ja tekopyhistä, epäaidoista pappismiehistä.42 Kahdek-

sankymmentäluvun ehdottomuutta vaativa ja kompromisseja vi-

haava aika vaatikin joka taholla ennen muuta aitoutta. Papistoon



PAPISTON RYHDISTYMINEN 197

sovellettuna tämä merkitsi vaatimusta, että kirkon virassa toimivan

oli vakaumuksestaan hyväksyttävä sen opit ja elämässään nouda-

tettava julistamaansavakaumusta. Tässä muodossa kirkko kahdek-

sankymmenluvun lopulla myös hyväksyi esitetyn vaatimuksen.

Miten pitkälle yksimielisyys tässä katsannossa ulottui ilmenee

havainnollisesti muutamasta pappien kelvottomuutta ja pappis-
kokelaille asetettavia vaatimuksia käsittelevästä kirjoituksesta, joka
samanaikaisesti ilmestyi vuoden 1887 ensi numerossa sekä kirkolli-

sessa Finlandissa että vapaakirkollisessaTro och Lifissa. Nimimerk-

kiä käyttävä kirjoittaja lähti toteamuksesta, miten nykyisenä
aikana tuon tuostakin joutuukuulemaan kirkkoon ja papistoon koh-

distuneita syytöksiä. Että syytöksissä valitettavasti on perää, ei

myöskään käynyt kieltäminen: »On ollut ja on olemassa pappeja,

jotka eivät ole tosi paimenia, vaan palkkapaimenia, jotka kaitsevat

laumaa ainoastaan häpeällisenvoiton vuoksi, pappeja, jotka syyllis-

tyvät ahneuteen, juoppouteen ym.» Monet kelvottomat papit olisi

saatava viralta pois mitä pikimmin, ja kirjoittaja vetosikin kirkolli-

seen hallitukseen ja jokaiseenvastuulliseen kristittyyn. Toisen epä-
kohdan hän näki siinä, että kirkko hyväksyi papiksi jokaisen nuo-

rukaisen, joka teologiset opinnot suoritettuaan tarjoutui sen palve-
lukseen. Kirkkolain 10. pykälää, joka vaati mm. että papiksivihit-
tävän oli oltava »tunnettu jumalaapelkäävästäja kristillisestä elä-

mästään», oli viimeistään nyt ryhdyttävä soveltamaan täysin joh-
donmukaisesti: »On erittäin tärkeätä, että jokainen papinvirkaan
vihittävä omaa 'hyvän todistuksen ulkopuolella olevilta, ettei hän

lankeaisi pilkkaan ja perkeleen paulaan’. Sillä tapahtuu usein että

sekin, joka on papinvirkaan astuttuaan tehnyt parannuksen, mutta

jokaaikaisemmin on syyllistynyt ilmeisiin, karkeihin synteihin, saa

jatkuvasti kärsiä niistä ja kokea, miten Kristuksen evankeliumi

tulee hänen entisten syntiensä vuoksi häväistyksi. Tämä on syy,

miksi niin monta vakavaakin pappia syytetään teeskentelystä ja

tekopyhyydestä.» 43

Mitään vastineita kirjoitus ei aiheuttanut. Ajankohtana, jolloin

jokainenkirkon oppiin kohdistunut arvostelu synnytti lujan pole-

miikin, papiston elämään puuttuminen katsottiin täysin oikeute-



198 KIRKON UUSI OHJELMA

tuksi. Itse asiassa onkin mahdotonta eritellä, nousiko selostetun

artikkelin arvostelu vapaakirkolliselta vai kirkolliselta pohjalta.
Tässä kohdin katsomukset olivat siinä määrin lähentyneet toisiaan.

Kauan ei myöskään kestänyt, ennen kuin papiston piirissä ryh-

dyttiin toimenpiteisiin tunnetun ja tunnustetun epäkohdan korjaa-
miseksi. Lappeenrannan pappeinkokouksentärkeimpiin keskustelu-

kysymyksiin kuului: »Olisiko toivottavaa että Suomen papisto kes-

kenänsä pitäisi voimassa semmoisen kurin, että ne sen jäsenistä,

jotka opissaan tai elämässään julkisesti rikkovat sitä vastaan, jota
he papin valassaan ovat luvanneet, siitä ensiksi saisivat veljellisen
varoituksen ja sitte asetettaisiin laillisen edesvastauksen alle?» Kes-

kustelu oli epäilemättä varsin henkilökohtaista, koskapa se käytiin
toisinkuin kokouksen muut keskustelut suljettujen ovien takana, ja

koskapa sen kulusta ei pöytäkirjoissa haluttu antaa mitään julki-
suuteen. Mielipiteet kävivät kuitenkin epäilemättä samaan suun-

taan kuin Vartijan toimituksen, jonka kaksi jäsentä kuului myös
kokouksen johtomiehiin. Ohjelmakirjoituksessaan lehti Lappeen-
rannan pappeinkokouksen tavoin rinnastikin väärän opin ja pahen-
tavan elämän ja ilmoitti vastustavansa »niitä itse papistossa, jotka

joko saarnoissansa tai julkisyntisellä elämällänsä vastustavat kirk-

komme tunnustusta, ja jotka tällä tavoin ovat tämän kirkon vaaral-

lisimmat viholliset». Julkiseen pahennukseen syyllistynyt saakoon

siitä myös julkisen rangaistuksen, »ett’ei yksityisen vikaa koko kir-

kolle häväistykseksi luettaisi». 44

Jo toisessa numerossaan Vartija joutuikinnimeltä mainiten puut-
tumaan kirkon papin tekemään raskaaseen rikokseen. Tammikuun

lopulla 1888 paljastui yllättäen, että erittäin arvossapidetty pappis-

mies, parhaillaan istuvien valtiopäivien jäsen, kirkkoherra, sota-

rovasti E. V. Pettersson oli väärentämiensä asiakirjojen avulla Asik-

kalan seurakunnan nimissä nostanut huomattavia rahasummia,

jotka hän oli sitten käyttänyt omiin tarpeisiinsa. Asian tultua ilmi

Pettersson selitti yrittäneensä epätoivoisessa taloudellisessa tilan-

teessaan hoitaa velkansa joutumattakonkurssiin jaaikoneensa raha-

asioittensa parannuttua selvittää kaiken. Tapaus herätti kaikkialla

tavatonta tyrmistystä. Pettersson anoi ja sai heti asian paljastuttua



PAPISTON RYHDISTYMINEN 199

eron pappissäädystä. Vapaamielinen lehdistö käsitteli tapausta

yleensä varsin asiallisesti eikä käyttänyt sitä paljoakaan hyväkseen
tervetulleena todisteena papiston turmeluksesta. Poikkeuksen muo-

dosti tamperelainenAamulehti, jonka Helsingin-kirjeenvaihtajakat-

soi tapauksen osoittavan, että Suomen kirkossa vallitsi »mädännys,

jommoista tuskin oli vanhan farisealaisuuden aikana». Itse asiassa

näyttääkin siltä, että todellisen rikoksen tapahduttua liberaalit oli-

vat yhtä tyrmistyneitä kuin kirkolliset: tätä ei sentään ollut odo-

tettu.46 Vasta sen jälkeenkun Finland oli ensi hämmennyksen sel-

vittyä pyrkinyt näkemään Petterssonin rikoksessa sovittaviakin

piirteitä ja todennut, ettei se sentään ollut niinkauhea asia kuin pari
muuta tämän jälkeen paljastunutta kavallusta, joitten nielemät

rahat oli tarvittu pelivelkojen maksuun, Nya Pressen katsoi asiak-

seen esittää eriävän kantansa. Rikos on rikos, teki sen epäuskoinen
tai uskovainen, siviilivirkamies tai pappi, eivätkä siinä selittelyt
auta. 46

Vartijan kanta oli alusta alkaen selvä. Haluamatta enää lähteälyö-
mään lyötyä, jonka taakka muutenkin oli riittävän raskas, lehti

kohdisti huomionsa muitten kirkon viranomaisten asiassa suoritta-

miin laiminlyönteihin. Kun seurakuntalaiset olivat lehtitietojen
mukaan jo valittaneet asiasta lääninrovastille, toimitus kysyi, mik-

sei asia ollut mennyt edelleen tuomiokapituliin. »Jos tämä asia kir-

kollista tietä olisi tullut ilmi tutkinnon kautta seurakunnassa, ei se

läheskään niin suurta pahennusta olisi herättänyt, kuin nyt», Var-

tija totesi ja jatkoi: »Poistukoon viimeinkin se velttous kirkostam-

me, että keskinäistä kuria pitämättä annamme paheiden paisua

siksi, että ne virkaveljillemme, seurakunnillemme ja koko kirkolle

tuottavat tuhoa!» 47

Vartija itse ainakin teki parhaansa valittamansa velttouden pois-
tamiseksi. Hollolan lääninrovasti lähetti tosin ylen purevan vasti-

neen Vartijaan: »Jos herra Elis Bergroth itse olisi ollut Hollolan

provastikunnan lääninprovastina ja kaksi Asikkalan talonpoikaa

toinen tunnettu huonomaineiseksi ja toinen jotenkin rahjusmai-
sen näköinen olisi vaatinut häntä tuomiokapitulissa virkateitse

syyttämään väärentämisrikoksesta heidän seurakuntansa esipap-



200 KIRKON UUSI OHJELMA

pia, joka syytöstä tehtäessä oleskeli valtiopäivillä pappissäädyn

edusmiehenä, niin herra Elis Bergroth, jos hän asiasta tarkemmin

tutkimatta olisi sen tehnyt, sillä tutkinto oli mahdoton, kun

syytetty oli seurakunnastansa poissa olisi osoittanut sangen

suurta tyhmyyttä, joka kuitenkin, hänen ylen poikamaiseen virka-

intoonsa nähden, olisi ollut hänelle anteeksi annettava.» Bergroth
otti arvostelun kauniisti vastaan, lausui ilonsa siitä, että asia nyt oli

selvinnyt ja ilmoitti halunneensa vain ajaa oikeaa asiaa. 4B Paria kuu-

kautta myöhemmin Vartija taas oli asialla, tällä kertaa kertomassa

Kosken kappalaisen J. J. Judenin ja Liedon kirkkoherran C. F.

Rambergin rötöksistä. Edellisessä tapauksessa tuomiokapituli sai

kuulla kunniansa, kun se jokolmentoista vuoden ajan oli sietänyt

parantumatonta juoppoa, jonka huono elämä oli ollut tunnettua

kautta maan: »Kun velttous hiippakunnan hoidossa, mitä kurin-

pitoon papistossa tulee, käy niin äärimmilleen, kuin hra Judenin

esimerkki todistaa, ei ole ihme, jos viimeinkin kummia alkaa sieltä

päin kuulua.» 49

Rambergin tapauksen selvittely oli Vartijan menettelylle varsin

kuvaava. Sanomalehti Aura oli sisältänyt paheksuvan kirjoituksen
L:n pitäjän kirkkoherran hävyttömästä menettelystä eräissä häissä.

Bergroth kirjoitti Auran toimitukselle pyytäen asiasta selvitystä,
sillä hän katsoi kertomuksen joko pitävän paikkansa, »ja silloin

mies, josta siinä puhutaan, on kovasti rangaistava, tai se on val-

heellinen ja silloin välttämättömästi peruutettava». Vastaus, että

kirjoittaja oli tarkoittanut Liedon kirkkoherraa, ja että hän vastasi

sanoistaan, tyydytti tällä kertaa Vartijan toimitusta. Tämä oli ni-

mittäin muuten saanut tietoonsa, että samainen kirkkoherra Ram-

berg oli juuri tuomittu K. Senaatissa 6 kuukauden virkaeroon erään

toisen rikoksen takia. Kaikki nämä asiat Vartija painatti lukijakun-

tansa tiedoksi antamaan pontta ceterum censeolleen: »Nöyrä mutta

vakaa pyyntömme on, ett’ei yksityisiä säälittäisi kirkon kustan-

nuksella, vaan että vaatimukset papiston elämästä ja siveellisestä

kannasta kaikkialla asetettaisiin korkealle.» 50

Johdonmukainen julkisuuden vaatimus olikin varsinaisesti se

keino, millä Elis Bergroth, »se Suomen kirkon jyrkkä karsija» pyrki



PAPISTON RYHDISTYMINEN 201

palauttamaan hairahtuneet virkaveljet takaisin järjestykseen. Mil-

loin vain lehdistössä esiintyi syytöksiä tai vihjailuja papistoa vas-

taan, heti oli Vartijan toimitus vaatimassa joko syytteen todista-

mista tai sen peruuttamista.Tuloksena oli toisinaan väärän tai koh-

tuuttoman syytöksen torjuminen, kuten esimerkiksi Aamulehden

vuonna 1888 väittäessä, että muuan Helsingin pappi olisi pidättänyt
itselleen osan seurakunnan hänelle apulaisen palkkaamiseksi myön-
tämästä määrärahasta. Vartija selosti asiain oikean laidan ja ilmoitti

mainitun kiistanalaisen summan maksetuksi takaisin seurakunnan

kassaan. 61 Mikäli väärinkäytöksistäsyytetty pappismiesei pystynyt
osoittamaan syytteitä vääräksi, Bergroth vetosi lehdessään tuomio-

kapituliin vaatien asiassa tutkimusta ja tuomiota. Niinpä kun Päi-

välehti oli maininnut muutaman pappismiehen Pelastusarmeijan
kokouksessa karkeasti ivanneen sen uskonnonharjoitusta, Vartijan
toimitus ensin kieltäytyi uskomasta koko kertomusta, mutta lehden

paljastettua syyllisen nimen ja uudistettua väitteensä, jota asian-

omainen ei ollut kiistänyt, Vartija totesi asian kuuluvan Porvoon

tuomiokapitulille ja viittasi ohjeeksi vielä kirkkolain 126. pykälään
lainaten sen sanoja: »jos pappi pahennusta saattaa, rangaistakoon,

jos asianhaarat erinomaisen raskauttavia ovat, virka-erolla kah-

desta kuukaudesta ajastaikaan asti.» 62

Julkisuusperiaatteen rinnalla oli toisena papiston ryhtiliikkeen
menetelmänä veljeskurin tiukentaminen. Asiasta keskusteltiin sään-

nöllisesti pappeinkokouksissa.63 Vartija palasi myös toistuvasti

kysymykseen. Erityistä huomiota asia sai osakseen arkkihiippa-

kunnassa, missä kelvottomia pappeja lienee ollut enemmän kuin

muualla. Keväällä 1890 Vartija sisälsi täältä lähetetyn kirjoituksen,
missä muuan vanhahko »yleistä kunnioitusta nauttiva» virkaveli

suositteli rovastikuntakokousten käyttöä veljelliseen kuriin: »Pap-

pissäädyssä on vielä joitakuita yksityisiä jäseniä, jotka ovat koko

säädylle häpeäksi ja jotka elävät julkisissa synneissä, erittäin juop-

poudessa. Joka ainoa pappi tuntee joitakuitasemmoisia. Miksi eivät

virkaveljet itse ota näitä langenneita ojentaaksensa? Onhan meillä

jokontrahtikokouksia yleisesti joka piirissä ainakin kerran vuodessa.

Eikö olisi soveliasta, että kontrahtirovasti, kutsuessaan virkaveljiä



202 KIRKON UUSI OHJELMA

kokoukseen, samalla ilmoittaisi, että sen eli sen, joka on yleisesti

tunnettu esim. juomariksi, välttämättömästi on tuleminen kokouk-

seen, niin että virkaveljet siellä ystävällisesti hänen kanssansa

saisivat puhua. Ellei hän siitä parane, sopisi kokouksen päättää
ilmoittaa asiasta tuomiokapituliin, joka kutsuisi hänet eteensä.

Ainoastansa siinä tapauksessa, että hän kieltäisi rikoksensa, lykät-
täisiin asia maalliseen oikeuteen tutkittavaksi.» Samana vuonna

pidettiin arkkihiippakunnan synodaalikokouksen yhteydessä san-

gen mieslukuinen yksityinen neuvottelu, missä päätettiin »kristilli-

sellä rakkaudella valvoa niitä virkaveljiä, joitten elämä mahdolli-

sesti koituu säädylle ja kirkolle pahennukseksi».54

Veljeskuri pantiin alulle jo jumaluusopin ylioppilaiden keskuu-

dessa. Syksyllä 1886 keskusteltiin ylioppilastiedekunnassa aiheesta

»voivatko vanhemmat tiedekuntalaiset varjella nuorempia pääkau-

pungin vaaroilta», missä yhteydessä yleisesti painostettiin keski-

näisen kurin merkitystä. Seuraavien vuosien aikana asiaan palat-
tiin toistuvasti. 55 Toimenpiteet tuottivat myös tuloksia, koskapa
itse yliopiston rehtori Th. Rein saattoi vuoden 1890 lopulla todeta

jumaluusopin ylioppilaiden siveellisen valvonnan erityisen anka-

raksi ja torjui syytökset sekä heidän siveellisestä että henkisestä

ala-arvoisuudestaan. Puoltatoista vuotta myöhemmin totesi myös

ylipäänsä varsin kriitillinen ja korkeita hengellisiä vaatimuksia

esittävä ylioppilastiedekunnanlehti Kyyhkyinen tiedekunnan hen-

gen selvästi parantuneen.56

Virassaolevaan papistoon palataksemme, ankarin siveellinen pa-

heksunta kohdistui eräiden sen arvottomien jäsenten juoppouteen.
Edellä on jo esitetty tästä moniaita esimerkkejä. Ymmärrettävää

oli, että ulkonaista ryhdistymistä vaadittaessa juurikohtuuton alko-

holinkäyttö ensinnä joutui silmätikuksi, yhtä ymmärrettävää, että

juoppouden vastustaminen johti lähes itsestään ehdottoman rait-

tiuden asettamiseen papiston ihanteeksi ja suoranaiseksi velvoituk-

seksi. Säädyn aikaisempi ehdottomuutta vierova kanta muuttui

kahdeksan- ja yhdeksänkymmentälukujen vaihteessa absolutismille

yhä myönteisemmäksi ja johti lopulta suoranaiseen »maanvyöry-
män kaltaiseen» alkoholin hylkäämiseen. Raittiuskannan omaksu-



PAPISTON RYHDISTYMINEN 203

inisen perusteet olivat yhteiskunnalliset ja käytännölliset, kun taas

kielteiseen asenteeseen vaikuttaneet teologiset ja teoreettiset perus-

telut jäivät syrjään, ilman että niissä olisi tarvinnut tehdä mitään

myönnytyksiä. Kehitykselle oli kuvaavaa, että käytännöllinenrait-

tiuskanta voitti ensiksi juuri Kuopiossa, missä kiivaimmin oli vas-

tustettu raittiuden asettamista kristillisyyden erityiseksi tunto-

merkiksi. Vuoden 1889 pappeinkokouksessa Kuopiossa esitti »raa-

matullisiin» lukeutuva lehtori J. Schwartzberg seuraavan ponnen,

joka sitten hyväksyttiin: »Ja mitä etenkin juovutusjuomiin tulee,

niin on toivottava, että nämät juomat yhä enemmän poistuisivat
sekä pappiloista että seurakunnista, jotta siten se kirous poistuisi,
joka vielä juoppoudensynnin takia kansamme sydän juuriakalvaa.»

Ponsi ei myöskään jäänyt vain hurskaaksi toivomukseksi, sillä seu-

raavana vuonna pidettyjen kolmen hiippakunnan synodaalikokouk-
sista Kuopion oli ainoa ja samalla ensimmäinen, mistä viini puuttui
tavanomaisten juhlapäivällisten juomalistoilta.57

Samoihin aikoihin jyrkkeni myös kirkolle suopeissa maallikko-

piireissä suhtautuminen papiston alkoholinkäyttöön. Raittiuden

Ystävien äänenkannattajassa A. A. Granfelt totesi tyydytyksellä

Kuopion yksityisen pappeinkokouksen kannanoton. Jos aikaisem-

min oli vallinnut epäselvyyttä papiston suhtautumisesta raittius-

liikkeen tavoitteisiin, nämä epäilykset olivat nyt hälvenneet. Moni

pappila oli jo aikaisemmin hylännyt juovuttavat juomat ja vieläkin

useampi on epäilemättä tämän jälkeen seuraava esimerkkiä. Lop-

puun asti asiaa ei kuitenkaan vielä oltu hoidettu. Vaikkei kenties

jokaista pappia saadakaan ehdottoman raittiiksi, ei juoppouttaaina-

kaan enää saa säädyn piirissä suvaita. Granfelt kertoi sitten tapauk-

sen, missä muuan nuori pappi oli omantuntonsa pakottamana
ilmiantanut virkaveljensä juoppoudesta ja jatkoi: »Mutta sekä

rovasti että pitäjäläiset osoittivat selvintä paheksumistansa sitä

papiston jäsentä vastaan, joka oli uskaltanut kosketella kansamme

helmasyntiin. Kaikkein mielestä semmoinen synti oli anteeksi annet-

tava eikä rangaistava. Se on papisto, joka on kansamme kasvatta-

nut tämän tapaiseen suvaitsevaisuuteen, ja se on papiston asia

opettaa kansalle, että siveellisyyskin vaatimukset ovat ankarampia



204 KIRKON UUSI OHJELMA

ja ankarasti noudatettavat.» Älköön papisto sen vuoksi enää kat-

soko läpi sormien jäsentensä hairahduksia. Mikäli asianomainen

katuu rikkomuksiaan, annettakoon ne hänelle anteeksi, mutta kär-

siköön siitä huolimatta myös rangaistuksensa. »Ja tunnustettakoon

myöskin, että henkilön, joka on nähty julkisesti taikka yksityiselä-
mässään useamman kuin yhden kerran juopuneena, hänen ei sovi

olla pappina.» 68

Vartija lainasi pääosan Granfeltin kirjoituksesta palstoilleen.
»Katkerat nämä lauseet ovat, enemmän katkerat kuin olisin suo-

nut, mutta niiden totuutta en saata kieltää», Bergroth kirjoitti.
»Luulen tosiaankin, että papiston tulee ryhtyä ponteviin toimiin,

että juoppouden synti peräti poistuisi sen joukosta, niinkuin se jo

poistumaisillaan on.» Bergroth oli niitä miehiä, jotka mieluimmin

heti tarttuivat härkää sarvista, ja niin hän välittömästi lausuikin

paheksumisensa siitä, että Turun tuomiokapituli oli pannut ensim-

mäiselle ehdokassijalle Akaan kirkkoherranvirkaan arvottoman

miehen. 6S*

A. A. Granfeltinkirjoitusta jyrkempioli syksyllä 1890 Finlandissa

julkaistu kolmiosainen artikkelisarja »Suomen kansankirkko ja pa-

heet», jonka alla olleen nimimerkin, Laicuksen taakse kätkeytyi
todennäköisesti jyrkästä moralismistaan tunnettu hyönteistieteen

ylimääräinen professori J. R. Sahlberg.69 Viitaten pariin tapauk-
seen, missä asianomainen tuomiokapituli oli pannut kirkkoherran-

virkaan ehdolle tunnetun juomarin ja toisessa tapauksessa avion-

rikkojan, Laicus syytti avoimesti kirkkoa mädännäisyydestä ja sen

johtoa velttoudesta. Sen piirissä suvaittu paheellisuus kuvastui

erityisen selvästi papiston suhtautumisessa raittiuteen. Laicus ei

suvainnut mitään kompromisseja. Vähin, mitä papeilta voitiin vaa-

tia, oli ulkonaisesti nuhteeton vaellus, raittius ja siveellisyys. Rait-

tiusliike vaati vapautusta väkijuomien käytöstä, mutta pappein-
kokouksissa esiintyi puhujia, jotka kristillisen vapauden nimissä

pyrkivät kaikenlaisin sofismein vastustamaan tätä vapautusta.
Vastustuksen todellisena syynä saattoi kuitenkin olla vain joku seu-

raavista kolmesta mahdollisesta: anteeksiantamaton tietämättö-

myys mitä tärkeimmästä yhteiskunnallisesta kysymyksestä, puh-



PAPISTON RYHDISTYMINEN 205

das välinpitämättömyys, joka itse asiassa oli välinpitämättömyyttä
Jumalan valtakunnan työtä kohtaan ja paljasti asianomaisen epä-
kristillisen mielenlaadun, tai sitten yksinkertaisesti kieltäytyminen

luopumasta totutusta nautinnosta. Millään ei näin ollen pappi voi-

nut puolustaa alkoholinkäyttöään. Ehdottoman raittiuden puute
oli siten eräs kirkon heikkouden oleellisia syitä. Papiston siveellinen

ryhdistyminen oli kirkon puhdistuksen perusedellytys, ja tässä oli

ehdottomalla raittiudella keskeinen sija.6o

Sahlbergin kirjoitussarja herätti melkoista huomiota. Viktor Hei-

kel selosti sitä myönteisesti Nya Pressenissä ja F. W. Lönnbeck

painatti ensimmäisen artikkelin sellaisenaan Evangelisk Kristen-

domiin. 61 Vartija sen sijaan torjui Laicuksen arvostelun epäoikeu-
denmukaisena. Kirjoituksen yksipuolisuus oli vain herättänyt kat-

keraa mielipahaa kirkon ystävissä, »varsinkin niissä, jotka sarjan

kirjoittajan kanssa hartaasti toivoivat, että kuri kirkon opettajien
kesken olisi ankarampi», Bergroth totesi ja jatkoi: »Ystävältä tämä

kirkko kiitollisuudella vastaanottaa ystävällisen neuvon, mutta

vihamielisistä piiskan-letkauksista se ei huoli mitään. Niin paljon se

toki pitää arvostaan, ettei se semmoisten tähden kulkuansa muuta

rahtuakaan.» 62

Juuri kirkkokurin ystävänä ja raittiusmiehenä Bergroth näin

torjui Laicuksen syytökset. Toisella tavoin oli tämän suosittelemia

hyviä asioita ajettava: »Soisin kernaasti, että kaikki virkaveljeni
olisivat ehdottoman raittiita, luulen myöskin, että monet niistä,

jotka tähän asti ovat olleet raittiusrientoon yhtymättä, eivät käsitä

asian tärkeyttä, mutta olen heidän joukossaan löytänyt niin monta

vakaata, jaloa, tosi-kristillistä henkilöä, etten mitenkään tah-

toisi suoda, että heistä ankaraa tuomiota langetetaan,elleivät ajat-
tele meikäläisten tavalla. Jos ehdottomuutta pakotetaanpapistoon,
niin sen miltei täytyy asettua vastarintaan, kun se sitävastoin

vakuutuksen tiellä yhä enemmän on kallistunut raittius-asiaa kan-

nattamaan. Tämänkin tärkeän asian takia siis paheksun sarjan

kirjoittajan kirjoitustapaa.»63

Arvioinnissaan Bergroth epäilemättä osui täysin oikeaan. Rait-

tiusliikkeen tai Laicuksen moralistiset motivaatiot tuskin riittivät



206 KIRKON UUSI OHJELMA

vakuuttamaan papistoa ehdottoman raittiuden välttämättömyy-
destä. Enemmän vaikutti epäilemättä kysymyksen sosiaalinen

puoli, pappien asema seurakuntalaisten esikuvana ja heidän vas-

tuunsa alkoholiongelmien kanssa painiskelevista lähimmäisistä.

Raittiusliikkeen johtavan pappismiehen avaramielisyys epäile-

mättä voimakkaasti hälvensi niitä epäluuloja, joita papiston pii-
rissä oli vallinnut raittiusliikkeen teologisesta lainomaisuudesta ja

helpotti pappien siirtymistä käytännössä raittiuskannalle, vaik-

keivät he aina raittiusliikkeen tavoitteita ja menetelmiä omikseen

tunteneetkaan. Kuopion piispa Gustaf Johansson säilytti esimer-

kiksi koko ikänsä vakaumuksensa, että viinin käytön kieltäminen

rajoittaa kristityn vapautta, mutta tästä huolimatta juuri hänen

hiippakunnassaan ensinnä lopetettiin alkoholin tarjonta synodaali-

kokouspäivällisiltä. Kahta vuotta myöhemmin 1892 Porvoon hiip-

pakunta seurasi esimerkkiä ja vaikka Turussa vielä oli »viiniä pöy-
dällä kaksi lasia jokaiselle», ei täälläkään enää pidetty maljapu-
heita.64 Tämän jälkeenhävisikin alkoholi nopeasti kokonaan papis-

ton yleisistä kokouksista. Kun kirjoituksissa ja puheissa esitettiin

toivomuksia pappien asettumisesta ehdottoman raittiuden kannalle,

ei vastustavia ääniä enää esiintynyt. Varsin määrätietoisesti toimi

raittiuden puolesta yhdeksänkymmentäluvullavoimistuvan herän-

näisyyden piirissä Wilhelm Malmberg, joka saattoi sen täällä voit-

toon. Vieläpä Gustaf Johanssonkin tunnustivuosikymmenen lopulla
iloitsevansa raittiusliikkeestä, vaikkei katsonutkaan voivansa sen

kaikkia toimia hyväksyä. 65

Ehdoton raittius oli Suomen papistossa tullut yhdeksänkymmen-

luvulla säännöksi, kohtuullisuus oli poikkeus.
Yleisestikin ottaen voidaan todeta papiston sisäisen kurinpidon

selvästi ryhdistäneen sen heikkoja jäseniä ja vähitellen myös vah-

vistaneen papiston nauttima arvonantoa. Kirkon sisäinen kritiikki

ja lehdistön edustama yleinen mielipide vaativat saman suuntaisesti

kirkon palvelijoilta siveellistä nuhteettomuutta. Tämän paineen
edessä tuomiokapitulienkin oli vähitellen pakko puuttua epä-

kohtiin, missä niitä ei vähemmällä saatu korjatuiksi. Millai-

seen välikäteen kapituli kuitenkin saattoi joutua yrittäessään



KIRKKOKURI JA KRISTILLINEN VAELLUS 207

valvoa pappiensa siveellistä vaellusta, ilmeni Porvoon piispa C. H.

Alopaeuksen alkuvuodesta 1891 Finlandiin kirjoittamasta puolus-

tuskirjoituksesta: Pappien syntien tullessa ilmi syytetään säännölli-

sesti tuomiokapitulia puutteellisesta valvonnasta. On kuitenkin

otettava huomioon, että vaikka monet saattavatkin yksityiskes-

kusteluissa, nimettömin kirjein tai vaikkapa lehtien palstoilla esit-

tää vihjailuja pappien lankeemuksista, tuomiokapituli ei silti voi

puuttua asiaan, ellei asianomainen tee asiassa virallista ilmoitusta

ja vastaa syytteestään. »Useammin kuin kerran» piispa kirjoitti
»on tapahtunut, että allekirjoittanut on huhujen perusteella toi-

meenpannut piispantarkastuksen seurakunnassa, jonka papin vael-

luksesta on kuulunut pahaa, mutta esitetyt todistukset ovat olleet

sellaisia, ettei rikkonutta ole voitu saattaa vastuuseen vaellukses-

taan tai virkatoimistaan.» Vaaliehdotuksia laatiessaan kapitulin

jäsenet niin ikään tuomarinvalaansa sidottuina olivat velvolliset

perustamaan päätöksensä asiakirjoihin eikä huhupuheisiin.66

Samassa yhteydessä Alopaeus puuttui myös Elis Bergrothin esit-

tämiin moitteisiin, että Helsingin papit eivät liian monien sivu-

tulojen vuoksi hoitaneet kunnolla virkaansa. Piispa asettui kiistassa

seurakuntapappien puolelle, mutta sai nyt vastaansa professori

Sahlbergin, joka mm. huomautti, että pappejaan kovilla pitävä

tuomiokapituli hyödyttää kirkkoa moninverroin enemmän kuin

heitä hellivä ja heidän laiminlyöntejään puolusteleva.67

Yhdeksänkymmentäluvun puoliväliinsaavuttaessa papiston ryh-

distyminen oli pääasiassa toteutunut. Kelvottomia pappeja on ollut

aina, eikä täydellisyyteen ollut mahdollistakaan päästä. Mutta

siveellisesti ryhdikäs pappisihanneoli taas palautettu kunniaan ja
»kutsumuksen arvon mukainen vaellus» tunnustettu asiaksi, jonka
valvominen oli koko papiston yhteinen asia.

Kirkkokuri ja kristillinen vaellus

»Uudestisyntymättömien pappien» rinnalla olivat vapaakirkol-
listen hampaissa myös »jumalattomat» seurakuntalaiset. Samalla



208 KIRKON UUSI OHJELMA

kun kirkko heräsi vaatimaan papeiltaan siveellistä nuhteetto-

muutta, sen piirissä voimistui myös vaatimus, että seurakuntalais-

tenkin kristillisyyttä oli entistä tehokkaammin valvottava. Kah-

deksankymmenluvun puolivälin pappeinkokouksissa samoin kuin

vuoden 1886 kirkolliskokouksessa mielipiteet olivat kuitenkin men-

neet pahasti hajalle kysymyksestä, minkälaisin keinoin seurakunta-

laisten kristillistä ja siveellistä vaellusta oli ryhdyttävä kohenta-

maan. Voimistuva mielipide oli kuitenkin jo tällöin vaatimassa

kirkkokurin tiukentamista, jakirkolliskokous jättikin asettamalleen

kirkkolakikomitealle tehtäväksi laatia esitys koko kirkkokuria käsit-

televän kirkkolain 13. luvun uusimiseksi.68

Seuraavina vuosina keskustelu kirkkokurista oli verraten laimeaa.

Joka taholla ilmeisesti odotettiin kirkkolakikomitean työn tuloksia.

Niinpä Lappeenrannan pappeinkokouksessa asiasta käyty kes-

kustelu rajoittui alustukseen, missä päädyttiin vaatimaan kirkolle

ekskommunikaatio-oikeutta, koskapa »oli toivomista, että puheena-
oleva luku kirkkolaissa tulee muutetuksi». Yhä useammat kirkon-

miehet asettuivat kuitenkin julkisuudessa puolustamaan kirkko-

kurin tiukentamista. Syksyllä 1887 G. G. Rosenqvist totesi Finlan-

dissa kirkon heikkouden olennaiseksi syyksi juuri kurin puutteen:
»Missä kirkkokuria ei harjoiteta ensi sijassa kirkon opettajia ja toi-

sessa sijassa seurakunnan jäseniä kohtaan, siellä jäävät kaikki kir-

kon toimitukset suuremmassa tai pienemmässä määrin vaille sitä

pyhyyttä, joka niille pyhinä toimituksina kuuluu.» On turha toivoa

siveellistä parannusta, ellei kirkko saa oikeutta erottaa keskuudes-

taan arvotonta jäsentään. Rosenqvist päätyi siten samaan vaati-

mukseen kuin Lappeenrannan kokouksen alustaja kirkkoherra

K. J. Lind. Vartijaankirjoitti tammikuussa 1889 kirkkoherra Eugen

Nyholm vaatien kirkkoneuvostoille oikeutta sulkea pahentavasta

elämästä tai Jumalan sanan kieltämisestä tunnetut seurakunnan

jäsenet pois ehtoolliselta. 69

Vaikutusvaltaisin oli kuitenkin Gustaf Johanssonin kannanotto.

Vuoden 1890 synodaalikirjoituksessa hän yhtyi vaatimuksiin kirk-

kokurin koventamisesta. »Niin on esimerkiksi tarpeen, että julki-
sissa synneissä elävät, jotka eivät ojennu elämäänsä parantamaan,



KIRKKOKURI JA KRISTILLINEN VAELLUS 209

kokonansa erotetaan kirkosta pois. Ja kirkon täytyy toimia siihen

suuntaan, että se pääsee erilleen epäuskon aineksista ja kaikista

niistä, jotka toimivat sitä vastaan.» 70

Varsin pitkälle kirkon julkinen sana näin myötäili vapaakirkol-
lisia vaatimuksia arvottomien seurakuntalaisten erottamisesta ja
ehtoollisen pyhyyden suojelemisesta. Vastustavia ääniä ei juuri
esiintynyt. Kirkollinen kurinpito oli käytännössä tehotonta jo siitä

yksinkertaisesta syystä, että mikäli hairahtunut kieltäytyi saapu-

masta kirkkoherran tai kirkkoneuvoston eteen nuhdeltavaksi, mihin-

kään toimenpiteisiinei häntä vastaan voinut ryhtyä. Vanhat rovas-

tit saattoivat vielä patriarkallisella arvovallallaan nimenomaan

maaseutupitäjissä harjoittaa kirkkokuria, nuorelle papistolle ja

kaupunkiseurakuntien kirkkoherroille tämä oli jo käytännöllinen
mahdottomuus. 71

Kun kirkkolakikomitea, jossa puheenjohtajana oli Jaakko Fors-

man ja jäseninä mm. Gustaf Johansson ja ja Herman Räbergh,

loppuvuodesta 1891 saattoi ehdotuksensa julkisuuteen, kävi

ilmi, että vaikka kirkkokuria yleensä oli tiukennettu, kirkolle

ei kuitenkaan ollut myönnetty oikeutta erottaa jäsentään. Viimeksi-

mainittu seikka oli yhteydessä vastikään voimaantulleen eriusko-

laislain sisältöön. Uskontoa vailla olevilla ei ollut mahdollisuutta

perustaa omaa yhdyskuntaa, eikä myös ollut odotettavissa, että

mikään vapaakirkko suostuisi ottamaan jäsenikseenpaheellisen elä-

män vuoksi kirkosta erotettua henkilöä. Tuskin erehdytään, jos
arvellaan komitean lakimiesjäsenten osoittaneen mahdottomaksi

vallitsevan lainsäädännön puitteissa erottaa ketään kirkosta, kun

kirkosta eroaminenkin oli vain tietyin, varsin ahtaasti määritellyin

edellytyksin toteutettavissa. Samaan seikkaan viittasi myös Fin-

land arvostelussaan, jonkavoidaan katsoa lähinnä edustaneen komi-

tean jäsenen Herman Räberghin kantaa: Erottamisoikeutta kirkko

ei voi saada »niin kauan kuin jokaisella, joka avoimesti ja lopulli-
sesti on katkaissut välinsä kristinuskoon ja kirkkoon, ei ole täyttä

vapautta erota viimeksimainitusta». 72

Komitean pappisjäsenten ja Finlandin ekskommunikaatiokysy-

myksessä tekemä myönnytys perustui näin käytännöllisiin seik-



210 KIRKON UUSI OHJELMA

koihin eikä merkinnyt ainakaan kaikkien osalta periaatteellista

kannanmuutosta. Postimanifestin synnyttämä yleinen kansallinen

voimien kokoominen oli myös herättänyt laajat piirit tajuamaan
uudelleen voimakkaan kansankirkon isänmaallisen arvon. Näin

Finland päätteli: »Kansankirkkojenpiirissään säilyttämä suurivälin-

pitämättömien, jopa avoimesti vihamielisten jäsenten joukko ei voi

olla vaikuttamatta haitallisesti kirkon toimintoihin, ei vähiten

vakavaan kurinpitoon. Ennemmin tai myöhemmin on tämä kysy-

mys tuleva yhtä ratkaisevammaksi: Onko kirkon avattava ovensa

niiden erota, jotka tietoisesti ja lopullisesti ovat irtautuneet kai-

kesta kristillisyydestä jakirkosta, jotta se itse voisi säilyttää vapau-

tensa, ts. voisi esteittä toteuttaa omia periaatteitaan ja olla kuu-

liainen omalle olemukselleen.» Pidättyessään toistaiseksi vetämästä

näitä johtopäätöksiäkirkko ei toiminut vallan halusta tai »dogmi-
uskon» varassa. Päinvastoin, sen määräävät vaikuttimet olivat läm-

min isänmaanrakkaus ja kirkon kasvattavan merkityksen tajuami-
nen. Nyt ei ollut vielä aika avata kirkon ovia selkoselälleen. Mutta

kun kerran tulevaisuudessa joudutaan näin tekemään, kun uusi

vapaampi eriuskolaislaki astuu voimaan, »silloin on kirkonkin saa-

tava erottamisoikeus, joka sisältyy kirkkokurin luonteeseen, ja

jonka aika on ennemmin tai myöhemmin tekevä välttämättö-

mäksi». 73

Merkittävimmät kirkkolakikomitean kirkkolain 13. lukuun teke-

mät muutosehdotukset olivat seuraavat: Kirkkoneuvostolle annet-

tiin oikeus tuomita paatunut syntinen kadottaneeksi äänioikeutensa

kaikissa kirkollisissa vaaleissa. Jotta niskoitteleva saataisiin kuule-

maan asianomaisia nuhteita ja siten voitaisiin panna rankaisu-

toimenpiteet alulle, velvoitettiin maalliset viranomaiset tarvittaessa

antamaan virka-apua. Rangaistaviin rikkomuksiin liitettiin lähinnä

eriuskolaisten aiheuttamien hankausten johdosta kirkollisen jär-

jestyksen ylenkatsominen. Lisäksi annettiin vielä yksityiskohtaiset

määräykset siitä, miten harhaoppien julistajiin oli suhtauduttava.

Jos kyseessä oli Suomen luterilaisen kirkon jäsen, asia kuului tuo-

miokapitulille, jokasaattoi antaa nuhteet ja tuomita asianomainen

ääni- ja vaalioikeudettomaksi kirkollisissa vaaleissa. Ulkomaalai-



KIRKKOKURI JA KRISTILLINEN VAELLUS 211

sen ja eriuskolaisen osalta asia oli lykättävä maallisten viranomais-

ten rangaistavaksi.74

Tässä muodossa asia meni kolmannen, vuoden 1893 kirkollis-

kokouksen käsiteltäväksi.

Kaikki kristilliseen järjestykseen kuuluvat asiat eivät kuitenkaan

sisältyneetkirkkolain 13. luvun piiriin ja niin muodoin olleet kirkko-

kurin tehostamisella korjattavissa. Tällainen kysymys oli nimeno-

maan sunnuntain vietto, joka kahdeksankymmentäluvun jälkipuo-
liskolla aiheutti kirkon piirissä paljon valituksia ja monia parannus-

ehdotuksia. Kaikki kolme synodaalikokousta olivat tehneet asiasta

aloitteen vuoden 1886 kirkolliskokoukselle, joka käsittelikin kysy-

mystä varsin perusteellisesti. Erityistä pahennusta oli herättänyt
se, että valtionrautateiden henkilökunta joutui työskentelemään

sunnuntaisin, jolloin sillä ei ollut mahdollistakaan osallistua juma-

lanpalveluksiin. Muutenkin todettiin pyhäpäivän kunnioituksen

vähentyneen nimenomaan kaupungeissa.75

Jyrkintä kantaa edustivat taas eräät maallikkoedustajat. Sapatin
tiukkaa pyhittämistä vaatiessaan he saattoivat vedota suoraan voi-

massaolevaan rikoslakiin: »Nykyaikana on ruvennut kuulumaan

ääniä, että sabbatin pyhittämisen suhteen, semmoisena kuin se kol-

mannessa käskyssä ja esivallan laissa säädetään, olisi annettava

kullekin yksilölle täysi vapaus», kansakoulunopettaja A. Ruoranen

lausui ja jatkoi: »Tällaista vapautta kristillisessä yhteiskunnassa

pidän vaarallisena mielivaltaisuutena. Jos tällainen mielivaltaisuus

kaikkein Jumalan käskyin ulkonaisessakin seuraamisessa pääsisi val-

taan, niin tämä olisi ensimmäinen askele kaiken kristillisen järjes-

tyksen kumoamiseen ja kaiken pyhän pilkkaamiseen.»76 Ruorasen

toivomaan pakkoon kirkolliskokouksen enemmistö ei kuitenkaan

halunnutmennä, vaan yhtyi asiaa käsitelleen valiokunnan periaat-
teisiin, »että toiselta puolen ketään ei voida pakottaa sunnuntai-

tai juhlapäivän pyhittämiseen, mutta että myös toiselta puolen . ..

kaikki esteet ovat poistettavat, jotka tavalla tai toisella vaikutta-

vat häiritsevästi sabbattirauhaan sekä mahdollisesti pidättävät

joitakin henkilöitä sitä pyhittämästä». 77

Vapaamieliseltätaholta huomautettiin, että sapatinvietto parem-



212 KIRKON UUSI OHJELMA

min kuului tavan tai kirkkokurin kuin yleisen lain ja poliisivalvon-
nan piiriin, ja ehdotti koko asian raukeamista. 78 Kirkolliskokous

päätti kuitenkin kääntyä keisarillisen senaatin puoleen seuraavin

toivomuksin:

»l:o) että laki annettaisiin, jossa isäntien ja työnantajien oikeus

ja valta palkollisten ja työnsaajien suhteen tarkemmin rajoitettai-

siin, jotta jälkimmäisiä ei voitaisi houkutella ja pakottaa työhön,

joka veisi heiltä sabbattilevon;

2:o) että tavarankuljetus rautateillä sunnuntai- ja suurempina

juhlapyhinäkokonaan lakkautettaisiin ja matkustaja-liikennesupis-
tettaisiin niin vähäiseksi kuin mahdollista on;

3:o) että lastinpurkaus ja lastinotto laivoilla sabbattiaikoina ei

olisi sallittu;

4:o) että huvitukset ja sporttiharjoitukset, jotka ovat yleiset
taikka muuten sitä laatua, että häiritsevästi vaikuttavat sabbatti-

rauhaan, kiellettäisiin; sekä

5:o) että asianomaisia virastoja muistutettaisiin tarkkaan val-

vomaan lepopäivän rauhaa ja sabbattilakien noudattamista.» 79

Sunnuntain pyhittämistä vaatiessaan kirkolliskokous oli tarttu-

nut kysymykseen, jonka seuraamukset ulottuivat pitkälle varsinai-

sen kirkollisen elämän ulkopuolelle. Ensimmäinen vaatimus kos-

ketti läheltä työväenkysymystä, jonka varsinaisesta luonteesta

kokouksen jäsenistöllä, yhtä vähän kuin maan säätyläisväestöllä
ja talollisilla yleensäkään, oli varsin hämärä käsitys. Vaatimuksen

taustana oli osittain kokemusperäinen pelko siitä, että irtautues-

saan kristinuskosta yhteiskunnan korkeimmat luokat ryhtyisivät
entistä ankarammin sortamaan renkejään ja työmiehiään, piittaa-
matta enää edes Jumalan lain määräyksistä. Erityisen loukkaavaa

oli, ettei valtiokaan rautatieläisten työnantajana välittänyt lepo-
päivän kunnioittamisesta. Tässä asiassa kirkolliskokous ennakoi suo-

rastaan työntekijöiden omia vaatimuksia. Seuraavana vuonna 1887

pidetyssä ensimmäisessä rautatiemiesten kokouksessa esitettiin ni-

menomaan rautatieläisten uskonnolliseen vakaumukseen vedoten

sama pyyntö pyhätyön supistamisesta mahdollisimman vähiin. 80

Toisaalta liittyivät kolme ensimmäistä kohtaa myös merkittä-



KIRKKOKURI JA KRISTILLINEN VAELLUS 213

viin taloudellisiin kysymyksiin ja neljäs taasen kosketti yksityisen
kansalaisen harrastusten vapautta. Viimeksimainitun osalta Leo

Mechelin oli kehottanut kirkolliskokousta varovaisuuteen: »Yhtei-

set huvitukset, kuten huvimatkat, musiikki ja muu senkaltainen,
saattaa usein enemmän palvella kuin turmella siveellisyyttä, kuten

täällä jo on mainittu. Ei ole tuomittava kaikkea, mikä ei luonteel-

taan ole kristillistä.» 81 Olikin näin ollen varsin ymmärrettävää,
että kun kirkolliskokouksen esitykset tulivat senaattiin, ne pantiin
niiden asiakirjojen joukkoon, joiden käsittelyllä ei ollut mitään

kiirettä. Niinpä ensimmäistä, neljättä ja viidettä pontta ei ollut

lainkaan käsitelty seuraavaan kirkolliskokoukseen vuoteen 1893

mennessä, kolmannen ei todettu aiheuttavan mitään toimenpiteitä,

koskapa merilaissa jo oli olemassa tarpeelliset määräykset, jaainoas-

taan toinen oli johtanut toimenpiteisiin. Rautatiehallitukselle oli

nimittäin lähetetty määräys, että »palvelusväki sunnuntai- ja juhla-

päivinä miten mahdollista saisi nauttia näinä päivinä hyvin tar-

peellista lepoa, sekä että sille hankittaisiin tilaisuus uskonnolliseen

virkistykseen, jonka toteuttamiseksi miten mahdollista ryhdyttäi-
siin toimiin». 82

Mitään ei siis itse asiassa sapatinvieton parantamiseksi tapahtu-
nut. Kysymys pysyikin jatkuvasti pappeinkokousten käsittelylis-
toilla. Tampereella vuonna 1888 kohdistettiin päähuomio maalli-

siin juhliin ja rautateitten pyhätyöhön. Kuopion hiippakunnan
Oulussa vuonna 1890 pidetyssä synodaalikokouksessa vaadittiin

voimassaolevien sapattilakien valvomista ja niiden rikkojien saat-

tamista lailliseen edesvastuuseen. Sen tekemän aloitteen nojalla
asia tulikin uudelleen myös kirkolliskokouksen käsiteltäväksi. 83

Kirkkokurin tiukentaminen ja lepopäivänkunnioittaminen olivat

tähdänneet koko seurakunnan järjestyksen ja elämän kohentami-

seen. Todellisilta kristityiltä oli kuitenkin oikeus odottaa enempää
kuin vain ulkonaista kunniallisuutta. Kristillisen elämänihanteen

ja nimenomaan säätyläisväeston yleisen elämäntavan välinen ero

koettiin kipeänä jännityksenä, joka oli omiaan jyrkentämään kes-

kinäisiä suhteita. Vapaakirkollisen herätyksen ehdottoman kiel-

teinen asenne tanssiin, teatteriin, korttipeliin ja muuhun maalliseen



214 KIRKON UUSI OHJELMA

huvinpitoon tapasi luterilaisen kirkonkin piirissä otollisen kaiku-

pohjan, olletikin, kun kirkon oma perinne oli edellisten vuosikym-
menien aikana voimakkaasti kehittynyt samaan suuntaan.84

Erittäin ajankohtainen oli siten Tampereen pappeinkokouksen

keskustelukysymys (vuonna 1888): »Tuleeko kristityn luopua pois
maailmasta, vaan tuleeko hänen sekaantua maailmaan parantaak-
sensa sitä?» Luterilaisen perinteen mukaisesti alustaja pastori
H. Wegelius yritti tavoittaa jonkinlaista keskitietä hyläten toi-

saalta munkkilaisuuden ja toisaalta maailmaan mukautumisen

Viimeksimainittu harha oli kuitenkin vaarallisempi, ja alustaja
kohdistikin sen torjumiseen päähuomionsa. Maailma pitää
luonnollisina monia sellaisia asioita, joihin kristityn on suhtaudut-

tava pelolla ja epäillen, koska ne vievät hänen mielensä pois Kris-

tuksesta ja saavat hänet rakastamaan maailmaa. »Näihin kuuluvat

esim. nk. viattomat huvitukset, jotka usein ovat kaikkea muuta

kuin viattomia, vaan jotka juuri sen kautta, että näyttävät niin viat-

tomilta, ovat sitä vaarallisempia. Niihin voi myös lukea monet sem-

moiset yritykset, jotka tarkoittavat jonkun epäkohdan poistamista
taikka jonkun hyvän tarkoituksen saavuttamista, mutta joissa ei

tahdota työtä tehdä Kristuksen hengessä, kristinuskon tarjoomilla

aseilla, vaan käytetään maallisia enemmän tai vähemmän syntisiä

välikappaleita.» Alustajaan yhtyivät sitten useat puhujat ainoan-

kaan asettumatta häntä vastustamaan. Kokous päättikin, että alus-

tus sai olla vastauksena kysymykseen. 85

Vaikkei Wegelius lähtenytkään määrittelemään, mitä hän tar-

koitti »nk. viattomilla huvituksilla», jokaiselle läsnäolijalleoli selvää,

että niihin kuuluivat tanssi ja teatteri. Etenkin nuorelle papistolle
oli tunnettu jumaluusopillisentiedekunnan dekaanin Herman Rä-

berghin kielteinen suhtautuminen molempiin.86 Miten yleisesti pa-

pisto käytännössä saarnasi mainittuja huvittelumuotoja vastaan,

on varsin vaikea todeta. Yleisenä linjana lienee ollut pastori H.

Wegeliuksen mainitussa esitelmässään niin ikään lausuma ohje:
»Toinen voipi ilman vaaratta ottaa osaa semmoisiin asioihin, jotka
toiselle tuottavat auttamattoman vahingon. Kukin seuratkoon tässä

omaatuntoansa, mutta katsokoon myös, ettei omatunto tule nuku-



KIRKKOKURI JA KRISTILLINEN VAELLUS 215

tetuksi väärään rauhaan.» 87 Epäilemättä kuitenkin omiatuntoja

pyrittiin tietoisesti ohjaamaan siihen suuntaan, että ainakin tanssi

ellei myösteatteri sen valossa näyttäytyisivät synniksi. Niinpä saat-

toivat liberaalit lehdet toisinaan lausua paheksumisensa sen joh-

dosta, että jokupappi oli saarnannut teatteria vastaan tai että papit
kauhistelivat kansanhuveja ja niissä harrastettuja tansseja. 88

Jyrkän rajan vetämistä totisen kristillisyyden ja maailman vä-

lille vaativat äänet olivat Suomen kirkossa yhdeksänkymmentä-
luvulle saavuttaessa selvästi voimistumassa. Uuden elpymisen ko-

keva herännäisyys julisti voimakkaasti tämän rajanvedon tarpeelli-
suutta. »Vanhemmat käsittävät, miten saastuttava on seurustelu

maailmanihmisten kanssa, joiden puheessa ja koko käytöstavassa

synnin voima ilmenee milloin irstaana, milloin sievistettynä, ja he

varjelevat lastaan siitä», Hengellinen Kuukausilehti kirjoitti alku-

vuodesta 1890. Paria vuotta myöhemmin totesi samassa lehdessä

pastori E. G. Kyander, miten »vakavat kristityt pelkäävät monia

nykyajan maailmallisia kanssakäymisiä ja aivan syystä».
89 Sama

asenne ilmeni myös varsin toisenlaisen yhteisön, Helsingin NMKY:n

piirissä. Helmikuussa 1892 pitämässäänalustuksessa piti professori
John Sahlberg mm. urheiluseuroja kristityille sopimattomina, kos-

kapa niiden tarkoituksena oli yksinomaan huvi ja nautinto. Alus-

taja ei tosin saanut käsityksilleen jakamatonta tukea, mutta kes-

kustelussa todettiin sen sijaan, että tieteellisissäkin seuroissa voi

kristinuskonvastainen henki päästä niin vallalle, että kristitty saa

siellä kuulla Herraansa pilkattavan. Mikäli näin käy, ja mikäli edel-

leen seuran tieteellinen työskentely rappeutuu järjen jumaloinniksi,
rationalismiksi ja materialismiksi, kristityn velvollisuus on jättää
moiset yhdistykset. 90

Tämänsuuntaisen asenteen levitessä pappien suhtautuminen

ajalle luonteenomaiseen säätyläisten seuraelämään tuli tietysti on-

gelmaksi.Yhdeksänkymmentäluvulle tultaessa papisto tunsikin var-

sin suuressa määrin vieraantuneensa muusta sivistyneistöstä. Kah-

den edeltäneen vuosikymmenenjumaluusopinylioppilaatolivat suu-

ressa määrin eristyneet nimenomaan säätyläiskodeista lähtöisin ole-

vista opiskelijatovereistaan, ja tämän eristymisen seuraukset tun-



216 KIRKON UUSI OHJELMA

tuivat nyt.91 Säätyläisväeston »maailmallinen» seurustelu ja sen

kotien epäkristillinen henki teki monelle papille vaikeaksi omaatun-

toaan loukkaamatta jatkaa edellisten sukupolvien aikana luonnos-

taan langennutta keskinäistä seurustelua pappilan ja muiden sää-

tyläiskotien kesken. Kun näistä kysymyksistä keskusteltiin vuoden

1891 yleisessä pappeinkokouksessaMikkelissä, keskustelun vilkkaus

oli paras osoitus sen ajankohtaisuudesta. Monet puhujat valittivat

vaikeutta viihtyä sivistyneitten seurassa ja toisaalta tällaisen seu-

ran tarvetta. Suoraviivaisimman ohjeen asiassa antoi pastori Wilho

Waurio, joka. sovelsi siihen psalmin sanat: »autuas on se ihminen,

joka ei vaella jumalattomien neuvossa eikä istu kussa pilkkaajat

istuvat», sekä ilmoitti olevan useita muitakin raamatunlauseita,

»jotka kieltävät Jumalan palvelijaa menemästä jumalattomaanseu-

raan».
92 Vastakkaista käsitystä edusti mm. Elis Bergroth, joka ko-

rosti sitä, että papin on oltava koko seurakunnan paimen, ja että

hänen siksi tulee »seurustella niinhyvin torpparin kuin tuomarinkin

kanssa niinkauankuin hän on sekä torpparinettä tuomarin pappi». 93

Suhtautumisen erilaisuus saattoi johtua sekä erilaisesta luonteesta

että erilaisesta katsomuksesta. Asiassa vallinneitten käsitysten sees-

tymättömyyttä osoittaa, ettei kokouksen puheenjohtaja, rovasti

F. Nordström yrittänytkään koota keskustelua, vaan ehdotti, »että

koska kaikissa lausunnoissa oli hänen ajatuksensa mukaan paljo

hyvää, keskustelu kokonaisuudessaan pidettäisiin vastauksena ky-

symykseen». Näin päätettiinkin. 94 Keskustelu paljasti joka tapauk-
sessa, miten ratkaisevasti papiston asema sosiaalisessa kentässä oli

kuluneen puolen vuosisadan aikana muuttunut. Vuosisadan alku-

puolella papit olivat elimellinen osa jakamatonta sivistyneistöä,

jonka seurapiiriin he itseoikeutettuina kuuluivat. Vaikeus oli siinä,
miten pappi löytäisi tiensä kansan luo, »saman seuratuvan penkille».

Nyt tavat ja katsomus erottivat hänet säätyläisistä, mutta »kan-

saan» hän silti ei sulautunut, sillä oppi ja sivistys ylläpitivätedelleen

melkoista eroa. Kun pappi näin ei ollut oikein kotonaan kummassa-

kaan piirissä, seurustelu virkaveljien kesken tuli entistä tärkeäm-

mäksi. Tässä lienee eräs lisäsyy yksityisten pappeinkokousten 90-

luvulle sattuneeseen voimakkaaseen kukoistuskauteen.



MAALLIKKOTOIMI 217

Maallikkotoimi

Tampereen allianssikokouksen vaatimuksiin oli kuulunut myös,
»että erotus papin ja maallikon välillä poistettaisiin ja maallikoita

säännöllisesti otettaisiin seurakunta- ja paimen-töihin».95 Vaatimus

perustui tosiasiaan, että maallikoilla todella oli varsin vähän teh-

täviä ja vastuuta paikallisseurakunnan työstä. Vanhaluterilainen

säätynäkemys, jonka mukaan papiston asia oli hoitaa Jumalan

sanan opetus ja maallikkojen asia vastaavasti jäädä »sanankuuli-

joiksi», määräsi kaikesta herätysliikkeiden vaikutuksesta huolimatta

edelleen kirkon yleisen asenteen. Kirkko oli varsin voimakkaasti

byrokraattinen, virkavaltainen, ja joskin varsinainen teologinen

korkeakirkollisuus, joka painosti katolisoivaan tapaan viran sak-

raalista luonnetta, oli Suomen kirkossa tuntematon asia, päädyt-
tiin protestanttisestakin virkakäsityksestä lähtien monasti aivan

yhtä voimakkaasti pappisviran erityislaatua korostavaan käytän-
töön.

Paitsi vapaakirkollisuudessa esiintyi tietenkin myös vanhoissa lu-

terilaisissa herätysliikkeissä maallikkojen aktiivisuutta. Herännäi-

syys eli tänä ajankohtana voimakkaan nousun aikaa Pohjanmaalla

ja Savossa, missä sen seuratoiminta maallikkopuhujineen yleensä

niveltyi kitkattomasti paikallisen seurakunnan toimintaan. Evan-

kelisen liikkeen piirissä Luterilainen Evankeliumiyhdistys lähetti

jatkuvasti lisääntyvän määrän kolportöörejä ja maallikkosaarnaa-

jia ympäri maata. Yhdistyksen pyrkimyksenä oli toimia yhteis-

työssä papiston kanssa, mutta aina eivät kolportöörit suinkaan tä-

hän mukautuneet. Lestadiolaiset maallikkosaarnaajat taasen liik-

kuivat vähääkään papistosta välittämättä ja levittivät herätystä

yhä kauemmaksi etelään. 96 Maallikot olivat näin jo varsin laajalti
tarttuneet siihen kirkon työhön, joka puhdasoppisuuden ajan pe-

rinteiden mukaan kuului papistolle.
Luterilaisen kirkon oli näin ollen väistämättä otettava kanta

asiaan. Jo Lappeenrannan pappeinkokouksessa kysymys oli esillä.

Sen selkiintymättömyyttä osoitti, että tässä pääasiassa nuorten

pappien kokouksessa mielipiteet menivät pahasti hajalle. Monet



218 KIRKON UUSI OHJELMA

puhujat suositelivat täyden vapauden antamista maallikoille.

»Maallikkosaarnaajienvaikutus on usein tarpeellisena suolana siinä,
missä ei ole hengellistä elämää opettajassa eikä kuulijoissa», kirkko-

herra K. E. F. Bergroth lausui mainiten olleensa pappina Ahvenan-

maalla, missä oli toiminut runsaasti eri tahoilta mm. Ruotsista saa-

puneita saarnaajia. Hänen yleisarvionsa näiden toiminnasta oli

selvästi myönteinen, huolimatta siitä että heidän opetuksensa toi-

sinaan poikkesi melkoisesti Raamatusta. »Mutta niinkinollen aiheut-

tavat he sen hyvän, että hengellinen elämä virkistyy.» Vapaata
saarnatoimintaa puolustivat myös lehtori J. Päivärinta ja kirkko-

herra K. J. Lind,' joka arveli suorastaan mahdottomaksi rajoittaa

maallikkojen vaikutusta ja suositteli Jumalan sanaa ainoaksi kei-

noksi harhaopettajia vastaan. 97

Yksikään kokouksen osanottajista ei tyystin kieltänyt maalli-

koilta kaikkea seurakunnallista toimintaa, mutta monet toivoivat

sen rajoittamista. Kirkkoherra A. O. Blomberg pelkäsi, »että jos

maallikon vaikutukselle annetaan liian laaja ala, niin ei ole enää

mitään järjestystä kirkossa». Heidän toimintansa oli rajoitettava
kotiseurakunnan piiriin, ja sopivista tehtävistä puhuja mainitsi erit-

täin pyhäkoulun. Häntä kannattivat useat puhujat, merkittävim-

pänä Elis Bergroth, joka kiteytti lausuntonsa seuraavaan ponteen:
»Oman seurakuntansa piirissä saattaa maallikon vaikutus olla siu-

naukseksi, mutta sen ulkopuolella tulee hänen vaikutuksensa usein

vaaralliseksi sekä muille että hänelle itselleen.» 98

»Kirkollisen suunnan» nuorten pappismiestenepäluulo maallikko-

saarnaa kohtaan perustui käytännöllisessä seurakuntatyössä saatui-

hin kokemuksiin. Vapaakirkolliset, baptistit ja metodistit toimivat

tietoisesti lähetyssaarnaajina luterilaisen väestön keskuudessa,
eivätkä paljoakaan välittäneet papiston antamista ohjeista tai kiel-

loista. Mikäli pappi ja eriuskolaissaarnaaja joutuivat samaan har-

taustilaisuuteen, kohtauksesta kehittyi hengenmiesten kesken

yleensä tiukka sanasota, jossa kumpikin osapuoli tavallisesti oli

yhtä vakuuttunut siitä, että hän oli kumonnut vastustajansa sel-

vällä Raamatun sanalla.

Tilanteelle kuvaavana selostettakoon eräs pastori K. A. Hildenin



MAALLIKKOTOIMI 219

kertoma tapaus Helsingistä vuodelta 1888. Muuan ruotsinmaalainen

käsityöläinen oli pyytänyt häntä pitämään raamatunselityksen
eräässä työläiskodissa. Hilden meni sinne ja puhui aiheenaan kaste

ja usko. Papin istuuduttua nousi sitten hänen kutsujansa ylös ja

hyökkäsi kiivaasti ensimmäistä puhetta vastaan. »Koko hänen esi-

telmänsä oli paljasta polemiikkia minun selitystäni vastaan», Hilden

kertoi. »Erinomattain oli hän julmistunut siitä, kun olin kasteessa

esittänyt tapahtuvan uuden syntymisen ja maininnut Luteruksen

sanat vähässä katkismuksessa: 'kaste saattaa syntein anteeksi saa-

misen, vapahtaa kuolemasta’ jne. sekä puolustanut lapsen kasteen

välttämättömyyttä. Suurella mahdilla hän vakuutti: 'Minä en sitä

usko; raamatun oppi on aivan toinen. Raamattu sanoo, että meidän

pitää uudesti syntymän tulemalla Jesuksen tykö. Tule tänä iltana

Jesuksen tykö, niin uudesta synnyt. Ensin on meidän uskominen ja
sitte vasta antaminen kastaa itsemme. Niin sanoo raamattu esim.

Pietari ensimmäisenä helluntaipäivänä.’ Johonkin määrin tähän

suuntaan kävi hänen puheensa, jollahän tahtoi tyhjäksi tehdä kas-

teen hyödyn ja todistaa baptismin oikeaksi raamatun perustuksella.»
Hilden ei tietenkään jättänyt asiaa tähän, vaan luki valittuja raa-

matunlauseita osoittaakseen niillä vastustajansa kannan vääräksi.

Kuulijain enemmistön asetuttua Hildenin kertomuksen mukaan

hänen puolelleen baptistisaarnaaja ei jatkanut väittelyä, joten tilai-

suus päättyi lyhyeen virteen."

Hildenin kommentti kuvastaa hyvin opillisen taistelun sovittele-

matonta jyrkkyyttä: Eriuskolaiset eivät anna oikaista itseään Ju-

malan sanalla. »Selvinkään Jumalan sana ei saa heissä sijaa; he ovat

tottuneet kääntämään kaikki raamatun paikat oman mielensä mu-

kaan.» 100

Varsin suurta huomiota herätti samana vuonna Hjalmar Braxenin

ja ruotsinmaalaisen Fredrik Nyreenin kiista Hämeenlinnankirkko-

neuvoston kanssa heidän mainitussa kaupungissa pitämiensä saarno-

jen johdosta. Vapaakirkolliset saarnaajat kutsuttiin vastaamaan

Turun tuomiokapitulineteen, joka totesi heidän kannattavan evan-

kelis-luterilaisesta opista poikkeavia mielipiteitä sekä »kielsi heitä

esitelmissään näitä opettamasta». Kiellon tehottomuudesta oli sel-



220 KIRKON UUSI OHJELMA

vimpänä osoituksena se, että mainitut saarnaajat järjestivät Tu-

russa kuulusteltavina ollessaan hengellisen puhetilaisuuden.101

Luterilaisen kirkon kannalta arvioiden eriuskolaissaarnaajien toi-

minta tietenkin aiheutti häiriötä sen seurakunnissa. Vähitellen pal-

jastui kuitenkin kiivaimmillekin luterilaisille, että eriuskolaisten

vakaumuksellista herätystyötä ei voitu vastustaa hallinnollisin ja
oikeudellisin toimenpitein. Tampereen pappeinkokouksessa vuonna

1888 totesi vapaakirkollisuuden tiukka vastustaja, pastori Edw.

Hannula kirkkolain kyllä myöntävän kirkkoneuvostolle oikeuden

estää »harhaoppisten» saarnaajien esiintyminen. Käytännössä tämä

ei kuitenkaan paljoa auta. Sillä ensiksikään eivät mainitut saarnaa-

jat välitä kirkkoneuvoston kiellosta, vaan sanovat: »enempi tulee

kuulla Jumalaa kuin ihmisiä». Ja toiseksi kirkkoneuvoston koolle-

kutsuminen ja harhaoppisuuden toteennäyttäminen on usein niin

hankala asia, että asianomainen ehtii matkustaa pois seurakunnasta

ennen kuin asia on saatu edes vireille. 102 Niin kiihkeät olivat kuiten-

kin papiston tunteet, että kokous päätti 57 äänellä 17 vastaan

suositella, että ulkomaalaiset saarnaajat oli vuoden 1781 asetuksen

mukaisesti karkotettava maasta. Päätökseen esitti vastalauseensa

evankelisen liikkeen patriarkkoihin kuuluva rovasti F. M. Rosen-

gren, jonka puheenvuorossa kuvastui kaunis luottamus totuuden

voimaan: »Antakaamme heidän puhua ja saarnata, jos he vaan

pysyvät totuudessa, sillä kansa ei kuitenkaan tarpeeksi asti voi

saada kuulla Jumalan sanaa. Vapauden henkeä ei saa vastustaa.

Väkivallalla ei valhetta tapeta, vaan Jumalan sanan voimalla.

Pappien tehtävä on, että he ohjaavat kaikki hengelliset liikkeet

oikealle suunnalle.» Milloin kirkon vastustajat kuitenkin rikkovat

lakia eivätkä ota sanasta ojentuakseen, Rosengrenkin suositteli

lain koko ankaruutta käytettäväksi. 103

Vetoaminen vuoden 1781 asetukseen ja sen säätämään maasta-

karkotukseen oli makupala liberaalille lehdistölle. »Se oli koko vuo-

den 1888 pappeinkokouksen huippukohta», Nya Pressen totesi. »Ja

tällaisilla ruostuneilla aseilla valtiokirkko uskoo voivansa puolustaa
valta-asemaansa.» 104

Kiertävien saarnamiesten aiheuttamassa ongelmassa pääpaino oli



MAALLIKKOTOIMI 221

näin siirtynyt kysymykseen heidän opistaan ja sivuasiaksi oli jää-

nyt se, että he olivat maallikkoja. Kiista ei siten enää ollut hierark-

kinen vaan dogmaattinen, mikä avasi luterilaiselle papistolle uuden

mahdollisuuden löytää pulmaan myönteinen ratkaisu. Jo Tampe-
reen pappeinkokouksessa oli toinen alustajista, pastori E. O. Setälä

viitannut Evankeliumiyhdistyksen ja Lähetysseuran harjoittamaan
matkasaarnaajatoimintaanjalausunut toivomuksen, että mainittu-

jen yhdistysten saarnaajat aina hankkisivat kutsun asianomaisesta

seurakunnasta ja, mikäli he eivät olleet papiksivihittyjä, saarna-

luvan tuomiokapitulilta. Näin kiertävä saarnatoimi saataisiin jär-

jestetylle kannalle. 105 Vieläkin varauksettomamman tunnustuksen

kyseisten luterilaisten seurojen saarnatoiminnalle antoi K. A. Hil-

den Vartijassa: »Meillä on seuroja ja yhdistyksiä, jotka yhä lähet-

tävät ympäri lähettiläitä, joiden vaikutus on suuressa määrin kii-

tettävää laatua, ja tullut siunaukseksi Suomen Sionille.» Hiidenkin

viittasi sisälähetystä harjoittavaan Evankeliumiyhdistykseen ja pa-

kanalähetyksen hyväksi työskenteleväänLähetysseuraan, jotka mo-

lemmat työskentelivät yhteistyössä kansankirkon kanssa ja asian-

omaisen seurakuntapapiston suostumuksella. Näille annettu kan-

natus osoitti kirjoittajan mielestä myös, ettei papisto suinkaan vas-

tustanut maallikkotyötä vaan päinvastoin: »pidämme sen välttä-

mättömänä ja aivan Jumalan sanan kanssa yhtäpitävänä.» 106

Eriuskolaissaarnaajien uskoninto oli siten sekä pelästyttänyt
että havahduttanut papistonvalveutuneet piirit tajuamaan maallik-

kojen merkityksen seurakuntatyössä. Yhdeksänkymmentäluvuile
tultaessa uusi asennoituminen oli jo kypsynyt selväpiirteiseksi oh-

jelmaksi, joka piti maallikkojen osallistumista seurakuntatyöhön
itsestään selvänä asiana. Syksyn 1890 synodaalikokouksissaei enää

keskusteltukaan siitä, oliko maallikkotyö raamatullista, vaan siitä,

miten se kirkossa oli parhaiten järjestettävä. Evästyksenä maini-

tuille kokouksille Vartija julkaisi kesällä pastori J. V. Vartiaisen

maallikko työstä kirjoittaman artikkelin, jossa varauksetta tunnus-

tettiin maallikkotyön välttämättömyys.
Vartiainen lähti Augsburgin tunnustuksen XIV artiklasta, jonka

mukaan »yksikään ei saa seurakunnassa opettaa eikä sakramentteja



222 KIRKON UUSI OHJELMA

jakaa, joka ei ole laillisesti kutsuttu». Nyt kuitenkin seurakunnalla

on velvollisuus kutsua opetusvirkaan pappien ohella myös maallik-

koja, koskapa Jumala tahtoo kaikkien lahjojen pääsevän seurakun-

taa palvelemaan. »Lutherilainen seurakunta, ainakin pohjoismaissa,
on kuitenkin ainoastaan puolinaisesti tätä kutsumisoikeuttansa ja
kutsumisvelvollisuuttansa täyttänyt; se on kutsunut ainoastaan

pappeja, hyvin vähän maallikoita. Mutta tämä seurakunnan kut-

sumusvelvollisuuden laiminlyönti on saanut rangaistuksensa siten,

että on syntynyt kutsumatoin maallikkotoimi, joka laittomasti vai-

kuttaa seurakunnassa. Tosin on tästäkin maallikkotoimesta ollut

jotainhyvää; virkeämpi uskonnollinen eloisuus on syntynyt, mutta

epäkohdat ovat olleet kenties yhtä suuret, sillä laittomuus on aina

vaarallinen niin yhdessä kuin toisessakin suhteessa. Ja kutsumatoin

maallikkotoimi on vaarallinen, ei ainoastaan seurakunnalle vaan

myöskin itse maallikkotoimen harjoittajille.» 107

Esitettyään sitten, miten vapaa maallikkosaarnaaja on vaarassa

perustaa toimintansa omien hengellisten avujensa erinomaisuuteen

tai kannattajiensa kiitokseen, ja miten häneltä monasti puuttuvat

edellytykset Jumalan sanan tasapuoliseen tajuamiseen, koskapa
hän joutuu nojautumaan enemmän omiin kokemuksiinsa kuin pe-

rusteelliseen oppiin, Vartiainen siirtyi tarkastelemaan seurakunnal-

lisen maallikkotoiminnan järjestelyä. Tähän tarjosi varsin hyvät
mahdollisuudet voimassaoleva kirkkolaki, joka edellytti jokaiseen
seurakuntaan valittavaksi kirkkoneuvoston ja eri kulmakunnille

tarpeen mukaan seurakunnan vanhimpia. »Mikä nyt estäisi näihin

virkoihin valitsemasta sellaisia miehiä, jotka samalla olisivat halul-

liset saarna- ja opetustoimeen, kun vaan paikkakunnalla sellaisia

on.» Papit voisivat ohjata näin valittuja saarnatoimessa ja sielun-

hoidossa ja asianomainen saattaisi sitten aikanaan anoa tuomio-

kapitulilta saarnalupaa. Mainittujen tehtävien lisäksi kyseiset seura-

kunnan vanhimmat saattaisivat jakaa kootut almut seurakunnan

köyhille ja käydä tervehtimässä sairaita ja vanhuksia. 108

Kirjoittaja ei liioin enää rajoittanut maallikkojen toimintaa vain

heidän omiin seurakuntiinsa. Alkukirkolla oli palveluksessaan myös
kiertäviä saarnamiehiä, evankelistoja. »Sellainen kiertävä, lahjakas



MAALLIKKOTOIMI 223

saarnaajavoisi meidänkin seurakunnissa vaikuttaa suurta siunausta,

herätystä ja virkistystä, kun se vaan olisi seurakunnan kutsuma ja
sen valvonnanalainen.» Evankeliumiyhdistys, jonka saarnatoimi on

monin paikoin osoittautunut varsin hyödylliseksi, ei kuitenkaan ole

paikallisseurakuntien valvontaan alistunut, vaan sen kolportöörit
ovat usein järjestäneet tilaisuuksia aivan omin neuvoin. Jos tässä

saataisiin parannus aikaan, meillä olisi jo olemassa evankelistan

virka ja Evankeliumiyhdistys saattaisi todella kehittyä yleiseksi
kirkolliseksi sisälähetysseuraksi.109

Syksyn 1890 synodaalikokouksissa kertautuivat useat Vartiaisen

esittämät ajatukset. Sekä arkkipiispa että Porvoon piispa suosi-

telivat kirkkoneuvostojen ja seurakunnan vanhimpien aktivoimista

ja maallikkotyön rakentamista olennaisesti tälle pohjalle. Useat

muut puhujat, kirkkoherrat Johannes Bäck ja K. A. Heikel sekä

rovasti B. K. Sarlin puhuivat pitkään ajatuksen puolesta. 110 Toinen

järjestelmä, mistä toivottiin paljon, oli pyhäkoululaitos, joka eten-

kin Porvoon hiippakunnassaoli saanut laajan levikin. Nimenomaan

rovastit B. K. Sarlin ja A. W. Lyra korostivat pyhäkoulunopet-
tajien soveltuvuutta muuhunkin hengelliseen työhön. »Jos saatam-

me seurakuntiemme jokaiseen kylään kasvattaa tällaisen valistu-

neiden, lahjakkaiden maallikoiden valiojoukon, meillä on erinomai-

sen hyvä tuki kierteleviä maallikkosaarnaajia vastaan», edellinen

totesi. Kun oli väitetty pyhäkoulutyön merkityksen rajoittuvan
ainoastaan nuorison ja lasten kasvatukseen, rovasti Lyra puolestaan

selitti, miten juuri »nämä samat miehet, jotka me papit olemme

onnistuneet voittamaan, joiden harrastuksen nuorison opetukseen
olemme onnistuneet herättämään, useimmissa tapauksissa soveltu-

vat erinomaisesti johtamaan kyläkuntienkin hartaudenharjoituksia,
mitä myös monin paikoin harrastetaan». 111

Arkkihiippakunnassakin, missä uusi pyhäkoululaitos oli vasta

alullaan, suositeltiin pyhäkoulua lämpimästi.112

Varsin pitkälle oli papiston jaseurakuntalaisten yhteistyön kehit-

tänyt Kivennavan kirkkoherraksi siirtynyt G. W. Relander toimies-

saan Pietarin suomalaisen suurkaupunkiseurakunnan esipaimenena.

Kolmenkymmenentuhannen hengen hoito pelkästään kolmen papin



224 KIRKON UUSI OHJELMA

voimin oli osoittautunut ylivoimaiseksi, ja niin papit kokosivat

ympärilleen kirkollisista maallikoista yhdistyksen tuekseen. »Se

kokoontui kahdesti viikossa pappilaan keskustelemaan asioista,
kuka tarvitsi apua jne.» Puhuja suositteli samantyylistä maallikko-

toimintaa myös Suomessa, missä nimenomaan laajoissa maaseura-

kunnissa papistolle varmaan kävi ylivoimaiseksi hoitaa kaikki

sairaskäynnit ja ehtiä jokaisen sielunhoidon tarpeessa olevan luo.

Sielunhoidon ohella maallikoita voitiin käyttää myös diakoniatyö-
hön, so. aineellisen hädän lieventämiseen. 113

Relanderin ehdotus saavutti Porvoossa melkoista vastakaikua. Eri-

tyisesti diakonian tarpeellisuudestaolivat myös monet Turunkokouk-

sen puhujat vakuuttuneita. Niinpä kirkkoherra K. S. Olsson arveli,

»että Suomen kirkon, jolta puuttuu paljon siunausta ylhäältä, vält-

tämättömästi täytyy ryhtyä rakkaustoimen aikaansaamiseen, sillä jos

sitä ei tehdä, kärsii kirkko suurta vahinkoa sen kautta, että lahko-

laiset, jotkarakkaustointa harrastavat, voittavat laajempaaalaa». 114

Synodaalikokoukset suosittelivat näin täysin yksimielisesti maal-

likkojen ottamista pappien työtovereiksi erilaisiin seurakuntatyön
tehtäviin. Vieläkin pitemmällemeneviä ehdotuksia kokouksissa kui-

tenkin kuului. Porvoossa pastori K. A. Hilden, joka oli vartavas-

ten käynyt protestanttisessa Euroopassa opintomatkalla tutustuak-

seen maallikko toimen järjestelyyn eri maissa, yhtyi tosin lämpi-
mästi kirkkoherra Relanderin ehdotukseen, mutta katsoi ettei koko

kysymystä voitu ratkaista pelkästään vapaaehtoisella seurakunta-

työllä. Myös kiertelevät saarnaajat suorittavat maallikkotyötä ja
tämäkin työmuoto on saatava papiston valvontaan. »Mutta jotta
tämä voisi tapahtua, ja monin paikoin meidän päivinämme vallit-

sevan epäkirkollisen ja epäterveen suunnan vastustamiseksi, kat-

son välttämättömäksi pyrkiä aikaansaamaan laitoksia, missä kas-

vatetaan sellaisia maallikoita, jotka eivät ole ainoastaan evankelisia

vaan myös evankelis-luterilaisia, jotka voivat työskennellä yhteis-

työssä kanssamme ja vaikuttaa suuren päämäärän hyväksi, nimit-

täin Jumalan valtakunnan ja Jumalan kirkon rakentamiseksi maan

päälle. Tällaisia laitoksia on monin paikoin ulkomailla, muttei

vielä yhtään ainoata meillä.» 115



MAALLIKKOTOIMI 225

Turussa suositteli erityisen koulutuslaitoksen perustamistarovasti

G. J. Ahlman, joka hänkin oli käynyt ulkomailla tutustumassa

sisälähetyksen ja maallikkotoimen järjestelyyn. Ahlmanin suunni-

telma tähtäsi nimenomaan diakonien kouluttamiseen, jotka valmis-

tuttuaan saattaisivat toimia sekä sanan julistajina että rakkauden-

työssä. 116

Hildenin ja Ahlmanin ehdotukset saavuttivat sekä kannatusta

että vastustusta. Pastori D. A. Aimonen suositteli saarnaajakoulun

kytkemistä joko Evankeliumiyhdistyksen tai Suomen Lähetysseu-
ran yhteyteen, koska näillä seuroilla jo oli kokemusta tällä alalla.

Ensiksimainitun puolesta käytti yhdistyksen entinen yliasiamies
Johannes Bäck pitkän puheenvuoron, missä hän selosti niitä syitä,

jotka olivat estäneet yhdistystä aikaisemmin perustamasta saar-

naajakoulua. Puhuja oli aikoinaan yrittänyt saada mainitunlaisen

koulun pystyyn, mutta johtokunta oli kaatanut hankkeen siihen

liittyvien vaarojen vuoksi. »Oli nimittäin selvää, että henkilö, joka
tuli tällaisen koulun oppilaaksi, toivoi oppikurssin suoritettuaan

saavansa vaivoistaan aineellisen korvauksen vakinaisen paikan muo-

dossa. Kuitenkin voitiin opetuksen aikana todeta ettei asianomai-

nen ollut lainkaan sovelias maallikkosaarnaajaksi, ja mitä voitiin

tällöin tehdä näillä kaikilla kymmenillä, jotka usein olivat toivo-

neet ainoastaan jokapäivästä leipää?» Näin houkuteltaisiin vain

kansanmiehiä jättämään käsityöammattinsa ja etsiytymään kut-

sumukseen, »missä kulta häämöttää, mutta missä sitä ei saavuteta».

Puhuja oli itsekin tullut saarnaajakouluihinnähden kielteiselle kan-

nalle mutta suositteli sen sijaan diakoni- ja diakonissalaitosten

perustamista. 117

Alemman kirkollisen opetusviran perustamista maallikkoja var-

ten vastustivat erityisesti arkkipiispa Renvall jakirkkoherra K. A.

Troberg. Viimeksimainittu huomautti Ruotsin saarnaajien pitävän
itseään erityisenä virkakuntana, mikä sai heidät suhtautumaan

kateellisesti pappeihin ja näin lisäsi kaunaa kirkkoa kohtaan.

Samasta asiasta puhui Porvoon synodaalikokouksessa pastori A.

Järveläinen. Ilmeistä oli, että Ahlmanin jaHildenin ehdotukset vas-

tustaa eriiiskolaissaarnaajien toimintaa kirkollisten maallikkosaar-



226 KIRKON UUSI OHJELMA

naajien avulla tuntuivat monista kokousten osanottajista liian

uskalletuilta. Enemmistön varovaisen kannan tulkitsi Porvoossa

pastori G. G. Grönberg seuraavasti: »Käsitykseni mukaan kolpor-
tööritoiminta meillä on liian uusi, ja meidän on ainakin odotettava,

mitä tuloksia siitä on. Sitäkin enemmän olen tällaista seminaaria

vastaan sen vuoksi, etten tiedä, miten siihen saadaan varoja ja
miten siellä muutaman vuoden koulutuksen saaneet kolportöörit

palkataan.» 118

Papisto oli joka tapauksessa herännyt tajuamaan maallikkotoi-

men välttämättömyyden. Sen laajuudesta ja muodoista vallitsi

tosin erimielisyyttä, mutta itse periaatteesta, että maallikoille oli

annettava entistä laajempi vastuu seurakuntien työssä, oltiin sa-

maa mieltä. Samalla itse kysymys ikään kuin laajentui moniksi

osakysymyksiksi. Pyhäkoulutyö muodostui omaksi alakseen, sa-

moin varsinainen kirkollinen rakkaudenpalvelu, diakonia. Varsin

selvästi maallikkotoimen erilaistuminen näkyi esimerkiksi Porvoon

vuoden 1892 synodaalikokouksen maallikkotoimi-valiokunnan mie-

tinnöstä, joka pyhäkoulun ja köyhäin- ja sairaittenhoidon rinnalla

mainitsi hartaushetket ja -seurat sekä seurakunnan luottamushen-

kilöiden vastuun.119 Kaksi ensiksimainittua löysivätkin näihin

aikoihin vakinaiset uomansa, joita seuraavissa luvuissa erikseen

tarkastellaan. Maallikkosaarna sen sijaan pysyi edelleenkin ratkai-

semattomana ongelmana.
Vastakohdat paljastuvat selvimmin tarkasteltaessa kirkkolaki-

komitean maallikkotoimen järjestelystä tekemän ehdotuksen saa-

maa kohtelua. Komitea oli ehdottanut, että yksityisiä hartaustilai-

suuksia käsittelevään KL:n 33 §:ään tehtäisiin eräitä maallikko-

saarnaajien toimintaa rajoittavia säädöksiä. Ulkoseurakuntalaisen

oli siten hankittava etukäteen kirkkoneuvoston lupa hartaustilai-

suuden pitämiseen. Harhaopin tai häiriön ohella riitti ehdotuksen

mukaan saarnatoimen kieltämiseen myös se, että asianomainen toi-

minta »muuten katsotaan vahingolliseksi tai pahentavaksi». 120

Itsestään selvää oli, että vapaakirkollinen Evangelisk Kristen-

dom paheksui kirkkoneuvostolle ehdotettua valvontaoikeutta.

Merkittävää oli sen sijaan, että molempain eteläisten hiippakuntien



NUORISOTYÖ 227

pappeinkokoukset asettuivat samalle kannalle. Turussa vaihdettiin

kirkkoneuvoston myöntämä lupa yksinkertaisesti kirkkoherralle

tehtävään ilmoitukseen ja Porvoossa päädyttiin samaan tulokseen

sillä lisäyksellä, että vaadittava ilmoitus oli tehtävä henkilökoh-

taisesti. Vain Kuopio hyväksyi tältä osin kirkkolakikomitean mie-

tinnön sellaisenaan. 121

Kun asia näin valmisteltuna saapui vuoden 1893 kirkolliskokouk-

seen, mielipiteetolivat niin jakautuneita, ettei mihinkään tulokseen

päästy, vaan asia raukesi. Maallikkosaarnaajien toimintamahdolli-

suuksia ei näin ryhdytty rajoittamaan. Asiaan vaikutti toisaalta

luterilaisten herätysliikkeiden, lähinnä evankelisen suunnan edus-

tajien pelko siitä, että kiristettyä lakia käytettäisiin heitä vastaan,

toisaalta jatkuvasti alaa voittava vakaumus, ettei lainsäädäntö-

toimenpiteillä kuitenkaan voida harhaoppeja vastustaa. 122

Nuorisotyö

Pyrkimys kytkeä kaikki kristillinen toiminta seurakuntien työ-
hön ja siten papiston valvontaan esti kirkon miehiä pitkän aikaa

tajuamasta kristillisten nuorisoyhdistysten merkitystä. Vapaakir-

kollisen herätyksen puitteissa oli Helsingissä kahdeksankymmentä-
luvun alussa syntynyt elinvoimaisesti toimiva nuorisopiiri, joka
kuitenkaan ei ryhtynyt järjestäytymään yhdistykseksi. Ylioppilai-
den keskuudessa oli niinikään toiminut eri polvien aikana kristil-

lisiä toveripiirejä. Maamme ensimmäinen järjestynyt kristillinen

nuorisoyhdistys perustettiin sitten vuonna 1886 Turkuun. Sen

johdossa olivat lehtori Ivar Thuneberg, toimittaja F. W. Lönnbeck

ja opettaja Kaarlo Werkko, ja tarkoituksekseen se ilmoitti toimi-

misen nuorten miesten hyväksi »henkisessä, siveellisessä, hengelli-
sessä ja ruumiillisessa suhteessa». 123

Alku näytti lupaavalta ja yhdistyksen säännöt lähetettiin senaat-

tiin vahvistettaviksi. Tämän päätös oli kuitenkin Turun tuomioka-

pitulin lausuntoon perustuen epäävä. Kapituli oli perustellut kiel-

teisen kantansa sillä, että se havaitsi »ohjelman yhdistyksen toimin-



228 KIRKON UUSI OHJELMA

taa varten käsittävän niin monia ja toisistaan erillisiä tarkoitus-

periä, että yhdistyksen tarkoitusta tuskin voidaan saavuttaa, sekä

että yhdistys, joka oli nuorukaisia varten, joista useimmat luulta-

vasti käyvät julkisissa oppilaitoksissa, joiden tarkoituksena on

herättää ja saada kehittymään ne ominaisuudet, joita yhdistyskin
tahtoo edistää, ottaen huomioon nuorison taipuvaisuuden itsekyl-

läisyyteen helposti voi aiheuttaa sen, että koulu joutuu yhdistyk-
sen rinnalla halveksituksi». Todellinen pelko lienee kuitenkin koh-

distunut siihen, että luterilainen kirkko joutuisi yhdistyksessä hal-

veksituksi, mihin epäilykseen F. W. Lönnbeckin kuuluminen sen

johtoon riitti antamaan kapitulille aiheen. 124

Senaatin evättyä luvan yhdistys joutui lopettamaantoimintansa.

Lönnbeck oli ymmärrettävästi kiihtynyt. Kirkko ristiinnaulitsee

sen uuden, mikä on hyvää, mutta pitää kunniassa sitä, mikä on

moitittavaa ja hylättävää. »Jos tämän seurauksena vakavien

ihmisten myötätunto yhä enemmän erkanee kirkosta, saa se tästä

huomattavalta osaltaan kiittää sitä tapaa, millä sen paimenetkäyt-
tävät valtaansa», Lönnbeck lehdessään kirjoitti. 125

Tulossa oleva kirkollinen herätys kuitenkin havahdutti varsin

pian Suomen kirkon paimenet tässä kohdin. Pääkaupungissa yli-

oppilaidenkeskuudessa toimiva »nuorukaisyhdistys», joka syksyllä
1887 muuttui »ylioppilaitten uskonnoliseksi keskusteluseuraksi» ja
sai samalla puheenjohtajakseen professori O. I. Collianderin, epäile-
mättä vaikutti täällä osaltaan epäluuloja hälventävästi. 126 Ratkai-

seviksi tulivat kuitenkin Tukholmassa kesällä 1888 pidetyn Nuorten

Miesten Kristillisen Yhdistyksen maailmankonferenssin antamat

herätteet. Suomesta olivat täällä mukana mm. Zachris Topelius ja
Arthur Hjelt, ja jälkimmäinen kirjoitti Finlandiin perusteelli-
sen, viisiosaisen selostuksen kokouksesta. Lehden toimituskin otti

asian nyt omakseen ja suositteli pääkirjoituksessaan samantapaisen

yhdistyksen perustamista meillekin. 127

Ajatus yleisen kristillisen nuorukaisyhdistyksen perustamisesta oli

samoihin aikoihin saapunut pääkaupunkiintoiseltakin taholta. Var-

tijan toimitukseen kuuluva K. A. Hilden oli samana kesänä Kööpen-
haminassa tutustunutTanskan sisälähetyksenyhteydessä toimivaan



NUORISOTYÖ 229

nuorten miesten kristilliseen yhdistykseen, mistä hän kirjoitti ihas-

tuneen kirjoituksen lehteensä. 128 Juuri Hilden kutsuikin lokakuussa

samana vuonna kotiinsa sen Helsingin pappien kokouksen, missä

kristillisten nuorukaisyhdistysten perustaminen pantiin ratkaise-

vasti alulle. Kokouksessa, missä olivat läsnä myös G. Z. Yrjö-Kos-
kinen ja Agathon Meurman, oltiin yksimielisiä yli koko maan ulot-

tuvan yhdistyksen perustamisesta. Uuden yhdistyksen periaatteel-
lisesta pohjasta sen sijaan ei päästy yksimielisyyteen. Enemmistön,

johon kuului mm. kokouksen puheenjohtajana toiminut professori

Räbergh, halutessa rakentaa yhdistys NMKY-liikkeen periaattei-
den mukaan avaralle yleiskristilliselle pohjalle, vaati nimenomaan

Luterilaiseen Evankeliumiyhdistykseen kuuluva Hilden, että sen

oli hyväksyttävä toimintansa perustaksi evankelis-luterilainen tun-

nustus. Vastakohdat osoittautuivat sovittamattomiksi eikä yhteis-

työtä saatu aikaan. Välittömästi kokouksen jälkeen jätettiinkin
senaattiin anomukset kahden eri yhdistyksen perustamiseksi.129

Ensiksi ehtivät pastori K. A. Hilden ja A. Auvinen. Heidän perus-

tamansa yhdistyksen nimi oli Suomen evankelis-luterilainen nuoru-

kaisyhdistys, ja tämä toimi selvästi tunnustuksellisella pohjalla.
Alusta alkaen sillä oli läheinen yhteys Luterilaiseen Evankeliumi-

yhdistykseen, mitä myöhemmin toimeenpantu nimenmuutos Suo-

men Lut. Ev. Yhdistyksen nuorisoliitoksi vielä oli omiaan korosta-

maan.
130

Edellämainittu ylioppilaiden uskonnollinen keskusteluseura muo-

dosti toisen samalla kertaa sääntöjensä hyväksymistä anoneen

yhdistyksen ytimen. Pääkaupungin vaikutusvaltaisimmista kristil-

lisistä maallikoista monet, kuten Z. Topelius, John Sahlberg, Otto ja
Edv. Hjelt, Arvid Genetz ja Robert Hermanson sekä jumaluusopin

professoreista Herman Räbergh ja O. I. Colliander kuuluivat tämän

anomuksen allekirjoittajiin. Yleiskristilliselle pohjalle perustettavan

yhdistyksen nimeksi oli valittu Nuorten Miesten Kristillinen Yhdis-

tys Suomessa. 131

Seuraavana vuonna senaatti hyväksyi kummankin yhdistyksen
säännöt. Vireästi molemmat aloittivat toimintansa, ja jo muutaman

vuoden kuluttua kummallakin oli haaraosastoja muissakin kaupun-



230 KIRKON UUSI OHJELMA

geissa, jopa maaseudullakin. Erilaisesta periaatteellisesta pohjas-
taan huolimatta molemmat yhdistykset toimivat toistaiseksi varsin

hyvässä sovussa rinnakkain, vieläpä toisinaan yhteistoiminnassakin
toistensa kanssa. Vartija seurasi valppaasti molempien, etenkin

tunnustuksellisen yhdistyksen, toimintaa ja levitti näin uudesta

työmuodosta tietoja ja myönteisiä käsityksiä. Helsingissä osallis-

tuivat NMKY:n toimintaan erittäin innokkaasti professori John

Sahlberg, maisterit Arthur Hjelt ja Kaarle Krohn sekä teologian-
kandidaatti G. G. Rosenqvist. 132

Epäluuloyhdistystoimintaakohtaan eli kuitenkin sitkeästi monin

paikoin maaseutukaupungeissa, missä Kuopion voimakas kirkolli-

nen keskus muodosti vanhoillisen arvostelun päälinnakkeen. Kysei-
sen hiippakunnan synodaalikokous esittikin vuonna 1892 ankaran

varoituksensa kaikkinaisia yhdistyksiä vastaan: »Kun perheen jäse-
net enemmän ja enemmän vedetään yhdistyksiin ja heidän tulee

alinomaa yhdistyksissä toimia, niin tämän kautta vakituinen perhe-
elämä vähitellen kärsii vahinkoa, sen rauha häiriintyy, sen kotihar-

taus loppuu. Ja samoin käy seurakunnallisen elämän kanssa.» Ko-

kous päätyikin ponteen: »Käänne on tässä välttämättä tarpeen.»
Samaa kantaa edusti tuomiorovasti Johannes Schwartzberg Hel-

singin pappeinkokouksessa kahta vuotta myöhemmin ilmoittaen

»avoimesti ja suorasti tahtovansa olla aivan erillään semmoisten

yhdistysten perustamisesta, jotka tarkoittavat nuorukaisten vie-

mistä Kristuksen luo». Tämä tehtävä on nimittäin jokaiselleyhdis-

tykselle liian vaikea, koska Kristus on uskonut sen seurakunnalleen.

Kun nuorukaisyhdistykset lisäksi eivät ole kirkon valvonnan alla,

voivat niissä päästä valtaan vaikkapa antikristuksetkin aatteet.

Suomessa oli tosin johdossa vakavia miehiä, mutta jo Tukholman

NMKY:ssä vallitsi puhujan mielestä huono henki. 133

Schwartzberg saavutti kokouksessa kannatustakin, vaikkakin

selvä enemmistö suhtautui nuorukaisyhdistyksiin kiistattoman

myönteisesti. Kristillisten yhdistysten oikeutus ja tarpeellisuus
tajuttiin jo laajoissa piireissä, eikä niitten leviämistä enää voitu

estää. Porvoon hiippakunnan synodaalikokous vuonna 1892 oli

ensimmäinen, joka varauksitta asettui puolustamaan niitä. Piispan



PYHÄKOULUTYÖ 231

avajaispuheessaan lausumat sanat: »Tietoisuus siitä, että yksityinen
kristitty siinä työssä, minkä hän katsoo velvollisuudekseen, tarvit-

see samanmielisten tukea, apua, on synnyttänyt yhdistysliikkeen
ja on todistus sen oikeutuksesta», olivat tästä selvimpänä osoituk-

sena. Schwartzbergin lausunto olikin Helsinginkirkollisille piireille
kuin tervehdys menneiltä ajoilta. Samanaikaisesti nuorten miesten

kristilliset yhdistykset levisivät yhä uusiin kaupunkeihin. Vuoteen

1894 mennessä sellainen oli perustettu Tampereelle, Heinolaan,

Jyväskylään, Porvooseen, Joensuuhun, Turkuun ja Vaasaan sekä

kolmeen maaseutupitäjään. Rinnan NMKY:n kanssa laajeni myös
Evankelisluterilaisen nuorukaisyhdistyksen toiminta-ala. Suomen

kirkon uudenaikainen kristillinen nuorisotyö oli alkanut yhdistysten

puitteissa ja suurelta osaltaan maallikkojen johdolla.134

Pyhäkoulutyö

Maallikkojen vapaaehtoiseen toimintaan perustuvista työmuo-
doista kytkettiin pyhäkoulu ensimmäisenä Suomen kirkon sään-

nölliseen ohjelmaan.Osoituksena asian saavuttamasta yleisestä kan-

natuksesta oli se, että jo vuoden 1886 kuluessa ryhdyttiin kahdella

taholla toisistaan riippumatta toimiin erityisen pyhäkoulujen kes-

kusjärjestön, pyhäkouluyhdistyksen perustamiseksi. Toukokuussa

kokoontui Helsingissä joukkokaupunginlähetystälähellä olevia hen-

kilöitä neuvottelemaan asiasta. Konsistorinamanuenssi Emil af

Forsellesin pidettyä esitelmän pyhäkoulun kehityksestä ja toimin-

nasta eri maissa päätettiin ryhtyä suunnittelemaan pyhäkoulu-

yhdistyksen aikaansaamista maahamme. Asiaa valmistelevaan ko-

miteaan tuli kaksi pappia, rovasti A. W. Lyra ja pastori A. Lönn-

roth, sekä kolme maallikkoa. Toimikunta laati myös säännöt

»Suomen evankelis-luterilaiselle sunnuntaikoulu-yhtiölle», jotka
Senaatti hyväksyi toukokuussa 1887. 136

Tällä välin oli myös sisä-Suomessa ryhdytty toimiin. Elokuun

viimeisinä päivinä 1886 Jyväskylään kokoontunut »Keski-Suomen

pappien ja maallikkojenkristillinen keskustelukokous» oli niinikään



232 KIRKON UUSI OHJELMA

tehnyt päätöksen koko maata käsittävän pyhäkouluyhdistyksen
perustamisesta. Jyväskylässä valittiin myös toimikunta asiaa aja-
maan. Syksyllä 1886 neuvoteltiin Helsingin ja Jyväskylän toimi-

kuntien kesken mahdollisesta yhtymisestä, mutta sovintoon ei

päästy, mihin oli syynä toisaalta epäluulo Helsingin toimikunnan

maallikoiden vapaakirkollisesta värityksestä, toisaalta Jyväskylän
toimikunnan johtavan miehen ja koko hankkeen alullepanijan,
kirkkoherra A. O. Blombergin jyrkkyys. Niin saatetuinkin vuoden

1887 alussa julkisuuteenJyväskylän toimikunnan toimesta »Suomen

kirkollisen pyhäkoulun» sääntöehdotus. 136

Pyhäkoulutyö näytti näin olevan hajoamassa kahteen linjaan.
Asia oli esillä myös Lappeenrannan pappeinkokouksessa kesällä

1887. Kysymyksen alusti täällä kirkkoherra Blomberg, joka arvos-

teli ankarasti helsinkiläisen yhdistyksen sääntöjä ja kokoonpanoa.
Sen hallitukseen kuului ainoastaan kaksi pappia ja sen säännöt oli-

vat »sanasta sanaan kopioidut Ruotsin vapaakirkollisen sunnuntai-

kouluyhdistyksen säännöistä» sekä niin epäselvät, ettei niistä käy-

nyt ilmi, käytetäänkö yhdistyksen varoja koko Suomen vai ainoas-

taan Helsingin hyväksi, eikä myöskään, onko yhdistyksen johto-
kunta oleva kirkollinen vai ei. Huolimatta siitä, että kokous yleensä
omaksui selvän tunnustuksellisen jakirkollisen kannan, Blombergin
arvostelu ei kuitenkaan saavuttanut vastakaikua. Useat puhujat

pitivät uuden yhdistyksen perustamistakerrassaan tarpeettomana,
koska senaatti oli jo vahvistanut Helsingin pyhäkoulu-yhdistyksen
säännöt ja koska tähän kuuluvat papit olivat riittävänä takeena sen

kirkollisuudesta. Äänestettäessä vastustava kanta myös sai »vah-

taavan enemmistön».137

Palattuaan Lappeenrannan kokouksesta seurakuntiinsa Porvoon

hiippakunnan papit saivat käsiinsä Porvoon tuomiokapitulin elo-

kuun 15 päivänä päiväämänkiertokirjeen, joka sisälsi yksityiskoh-
taiset ohjeet seurakunnallisen pyhäkoulutyön järjestämisestä. Syys-
kuun puolivälissä kiertokirje Finlandin painattamana tuli tiedoksi

muissakin hiippakunnissa. Sen laatija oli asessori A. W. Lyra, joka
näin toteutti Porvoon edellisen synodaalikokouksen pyynnön.
Periaatteessa oli erittäin merkittävä kiertokirjeen maininta, että



PYHÄKOULUTYÖ 233

»pyhäkoulun tarkoitus on etupäässä olla hartauskokouk-

sena ja vasta toisessa sijassa kouluna eli opetuslaitoksena

sen sanan tavallisen merkityksen mukaan». Vaikka pyhäkoulun
todettiinkin vielä liittyvän siihen kristillisyyden opetukseen, jota
vanhastaan oli annettu kodeissa, kiertokouluissa ja kansakouluissa,
määriteltiin sentavoitteet nyt kuitenkin sikäli uudestaan, että pyhä-
koulu tästedes lähemmin liittyi sisälähetyksen ja hartauselämän

kuin opetustoimen piiriin. Varsin selvästi uusi asenne kävi ilmi

siitäkin, että pyhäkoulun tarkastukset suositeltiin yhdistettäviksi

täysi-ikäisille pidettäviin raamatunselityksiin.138

Vastikään perustetun (helsinkiläisen) Suomen pyhäkouluyhdis-

tyksen väliaikaisen johtokunnan jäsenenäLyra oli sijoittanut kierto-

kirjeeseen myös tätä koskevan suosituksen. Siinä tuomiokapituli
nimenomaan totesi, että kyseinen yhdistys oli »kirkon omalle poh-

jalle rakennettu» ja kehotti papistoa tuottavasti liittymään sen

jäseniksi.139

Kirkon johdontaholta oli uudenmuotoiselle pyhäkoulutyöllesiten

annettu varaukseton tunnustus ja se oli samalla liitetty kirkon

säännöllisten työmuotojen joukkoon. Asian merkitys paljastuu

todettaessa, että Ruotsin kirkon papisto piti laajalti vielä pitkälle

yhdeksänkymmentäluvulle pyhäkoulutyötä vapaakirkollisena tou-

huna, johon ei ollut syytä osallistua. Juuri vuosikymmenien vaih-

teessa siellä tosin eräissä pappispiireissäherättiin tajuamaan, miten

vahingollista oli ollut jättääkoko kyseinen työala yksinomaan eri-

uskolaisten hoidettavaksi, mutta kirkon viralliset elimet havahtui-

vat vasta paljoa myöhemmin.140

Porvoon tuomikapitulinannettua Helsingissä perustetulle yhdis-

tykselle arvovaltaisen tukensa mielipiteet kallistuivat varsin yksi-
mielisesti siihen, että myös jyväskyläläisten oli yhdyttävä samaan

hankkeeseen. Vain A. O. Blomberg haroi vielä vastaan. E. af For-

sellesin paheksuttua Finlandiin kirjoittamassaanartikkelissa hänen

esiintymistäänLappeenrannassakehkeytyi heidän välilleen tiukka-

sanainen polemiikki, jonka toimitus lopulta keskeytti kummankin

osapuolen ryhdyttyä henkilökohtaisiin hyökkäyksiin, af Forselles

torjui väitteet, että Helsingin yhdistyksen säännöt olisi kopioitu



234 KIRKON UUSI OHJELMA

joistakin Ruotsin vapaakirkollisten vastaavista. Blomberg taasen

ei lopultakaan tahtonut uskoa Helsingin yhdistystä kirkolliseksi,

koskapa nimenomaan af Forselles itse oli osoittanut kallistuvansa

vapaakirkollisuuteen. Asiallisesti arvoiden Blomberg joutui väit-

telyssä tappiolle, olletikin kun Lyran rinnalla toinen johtava pyhä-

koulumies, rovasti B. Sarlin maltillisessa kirjoituksessaan kehotti

kaikkia pyhäkoulun ystäviä sovintoon jo senaatin vahvistuksen

saaneen Helsingin yhdistyksen pohjalla. Lyra itse ei asianosaisena

puuttunut keskusteluun. Myös Elis Bergroth kehotti Vartijassa
molempia osapuolia yhtymään.141

Kun sitten helsinkiläisen yhdistyksen väliaikainen johtokunta

kutsui Tampereella elokuussa 1888 pidettävän pappeinkokouksen

yhteydessä koolle myös »Suomen evankelis-lutherilaisen Sunnuntai-

koulu-Yhdistyksen»perustavan kokouksen, kaikki edellytykset yksi-

mielisyyden saavuttamiseksi olivat olemassa. Epäluulot, joita vielä

Lappeenrannan pappeinkokouksessa monet puhujat olivat koko

pyhäkoulun tarpeellisuudesta lausuneet, olivat nyt lähes tyystin
hälvenneet. Viimeisenä mohikaanina vastusti pyhäkoulua enää leh-

tori Jaakko Päivärinta, joka arveli »ettei pyhäkoulu ole paras paik-

ka, jossa Jumalan valtakuntaa rakennetaan, vaan sellaisena on koti

pidettävä», ja väitti edelleen, ettei se »voi olla normaalilaitos, vaan

poikkeuslaitos niitä perheitä varten, joissa ei kristillistä elämää ole

olemassa». Puheenjohtajana toiminut rovasti Lyra torjui välittö-

mästi Päivärinnan väitteet eikä häntä yksikään puhuja kannatta-

nut.142 Täyden yksimielisyyden vallitessa pidettiinkin sitten yhdis-

tyksen perustamiskokous. Väliaikaisen toimikunnan sihteerin, pas-

tori A. Lönnrothin vuosikertomuksesta kävi ilmi, että yhdistykseen
oli jo sen ensimmäisenä toimintavuonna liittynyt586 jäsentä, joista

99 oli pappeja, mikä osoitti sen kirkollisuutta vastaan lausuttujen

epäilysten jääneentäysin vastakaikua vaille. Muodollinenkin sovinto

saatiin Tampereella aikaan, kun kirkkoherra A. O. Blomberg valit-

tiin yhdistyksen uuteen johtokuntaan.Kaikkiaan tuli siihen 6 pap-

pia ja 3 maallikkoa. Puheenjohtajaksi valittiin rovasti Lyra. Blom-

bergin kiistakumppani Emil af Forselles pääsi ainoastaan vara-

jäseneksi.143



DIAKONIA 235

Pyhäkouluyhdistyksen perustamisen aikoihin pyhäkoulut olivat

jo verraten yleisiä niin Porvoon kuin Kuopionkin hiippakunnissa.
Vuodelta 1888 olevat tilastot osoittavat ensiksimainitussa olleen

2 726 koulua, joiden oppilasmäärä oli 53 836. Jälkimmäisen vastaa-

vat luvut olivat 1 690 ja 38 056. Osa näistä kouluista, nimenomaan

Kuopion hiippakunnassa, noudatti tosin vielä vanhantyyppistä

ohjelmaa, jonka pääpaino oli suoranaisessa sisäluvunopetuksessa,
mutta kehityksen suunta kohti uskonnollisesti kasvattavia kouluja
oli selvä. Arkkihiippakunta oli paljon muista jäljessä. Sen luvut

vuodelta 1889, mistä alkaen tuomiokapituli ryhtyi tietoja vaati-

maan, olivat 780 ja 15 846. 144 Sekä tuomiokapitulien että Pyhä-

kouluyhdistyksen tarmokkaan toiminnan johdosta luvut nousivat

seuraavina vuosina jatkuvasti. Erityisen huomattava oli nousu

arkkihiippakunnassa, missä vuoden 1890 synodaalikokous muodos-

tui pyhäkoulutyön leviämiselle varsin tärkeäksi. Lukuisat puhujat
suosittelivat nimenomaan uudenmuotoisten pyhäkoulujen perusta-
mista. Kokous lausuikin erityiset toivomukset, että »seurakuntiin

perustettaisiin kunkin seurakunnan parhaaksi katsomalla tavalla

pyhäkouluja» ja että »asianomaiset tätä varten asettuisivat yhtey-

teen Helsingin' pyhäkouluyhdistyksen kanssa». Muutamassa vuo-

dessa nousikin hiippakunnan pyhäkoulujen luku lähes kolminker-

taiseksi, ja se oli vuonna 1896 kaikkiaan 2 301. Koko maassa oli

samana vuonna pyhäkouluja 7 514 ja niissä oppilaita 162 681.

Seitsemässä vuodessa oli lisäys edellisten osalta ollut 37 % ja jäl-
kimmäisten 48 %. 145

Diakonia

Pyhäkoulutyön rinnalla oli diakonia toinen ala, jonka liittämistä

kirkon säännöllisten toimintamuotojen piiriin varsin laajalti kan-

natettiin vuoden 1890 synodaalikokouksissa. Itse asia ei ollut suin-

kaan kirkolle tuntematon, olihan koko köyhäinhoito ollut papiston
johdossa aina kunnallisen itsehallinnon syntyyn saakka. Uusi kirk-

kolaki velvoitti tosin edelleen kirkkoherroja huolehtimaan seurakun-



236 KIRKON UUSI OHJELMA

tansa köyhistä javoimassaoleva köyhäinhoitoasetusmyönsi heille oi-

keuden osallistuakunnallisten köyhäinhoitojohtokuntientoimintaan,

mutta asiallisesti ja käytännössäkin koko köyhäinhoito oli siirtynyt
pois kirkon käsistä. Nimenomaisesti kristillinen laupeudentyö oli

tämän jälkeen jäänyt yksityisen armeliaisuuden ja Helsinkiin ja

Viipuriin 1860-luvun lopulla perustettujen diakonissalaitosten

varaan. Viimeksimainitut elivät kuitenkin varsin hiljaista elämää,
eikä niiden kouluttamien diakonissojen luku noussut pariin vuosi-

kymmeneen kovinkaan suureksi. Niinpä vuonna 1890 Helsingin
laitoksella oli kaikkiaan yhdeksän sisarta, joista viisi laitostyössä

Helsingissä tai sen lähellä, kaksi sairaaloissa Porvoossa ja Vaasassa

ja kaksi seurakuntasisarina Raumalla ja Vaasassa. Viipurin kaikki

seitsemän sisarta toimivat laitoskaupungissaan.146

Kahdeksankymmentäluvun rajuilma havahdutti kirkon huomaa-

maan tässäkin laiminlyöntinsä. Piispojen viisivuotiskertomukset

1885—1890 eivät vielä sisältäneet minkäänlaisia selostuksia kirkol-

lisesta diakoniatyöstä, mutta viimeksimainitun vuoden pappeinko-
kouksissa kysymys oli joka hiippakunnassa esillä. Oulussa antoi

pohjan keskustelulle itse piispa Johanssonin laatima synodaalikir-

joitus, missä hän käsitteli myös kristillistä rakkaudenpalvelua ja
kunnallista köyhäinhoitoa. »Kirkolle on järjestetty rakkauden toimi

välttämättä tarpeen. Nykyinen vaivaishoito ei kykene riittävästi

tehtäväänsä suorittamaan, sillä parhaimmallakaantahdolla ja tun-

nollisimmallakaan toimella ei voi lainmukainen yleinen toimi pois-
taa suuria puutteita tällä alalla. Vapaa rakkauden työ on aina tar-

peen.» Tuomiokapituli oli myös esittänyt kokouksen keskustelta-

vaksi kysymyksen hiippakunnan diakoniatoimen järjestämisestä,

ja keskustelun tuloksena kapituli sai tehtäväkseen laatia seu-

raavaa synodaalikokousta varten asiasta yksityiskohtaisen ohje-
säännön. 147

Turussa ja Porvoossa diakoniakysymys kytkeytyi maallikkotyön

yleiseen järjestämiseen. Molemmissa paikoissa ehdotettiin perus-

tettavaksi erityisiä diakonien valmistuslaitoksia. Maallikkosaar-

naajaseminaarin ja diakonikoulutuksen kytkeminen monissa pu-

heenvuoroissa yhteen aiheutti kuitenkin sen, että suunniteltujen



DIAKONIA 237

laitosten tarkoituksenmukaisuudesta esitettiin myös vakavia epäi-

lyjä. Huomattavaa oli sen sijaan, että kokoukset huomasivat maam-

me diakonissalaitosten olemassaolon ja merkityksen. Turussa kes-

kustelu tosin liikkui diakonissajärjestelmässä vain ohimennen,

jolloin mm. paljastui, että Viipurin diakonissalaitos oli jopaaatteen

puolustajillekin tuntematon. Keskustelussa suositeltiin myös seura-

kuntasisarten ottamista kirkkoherran avuksi seurakunnan laupeu-

dentyöhön. Porvoossa sen sijaan koko asia tuli kirkkoherra L. A.

Wennerströmin perusteellisen alustuksen nojallavarsin monipuolisen
käsittelyn alaiseksi. 148

Selostettuaan lyhyesti kirkollisen diakonian alkujuuret ja luteri-

laisten diakonissalaitosten synnyn kirkkoherra Wennerström totesi,

miten paljon Suomi tässä asiassa oli muiden luterilaisten maiden

jäljessä. Kun Norjassa on 137 diakonissaa, 86 koesisarta ja 45 oppi-
lasta ja Ruotsissa vastaavasti 119 diakonissaa, 27 koesisarta ja 18

oppilasta, Suomen molempienlaitosten yhteinen sisarmäärä on vain

17. Syy asiaintilaan oli osittain diakonissalaitosten heikossa talou-

dellisessa asemassa, mutta pääosaltaan Suomen kirkon välinpitä-

mättömyydessä. Kun asia vain tehtäisiin tunnetuksi, Suomen naiset

eivät varmasti epäröisi astua diakonissan jaloon ja vastuulliseen

virkaan. Käytännössä diakonissoja tarvittaisiin osittain sairaa-

loissa ja huoltolaitoksissa, mutta välttämättä myös seurakuntien

palveluksessa. »Juuri tänne meidän on päästävä, kirkollinen seura-

kuntadiakonia on herätettävä henkiin», Wennerström huudahti ja

jatkoi aivan samassa hengessä kuin Gustaf Johansson »yhteis-
kunta on nykyisin ottanut sairasten ja köyhäinhoidon omakseen ja
tullee vastaisuudessakin sen pitämään. Mutta kirkko ei voi olla sille

vieras ja välinpitämätön, kuten se nyt on pitkän aikaa ollut, sen on

herättävä väkevästi tajuamaan, että sen kärsivien jäsenten hoita-

minen on ensisijaisesti sen asia, sekä että kirkon Herra odottaa

siltä kuuliaisuutta tämän velvoituksen täyttämisessä.» Tällä het-

kellä olivat kirkon kädet kuitenkin sidotut. »Se on valitettavasti

tehnyt itsensä toistaiseksi kykenemättömäksi aikaansaamaan tällä

alalla mitään erityistä, mikä on velvollisuuden laiminlyömisestä

johtunut hyvinansaittu rangaistus.» 149



238 KIRKON UUSI OHJELMA

Wennerströmin mainitsema kykenemättömyys oli varsinaisesti

taloudellinen. Kirkolla ei yksinkertaisesti ollut mitään varoja käy-
tettävissään diakoniatyöhön. Vanhat perinnäiset vaivaiskolehdit

kannettiin tosin edelleen kaikissa kirkoissa, mutta ne luovutettiin

nyttemmin kunnallisen köyhäinhoidon käyttöön tämän perittyä
entisen kirkollisen köyhäinhoidon tehtävät. Kun nyt papisto havah-

tui huomaamaan, mikä työala kirkolle diakoniatyössä avautui, oli

ymmärrettävää että varoja etsittäessä katseet kiintyivät juuri näi-

hin kolehteihin, jotka kirkko keräsi, mutta jotka se luovutti kunnan

jaettaviksi. Jyväskylän rovastikuntakokous esittikin Porvoon syno-

daalikokoukselle keskusteltavaksi kysymyksen, »eikö olisi syytä

ryhtyä toimiin senkaltaisen muutoksen aikaan saamiseksi asetuksis-

samme, ettei tästedes enää annettaisi kirkossa kannettuja kolehtia

ja vapaa-ehtoisia lahjoja viralliselle vaivaishoidolle, vaan käytet-
täisiin ne kirkollisen diakoniatoimen perustamiseksi». Saman asian

esitti Ouluun kokoontuneelle papistolle piispa Johansson. Todet-

tuaan, että kirkolta puuttui sen tarvitsema oikeus jäsentensäverot-

tamiseen piispa piti sitäkin arveluttavampana, ettei kirkko saanut

kolehtejakaan kantaa ilman valtion lupaa. »Sen täytyy siis pyytää
valtiolta lupaa rakkauden työhön. Sitä asemaa ei valtio voi kir-

kolle toivoa.» 150

Keskustelun kuluessa kävi ilmi, että kunnallisen köyhäinhoidon
oikeus kirkollisiin kolehteihin voitiin ainakin asettaa kyseenalai-
seksi. Vastustavaa kantaa edusti erittäin johdonmukaisestiUurais-

ten kirkkoherra J. F. Silvander, joka ei katsonut voivansa ymmär-

tää, miten kirkolle kuuluvat varat olivat näin siirtyneet vieraille

elimille: »Ei ainakaan minun tietääkseni erityistä lainpykälää löydy,

joka sellaista määräisi. Vaivaishoitoasetuksessa tosin, kun on pu-

hetta siitä, kuinka varoja vaivaiskassaan saataisiin, sanotaan että

eli’eivät kolehdit ja vapaaehtoisesti lahjoitetut rahat riitä, niin on

sitte takseerattava maksuvelvollisilta se, mikä tarvitaan. Siinä

otaksutaan, että mainitut kolehdit annetaan vaivaiskassalle, mutta

ei siinäkään ole mitään erityistä määräystä, että ne pitää sinne

annettaman. Siinä kohden minun mielestäni ei ole papisto valvonut

kirkon asiaa ja pitänytkirkon puolta, silloinkuin ne kolehdit annet-



DIAKONIA 239

tiin kirkolta pois.» Silvander ehdottikin mainittujen varojen palaut-
tamista kirkolle niin pian kuin suinkin. Jos tähän vastoin olet-

tamuksia tarvittaisiin lain muutos, tämä olisi saatava aikaan.

Silvanderin toivomukseen Porvoon synodaalikokous yhtyi. 151

Kaikissa kolmessa hiippakunnassa seurakunnallisen diakonian

järjestelyoli näin pantu alulle. Kaikissa kolmessa synodaalikokouk-
sessa kahta vuotta myöhemmin vuonna 1892 esitettiin myös pitkälle
meneviä ehdotuksia hiippakunnallisendiakoniatoimen säännöiksi.

Kuopiossa tuomiokapitulioli ottanut aloitteen ja esitti synodaali-
kokoukselle »säännöt Kuopion hiippakunnan kirkolliselle diakonaa-

tille», jotka vilkkaan keskustelun jälkeen hyväksyttiin. Sääntöjen
määritelmän mukaan kirkollinen diakonaatti sulki piiriinsä koko

maallikkotoimen. Sen päämäärä oli nimenomaan »maallikoiden saat-

taminen yhteiseen työhön maamme Lutherilaisen kirkon papiston
kanssa seurakuntaimme sekä hengellisten että ruumiillistentarpei-
den tyydyttämiseksi». Kiertelevien saarnaajien pelko aiheutti ni-

menomaisen määräyksen, ettei diakoniatoiminnan vaikutus ulotu

asianomaisen seurakunnan ulkopuolelle. Työn johdossa olivat pa-

pisto jakirkkoneuvosto tai erityinen tätä tarkoitusta varten valittu

toimikunta. Palveluksessaan näillä oli sekä diakoneja että diakonis-

soja. Ensiksimainittujen, jotka ilmeisesti toimivat vapaaehtoisuu-
den pohjalla, tuli pitää hartauskokouksia ja levittää uskonnollista

kirjallisuutta, jälkimmäiset taasen lähinnä hoitivat seurakunnan

köyhiä ja sairaita. Diakonissain, joita oli asetettava ainakin yksi
kuhunkin seurakuntaan, tuli tuntea jonkin verran sairaanhoitoa ja
he nauttivat vuotuista palkkaa. Köyhien, etenkin köyhien lasten

avustamista ja muita diakoniatyön menoja varten seurakuntaan oli

perustettava diakonaattikassa, joka sai tulonsa vapaaehtoisista lah-

joituksistasekä kirkossa ja kirkollisissa toimituksissa kannettavista

kolehdeista. Vuorovaikutusta eri seurakuntain kesken oli ylläpidet-
tävä rovastikunnittain joka vuosi pidetyillä diakoniajuhlilla, jolloin

myös vuosikertomukset oli esitettävä. Viimeksi mainitut oli sitten

lähetettävä tuomiokapituliintarkastettaviksi. 152

Säännöt lähetettiin sitten senaatin vahvistettaviksi, ja vah-

vistus saatiin maaliskuun 15 päivänä 1893. 153



240 KIRKON UUSI OHJELMA

Arkkihiippakunnassa käsitteli rovasti G. J. Ahlmanin laatima

synodaalikirjoitus sisälähetystä ja rakkaudenpalvelusta. Lisäksi

keskusteltiin vaivaiskolehtien käytöstä ja diakonissojen palkkaami-
sesta seurakuntiin, mitä monet puhujat suosittelivat. Päätöstä ei

kuitenkaan asiassa tehty, mutta kokouksen mielipiteenilmaisut

ynnä Kuopion hiippakunnan toimenpiteet aiheuttivat sen, että

myös arkkihiippakunnan tuomiokapituli anoi ja sai vielä vuoden

1893 kuluessa senaatilta vahvistuksen oman kirkollisen diakonia-

toimintansa säännöiksi. Nämä olivat miltei tarkalleen Kuopion

sääntöjen kaltaiset, paitsi ettei niissä puhuttu maallikkotoimesta

eikä rovastikunnittain vietettävistä vuosikokouksista, joten vuosi-

kertomukset oli lähetettävä suoraan tuomiokapituleille.154

Kaikkein pisimmälle menevä ehdotus tehtiin Porvoossa. Syno-
daalikokous oli itse keskuudestaan asettanut seurakunnallisen maal-

likkotoimen järjestelyä käsittelevän valiokunnan, jonka jäseniksi
valittiin asian aikaisemmassa käsittelyssä kunnostautuneet rovasti

B. K. Sarlin, kirkkoherra L. Wennerström, pastorit Elis Bergroth ja
K. A. Hilden sekä viidentenä jäsenenä pastori P. Korpi. Valiokun-

nan käytettävissä oli kolmea viikkoa aikaisemmin kokoontuneen

Kuopion synodaalikokouksen hyväksymät säännöt, ja sen ehdotus

seurasikin monessa kohdin näitä jopa sanatarkasti. Huomattavim-

mat Kuopion sääntöihin tehdyt muutokset olivat seuraavat: Mää-

räys diakoniatoimen rajoittamisesta omaan seurakuntaan oli pois-
tettu. Pyhäkoulu lueteltiin diakonian hengellisten työmuotojen jou-
kossa ja samoin mainittiin tämän toimipiiriin kuuluvaksi oppilai-
tosten ylläpitäminen, »joissa kirkollisen hallituksen valvonnan alla

seurakuntadiakoneja valmistetaan». Työn johto oli uskottu kirkko-

neuvoston käsiin yksinään.155

Kaikki muutokset tähtäsivät siten papiston holhouksen vähen-

tämiseen ja maallikoiden vastuun lisäämiseen. Näissä kohdin ko-

kouksella ei kuitenkaan olisi ollut kovinkaan paljoa huomautetta-

vaa, ellei vastanimitetty piispa Herman Räbergh olisi tarttunut

siihen Kuopion ehdotuksesta lainattuun kohtaan, missä suositeltiin

diakonissojen ottamista jokaiseen seurakuntaan. Helsingin diako-

nissalaitoksen johtokunnan pitkäaikaisena jäsenenä sekä tämän



DIAKONIA 241

omaksuman fliedneriläisen sisarkotijärjestelmän vakaumukselli-

sena kannattajana piispa näki ehdotetuissa, puutteellisenkoulutuk-

sen saaneissa seurakuntadiakonissoissa todellisen vaaran maan

diakonissalaitosten ja koko järjestelmän tulevaisuudelle. »Olen va-

kuuttunutsiitä, että ehdotus, joka ei ole kyllin harkittu, on myös
senlaatuinen, että jos se heti hyväksyttäisiin ja pantaisiin toimeen,
se merkitsisi surmaniskua sille diakoniatyölle, joka jo on alulla

Suomessa ja joka on ulkomaiden kirkossa tuottanut niin ihania ja
runsaita hedelmiä. Olen kahdenkymmenen vuoden ajan kerännyt
kokemuksia tämän toiminnan alalta, ja vakaumukseni on, että jos
kirkko omaksuisi nyt ehdotetun naisdiakonian muodon, se johtaisi
moniin selkkauksiin, joitaolisi ylen vaikea torjua.» Piispan rohkai-

semina esiintyivät eräät vanhoilliset puhujat periaatteessakin koko

ehdotusta vastaan. Ratkaisevassa äänestyksessä asia pantiin pöy-
dälle seuraavaan pappeinkokoukseenasti äänimäärin 18

mat kokouksen osanottajat olivat näin kokouksen loppupuolella
jo matkustaneet koteihinsa. 156

Piispan toivomusten mukainen uusi ehdotus hyväksyttiin sitten

vuoden 1896 synodaalikokouksessa. Se sisälsi mm. suosituksen dia-

koniopiston perustamiseksi sekä diakonissojen osalta sisarkoti- eli

emälaitosjärjestelmän hyväksymisen. Tämän ohjeen pohjalta tuo-

miokapituli sitten julkaisi helmikuussa 1898 asianomaisen kierto-

kirjeen kristillisestä rakkaudentoiminnasta seurakunnissa.157

Vuoden 1892 synodaalikokouksissa oli vielä vallinnut epäselvyys

siitä, missä määrin kirkkokolehteja oli oikeus käyttää seurakunnal-

lisen diakoniatoiminnan rahoittamiseen. Turussa Pöytyän rovasti

G. J. Ahlman esimerkiksi väitti nimenomaan, että asiaan tarvittiin

kunnallishallituksen suostumus. Porvoon synodaalikokous puoles-

taan lähetti koko kysymyksen kirkolliskokouksen käsiteltäväksi.

Tällä välin senaatti oli hyväksymällä Kuopion hiippakunnan kir-

kollisen diakonaatin säännöt vahvistanut myös niissä olleen mää-

räyksen diakoniakassan varojen keruusta mm. kirkoissa kannetta-

vien kolehtien avulla. Vuoden 1893 kirkolliskokouksen yleinen val-

mistusvaliokunta totesikin, että koska ei ole olemassa mitään ase-

tusta, joka nimenomaan määräisi kantamaan kirkoissa kolehteja



242 KIRKON UUSI OHJELMA

yleiselle köyhäinhoidolle ja koska nimenomaan Kuopion hiippa-
kunnalle on myönnetty lupa kerätä kirkkokolehteja oman kirkolli-

sen diakoniansa tarpeiksi, koko kysymys on sillä ratkaistu. Peri-

aatteessa asia oli tällä selvä. Valtiovallan myötävaikutuksella kir-

kolle palautettiin siltä neljänkymmenen vuoden ajan puuttunut
oikeus määrätä omien köyhäinkolehtiensa käytöstä. Käytäntö oli

kuitenkin jo vakiintunut toisiin uomiin ja vasta vähitellen vaivais-

kolehdit siirtyivät seurakuntienhaltuunkuntien monin paikoinvielä

pitkään nauttiessa ainakin rinnakkaiskolehteja oman köyhäinhoi-
tonsa hyväksi. 158

Hiippakunnallisten diakoniasääntöjen turvin kyseinen työhaara
lähti hiljalleen Suomen seurakunnissa edistymään. Merkittävimmät

tulokset saavutettiin Kuopion hiippakunnassa, kun molemmissa

muissa ohjeet suurelta osaltaan jäivät paperille. Pahimman vaikeu-

den muodosti diakonissojen puute, joka kuitenkin sekin vähitellen

alkoi helpottua, nimenomaan kun Sortavalan ja Oulun diakonissa-

laitokset, jotka perustettiin vuosina 1894 ja 1896, aloittivat toimin-

tansa. Kirkko oli joka tapauksessa herännyt, vaikka uusien työ-

näkyjen toteutus veikin aikaa. 159

Kirkon vapaus

Kirkon ja valtion läheistä yhteyttä olivat niin vapaamielisetkuin

vapaakirkollisetkin piirit syyttäneet Suomen kirkon pahimpiin kuu-

luvaksi epäkohdaksi. Luterilaisen kirkon sisäpuolella oltiin kuiten-

kin varsin haluttomia yhtymään tähän kritiikkiin. Asialla oli kaksi

puolta, ja vielä kahdeksankymmentäluvun puolivälissä nähtiinval-

tion tuki yleisesti välttämättömäksi edellytykseksi, jotta kirkko

pystyisi täyttämään siveellisen tehtävänsä kansan kasvattajana.
Kirkonvastainen liike ja sen saama laaja kannatus havahdutti kui-

tenkin papiston tajuamaan, ettei yhteys valtiovaltaan suinkaan

välttämättä merkinnyt kirkolle etua, vaan saattoi suhdanteiden

muuttuessa kääntyä varsin pahaksi rasitukseksi. Vanhaluterilaisen

yhtenäiskulttuurin vallitessa itsestään selvänä pidetty riippuvuus



KIRKON VAPAUS 243

porvarillisesta yhteiskunnasta tuli nyt uudessa tilanteessa ongel-
maksi. Käytännössä ongelma ilmeni lähinnä kolmen kysymyksen

piirissä, maallistuneiden seurakuntalaisten päätäntävallassa, alkeis-

kasvatuksessa ja kirkollisessa köyhäinhoidossa.160

Ensimmäinen kysymys kehkeytyi avoimeksi kiistaksi maan pää-

kaupungissa. Helsingissä oli vain kaksi kirkkoa, ja vähemmistönä

oleva, mutta jatkuvastikasvava suomalaisväestö ei aina mahtunut

niihin jumalanpalveluksiin, joita pidettiin sen äidinkielellä. Kun

kysymys kolmannen kirkon rakentamisesta tuli toukokuussa 1886

kirkonkokoukseen, kaatui se siellä pääasiassa liberaalien jaruotsin-

mielisten äänin. Finland-lehti paheksui tällöin nimenomaan sitä,

että välinpitämättömät sivistyneet tekivät tyhjäksi sivistyksestä
osattomien toiveen, ja vielä erittäin, että viinakauppa ja pantti-
lainasto olivat äyreillään vaikuttaneet enemmistön päätökseen.161

Liberaalit katsoivat asiaa toisesta näkökulmasta. Uuden kirkon

rakentaminen oli taloudellinen yritys ja siinä tietysti jokaisella
asianomaisella oli oikeus ja velvollisuuskin valvoa etujaan. Nya
Pressen piti suoranaisena uskonnollisena demagogiana sitä, että

miljoonakirkon asiassa kiihotettiin mieliä ruotsinkielisiä vastaan. 162

Valpas ja pureva F. W. Lönnbeck ei myöskään malttanut olla

liittämättä asiaan omia huomautuksiaan. Jos kerran Finlandin mie-

lestä kirkkoon kuuluu »sekä uskovia että epäuskoisia», mitä syytä
lehdellä on paheksua sitä, jos epäuskoisetkin käyttävät äänioikeut-

taan kirkonkokouksessa. Parasta olisi päästää heidät eroamaan

kirkosta, mutta siihen eivät kirkolliset ole osoittaneet suurtakaan

halua. Vapaakirkollinen arvostelija iski epäilemättä valtiokirkko-

järjestelmän heikkoon kohtaan. 183

Helsingin kolmannen kirkon rakentaminen ei kuitenkaan edes

tässä vaiheessa kaatunut. Asiaa käsiteltiin vielä parissa kirkon-

kokouksessa ja rakentamispäätös tehtiin. Muutamaa vuotta myö-
hemmin pääkaupunginseurakunta taas joutui varsin suuren ratkai-

sun eteen, ja tälläkin kertaa mielipiteet jakautuivatpoliittisen kan-

nan mukaan. Kyseessä oli seurakunnan jakaminenkielellisellä poh-

jalla siten, että ruotsalaiset saisivat kaksi kirkkoa ja suomalaiset

yhden, mitä jakoaviimeksi mainitut pitivät epäoikeudenmukaisena.



244 KIRKON UUSI OHJELMA

Ilmenneistä vastakohdista johtuen asia senaatissa raukeni, mutta

seurakuntaväelle se oli uutena muistutuksena poliittisten vastakoh-

tien tunkeutumisesta seurakunnan piiriin.l64

Helsinginseurakunnasta vuonna 1886 saadut kokemukset vaikut-

tivat selvästi jo muutamaa kuukautta myöhemminkokoontuneen toi-

sen kirkolliskokouksen kannanottoihin. Epäilemättä juuri ne olivat

Gustaf Johanssonin, Herman Räberghin, Robert Hermansonin ynnä
muiden mielessä,kun he täällä tekivät ehdotuksensa kirkkolain muut-

tamisesta siten, että »jumalattomilta» seurakunnan jäseniltä evät-

täisiin kirkollinen äänioikeus. Ehdotus lähetettiin edelleen kirkkola-

kikomitealle, ja oli selvä osoitus siitä pelosta,mitä kirkon piirissätun-

nettiin kristinuskolle vihamielisten voimien vaikutuksen kasvusta. 165

Pelokkuus ja epäluuloisuus leimasivatkin seuraavina vuosina yhä
ilmeisemmin kirkollisia kannanottoja. Todetessaan, ettei maallinen

yhteiskunta enää hyväksynyt kristinuskon normeja ilman muuta

omikseen, kirkko joutui uudelta perustalta arvioimaan suhteensa

sellaisiinkin tehtäviin, jotka se muutamaa vuosikymmentä aikai-

semmin oli hyvässä uskossa luovuttanutkäsistään silloin vielä »kris-

tillisenä» pidetyn yhteiskunnan hoitoon. Tällaisia olivat erityisesti
ns. sekalaisasiat, kansanopetus ja köyhäinhoito, jotka kirkkolaki

periaatteessa sisällytti seurakunnan tehtäviin, mutta jotka pää-
asiassa olivat siirtyneet maallisten viranomaisten,kansakoululaitok-

sen ja kunnallisen köyhäinhoidon vastattaviksi.

Kansanopetuksen piirissä kirkolle oli kuitenkin virallisestikin jää-

nyt vastuu alkeisopetuksesta, jonka se hoiti joko kiertokoulujen tai

kinkereillä tapahtuvan kotiopetuksen valvonnan avulla. Ottaen

huomioon, että vielä vuonna 1886 maamme kouluikäisistä lapsista
vain 9 % kävi varsinaista kansakoulua, kirkon osuus käytännössä-
kin oli vielä vallitseva. Toisella kirkolliskokouksella oli näin ollen

täysi syy anoa senaatilta kiertokoulunopettajainvalmistukseen va-

ratun 2 000 markan suuruisen vuotuisen määrärahan korottamista

6 000 markaksi. Tämä määräraha kuitenkin evättiin, mikä epäile-

mättä lähinnä johtui pelosta, että papiston johtama ja valvoma

kiertokoulu saattaisi kehittyä yleissivistyksellisen korkeamman

kansakoulun kilpailijaksi.166



KIRKON VAPAUS 245

Senaatin epäävä kanta vahvisti puolestaan papiston piirissä jo
entuudestaan vallitsevia epäluuloja. Lappeenrannan pappeinko-
kouksessa 1887 tehtiinkin suoranainen hyökkäys kansakoululaitosta

vastaan. Kirkon ei ole missään tapauksessa luovuttava oikeudestaan

kansanopetukseen, Elis Bergroth totesi ja jatkoi: »Kansakouluihin

ei saa luottaa, koska valitettavasti monessa kansakoulun-opetta-

jassakin on huomattu epäkristillistä suuntaa. Täytyy siis luottaa

kirkonpalveluksessa olevaan kiertokouluun, sillä ani harvoin voi

perhekään tyydyttävällä tavalla antaa ensimmäistä kristillistä ope-

tusta.» Yhtä jyrkästi arvosteli kansakoulua myös lehtori Jaakko

Päivärinta: »Moni kansakoulu, kuten tietty on, ei ole kristillisellä

pohjalla.» Bergroth ehdotti erityisen kiertokoulunopettajaseminaa-
rin perustamista, jonkamenot kirkko ottaisi kustantaakseen. Tästä

kokouksen mielipiteet hajaantuivat, mutta asiaa eteenpäin viemään

valittiin kuitenkin toimikunta. 167

Kansakoulun vaaroja ja kiertokoulujen tarpeellisuutta korostet-

tiin seuraavien vuosien aikana toistuvasti kirkonmiesten keskuste-

luissa. Suuntaa antavaksi tuli taaskin Gustaf Johanssonin kanta.

Vuoden 1888 valtiopäivillä hän antoi kyllä kansakoululaitokselle

melkoisen tunnustuksen ja lausui toivomuksen, että pian saataisiin

kansakoulu jokaiseenkuntaan. Samalla hän kuitenkaan ei saattanut

olla vakavasti varoittamatta myössen vaaroista. Piispa viittasi Sak-

sasta saatuihin kokemuksiin, missä juurikansakoulunopettajat oli-

vat »tieteellisten irtolaisten» ohella eniten repineet kansan uskon-

nollisuutta ja jatkoi: »Paljon turmiota on kansakoulu Saksalle tuot-

tanut, vaikka se kyllä paljon hyvääkin on toimeen saanut. Meillä

eivät ole nämä epäkohdat olemassa. Toinen henki liikkuu Suomen

kansakoululaitoksessa, vaikka yksityisiä oireita on ollut huonom-

paan. Mutta meidän kansakoulumme ovat perustetut samoille pe-

rusteille kuin ulkomaitten. Aikoinaan ovat hedelmät meilläkin ilmi

tulevat, ellemme sisäiseen parannustyöhön ryhdy.» Ajoissa oli sen

vuoksi suunnattava kansakoulun kasvatuksellinen pääpaino oman-

tunnon piiriin eikä tyydyttävä pelkän tietomäärän ja muodollisen

ajatustoimen kasvattamiseen. 168

Juuri piispa Johanssonin lausuntoon vedoten Sortavalan seminaa-



246 KIRKON UUSI OHJELMA

rin lehtori B. A. Boxström sitten selvitteli Vartijassa laajemmalti
Saksan ja Ranskan kansakoululaitoksesta saatuja murheellisia ko-

kemuksia. Kirjoittajan mielestä osoitti valtiopäiväkeskustelu ja sen

arviointi sanomalehdistössä, että Suomessakin jo oli olemassa pii-
rejä, jotka pyrkivät suistamaan kansanopetuksen sen perinnäiseltä
kristilliseltä uralta. Tältä pohjalta hän esittikin epäilyn, »ettei vaan

koulun erottaminen kirkosta olisi ollut samalla ensimmäinen askel

koulun johtamiseen poluille ja päämääriin, jotka eivät ole koululle

ja kansallemme terveellisiä». 169

Pyrkimys alkeisopetuksen säilyttämiseen tiiviisti kirkon käsissä

olikin sen anomuksen perustana, jonka kirkkoherra A. W. Wallin

Lappeenrannassaasetetun toimikunnan mietintöön nojautuen esitti

vuoden 1888 valtiopäivillä. Anomuksen sisältö oli, että jokaiseen

hiippakuntaan perustettaisiin kirkollisen hallinnon alaiset kierto-

koulunopettajaseminaarit ja että tätä tarkoitusta varten varattai-

siin tuomiokapitulien käyttöön vuosittain 15 000 markkaa. Jo ylei-

sessä valitusvaliokunnassa enemmistö, johon aatelisten ja porvarien
lisäksi kuului myös talonpoikaisedustaja, asettui vastustamaan ano-

musta. Perusteluiksi esitettiin pelko, että kiertokoululaitoksen vah-

vistaminen johtaisi kansakoulun kehityksen hidastumiseen, ja että

ehdotettu järjestelmä palvelisi paremmin kirkollisia kuin pedago-

gisia etuja. Aatelis- ja porvarissäädyissä anomus tulkittiin monessa

puheenvuorossa papiston vallanhalun ilmaukseksi. Varatuomari

R. B. Elving esimerkiksi mainitsi anomuksen tuoneen hänen mie-

leensä Espanjan tai Itävallan, »missä viimeksi mainitussa maassa

on parhaillaan käynnissä vilkas työ koulun palauttamiseksi kirkon

valtaan». Molempien mainittujen säätyjen lisäksi myös talonpoi-
kaissääty hylkäsi anomuksen, jolloin monet puhujat perustelivat
kantaansa paitsi kansakoulun ensisijaisuudella myös ehdotettujen
seminaarien vaatimilla suurilla menoilla. 170

Toive valtionavun saamiseksi kiertokoulu]aitoksen kehittämiseen

oli siten rauennut. Elis Bergroth purki pettymystään Vartijassa ja
esitti Tampereen pappeinkokouksessa samana vuonna, että vapaa-

ehtoisin varoin pystytettäisiin kirkon toimesta edes yksi kiertokou-

lunopettajaseminaan, joka toivottavasti voisi aloittaa toimintansa



KIRKON VAPAUS 247

jo syyslukukauden 1889 alusta. Kokous yhtyi kuitenkin senaattori

Yrjö-Koskiseen, joka pyrki tasoittamaan papiston ja kansakoulu-

jen välisen suhteen kireyttä ja suositteli kiertokoulunopettajien
valmistuksen uskomista kansakoulunopettajille papiston valvonnan

alaisena. 171 Kysymys oli näin juuttunut paikoilleen, eikä se edisty-

nyt sen pitemmälle seuraavana kesänä pidetyssä Kuopion pappein-

kokouksessakaan, missä kokous jätti hyväksymättä sekä Berg-
rothin ehdotuksen uuden valiokunnan asettamisesta että lehtori

Jaakko Päivärinnan ehdotuksen erityisen rahaston perustamisesta,

ja antoi pelkän keskustelun olla vastauksena kysymykseen.172

Asialla oli kuitenkin varsin laaja periaatteellinen puolensa, ja

tämän selvittämisessä piilikin Kuopion pappeinkokouksen suurin

merkitys. Yhteiskunta oli jättänyt kirkon tehtäväksi erään osan

kansanopetusta, mutta evännyt siltä mahdollisuudet hoitaa tätä

tehokkaasti. Monista kirkonmiehistä näytti siltä, että kirkon ja val-

tion suhde kokonaisuudessaan oli joutunut murrokseen. Jo edelli-

sessä pappeinkokouksessa Tampereella pastori K. S. Nyman oli vii-

taten viimeisten vuosikymmenien kehitykseen esittänyt kirkon itse-

näisyyden lisäämistä sikäli, että valtiopäivien tähänastinen osuus

kirkolliseen lainsäädäntöön siirrettäisiin kokonaisuudessaan kirkol-

liskokoukselle. Esitystä ei kuitenkaan kannatettu. 173 Kuopiossa
kirkon ja valtion suhde tuli nyt useassakin yhteydessä keskustelun

kohteeksi.

Jo kokouksen alussa pitämässään esitelmässä rehtori Johannes

Schwartzberg puuttui mainittuun kysymykseen. Lähtien Ilmestys-

kirjan ja Danielin kirjan ennustuksista hän pyrki osoittamaan, että

kristikunnalla oli edessään ahdistusten ja vainojen ajat, jolloin anti-

kristillinen maailmanvalta omaksuu saman raivoisan pedon luon-

teen, mikä sillä marttyyriaikana oli. »Milloin ja miten tämä muutos

tapahtuu, siihen vaaditaan nyt viisautta tuomita ajan merkkejä.»
Eräs seuraus kehityksestä on valtiokirkkojärjestelmän häviäminen,

joka siis liittyi osana lopun ajan ahdistukseen. Kehitystä tähän

suuntaan ei pappien kuitenkaan ollut syytä edistää, sillä nykyisen
tilanteen säilyttämistä mahdollisimman kauan vaati puhujan mie-

lestä »juuri kansan kasvatus ja siveellinen johto». Puuttumatta lä-



248 KIRKON UUSI OHJELMA

hemmin kirkon ja valtion suhteiden vastaiseen kehitykseen puhuja
esitti vain yhden yksityiskohtaisen toivomuksen, nimittäin että

kirkko saisi oikeuden verottaa jäseniänsä. Näin perustettaisiin eri-

tyinen kirkollinen keskusrahasto, jonkakorkein hallinto annettaisiin

kirkolliskokoukselle. 174

Schwartzbergin esitelmä oli kokouksen osanottajien mielessä, kun

he liittivät kiertokoulun kehittämisestä käydyn keskustelun välit-

tömästi kirkon ja valtion suhteiden ongelmaan. Suoraviivaisimman

puheenvuoronkäytti lehtori Jaakko Päivärinta: »Nähdään selvästi,

että maassamme kirkko ja valtio ennemmin tai myöhemmineroavat

toisistansa. Tarpeen on kirkolle sen tähden vähitellen ryhtyä toimiin

tulevaisuutta varten. Siihen kuuluu myös tarvittavien varojen vähi-

tellen hankkiminen
.. .

Tähän asti on kyllä Suomen valtio kylliksi
auttanut kirkkoa, ja antanut runsaastikin varoja. Mutta en luule

kirkon elämälle terveelliseksi, että se on riippuvainen valtion va-

roista; ja niinkuin nyt asiat ovat, kaipaa kirkko itsenäisyyttä, se

riippuu valtion armeliaisuudesta. On kyllä suotavaa, että sopu val-

litsee valtion jakirkon välillä; mutta hyvä väli ei ajan pitkään pysy

siten, että toinen on itsenäisyyden puutteessa toisesta riippuvainen.
Tässä kiertokouluasiassa olisi sopiva tilaisuus kirkolla tehdä alku

itsenäiseen taloudelliseen asemaansa.»
175

Keskustelun langat kokosi yhteen taas Gustaf Johansson. Histo-

riallinen kehitys oli vienyt siihen, että kirkko oli luovuttanut hoi-

dostaan monet yhteiskunnalliset tehtävät, kunnallishallinnon ja
koulun. Edellisestä kirkko on pelkästään iloinen, koulukysymyk-

sessä taasen seuraukset eivät ole olleet yksinomaan myönteiset.
Kansalle ei ole hyväksi, »jos kaksi piiriä nousee kansan opetusalalla,

jotka eivät vedä yhtä köyttä». Piispa ilmoitti hartaasti toivovansa,

että kirkko jakansakoulu jatkuvasti pysyisivät ystävinä. Tehtävät

olivat nyt siten jaetut, että kumpikin hoiti osaa kansanopetuksesta.
Omaa osuuttaan kehittääkseen kirkko oli pyytänyt valtiolta apua

6 000 markkaa kiertokoulunopettajain kasvattamista varten. »Ja

vaikka tänä päivänä kirkon ja valtion suhde on sama kuin ennen,

vaikka kansankirkon asema on semmoinen, että kirkon ja valtion

edut ovat yhdistetyt, niin ei kirkon onnistunut saada tältä apua,



KIRKON VAPAUS 249

vaikka kirkollistoimituskunnan päällikkö sitä pyyntöä puolsi. Mikä

on tästä seurauksena? Minun mielestäni seuraa tästä, niinkuin muu-

tamat puhujatkin jo ovat lausuneet, ettei kirkko enää voi kääntyä
valtion puoleen pyytämään tämmöistä apua. Tämä ratkaisu pakot-
taa siis kirkkoa omin neuvoin toimimaan tässä asiassa ja itse varoja
hankkimaan.» 176

Liittyen rehtori Schwartzbergiin ja lehtori Päivärintaan piispa
päätyi näin vaatimaan kirkon taloudellista itsenäistymistä. Kirkon

ja valtion erosta hän kuitenkin vaikeni visusti. »Minun mielestäni on

kysymys nyt semmoisella taitekohdalla, ettei ole hyvä ratkaiseviin

päätöksiin ruveta, ennenkuin asema selkenee», piispa lausui kehot-

taen toistaiseksi varovaisuuteen. Oman keskusrahaston kirkko joka

tapauksessa tarvitsi. Kirkko kantaa jumalanpalveluksissaankoleh-

teja valtion määräämiin tarkoituksiin, eikä valtio saata kieltää

sitä kantamasta niitä myös omiin tarpeisiinsa. Asian ratkaisu olisi

kuitenkin parasta lykätä kirkolliskokoukseen. 177

Kuopion pappeinkokouksen terävöittämään kirkon ja valtion

suhteiden ongelmaan piispa Johansson palasi seuraavan vuoden

synodaalikokoukseen laatimassaan synodaalikirjoituksessa. Nyt
hän yhtyi Päivärinnan tilanteenarvioon: »Nykyajan kehitys kulkee

silminnähtävästi sitä suuntaa, että kirkko ja valtio joutuvatkoko-

nansa erilleen toisistaan, jos tätä kehitystä kestää.» Pääsyyn kir-

joittaja näki sivistyksen vieraantumisessa kristinuskosta, mikä veti

yhteiskunnan johtavat säädyt yhä kauemmaksi kirkosta. Toivot-

tava ero ei kuitenkaan ole. Ihanteeksi Johansson asetti tilan, missä

kirkko ja valtio ovat »yhdysvaikutuksessa sillä alalla, mikä heille

on yhteinen, mutta muuten vapaat toisistaan». 178

Voimassaoleva kirkkolaki oli antanut kirkolle melkoisen itsenäi-

syyden, mutta muutamassa kohden se kuitenkin kaipasi korjausta.
Johansson myönsi oikeaksi, »että esivallalla on katsanto-oikeus ja
ratkaiseva valta sillä alalla, jolla kirkolla ja valtiolla on yhteisiä
tehtäviä», mutta piti sopimattomana kirkkolain määräystä, »että

korkein kirkollishallitus ylipäänsä on siirtynyt esivallalle». Kuopion

pappeinkokouksen keskusteluihin liittyi valitus, ettei kirkko saa

vapaasti kantaa omia kolehtejaan, ja vaatimus, että sille on myön-



250 KIRKON UUSI OHJELMA

nettävä verotusoikeus: »Se on kansalle ja valtiolle eduksi, että kir-

kollinen elämä ja toimi virkistyy ja vahvistuu; sen tähden ovat ne

kahleet särjettävät, jotka estävät kirkon kehitystä. Ei ole mitään

syytä olemassa kieltää kirkolta tätä verotusoikeutta, sillä jos ken

luulee itsensä liiaksi verotetuksi, niin hän voi kirkosta eritä.» 179

Viimeinen väite oli kuitenkin liioiteltu, sillä juuri vahvistettu eri-

uskolaislaki antoi tyytymättömille varsin vähäiset eronmahdolli-

suudet.

Myös kirkolle ja valtiolle yhteisiin »sekalaisasioihin» piispa puut-
tui: »Se oli erhetys, että korkeampi oppikoulu erotettiin kirkosta,
sillä kirkko ja koulu kuuluvat yhteen.» Vieläkin suurempi erehdys
oli kuitenkin kansakoulun jakirkon ero. Perusteissaan nämä kuu-

luvat yhteen ja perusteita on aina turmiollista loukata. Mistään val-

lanhalusta kirkko ei toivo kouluja takaisin johtoonsa, mikä ilmenee

siitäkin, ettei se aikanaan eroa vastustanut. Päinvastoin, »sen vasi-

tuiselle työlle on tämä ero hyväksi, mutta kansan hyväksi se ei ole».

Paluuta entiseen Johansson ei kuitenkaan enää uskonut olevan,
vaan hän totesi vain haikeasti: »Turvallisinta olisi varmaan ollut

kansakoulun pysyä kirkon yhteydessä.» 180

Toinenkin kirkolle ja valtiolle yhteinen tehtävä, köyhäinhoito, oli

aiheetta joutunutyksinomaisesti porvarillisenyhteiskunnanhoitoon.

Tässäkin Johansson suositteli toista järjestelyä, erityisen kirkollisen

diakonian perustamista kunnallista köyhäinhoitoa täydentämään,
mistä edellisessä luvussa jo on yksityiskohtaisesti puhuttu. 181

Merkit viittasivat näin siihen, että eräissä kirkollisissa piireissä

epäiltiin kirkon ja valtion suhteiden lähitulevaisuudessa joutuvan
vakavaan kriisiin. Ajan kirkolle epäsuopeitten virtausten todellinen

tai uumoiltu vaikutus senaatin ja valtiopäivien ratkaisuihin oli

ilmeisesti näiden epäilysten varsinainen aiheuttaja. Seuraavien val-

tiopäivien kokoonnuttua 1891 voitiin kuitenkin todeta jännityksen
merkittävästi lauenneen. Kirkko oli tällä välin perustanut ensim-

mäisen kiertokoulunopettajaseminaarinsa Hämeenlinnaan ja oli

siten itse ottanut aloitteen käsiinsä. Rovasti Frans Nordlundin val-

tiopäiväanomus, missä pyydettiin tuomiokapitulien käyttöön annet-

tujen vuotuisten kiertokoulumäärärahojenkorottamista 9 000 mar-



KIRKON VAPAUS 251

kaksi, olikin laatijansa omien sanojen mukaan tarkoitettu lähinnä

»vakoilijaksi, jonka pitäisi tuoda tarkat tiedot asiasta», ts. kirkon ja
valtion suhteista, ja samalla selvittää onko »meidän kulttuuritais-

telumme» alkanut. Tällä kertaa hyväksyi talonpoikaissääty ano-

muksen, mutta molemmat muut maallikkosäädyt halusivat määrä-

rahan alennettavaksi 6 000 markkaan ja tämän summan annet-

tavaksi kouluylihallitukselle eikä tuomiokapituleille. Viimeksi mai-

nitussa kohdassa olikin asian ydin. Kysymys oli siitä, saiko kierto-

koulu jatkua kirkon valvonnassa, vai oliko se kytkettävä entistä

lähemmin kansakouluun ja siten kouluylihallituksen valvontaan. 182

Päätös osoitti, että vastakohta oli pysynyt ennallaan. Kirkko

ei kuitenkaan nyt ollut lainkaan halukas taisteluun. Jo asiaa valio-

kuntaan lähetettäessä piispa Johansson oli lausunut: »Minä en tah-

toisi kulttuuritaistelua, en millään ehdolla; en tahtoisi, että tämä

kysymys antaisi aihetta riitaan. Kirkko on ennenkin väistynyt ja
on nytkin minun luullakseni väistyvä.» Kun sitten pappissääty odo-

tettuaan kolmen muun säädyn kannanottoja ryhtyi tekemään

asiassa päätöstä, Johansson käytti taas ratkaisevan puheenvuoron.
Kirkko oli tähän asti palvellut kiertokouluillaan myös kansakoulu-

jen pohjakoulutusta, mitä varten se useaan otteeseen oli pyytänyt
maan hallitukselta tukea.Näilläkin valtiopäivilläoli puolet säädyistä

asettunut vastustamaan sen anomusta. Ainoa mahdollinen johto-

päätös tässä tilanteessa oli hyväksyä lopullisesti kirkon ja kansa-

koulun ero ja jättää viimeksi mainittu itse huolehtimaan omasta

alkeisopetuksestaankin. »Kirkollinen kiertokoulu jääpi kirkon hoi-

toon ja sen tehtävä tulee vain yhä tärkeämmäksi ja minä luulen

kirkon täten pääsevän yhdestä kahleesta, luulen sen paremmin

vapautuvan syvemmältä vaikuttamaan uskonnollisella alalla. Kan-

sakoulu voi kyllä ottaa hoitoonsa oman koulunsa alkeis-opetuksen
niin laajalta kun se vaan haluaa.» Tämän suuntainen päätös osoit-

taisi vastustajille, ettei kirkko suinkaan tavoittele ulkonaista valtaa.

Näin perustellen piispa ehdotti koko anomuksen hylkäämistä, kos-

kapa »mietinnön käsittely kahdessa säädyssä on osottanut, ettei

sitä luottamusta tässä kohden anneta kirkolle, mikä olisi tarpeen,

jos se tarkoitettuun toimeen ryhtyisi». 183



252 KIRKON UUSI OHJELMA

Pappissääty yhtyi Johanssoniin ja anomus raukesi. Kirkko taipui
eikä ryhtynyt tästä asiasta tekemään »kulttuuritaistelua». 184 Osit-

tain ratkaisu merkitsi yksinkertaisesti sitä, että kirkon miehet taju-

sivat oikein yhteiskunnassa tapahtuneen kehityksen, mutta oma

osuutensa oli varmasti myös valtiopäivien väliaikana tapahtuneella

valtiollisen ilmapiirin muutoksella. Vuonna 1888 hallitsi mieliä kon-

servatiivien ja radikaalien välinen vastakohta. Vuoteen 1891 men-

nessä oli idästä nouseva uhka pakottanut kaikki suomalaiset arvioi-

maan uudelleen keskinäiset kiistansa ja niitten tärkeysjärjestyksen.
Kirkko ryhtyi nyt tosissaan kehittämään kirkollista kiertokoulu-

laitosta. 1890-luvulla perustettiin neljä kiertokoulunopettajasemi-
naaria. Tuomiokapitulit laativat hiippakuntiaan varten erityiset

ohjesäännöt, joistaKuopion ohjesääntö valmistui vuonna 1892, Tu-

run 1893 ja Porvoon 1894. Kiertokoululaitos pääsi näinaloittamaan

eräänlaisen viimeisen kukoistuskauden pitkäaikaisen historiansa

loppuvaiheessa.Välit kansakouluun pysyivät myös hyvinä. Kentäl-

lä valtiopäivien kiistat eivät aiheuttaneet käytännössä välttämät-

tömän yhteistyön katkeamista. 185

Omanlunnon vapaus

Yksilön omantunnonvapauden ongelmaan eriuskolaislaki ei ollut

tuonut ratkaisua. Tämän olivat liberaalit tajunneet jo paljoa ennen

lain lopullista muotoilua ja hyväksymistä ja siksi he olivat lähte-

neet etsimään toivomaansa vapautta toista tietä. Vaikein epäkohta
oli edelleen avioliittokuulutuksen kytkeminen pakolliseen ehtool-

lisellakäyntiin. Riipaisevan kuvan vakaumuksellisen vapaauskoi-
sen ristiriidoista antaa esimerkiksi Mathilda Aspin kirje Gustaf

Cygnaeukselle joulukuussa 1887. Hän kertoi tässä lapsistaan, jotka

joutuvat varsin pian ristiriitaan valtiokirkon kanssa, »koskapa he

eivät toivoni mukaan osta kansalaisoikeuttaan valheellisella tun-

nustuksella». Helsingissä olivat hänen tyttärensä ja Karin Estlan-

der »toistaiseksi tietämäni mukaan ainoat naiset, jotka seisovat kon-

firmation rajapyykkien ulkopuolella vailla täällä suvaittujen lah-



OMANTUNNON VAPAUS 253

kojen turvaa (jotka piispa on selittänyt seisovan 'uskon perustuk-

sella’), mutta nuoria miehiä on monia ja pitäisi olla vielä useam-

pia». 186

Kahdeksankymmentäluvun puolivälissä julkisuudessa esiinty-

neet kirkonmiehet olivat torjuneet molemmat vaihtoehdot, millä

syntynyt omantunnon ristiriita voitaisiin poistaa, nimittäin ehtool-

lisellakäynnin poistamisen aviokuulutuksen edellytyksenä ja siviili-

avioliiton. Liberaalien ja vapaakirkollisten painostuksen vuoksi

kysymys pysyi kuitenkin jatkuvasti ajankohtaisena eikä jättänyt

papistoa rauhaan. Jo vuonna 1887 olikin nähtävänä selviä merkkejä,
että papiston kanta alkoi muuttua. Tammikuussa Nya Pressen

saattoi tyydytyksellä julkaista Ahvenanmaan rovastikunnan papis-
ton yksimielisestilausuman toivomuksen, että koskapa konfirmaatio

on puhdas tunnustustoimi, »kaikki pakko sen yhteydessä kiellet-

täisiin». 187 Lokakuussa samana vuonna jumaluusopillinenylioppilas-
tiedekunta keskusteli kysymyksestä, »mitä voitaisiin tehdä konfir-

matsioni- ja ehtoollispakon poistamiseksi». Alustaja, ylioppilas
O. V. Lillqvist piti itsestään selvänä, ettei pakko ollut asiassa pai-

kallaan, ja suositteli rippikoulun määräämistä ehtoollisellakäynnin
asemesta kirkollisen avioliittokuulutuksen edellytykseksi. Hän sai

kuitenkin vastaansa dekaani Herman Räberghin, joka aikaisemmin

julkisuudessakin esittäminsä perusteluin torjui ehdotuksen. Myös
siviiliavioliitolla oli puoltajansa jumaluusopin ylioppilaiden kes-

kuudessa. Vedoten edelläselostettuun epäkohtaan Matti Tarkkanen

katsoi valinnaisen siviiliavioliiton jo nyt välttämättömäksi, jottei
kirkkoa pakotettaisi enää vihkimään avioliittoon ehtoollisen pilk-

kaajia tai avioeron saaneita. 188

Vakaumus ehtoollispakon turmiollisuudesta oli epäilemättä jo

levinnyt ja jatkuvasti leviämässä huomattavasti laajemmallepapis-

ton keskuuteen, kuin mitä edellä mainitut niukat lähdetiedot

oikeuttavat päättelemään. Vaatimus sen poistamisesta oli herä-

tetty kirkon arvostelijain piirissä, ja vallitsevassa erittäin labiilissa

tilanteessa papit ymmärrettävästi pohtivat asiaa toisenkin kerran,

ennen kuin asettuivat julkisuudessakannattamaan jumalattomien

puuhiksi leimattuja uudistuksia. Vieläkin vaarallisempana kuin



254 KIRKON UUSI OHJELMA

ehtoollispakon poistamista pidettiin siviiliavioliittoa, ja se tor-

juttiinkin vielä toistaiseksi papiston piirissä lähes yksimielisesti. 189

Vuoden 1888 valtiopäivillä tehtiin porvarissäädyssä taas anomus

ehtoollis-ja konfirmaatiopakon poistamisesta. Keskustelussa käyte-

tyistä puheenvuoroista oli merkittävin tohtori Axel Lilien, joka
esitti varsin selvästi vapaamielisten säätyläisten laajojen piirien

toiveet. Moni kansalainen on siinä asemassa, ettei hän voi tunnustaa

valtiokirkon dogmeja, muttei myöskään halua siitä erota, »osaksi

sen vuoksi, että hän tällöin menettää tiettyjä sosiaalisia etuja ja
voi asettaa koko taloudellisen eksistenssinsä vaaranalaiseksi, osit-

tain myös siksi, ettei hän tunne uskonnollisen vakaumuksensa ole-

van sopusoinnussa minkään muun uskonnollisen yhdyskunnan

oppien kanssa halutakseen sen vuoksi jättää valtiokirkon». Kun

kirkko tässä tilanteessa vaatii ehtoollisen viettoa kuulutuksen ja

avioliiton edellytyksenä, pakotti se yksityisen »valhe huulillaan

osallistumaan kirkon pyhimpään toimitukseen». 190

Vain yksi puhuja, Naantalin edusmies tehtailija Nissinen vastusti

anomusta, jossa hän näki »valtiokirkkomme hajoittamispuuhia,kun

tahdotaan H. Ehtoollisella ja ripillä käymisen hylkimistä». Nämä

taas olivat luterilaisen opin pääkohtia, joiden poistamista ei pidä
ajatellakaan, jos yleensä halutaan säilyttääkirkossa luterilainen oppi.
Ken ei näihin kirkon perussäännöksiin alistu, erotkoon kirkosta,
mihinuusi eriuskolaislaki antoi puhujanmielestä mahdollisuuden. 191

Muihin säätyihin asia ei joutunut. Lakivaliokunta totesi valtio-

päivien päättyessä, ettei se ollut »ehtinyt käsitellä» anomusta. Syy
asian lykkäämiseen oli ilmeisesti tieto siitä, ettei se kuitenkaan joh-
taisi näillä valtiopäivillä käytännöllisiin tuloksiin. Taistelu eri-

uskolaislaista oli ensinnä saatava päätökseen. Sen tuloksesta riippui
sitten kaikki muu.

192

Eriuskolaislain toteutuminen pääasiassa pappissäädyn esittä-

mässä muodossa jätti avioliiton solmimisen edellytykset ennalleen.

Asiasta käyty perusteellinenkeskustelu samoin kuin vuosien aikana

karttunut kokemus olivat kuitenkin saaneet yhä useamman papis-

ton jäsenen tajuamaan vallitsevan tilanteen kestämättömyyden.
Vuoden 1890 synodaalikokouksia valmisteltaessa herätettiinkin



OMANTUNNON VAPAUS 255

uudistusvaatimus joka hiippakunnassa. Siviiliavioliittoa oli ehdot-

tanut ainoastaan Haminan rovastikunta Porvoon synodaaliko-
koukselle, mutta sitä runsaammin sen sijaan esiintyi ehtoollispakon

poistamista suositelevia aloitteita. Porvooseen toi tämänkin kysy-

myksen sama Haminan rovastikunta. Arkkihiippakunnassa oli

kysymystä käsitelty useissakin rovastikunnissa, mutta synodaali-
kokouksen ohjelmaan se ei sellaisenaan tullut. Sen vuoksi olikin

uudistuksen kannattajien tarkoituksena ottaa asia esille keskus-

teltaessa 19. kysymyksestä, »mikä on kirkon heikkouden syy».
193

Suurimmalla painolla asia kuitenkin saapui Kuopion hiippakunnan

synodaalikokoukseen Ouluun, missä itse piispan tiedettiin olevan

tuomiokapitulin lähettämän kysymyksen takana, joka kuului seu-

raavasti:

»Kun epäusko nykyaikana kansoissa yhä kasvaa, ovat nykyiset
säädökset Herran p. ehtoolliseen nähden muutettavat. Tämä p.

ehtoollinen on väärinkäytöksestä suojeltava. Niin on enimmiten

rippilapsista osa semmoisia, jotka eivät ole sisällisesti valmistuneet,

vaikka heillä olisikin riittävä tieto. Mutta kun Herran ehtoollisella

käyminen on välttämättä tarpeen avioliittoon menemiselle ja val-

tion virkoihin pääsemiselle, niin on papin vaikea tässä kohdin mene-

tellä. Lakimuutos olisi tässä siis tarpeen, niin että p. ehtoollisella

käymättömälläkin olisi oikeus avioliittoon mennä ja valtion vir-

koihin päästä, mutta vihkiminen ei tässä kohden voisi tapahtua

nykyisen vihkimäkaavan mukaan, eikä Herran ehtoollisella käy-

mättömällä olisi kirkollisia oikeuksia.» Lisäksi piispa oli synodaali-

kirjoituksessaan selvästi ilmoittanut kannattavansa ehtoollispakon

poistamista. 194

Vapaamielinen lehdistö totesi tyydytyksellä nämä aloitteet. Äbo

Tidning kiinnitti huomionsa siviiliavioliiton ottamiseen Porvoon

kokouksen ohjelmaan ja lausui toivomuksen, ettei arkkihiippakun-
nankaan papisto sitä sivuuttaisi. Nya Pressen ja Päivälehti vuo-

rostaan puuttuivat ehtoollispakon poistamiseen. Kieltää ei voi,

edellinen kirjoitti, että kirkon oma ahtaus on ollut syynä siihen,

että laajat kansalaispiirit ovat vieraantuneet siitä. Jos kirkko nyt
tekisi itse aloitteen uudistuksiin, saavuttaisi se tällä merkittävän



256 KIRKON UUSI OHJELMA

voiton, jollatulisi olemaan suuri siveellinen ja poliittinen merkitys.
Tekemällä vapaaehtoisesti eräitä myönnytyksiä se saisi tuekseen

myös »jäsentensä valistuneimman osan, joka nyt kuuluu siihen vain

nimellisesti». 195

Pappeinkokousten keskustelut osoittivat, ettei liberaalien toive

ollut aivan perusteeton. Porvoossa kokouksen johto tosin tarkoi-

tuksella jätti molemmat edellämainitut reformikysymykset siihen

ryhmään, jota ajan loppumisen vuoksi ei ennätetty käsitellä.

Turussakin kysymysten karsimiseksi asetettu valiokunta oli hy-

lännyt kiusallisen 19. kysymyksen, mutta asian käsittelyssä tehdyn
muodollisen virheen vuoksi arkkipiispa kuitenkin salli keskustelun

siitä. Nimenomaan useat Etelä-Pohjanmaanrovastit puhuivat pon-

nella ehtoollispakon poistamisen puolesta. Kaikkiaan käytti uudis-

tuksen puolesta puheenvuoroja kuusi osanottajaa, sitä vastaan

taasen neljä, joiden joukossa myös oli kokouksen puheenjohtaja,

arkkipiispa T. T. Renvall. Uudistuksen vastustajien joutuessa näin

keskustelussa vähemmistöön arkkipiispa ei sallinut asiassa äänes-

tystä vaikka sitä pyydettiinkin.196

Oulussa ottelu sen sijaan käytiin loppuun asti. Kokouksen

valmisteluvaliokunta totesi perusteluissaan, että nykyisissä oloissa

jouduttiin päästämään ehtoolliselle henkilöitä, jotka eivät pyrki-

neet sinne sisäisestä halusta, vaan ainoastaan ulkonaisista syistä

päästäkseen valtionvirkoihin tai avioliittoon. Ehtoollisen pyhyyden

säilyttämiseksi oli sen vuoksi mainitut oikeudet tyystin erotettava

ehtoollisen nauttimisesta. Kirkko ei voi hyväksyä minkäänlaista

ehtoolliselle pakottamista. Ehtoollispakon poistuttua säilyisi rip-

pikoulu kuitenkin jokaiselleluterilaisen kirkon jäsenellepakollisena.
Ehtoollisella käymätön ei kuitenkaan nauttisi seurakunnan kaikkia

oikeuksia, eikä häntä voitaisi vihkiä avioliittoonkaan voimassa ole-

van kaavan mukaan. Silti valiokunta ei halunnut hyväksyä siviili-

avioliiton voimaantuloakaan vaan ehdotti vain uuden, »yleisem-
män» kirkollisen vihkimäkaavan laatimista, jota voitaisiin käyttää

muulloinkin, milloin kontrahentit eivät vielä olleet astuneet »per-

soonallisesti kristinuskon piiriin». 197

Keskustelu muodostui varsin kiivaaksi. Uudistusta vastaan huo-



OMANTUNNON VAPAUS 257

mautettiin mm., että Suomen kansa ei vielä ollut siihen kypsä ja

että se johtaisi lukutaidon taantumiseen. Kristuksen rakkauden

korkeimman todistuksen, ehtoollisen, hylkääjää ei myöskään enää

voitu pitää seurakunnan todellisena jäsenenä. Muuan puhuja totesi

suoraan, miten »pakosta on hyötyä. Eräs nainen oli 4 vuotta ollut

ehtoolliselta poissa, häntä muistutettiin, tuli ehtoolliselle ja hänessä

tapahtui herätys.»198

Uudistuksen kannattajat olivat kuitenkin selvästi voitolla. Sen

puoltajista olisi lehtori J. A. Maunu saman tien hyväksynyt siviili-

avioliitonkin, joka kuitenkin näytti olevan yleensä muille puhujille
kauhistus. Piispa itse puolusti ponnella aloitettaan. Äänestyksessä
se voittikin luvuin 44—17. Päätökseen liitti 14 osanottajaa vasta-

lauseensa, missä he totesivat siinä luovutun luterilaisen kirkon käy-
tännöstä ja katsoivat, että se »herättää suurinta paheksumista Suo-

men kansan uskonnollisissa jakirkollisissa piireissä ja aikaan saat-

taa arvaamattomia seurauksia». 199

Oulun pappeinkokouksen päätöksen välittömät seuraukset

eivät olleet kovin merkilliset. Voimakkain oli Päivälehden myöntei-
nen reaktio. Liittyen jo ennen kokousta piispa Johanssonista lau-

sumaansa kiitokseen lehti totesi hänen nyt ajaneen uudistusta vaa-

tivan kannan omassa hiippakunnassaan voittoon. Uskomattomana

pidetty asia on tapahtunut, kun »ajan henki» oli alkanut vaikuttaa

papeissakin. »Olkoon se sanottu vilpittömällä mielihyvällä.Sellaiset

päätökset herättävät sovinnollisia tunteita ja saattavat helposti
unohtamaan monen katkeran sanan. Eikä suinkaan liene vahingoksi

papistolle itsellekään, jos heidän kanssaan eri tavalla ajattelevatkin

joskus voivat antaa heille tunnustuksensa suvaitsevaisuudesta ja

vapaamielisyydestä», lehti lopetti kirjoituksensa.200

Ruotsinkieliset johtavat vapaamielisetsanomalehdet Nya Pressen

ja Äbo Tidning eivät nimenomaisesti kommentoineet Oulun kokouk-

sen päätöstä. Vapaakirkollisten äänenkannattajassa F. W. Lönn-

beck tyytyi toteamaan, että Oulussa käsitellyt kysymykset olivat

kuin suoraan otetut vapaakirkollisten »Ohjelmasta». Erheellisesti

hän myös esitti lukijoilleen, että ehtoollispakon lakkauttaminen

olisi hyväksytty kaikissa kolmessa synodaalikokouksessa.201



258 KIRKON UUSI OHJELMA

Kirkollisten piirien vastavaikutus on lähinnä luonnehdittavissa

hämmennykseksi. Juuri synodaalikokousten alkaessa Finland oli

sisältänyt entisen päätoimittajansa E. A. Forsellin laatiman kaksi-

osaisen artikkelin, missä hän Nya Presseniä vastaan polemisoiden
asettui vastustamaan ehtoollispakon poistamista.Artikkeliin oli toi-

mitus (= päätoimittaja G. Malmström) liittänyt jälkikappaleen,
missä se asettui itse pääasiassa täysin vastakkaiselle kannalle.

Synodaalikokoustenkeskustelut ja päätökset lehti tyytyi vain selos-

tamaan liittämättä niihin mitään omia kannanottoja. 202 Vieläkin

selvemmin paljastui Oulun kokouksen aiheuttama hämmennys Var-

tijan, ts. Elis Bergrothin reaktiosta. Edellisinä vuosina kypsynyt
suuri ihailu näkyi selvästi hänen Johanssonin synodaalikirjasta kir-

joittamassaan arvostelussa. Voimatta kaikessa yhtyä kirjoittajaan
hän tyytyi merkitsemään eriävän mielipiteensä ylen varovaisesti:

»Siinäkin, missä epäillen seuraa tekijää, niin kuin esim. hänen vaa-

timuksessaan, että nekin kirkkomme jäsenet, jotka eivät Herran

ehtoolliseen ota osaa, pääsisivät avioliittoon, täytyy kuitenkin kun-

nioittaa sitä vakuutuksen lujuutta, jolla tekijä ajatuksensa ilmai-

see.» Yhtä hienovarainen oli Oulun kokouksen päätöksen arvostelu.

Ottamatta selvää kantaa puoleen tai toiseen, Bergroth tyytyi vain

vaatimaan perusteellista harkintaa, ennen kuin kirkko ottaa tämän

askeleen, »joka voi olla ensimmäinen vaarallisella uralla». 203

Ehtoollispakon puolustajien aseman heikkous näkyi selvimmin

siinä, ettei heillä toistaiseksi ollut mitään positiivista vaihtoehtoa

tilanteesta pääsemiseksi, joka yhä yleisemmin oli pakko tunnustaa

kestämättömäksi. Oulun kokouksen opposition asiaksi jäi nyt toi-

sen vaihtoehdon esittäminen. Gustaf Johansson oli marraskuussa

kirjoittanut asiasta Finlandiin, minkä kirjoituksen pääosan myös
Uusi Suometar lainasi.204 Tätä vastaan esiintyi nyt Oulun vasta-

lauseen ensimmäinen allekirjoittaja pastori K. F. Strömmer. Hänen

Uuteen Suomettareen kirjoittamansa artikkelin ytimenä oli vakau-

mus, että oikeassa asiassa on pakon käyttäminen kansan kasvatuk-

seen sekä oikein että välttämätöntä. Yhden terveellisen pakon pois-
tamista seuraa pian toinen jakohta tehdään kastekin vapaaehtoi-
seksi. Seurakunnan järjestystä ei pidä antaa alttiiksi joidenkinjuma-



OMANTUNNON VAPAUS 259

lättömien takia. Strömmer ehdottikin rohkeasti toista tietä: »Tul-

koon sen tähden sivili-avioliitto noille sivistyneille, jotka ovat kris-

tittyjen irvikuvia, ja pidettäköönkin senlaiset avioliitot pakana-

avioliittoina, niin kuin Suomen kansa on tottunut asiata tähänkin

asti arvostelemaan, vaan älköön kansaa vieroitettako pois Herran

pyhältä ehtoolliselta.»205

Pelko siitä, että uudistus vieroittaisi ehtoollisesta kirkon ystä-

viäkin, jotka eivät löydä itsessään sitä totista uskoa, mitä Kuopion
piispa rajoittaessaan ehtoollisen vain tosiuskovaisten oikeudeksi

näytti vaativan, oli toisen, Finlandiin kirjoittavan vallitsevan käy-
tännön puolustajan pääperuste. Ehtoollinen on armon väline ja
siksi sille voi ja tulee mennä jokaisen, jokavain haluaa olla Kristuk-

sen opetuslapsi.206 Ehtoollispakon poistamista vaativilla oli kui-

tenkin lehtikeskustelussa ilmeisesti yliote. 207 Heillä oli selvä

ohjelma, heitä kannatti yleinen liberaali mielipide, kun taas vasta-

puoli vasta etsi ohjelmaa ja keräili argumenttejaan. Olennaista oli,

että kiista oli nyt siirtymässä kirkon sisäiseksi, mikä merkitsi sitä,

että uskonnolliset ja teologiset näkökohdat tulivat näyttelemään
siinä ratkaisevaa osaa. Kesti lähes kaksi vuotta, ennen kuin mieli-

piteet oli asiassa kypsytetty, mutta sitten puhkeava kiista olikin

kiivaimpia ja teologisesti merkittävimpiä, mitä uusin kirkkohis-

toriamme tuntee.208

Sitä ennen kirkon ja vapaamielisen sivistyneistön välinen jän-

nitys kuitenkin oli kokenut merkittävän tasaantumisen.



7. KÄÄNNE

Kahdeksankymmentäluku väistyy

Vuoden 1888 valtiopäivät merkitsivät puolta vuosikymmentä
aikaisemmin maassamme puhjenneen vapaamielisten ja kirkollisten

välisen kulttuuripoliittisen taistelun huippukohtaa. Pappissääty,
jonka erityisessä mielessä voitiin katsoa edustavan kirkkoa, oli kysy-

myksessä toisensa jälkeenkieltäytynyt hyväksymästä ensimmäisen

ja kolmannen säädyn kannattamia vapaamielisiä reformiesityksiä,

ja nämä taasen olivat vuorostaan kaataneet pappissäädynaloitteet.

Talonpoikaissääty oli yleensä seurannut papistoa, mutta senkin

piirissä esiintyi voimakas oppositio, Jonas Castrenin johtama»nuor-

ten» ryhmä, joka toisinaan sai koko säädynkin äänestämään vastoin

papistoa.
Edellä on selostettu eriuskolaislain sekä kansanopetuskysymyk-

sien käsittely mainituilla valtiopäivillä.1 Muita kulttuuripoliittisia

kiistakysymyksiä olivat kirjailijainapurahat ja naisen oikeus päästä

yliopistoon. Kummassakin asiassa pappissäädyn enemmistö omak-

sui kielteisen kannan ja kummallakin kerralla sen johtavat puhujat

kytkivät asian yleiseen kristinuskon asemasta käytävään taisteluun.

Kysymys kirjailijoille maksettavista valtion apurahoistaoli herä-

tetty talonpoikais- ja porvarissäädyissä ja lähetetty yleiseen vali-

tusvaliokuntaan, jokaoli esittänyt aloitteen hylkäämistä pääasiassa
siitä syystä, että virallinen avustus saattaisi rajoittaakirjallisen luo-

mistyön vapautta. Valiokunnan talonpoikaissäätyynkuuluvat jäse-
net ehdottivat vastalauseessaan anomuksen hyväksymistä, minkä

kannan myös talonpoikaissääty omaksui. Asiassa nähtiin tällöin en-

nen muuta kansallinen kysymys, mitä myös monet puhujat pappis-

säädyssä painostivat. »Minä kummastelen», professori J. R. Daniel-



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 261

son lausui, »että kun oli puhe sivistystarpeista, pappissäädyn edus-

tajat valiokunnassa olivat nähneet itsensä pakotetuiksi asettumaan

peräti toiselle kannalle kuin talonpoikaissäädyn jäsenet. Ovathan

nämä kaksi säätyä tähän saakka tavallisesti samalta kannalta sivis-

tyskysymyksiä arvostelleet.» Vastustavan kannan perusteet toi sel-

vimmin esille lehtori J. Schwartzberg: »Nyt ilmestyykaunokirjalli-
suuden nimellä kyhäelmiä, joissakuri ja usko tahrataan, ja se luki-

jakunta, joka lukee senkaltaisia kirjoja eli kaunokirjallisia teoksia,

jotka todellisesti minun ajatukseni mukaan eivät suinkaan ole puh-
taat, se lukijakunta ei ole pieni siihen nähden, että suomalainen

lukijakunta ylipäänsä vielä on jotenkin harvalukuinen . . . Kun

tässä ehdotetaan, että 24 000 mk. annettaisiin kaunokirjailijoille,
niin minä en voi katsoa mahdolliseksi nykyisissä oloissa estää sitä

ett’ei tällaista palkintoa tulisi saamaan kumminkin joku niistä kir-

jailijoista, joiden vaikutusta minä suuresti pelkään; ja kun minä

tiedän vielä, kuinka pahaa nuorisossa vaikuttavat senkaltaisten

väärälle tielle joutuneiden kirjailijain teokset, niin minä puolestani
ennemmin suon, että kaikki hyvät kirjailijat jäävät ilman palk-

kiota, kuin että yksi siveellisen vaikutuksensa puolesta huono kir-

jailija saisi palkkion Suomen kansan edustajilta.»2

Yliopisto- ja koulumiesten ohella eräät papitkin, kuten rovasti

Nestor Järvinen ja pastori J. H. Ilvonen suositelivat apurahojen

varaamista, mutta turhaan. Kielteinen kanta voitti äänin 18—15. 3

Kun asia sitten uudestaan talonpoikaissäädyn pyytäessä toisia

säätyjä yhtymään päätökseensä tuli papiston käsiteltäväksi, vas-

tustus oli vain lujittunut. Gustaf Johansson, joka edellisessä käsit-

telyssä oli pitänyt mahdollisena jättää hallitukselle valtuudet pal-
kita niitä eteviä teoksia, jotka toimivat siveellisyyden palveluk-
sessa, omaksui nyt myös täysin kielteisen asenteen. Mainiten esi-

merkkinä Björnstierne Björnsonin, jonka hän katsoi »nykyajan

evolutsioniopin» perustalta ryhtyneen katkeraan sotaan kansansa

enemmistön pyhintä uskoa vastaan, piispa jatkoi: ». .. minä en

toivoisi Suomen kansan kansallispalkkiolla kannattavan kirjailijaa,

joka kirjailijana taistele sen uskontoa vastaan. Ja minä arvelen,
että tämmöisen arvostelijakunnan olisi hyvin vaikea kieltää palk-



262 KÄÄNNE

kiota niin nerokkaalta kirjailijalta, kuin esim. Björnson on.» Lau-

sunto päättyi toteamukseen, ettei puhuja tuntenut »yhtään ainoaa

nuorta kirjailijaa Suomen kansassa, joka ansaitsisi tämmöisen kan-

sallispalkkion. Sentähden minun on mahdoton arvoisan talonpoi-

kaissäädyn päätöstä kannattaa.»4

Johanssonin puhe teki vaikutuksensa kuten tavallista. Sääty
hylkäsi pyynnön tällä kertaa äänin 23—13. 6

Porvaris- ja talonpoikaissäädyissä tehty anomus naisen oikeu-

desta päästä yliopistoon ilman erityistä lupaa oli toisin kuin kir-

jailijapalkkioasia saavuttanut yleisen valitusvaliokunnan hyväk-

symisen. Pappissäädyssä käytiin asiasta ankara väittely. Pyydetyn
oikeuden myöntämistä kannattivat mm. piispa Alopaeus, profes-
sorit Danielson jaPaimen, tohtori J. Geitlin ja rovastit E. M. Rosen-

gren ja Nestor Järvinen, sitä taasen vastustivat yliopettaja A. Kihl-

man ja professori Räbergh. »Perusteisiin» vei asian taaskin piispa
Johansson. Ilmoittaen periaatteessa kannattavansa naissivistystä
oikeissa rajoissaan Johansson totesi puheenaolevan aloitteen perus-

tuvan naisemansipaatioon, jota hän ei saattanut hyväksyä: »Tämä

naisemansipationi on likisessä yhteydessä evolutsioniopin kanssa,

ja Mill ja Spencer ovat tämän etevimpiäkannattajia. Kehitykseen

perustetaan tämä käsitys, mutta kehitys on kahtalainen ja tämä

kehitys käy pahaan. Hiljakseen kokoontuvat nykyaikana voimat

yleiseen rynnäkköön kristinuskoa vastaan, ja näihin on naiseman-

sipatsioni sivistysmaissa liittynyt.» Puhuja kiinnitti lopuksi huo-

miota siihen, että naisilla vallitsevan käytännön mukaan jo oli mah-

dollisuus päästä erivapaustietä yliopistoon, ja ehdotti mietinnön

hylkäämistä. Yhden äänen enemmistöllä (18—17), syrjään pannun

lipun ratkaistessa, Johanssonin kanta taas voitti. Kannassaan pap-

pissääty jäi tällä kertaa yksin, kun talonpoikaissäätykin kulki toisia

teitä ja hyväksyi mietinnön. Kolmen säädyn hyväksymä anomus

ei kuitenkaan saavuttanut hallitsijan hyväksymistä, vaan asia jäi
ennalleen.6

Pappissäädyn näin monissa kysymyksissä omaksuma johdon-
mukaisesti vanhoillinen kanta herätti vapaamielisissä piireissä mel-

koisen myrskyn sitä vastaan. Poikkeuksellisella tavalla tuli aatelis-



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 263

säädyn paheksunta ilmi siinä hyvästijättöpuheessa, jonka vapaa-

herra V. M. v. Rorn perinteellisen tavan mukaan säädyn lähetystön
johtajana esitti pappissäädylle. Todettuaan, miten monissa tär-

keissä kysymyksissä kaikkia tyydyttävä ratkaisu oli jäänyt löytä-

mättä, vapaaherra arveli, että »tietyissä ratkaisuissa on kenties

syystäkin oltu havaittavissa taantumuksellinen tendenssi». Arkki-

piispa ei kuitenkaan jäänyt vastausta vaille: »Mitä herra paroonin
viittaamaan taantumukseen tulee, niin täytynee sitä olla esiintynyt
ritariston ja aatelin kokemuspiirissä, koskapa herra parooni niin

sanoo. Papisto on onnekseen saanut tuntea, ettei moinen virtaus ole

sitä läpäissyt. Taantumus merkitsee paluuta takaisin, konservatii-

visuus samoinkuin tosi vapaamielisyysseuraavat edistyksen lakia.» 7

Sananvaihto herätti ymmärrettävästi huomiota. Juhani Aho ei

Savoon kirjoittamassaan valtiopäiväkirjeessä voinut olla totea-

matta paroonin saaneen pahasti nenälleen, mutta tästä huolimatta

hän katsoi arvostelijan itse asiassa olleen aivan oikeassa. Yleensäkin

herätti pappissäädyn toiminta liberaalissa lehdistössä erittäin anka-

ran arvostelun. Nya Pressen ja Helsingfors Dagblad kohdistivat

kiivaimman arvostelunsa eriuskolaislain »huonontamiseen». 8 Valvo-

jassa E. G. Paimen otti tarkastellakseen säädyn toimintaa koko-

naisuutena. Viitattuaan siihen, miten papisto oli aina elettävän

vuosisadan puoliväliin saakka esiintynyt kaikilla aloilla kansallisen

kehityksen eturintamassa, hän totesi tilanteen nyt täysin muuttu-

neen. Mitä uutta nyt ilmeneekin, aina on papisto vastustamassa:

»Ratkaisevasti yksityinen pappismieskolmatta vuosikymmentä sit-

ten saattoi kansakoululaitoksen kehittymiseen vaikuttaa, mutta

tämä jääpi historian edessä hänen yksityiseksi ansiokseen, jos sää-

dyn suuri enemmistö, oltuansa kauvan kylmäkiskoisena vihdoin

tahtoo tehdyn työn peruskiviä horjuttaa ja julistaa pannaan sen

valistuksen, jota kansakoulumme nykyään levittävät. Raittius-

liike miten niin kutsuttua ehdotonta raittiutta muuten arvos-

teleekin, on samoin paljastanut omituista heikkoutta papiston
kannassa. Jos se seisoo liikkeestä kaukana, vieläpä moittii sitä epä-

kristilliseksi, kun juuriolisi ollut oikeaa ottaa liike johdettavakseen,
niin se pakottaa samassa maallikkojatälläkin alalla vapauttamaan



264 KÄÄNNE

itsensä kirkon holhouksesta. Näinä viikkoina nais-liike, niin kut-

suttu nais-emansipatsiooni,on tullutvuoroon, ja taasen ollaan tuota

samaa erehdystä tekemäisillään, että kaikki uusi hyljätään, hyvä

ja paha ilman erotuksetta. Tulihan itse siveysasiakin huonoihin

kirjoihin sentähden, että naisliikkeen harrastajat olivat anomuk-

seen kehottaneet. 9 Vihdoin kaunokirjallisuus, tämä mahtava sivis-

tyksen välikappale, on saman kohtalon saanut, ikäänkuin Raamat-

tu, Tuomas Kempiläinen ym. hengellinen kirjallisuus nykyaikoina
voisivat riittää sivistyneelle kansalle henkiseksi ravinnoksi. Verrat-

tomalla suorapuheisuudella tämä kanta esiintyi erään puhujan
kautta: Jott’ei yksikään epäkirkollinen kirjailija ikinä palkkiota

saisi, jääkööt kaikki ilman!» 10

Pappissääty oli Paimenin mielestä tässä hylännyt paitsi sivistyk-
sen myös oman uskonsa perusteet. »Raamatun mukaan Herra kym-
menen vanhurskaan tähden oli valmis koko Sodomia säästämään,

mutta tämä nykyinen ’kristillis-siveellinen’ kanta on säännön kään-

tänyt ylösalaisin. Mitenpä sitten voi kummastella, jos siinä sää-

dyssä, jolle valon levittäminen on ensimmäisenä velvollisuutena,

saapi kuulla: parempi obskurantismi (valonviha) kuin indifferen-

tismi (välinpitämättömyys).»Jos olisi kyseessä vain jokinyksityinen
kannanotto, siihen ei kannattaisi kiinnittää kovin paljon huomiota,
mutta kun pessimistinen ja kaikkea uutta vastustava henki näyt-
täiksen kaikissa kysymyksissä, silloin sitä ei voi kyllin jyrkästi vas-

tustaa. Katsauksensa Paimen päätti peitettyyn uhkaukseen: »Sel-

vimmät pykälät perustuslaissa eivät voi pappissäätyä ylläpitää
entisessä asemassaan, jollei säädyn oma kanta ole todellisesti valis-

tuneen kansallistajunnan kannattama.» 11

Valvojan kirjoituksen Anders Chydenius lainasi Helsingfors Dag-
bladiin ja Juhani Aho Savoon. 12 Nimenomaan suomenmielisissä

liberaaleissa piireissä sen kannanotot määräsivät seuraavan vuoden

aikana suhtautumisen papistoon. Niin Juhani Aho Savossa kuin

Eero Erkko Keski-Suomessa palasivat monasti kirjoituksissaan
E. G. Paimenin esittämiin näkökohtiin. Pappissääty oli osoittau-

tunutkaiken edistyksen vastustajaksi, se oli se »musta muuri», joka
valon voimien oli raivattava tieltään. 13 Mainitun termin oli muuta-



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 265

man Agathon Meurmanin talonpoikaissäädyssä lausuman sanan

nojalla muotoillut Juhani Aho, ja pian se tuli vapaamielisten kes-

kuudessa yleiseen käyttöön. 14

Toinen merkitsevä toteamus vuoden 1888 valtiopäiviltä oli talon-

poikaissäädyn siirtyminen monissa kysymyksissä vapaamieliselle
kannalle. Asiaan kiinnittivät huomiota niin E. G. Paimen ja Juhani

Aho lehtiensä valtiopäiväkatsauksissa kuin Nya Pressenkin. Jopa

talonpoikaissäädyn puhemies C. J. Slotte katsoi aiheelliseksi vasta-

tessaan pappissäädyn hyvästijättöön todeta, että talonpoikaissää-

dyssä oli päättyneillä valtiopäivillä ilmennyt enemmän vapaamie-
listä henkeä kuin papistossa. Liberaalit piirit näkivätkin tapahtu-
neen erittäin myönteisenä ajan merkkinä ja uumoilivat jo uuden-

laista puoluejakoa, missä neljäs säätykin ajan mittaan yhä selvem-

min liittyisi edistystä ajavien yhteiseen rintamaan. 15

Mahdollisuus iskeä kiilaa yhä vanhoillisemmaksi kehittyneen

papiston ja vapaamielisyyden ensi oireita ilmaisseen talonpoikais-

säädyn välille, joka nyt avautui aivan uutena, oli epäilemättä perus-

tavana vaikuttimena siinä maailmankatsomuksellisessa valistustoi-

minnassa, jonka »nuorten» käsissä olevat liberaalit suomenmieliset

maaseutulehdet panivat alulle vuodenvaihteessa 1888—89. Vast-

ikään sanomalehtityönsäaloittaneet nuoret toimittajat olivat tähän

asti olleet erittäin varovaisia nimenomaan uskonnollisia kysymyk-
siä sivutessaan, minkä syynä oli ollut pyrkimys välttää maalais-

väestön vakaumuksen tarpeetonta loukkaamista ja ärsyttämistä.

Nyt he ilmeisesti arvioivat tilanteen muuttuneen siinä määrin, että

myös kirkonoppien arvostelulla saattoi olla kaikupohjaa.
Alkuesimerkin antoi Juhani Aho Savo-lehden vuoden 1888 vii-

meisessä pääkirjoituksessa. Lausuttuaan aluksi paheksumisensa

Savo-Karjalan jatkuvista syytöksistä kirjoittaja väitti, ettei kukaan

ole yrittänyt epäilläkristinuskon perustotuuksia, »rauhan ja rakkau-

den evankeliumia vastakohtana itsekkäisyyden opinkappaleille».
Mitä erilaisiin ajassa vaikuttaviin uskonnollisiin virtauksiin tulee,

toimittaja ilmoitti vain välittävänsä lukijoilleen erilaisia käsityksiä,
ei julistavansasitä tai tätä kantaa. Niitä tarkasteltaessa joudutaan

kyllä toteamaan, että kirkon eri opinkappaleita on selitetty vää-



266 KÄÄNNE

riksi. »Mutta epäilyksen perustuksena on tavallisesti ollut se, että

niissä on luultu huomattavan poikkeamista raamatun oikeasta

opista.» Niinpä sekä kolminaisuusopin että Kristuksen jumaluuden

epäilijät ovat puolustaneet kantaansa väitteellä, ettei Raamatusta

löydy tukea näille opinkappaleille. Päätelmänsä kirjoittaja kokosi

seuraavasti:

»Kaikki tuo, mitä niin suurella suulla huudetaan nykyajan epä-
uskoksi, kristinuskon kumoamiseksi, Jumalan kieltämiseksi ja ties

miksi kaikeksi, ei siis koske Kristuksen opin ydinkohtain epäile-
mistä taikka kumoamista semmoisenaan, vaan se on ainoastaan

nykyisen kirkon opin so. ihmisten laatimien opinkappaleiden arvos-

telun ja puhdistuksen alaiseksi saattamista. Nämä opinkappaleet

löytyvät kirkkomme tunnustuskirjoissamme sekä aikaisemmin että

Lutheruksen uskonpuhdistuksen aikana hyväksytyissä. Näitä sitä

on epäilty ja arvosteltu. Epäilty ihmisten tekemiä selityksiä
Kristuksen opista, mutta ei Kristuksen oppia.»18

Erittely Kristuksen opin ja ihmisten siitä tekemien selitysten
välillä oli uskonnollisen liberalismin luonteenomaisimpia tunto-

merkkejä. Ahon veljeksillä tämä erittely epäilemättä oli Tolstoin

vaikutusta. Pekka Aho oli jo saman vuoden 1888 kesäkuussa nimit-

tänyt muutamassa kirjeessään Tolstoita nimeltä »meijän Kristus».

Juhani Aholla taasen oli kirjastossaan Tolstoin teoksen »Mikä on

uskoni» vuotta aikaisemmin ilmestynyt ruotsinkielinen käännös,
missä monien alleviivauksien ja reunamerkintöjen joukossa voimak-

kaimmin oli merkitty seuraava lause: ».
. .

Jeesuksen oppi... on

onnettomuutta aiheuttavalla taitavuudella kätketty ihmisten enem-

mistöltä vieraan opin taakse, mitä väärin nimitetään tällä nimellä.» I’’1 ’’

Kun siten suomenkielisissä radikaaleissa ylioppilaspiireissä kyp-

synyt kirkonvastainen arvostelu astui avoimesti julkisuuteen, tämä

tapahtui uskonnollisen vapaamielisyydentunnusten alla. Raja natu-

ralismin ja uskonnollisen liberalismin välillä on tosin horjuva, eikä

viimeksimainittu ehdottomasti edellytä vielä tunnustautumista

jumalauskoon. Tutkimuksemme kannalta olennainen ero on siinä,
että uskonnollinen liberalismi tunnustikristinuskossa piilevän us-

konnollisen totuuden, jokasiitä vain oli paljastettava, kun taas joh-



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 267

donmukainen naturalismi hylkäsi sen maailmankatsomuksen raken-

nusaineena tyystin.
Merkittävää oli nyt, että myös Jyväskylässä Eero Erkon aloit-

tama kirkonoppien arvostelu lähti samoilta uskonnollisen vapaa-

mielisyyden linjoilta. Tilausilmoituksessaan Erkon lehti Keski-

Suomi oli lausunut olevansa »suomenmielinen, kansanvaltainen,

vapaamielinen» ja paljastavansa pelkäämättä epäkohtia, ilmestyi-

vätpä ne sitten valtion, koulun tai kirkon alalla. Vastustajakseen
se sai vuoden 1889 alusta seminaarin lehtorien toimittaman Suoma-

laisen, joka vuorostaan perustui »kansalliselle ja kristilliselle poh-

jalle». Lukijalle osoittamassaan näytenumeronsa pääkirjoituksessa
lehti painosti erityisesti uskonnollisen kysymyksen tärkeyttä ja
viittasi niihin vaaroihin, joita Euroopan sivistysmaista leviävä

epäkristillisyys toi tullessaan. Asetelma oli valmis purkausta
varten. 17*

Laajalti huomiota herättäneen »Jyväskylän uskonsodan» alku oli

varsin repäisevä. Vuoden 1889 ensi numerossaan Keski-Suomi

aloitti artikkelisarjan »Ihmiskunnan lapsuuden ajoilta», jonka joh-
danto kuului näin: »Yksi niistä monista erhetyksistä, joita tiede

on poistanut, on myöskin tuo ikivanha, monen kansan uskonnossa

säilynyt tarina, että ihmissuku on alkanut 'paratiisissa’, täydelli-

syyden tilassa ilman puutteita, vaivoja ja kärsimyksiä. Tämä tila

loppui 'syntiinlankeemuksella', jonka jälkeen hätä ja synti olisi

tulleet maailmaan ja ihminen tullut tuomituksi 'syömään leipänsä

otsansa hiessä’. Tiede on kumminkin selvästi näyttänyt, että asian

todellinen laita on aivan päinvastoin: että ihminen raa’asta eläimel-

lisestä alusta vähitellen on kehittynyt siksi, mikä hän nyt on ja että

puutteet, vaivat ja kärsimykset ovat olleet suuremmat ihmissuvun

lapsuudessa, kuin seuraavina aikoina.» 18

Suomalainen ei kauan antanut odottaa vastaustaan. Todettuaan,
että kolleegan artikkeli sisälsi »niin täydellistä kristinopin ja sen

johdosta kristillisyydenkin kieltämistä, että harvoin jyrkimpien-
kään uskonnon kieltäjien lauseissa sen mehevämpää on lausuttu»,
lehti esitti apologiansa: Mitä Keski-Suomi esittää tieteen tuloksena,
ei ole muuta kuin »yksityisten epäilyjä asioista, joista paljaan tie-



268 KÄÄNNE

teen on ollut mahdotonta mitään päättää, vaan joistaon ollut yhtä
monta mieltä kuin miestä». 19

Keski-Suomi vastasi tähän selostamalla ensin muutaman Eng-
lannin kirkon piispan ja sitten tunnetun amerikkalaisen liberaalin

pappismiehen Henry Ward Beecherin käsityksiä kristinuskon ja

kehitysopin suhteista. Jälkimmäinen oli mm. lausunut, että 95 %
kaikista luonnontutkijoista on kehitysopin kannalla ja että tämä

oppi ei vähimmässäkään määrin ole ristiriidassa kristinuskon

kanssa, vaan että se päinvastoin on omiaan enemmän kuin mikään

muu tieteellinen oppi vahvistamaan uskontoa: »Tulee aika, jolloin
kiitetään Jumalaa siitä, jota nyt kauhistutaan. Minä uskon, että

itse kristillisyyskin ei tule varjoon asetetuksi tai muulla tavoin kär-

simään vaurioita, vaan päinvastoin kehittymisopin järjellisenhuo-

mioon ottamisen kautta tulee selitetyksi ja leviää helpommin. Tar-

koitukseni ei kuitenkaan ole pakottaa teille kehittymisoppia, vaan

koettaa selvittää, ettei se vahingoita kristillisyyttä, vaan päin vas-

toin hyödyttää.»20

Seuraavissa numeroissaan Keski-Suomi edelleenkin kehitteli kan-

taansa. Kirkko oli asettunut vastustamaan järjen jatieteen totuuk-

sia ja siksi se sai nähdä kaikenlaisten houreenomaisten suuntien,

kuten Pelastusarmeijan nousun keskuudessaan. Se pakotti jäsenensä

tunnustamaan »vanhentuneita dogmeja, jotka itsessään eivät mis-

tään merkityksestä ole uskonnolliselle elämälle». Ellei kirkko pian
ala toteuttaa vapautta, se ei pysty täyttämään tarkoitustaan ja on

itse syypää omaan kuolemaansa. Mutta toinenkin tie on olemassa:

»Pyrkiköön kirkko takaisin kristinopin totuuteen, sen henkeen ja

ytimeen, silloin saamme olla vahvassa turvassa ja luottaa siihen,

ettei mitkään myrskyt sitä kumoamaan kykene.»21 Luonnontieteet

eivät myöskään mitenkään vastusta totista kristinuskoa, kuten

Suomalainen pyrki esittämään: »Peljätäänkö antaa 'kansalle’ tietoa

siitä, mitä oppineet jo kauan ovat tietäneet», Keski-Suomi kysyi ja
ilmoitti itse jyrkästi vastustavansa moista katsomusta. 22

Suomalainen ei antanut periksi. Vetoamalla terveeseen järkeen

ja kokemukseen se pyrki johtamaan kehitysopin ad absurdum ja

siten osoittamaan sen vääräksi: »Tähän kehittymiseen ei tarvita



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 269

mitään luovaa eikä mitään järjestävää tointa: kuollut kivikunta

alkaa vain itsestänsä elää ja vaikka ei tässä kivikunnassa itsessään

eikä sen ulkopuolellakaanole mitään järkeäeikä ajatusta, niin pys-

tyy se kuitenkin luomaan sitä erinomaista viisauden ja kauneuden

taiderakennusta, joka ilmestyy esim. kukissa ja elimellisessä ruu-

miissa.» Yhtä mieletöntä on kuvitella, että sellaiset elimet kuin

silmä ja korva ja siivet olisivat syntyneet niitä omaamattomien

eläinten pyrkimyksestä nähdä ja kuulla ja lentää. »Tämmöisiin

hassutuksiin ja niiden vääräksi todistamiseen ei kannata sanaakaan

tuhlata. Jokaisen terve järki ymmärtää niiden perättömyyden.»23

Katsottuaan näin torjuneensa luonnontieteen alueella vastustajan
väitteet Suomalainen ryhtyi uskonkysymysten piirissä suoraan

hyökkäykseen. Keski-Suomi oli väittänyt tieteen todistaneen para-

tiisin olemattomaksi. Tällöin väitetään kuitenkin sellaista, mihin

tieteen pätevyys ei ulotu. On erehdys kuvitella, että tiede voisi

saada kaiken selville. Todellinen tieto ei myöskään lopullisesti voi

sotia Raamattua vastaan, vaan ristiriitojen mahdollisesti sattuessa

on syytä odottaa, kunnes myöhempi tutkimus korjaa ne ja tiede on

päässyt »syvempään totuuden käsitykseen». Luottavaisesti kirjoit-

taja vielä väitti, että »vaikka siis mitä tietoja tahansa tutkimukset

toisivat ilmi ihmiskunnan lapsuuden ajoilta, niin ne eivät tee tyh-

jiksi niitä tietoja, mitkä Jumalan ilmoitettu sana lisäksi antaa

vielä taaemmilta ajoilta, joihin tieteen tutkimukset eivät milloin-

kaan ulotu».24

Tässä vaiheessa Keski-Suomi pyrki lopettamaan enemmän väit-

telyn. Suomalaisen kehitysopista piirtämänkuvan se torjui vääränä.

Toisaalta lehti oli itsekin valmis hivenen peräytymään. Sekä luon-

nontutkijat että jumaluusoppineet olivat kiistanalaisissa kysymyk-
sissä esittäneet erilaisia mielipiteitä, jotenväite: tiede on todistanut,
oli ollut liian jyrkkä ja siten erheellinen. Vastaavasti oli myös Suo-

malaisen raamatuntulkinta vain todennäköinen. Seminaarin leh-

torit eivät kuitenkaan ottaneet kuuleviin korviinsakaan tätä sovin-

nontarjousta, ja niin kiista jatkui aina huhtikuun alkuun kumman-

kaan osapuolen tuomatta esitettyihin argumentteihin mitään olen-

naista lisää. 26



270 KÄÄNNE

»Uskonsodan» nostattamat laineet tuntuivat myös Kuopiossa,
missä Savo selosti kiistan alkuvaiheet ja torjui Suomalaisen väit-

teen että Darwinin opit merkitsisivät kristinuskon perustan kiel-

tämistä. Varoen tarpeettomasti loukkaamasta lukijakuntansa perin-
näisiä uskonnollisia käsityksiä toimitus tulkitsi Kristuksen lunas-

tustyön »suurena ihmiskunnan siveellisyyden tilaa kohottavana ja
uudistavana tekona» ja totesi, ettei tämän uskominen lainkaan ollut

riippuvainen paratiisikertomuksen hyväksymisestä.26 Myöhemmin
lehti vielä lainasi palstoilleen pari Keski-Suomessa ilmestynyttä

artikkelia, »Kehitysoppi ja uskonto» sekä »Mitä on tiede».27

Kuopiolaisella Savo-Karjalalla ei ollut käytettävissään yhtä oppi-
neita avustajia kuin Jyväskylän seminaarinlehtorit. Kehitysopista

käytyyn keskusteluun se ei toistaiseksi puuttunutkaan, mutta tart-

tui sensijaan Savon edellisen vuoden viimeisessä numerossa esit-

tämään kristinuskon tulkintaan, jonka se leimasi antikristukseksi. 28

Taistelu Suomen kansan sielusta oli joka tapauksessa uuden suun-

nan miesten käsityksen mukaan nyt alkanut. »Nk. uusimpien ja

vanhempien katsantotapojen välillä on siis täällä maaseudulla, kes-

kellä Suomen sydäntä, käymässä taistelu, joka tulee yhä kiivaam-

maksi, ja joka on pian muodostuva samanlaiseksi kuin se jo on

läntisessä naapurimaassamme», Juhani Aho kirjoitti savo-karja-
laiselle osakunnalle keväällä 1889 kiistan parhaillaan riehuessa.

Hän viittasi edelleen siihen silmittömään vastustukseen, »jolla
muutamilla tahoilla kohdellaan kaikkia mielipiteitä, jopa vakaan-

tuneita tieteellisiä totuuksiakin, jotka eivät täydellisesti sovellu

yhteen niiden käsitysten kanssa, mitkä esim. kirkko on oikeiksi

julistanut». Vastapuolen vaikuttimet olivat kaikkea muuta kuin

kauniit: »Vetoamalla kansan tietämättömyyteen ja kiihottamalla

sen uskonnollisia intohimoja tahdotaan siinä nähtävästi herättää

vihaa ja epäluuloa kaikkea vastaan, mikä on uutta ja kohoo ylä-

puolelle sitä tietopiiriä, minkä seurakunnan pastori tai kansakou-

lunopettaja voivat asetuksien mukaan heidän ympärilleen luoda.» 29

Jotta taistelu vietäisiin voitolliseen päätökseen, ylioppilaiden
olisi nyt, kuten aikoinaan kieliasiassakin, asetuttava aktiivisesti

tukemaan edistyksen voimia. Käytännöllisenä toimenpiteenä Aho



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 271

ehdotti, että ylioppilaat alkaisivat julkaistaerityisiä kansankirjasia,

»joissa sopisi ottaa esittääkseen asioita sellaisia kuin esimerkiksi

kehitysoppi, taivaankappaleiden muodostumisen, eri kehityskaudet

ynnä muita luonnontieteen ja luonnonfilosofian alalle kuuluvia

teorioja. Sopisi myös esittää pääpiirteitä yhteiskunnallisten liik-

keiden, esim. sosialismin, periaatteista ja oikeasta tarkoituksesta.»

Yrityksen taloudellinen puoli järjestettäisiin parhaiten siten, että

kirjoitukset julkaistaisiin ensiksi Savo-lehdessä ja sitten laskettai-

siin kirjakauppaan eripainoksena. Vain vähäsen lievennettynä kir-

jelmä ilmestyi myös Savossa, mihin se oli lähetettyennen kuin osa-

kunta teki asiassa ratkaisunsa. 30

Ahon esitystä ei kuitenkaan hyväksytty. Kielteisen kannan perus-

teluina esitettiin savo-karjalaisen osakunnan kokouksessa, ettei sar-

jassa sopisi käsitellä sellaisia kysymyksiä, joiden totuus oli oletta-

musten varassa, kuten kehitysoppia ja sosialismia, ja ettei siinä

ainakaan saanut loukata uskontoa, »sillä kansan moraali perustuu
kokonaan uskontoon ja häviäisi yhdessä sen kanssa», kuten K. R.

Melander asian ilmaisi. Kielteiseen kantaan yhtyi myös osakunnan

inspehtori E. G. Paimen, joka veti esille uuden näkökohdan: »Mutta

tässä kohden oli etupäässä otettava huomioon eräs toinen puoli
asiasta: tämä koskee kansamme tulevaisuutta. Jokainen myöntä-

nee, että juuri uskonto ja valtiokirkko ylläpitävät kansallista ole-

mustamme itää vasten.» Venäjän paineen kasvaessa ei ollut varaa

kansallisten instituutioiden heikentämiseen. 31

Suuri yleisö ei kuitenkaan vielä tällöin, toukokuussa 1889, ollut

yhtä huolestunut idän vaarasta kuin asioista perillä oleva Paimen.

Liekö sitten Ahokaan antanut tälle näkökohdalle arvoa, mutta joka

tapauksessa hän oli osakuntansa kielteisestä kannasta varsin pet-

tynyt. »Kahdeksankymmentäluku»oli täältä väistynyt, A. J. Melan

radikaali julistus oli vaihtunut varovampaan ja maltillisempaan
asennoitumiseen. 32 Ahon veljestenpettymys purkautui kesällä muu-

tamaan Savon artikkeliin, missä torjuttiin syytös, että vapaa-ajat-

telijat vihaisivat Jumalaa, ja vedettiin selvät rajat kristillisyyden
ja tieteen välille: »Kristillisyydellä on oma alansa ja tieteellä toinen.

Kristillisyyden oppikirjana on raamattu paikallaan, vaan minkään



272 KÄÄNNE

tieteen oppikirjaksi se ei enää kelpaa.» Vastaansa Savo sai Jyväs-

kylän Suomalaisen, mikkeliläisen Suomen ja lähinaapurinsa Savo-

Karjalan, jotenkesäkuukausina näyteltiinvielä eräänlainen »uskon-

sodan» jälkinäytös.33

Kristinuskonvastaisen hyökkäyksen paine oli kuitenkin jo tasaan-

tumassa. Selvänä merkkinä tästä oli ollut savo-karjalaisen osakun-

nan kieltäytyminen osallistumasta kirkonvastaiseen valistuskam-

panjaan. Kieltäytymisen varsinaisena motiivina oli pelko siitä,
että kirkkoa horjuttamalla kaivettaisiin perusta myös kansan mo-

raalin alta. Miten yksityiset osakuntalaiset mieskohtaisesti suhtau-

tuivat kristinuskon totuuteen, jäi avoimeksi, eikä ole mitään syytä
olettaa minkäänlaista yleistä kääntymistä tässä katsannossa tapah-
tuneen. Olennaista oli sen sijaan, että eettinen arvosteluperuste oli

sivuuttanut intellektuaalisen yhteisön kannan määrääjänä.
Juuri eettinen ongelma oli jo muutamaa vuotta aikaisemmin

aiheuttanut merkittävän repeämän uusien aatteiden kannattajien
keskuudessa. Minna Canth, joka oli murrosvuosienkin läpi säilyt-

tänyt peruslaadultaan uskonnollisen asennoitumisen elämään ja

jolle eettiset arvot olivat koko hänen toimintansa perustana, ei

saattanut ajan mittaan olla ärtymättä »nuorten Bro- ja Järnefeltien

julkeaan sävyyn» ja heidän »moraaliseen välinpitämättömyyteensä».
Kun Canthille uudet aatteet olivat todellisia sydämenasioita, ja
hänet ajoi nais-, raittius- ja työväenkysymyksiin ennen muuta voi-

makkaasti eettinen velvoitus puolustaa sorrettuja jaavata heillekin

mahdollisuus ihmisenarvoiseen elämään, samat kysymykset olivat

nuorille toimitusherroille usein vain kiintoisaa ainesta, josta saattoi

laatia teräviä artikkeleita ja hupaisia pakinoita, mutta joitaei suin-

kaan aina tarvinnut ottaa kovin juhlallisesti.34 »Nuoren Suomen»

aatepoliittisen taistelun painopiste olikin selvästi toisaalla, perin-
näisten auktoriteettien kaatamisen ja uuden maailmanselityksen

piirissä, siis lähinnä intellektuaalisella tasolla.

Avoimeen ristiriitaan tämä jännitys johti vuonna 1887. Ruotsa-

lainen Gustaf af Geijerstam piti Helsingissä kevättalvella esitelmiä

uudesta ruotsalaisesta kirjallisuudesta, jossa hän Strindbergiä käsi-

tellessään kosketteli mm. uutta relatiivista sukupuolietiikkaa. Esi-



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 273

telmät herättivät melkoisen kohun paitsi kirkollisissa myös nais-

asialiikkeen piireissä. Mathilda Asp, Lucina Hagman ja Minna

Canth esiintyivät nyt yhteisessä rintamassa Finlandin kanssa

»vapaata rakkautta» vastaan ja absoluuttisen sukupuolimoraalin

puolesta. Nuoret radikaalit olivat taas kimpaannuksissaan »tätien»

esiintymisestä, mutta eivät saattaneet kaikkea närkästystään pur-

kaa julkisesti. Edvard Westermarck nimitti kirjeessään Eskil

Paimenille naisten protesteja tartyfferiaksi ja puuskahti tahtovansa

töksäyttää siveellisille tädeilleen, »että minä, tämä siivo ja säädyl-
linen nuori mies, en anna viikonkaan kulua juoksemattani tyttöjen
luona». Sen verran nuoret kuitenkin myös lehtiin kirjoittivat, että

avoin ristiriita oli valmis. Erityisesti Juhani Ahon toimittama

Savo asettui puolustamaanGeijerstamia ja loukkasi siinä yhteydessä
Minna Canthia aika pahoin.35

Kiistan seurauksena naisliikkeen ja nuoren radikaalin älymystön
tiet erkanivat tosin vain ajaksi. Nimenomaan Minna Canthin ja
Juhani Ahon välit katkesivat toistaiseksi täydelleen.36 Uusien aat-

teiden rintamassa oli tapahtunut hajaannus. Niin kauan kuin voi-

tiin etupäässä vain hyökätä perinnäisiä käsityksiä, »auktoriteetti-

uskoa» vastaan, oli ollut varsin helppoa pitää rintama koossa ja

säilyttää yksimielisyys. Vanhassa, yhteiskunnassa, valtiossa jakir-

kossa oli helppo osoittaa vikoja ja vaatia parannusta. Kun nyt tuli

kyseeseen uuden positiivisen ohjelman rakentaminen, ilmestyivät
myös vaikeudet.

Kun Minna Canth yhdessä A. B. Mäkelän kanssa sitten kesällä

1889 »uskonsodan» vielä kestäessä alkoi Kuopiosta käsin julkaista
kansalle tarkoitettua kuukausilehteä »Vapaita aatteita», on sen

ohjelmassa selvästi todettavissa asenteen muutos. Tilausilmoituk-

sessaan lehti selitti käsittelevänsä nykyaikaisen tieteen tuloksia ja

ajan yhteiskunnallisiakysymyksiä, »eli sitä, olivatko kaikki olomme

semmoisia kuin selvä järki ja kristinoppi ne vaatisivat», ja lupasi
varsinkin ottaa huomioon »työkansan kärsimykset ja puutteet».
Jonkinverran lehti sisälsikin kehitysopillisen henkeen laadittuja
luonnontieteellisiä artikkeleita. Niinpä heti ensimmäinen numero

sisälsi Rudolf Falhin mukaan laaditun kirjoituksen »maailman



274 KÄÄNNE

synty ja maailman loppu», jossa todettiin maailma ikuiseksi, siitä

huolimatta että »vanhoissa kirjoissa ja vanhoissa katsomuksissa

sanotaan toisella tavalla». Artikkelissa »kehittyminen eläinkun-

nassa» taasen selostettiin polveutuminen, olemassaolon taistelu ja
luonnollinen valinta Darwinin hengessä ja sen jatkoartikkelissa

todettiin ihmisen epäilyksittä kuuluvan eläinkuntaan. 37

Vapaiden aatteiden painopiste ei kuitenkaan ollut näissä kirjoi-
tuksissa. Keski-Suomen ja Savon artikkeleissa oli välittömästi

luonnontieteiden tuloksiin vedoten vaadittu kirkkoa muuttamaan

oppinsa. »Ellei niin tehdä, on pelättävä, että suuret ja ylevät kris-

tinopin totuudet vähemmän ajattelevien mielessä kaatuvat yhdessä
näiden vanhentuneiden vähempi-arvoisten väitteiden kanssa», Savo

kirjoitti. 38 Tärkeintä näille toimittajille oli »vähempi-arvoisten»

vanhentuneiden väitteiden kumoaminen, heidän ihastuksensa »suu-

riin ja yleviin kristinopin totuuksiin» taasen tuntui varsin hae-

tulta. Viimeksimainitut olivat sen sijaan Vapaiden aatteiden

tärkein ohjelmankohta.
Jo ensimmäisessä numerossaan lehti sisälsi lyhennelmänäTolstoin

edellä mainitun tunnustuskirjan »Mikä on uskoni» kaksi alkulukua,

mitä sitten vielä seurasi kaksi muuta käännösartikkelia samasta

teoksesta. Uusiutuvasti lehti muutenkinpuuttui artikkeleissaan kirk-

koon ja kristinuskoon. Edellistä se suomi jatkuvasti, kun taas jäl-
kimmäistä se kiitti. Vallitseva luterilainen kristillisyys edusti toi-

mituksen mielestä alkuperäisen ja oikean kristillisyyden turmeltu-

nutta muotoa, ja alkuperäinen oli vain löydettävä uudelleen.

Joulukuun vihkoon 1889 toimittajat esimerkiksi lainasivat tanska-

laisen papin Henning Jensenin kirjoituksen, joka vaati uskonnon-

opetuksen poistamista kouluista ja sisälsi mm. seuraavat sanat:

»Niinkuin taiteet ja tieteet erosivat kirkosta ja tulivat ihmiskunnan

omaisuudeksi, niin pitäisi myös vapauttaa uskonto kirkosta. Jos

kansat ottaisivat kirkolta sekä Jumalan että Jeesuksen ja apostolit
ja antaisivat ne ihmiskunnan vapaalle uskonnolliselle tunteelle ja

ajatukselle niin teeskenteleväisyys lakkaisi ja pilkka vaikenisi,

ja voisi syntyä ihmissuvun uskonto.» Seuraavan vuoden lokakuussa

lehti käsitteli kysymystä, »mikä vaara on siitä, että kristinoppi ja



KAHDEKSANKYMMENTÄLUKU VÄISTYY 275

papisto pidetään samana asiana», jolloin se esitti, ettei todellisella

kristinuskolla ole mitään tekemistä pappislaitoksen kanssa. »Kun

kaikki valistuneet nykyjään myöntävät tämän, niin ei moni heistä

nyt enää hätyytä kristinuskon totuuksia.» 39

Uusi uskonpuhdistus eikä kristinuskon tuhoaminen oli näin sel-

västi piirretty Vapaiden aatteiden ohjelmaan. Siirtyminen natura-

lismista uskonnolliseen liberalismiin oli selvä. Uuden uskonpuhdis-

tajan hahmo näkyy myös varsin kirkkaana: hän oli Tolstoi.

Tolstoin merkitys yhdeksänkymmentäluvunalun uskonnolliselle

keskustelulle on samansuuntainen kuin Renanin ja Parkerin 1860-

luvulle.40 Kirkon opilliseen julistukseen kyllästyneelle sukupolvelle
hän antoi mahdollisuuden lähestyä eräitä kristinuskon ydinajatuk-
sia uudelta näkökannalta. Esitellessään Tolstoin suomalaiselle lu-

kijakunnalleMinna Canth lausui, että hän oli »kenties ainoa vakava

kristinopin julistaja meidän aikanamme», ja jatkoi: »Ei hän huoli

yhteiskunnan järjestyksestä, ei pappien saarnoista eikä kansojen
tavoista ja ajatuksista, vaan pelkäämättä hän julistaa Kristuksen

ylevää ja selvää oppia, jota hän ennen nuorempana oli ymmärtänyt
väärin.» 41

Uusi kristinuskon arvostus, jonka Tolstoi oli tehnyt mahdolli-

seksi, merkitsi sekin eettisen tarkastelun voittoa intellektuaalisesta.

Absoluuttisen moraalikäsityksenedustajana Minna Canth oli tähän

miltei ennalta määrätty. Merkittävää on nyt, että uusi arvostus

teki vaikutuksensa myös eettisiin relativisteihin, nimenomaan sel-

laisiin, kuten Juhani Aho ja Eero Erkko, jotka eivät olleet muodos-

taneet itselleen mitään johdonmukaistateoreettista eettistä vakau-

musta. Enemmän tai vähemmän vastahakoisesti heidänkin oli pak-
ko myöntää kristinuskossa piilevä eettinen jalous, jotakorkeampaa
he eivät uusien aatteiden ja niiden kannattajien maailmasta saat-

taneet osoittaa. Pelkkää lukijain kosiskelua ei liene ollut Juhani

Ahon toteamus, että »Raamatun suuret siveelliset päätotuudet ovat

muuttuneet meissä kaikissa lihaksi ja vereksi ja muodostaneet mu-

kaisekseen kaikki katsantotapamme, koko olentomme», yhtä vähän

kuin Erkon kehotuskaan: »Pyrkiköön kirkko takaisin kristinopin

totuuteen, sen henkeen ja ytimeen, silloin saamme olla vahvassa



276 KÄÄNNE

turvassa ja luottaa siihen, ettei mitkään myrskyt sitä kumoamaan

kykene.» 42

Kahdeksankymmentäluvun päättyessä oli näin selviä merkkejä
havaittavissa siitä, että kirkkoon kohdistuvan arvostelun paino-

piste oli siirtynyt. Kun eettinen kysymys tuli intellektuaalista tär-

keämmäksi, merkitsi se samalla sitä, että kirkkoon suunnatun arvos-

telun painopiste siirtyi. Kirkon opinkäsitykseenkohdistunut vaati-

mus jäi taka-alalle ja sen sijaan astui toinen. Kirkon on tultava

syvemmin kristilliseksi. »Kristinopin ydin on unohdettu», ja tämä

ydin oli eettinen.

Radikalismin oman sisäisen kehityksen rinnalla, jota edellä on

yritetty valottaa lähinnä suomenkielisen vapaamielisen kärkijoukon

piirissä, myös eräät ulkopuoliset tekijät vaikuttivat kirkonvastaisen

hyökkäyksen tasaantumiseen. Slavofiiliset jaimperialistisetvirtauk-

set saavuttivat Venäjällä kahdeksankymmentäluvun lähestyessä
loppuaan yhä lisääntyvän vaikutusvallan. Suomen erityisasema oli-

kin nyt jatkuvasti mainittujakatsomuksia edustavien lehtien ham-

paissa, jakaukonäköiset suomalaiset tarkkailijat alkoivat ajan edis-

tyessä aavistella pahinta. Yhteinenvaara kehotti tietenkinkansallis-

ten voimavarojen uuteen arviointiin, jolloin myös maan kirkon

asema ja merkitys joutuiuuteen valaistukseen. Samana ajankohtana
saivat täällä vastakaikua myös eräät Euroopasta leviävät henkiset

virtaukset, jotka osittain merkitsivät naturalismin laimentumista,

osittain esiintyivät sen suoranaisena vastavaikutuksena.

Turva itää vastaan

Venäjän ulkopolitiikassa Aleksanteri III:n aikana tapahtunut

kehitys sekä panslavististen virtausten samanaikainen voimistumi-

nen aiheuttivat sen, että epäluulo Suomen autonomiaa ja sen maal-

lemme suomaa erityisasemaa kohtaan levisi keisarikunnan määrää-

vissä piireissä yhä laajemmalle.Näkyvänä ilmauksena tästä oli eten-

kin kahdeksankymmentäluvun puolivälin jälkeen tietyissä nationa-

listisissa venäläisissä sanomalehdissä kiihtyvä hyökkäily Suomea

kohtaan. Tämän hyökkäilyn kärkimieheksi nousi vuodesta 1887



TURVA ITÄÄ VASTAAN 277

lähtien K. F. Ordin. Hänen pääväitteensä, jota hän toisti sekä lehti-

kirjoituksissaan että vuonna 1889 julkaisemassaan kirjassa Suo-

men valloitus, oli, ettei Suomella ole mitään Venäjän hallituksesta

riippumatonta valtio-oikeudellista asemaa. Lehtikiistassa, jotakäy-
tiin venäläisessä lehdistössä, esiintyi Ordinin vastaväittäjänä etu-

päässä Leo Mechelin, kunnes J. R.Danielson toi kiistan kotimaiselle

foorumille kirjoittamalla tammikuussa 1889 Valvojaan poleemisen
katsauksen Suomen valtiollisen aseman syntyyn.

43

Vaikka Ordinin ja häntä tukevien lehtien, Novoje Vremjan ja

Moskovskaja Vedomostin, katsottiinkin Suomessa edustavan lä-

hinnä vain kiihkokansallisten piirien käsityksiä, herätti niiden esiin-

tyminen kuitenkin levottomuutta tulevaisuudesta. Kun tätä taus-

taa vastaan ryhdyttiin inventoimaan Suomen kansallisia voima-

varoja, katseet kääntyivät väkisinkin myöskirkkoon. Itsestään sel-

vää oli, että kirkon ystävien piirissä asia tajuttiin ensin ja selvim-

pänä. Finland esimerkiksi kirjoitti jo loppuvuodesta 1887 torjues-
saan kirkkoon kohdistuneita syytöksiä, miten monien muiden lute-

rilaisen kirkkomme ansioiden rinnalle on ehdottomasti asetettava

myös sen vaikutus kansallistietoisuuden ylläpitäjänä. Itse asiassa

juuri kirkko oli tämän voimakkain tuki, eikä maallamme jo tämän-

kään vuoksi ollut varaa horjuttaakirkkolaitoksen asemaa. Parin vuo-

den kuluttua kuului samanlaisia ääniä myös kirkon arvostelijoiden
taholta. »Vapaakirkollisten ohjelmassa» F. \V. Lönnbeck puolusti
luterilaisen valtiokirkon säilyttämistä nimenomaan sillä perusteella,
että sen hävittäminen saattaisi johtaa vieläkin pahemman, kreik-

kalaiskatolisen valtiokirkon perustamiseen. Valvojan piiriin kuu-

luva, lähinnä uskonnollista vapaamielisyyttä edustava E. G. Pai-

men vuorostaan torjui savo-karjalaisessa osakunnassa kirkonvas-

taisen propagandakirjallisuudenlaatimisen ja levittämisen. Periaat-

teessa hän ei pitänyt sopimattomana, että tällaisiakin katsomuksia

esitettiin.Asiassa oli kuitenkin toinen, tärkeämpi näkökulma: »Tämä

koskee kansamme tulevaisuutta. Jokainen myöntänee, että juuri
uskonto ja valtiokirkko ylläpitävät kansallista olemustamme itää

kohden.» 44

Vapaakirkollinenja uskonnollisen liberalismin katsomus tajusivat



278 KÄÄNNE

siten varsin herkästi kansankirkon kansallisen merkityksen. Natu-

ralistisella taholla oltiin tästä vielä kaukana. Vaikka eräillekristinus-

kon puolille voitiinkin antaa tunnustusta, ei Suomen kirkossa saatet-

tu nähdä mitään hyvää. Tällainen oli tilanne, kun Suomen virallinen

lehti tammikuun 27 päivänä 1890 ilmoitti keisarin asettaneen Pie-

tariin kolme venäläis-suomalaista sekakomiteaa, joiden tarkoituk-

sena oli tehdä ehdotus maamme posti-, raha- ja tullilaitosten yhden-
mukaistamiseksi keisarikunnan vastaavien kanssa. 46

Varsin suppeat piirit olivat maassamme etukäteen tietoisia kan-

sallisen autonomiamme rajoittamiseen tähtäävistä suunnitelmista.

Suurelle yleisölle isku tuli salamana kirkkaalta taivaalta. Sanoma-

lehdistömme reaktio oli sen mukainen. Iskevimmin kuvasi uuden

tilanteen suomalaisissa herättämää vastavaikutusta Päivälehti: »Ei

ole sitä mökkiä maassamme, johon ei olisi tunkeutunut tieto siitä

vaarasta, joka nykyään maallemme tärkeitä laitoksia uhkaa. Ei sitä

miestä ei naista, joka ei mitä hartaimmin ottaisi osaa näitten asiain

menoon, joka ei tuntisi itseään jäseneksi kansasta, jonka kohtalon

kysymysten ratkaisu määrää.» Todettuaan, miten maassa kiistel-

lään monista epäkohdista, lehti jatkoi: »mutta koskaan eivät kes-

kinäiset taistelumme tule meitä hajoittamaan silloin kuin isänmaan

asema on kysymyksessä, sen kalliimmat oikeudet vaarassa. Yhtenä

miehenä seisoo silloinkoko kansa.» 46

Venäläistämisuhka vaikuttikin välittömästi vastakohtia tasoitta-

vasti sekä kielipoliittisen että maailmankatsomuksellisen kysymyk-
sen piirissä. Viimeksimainitulla alueella sovinnon tai ainakin »rau-

hanomaisen rinnakkaiselon» pyrkimys ilmeni ensiksi hyökkäävällä
puolella, vapaamielisessä lehdistössä. Torjuakseen venäläiseltä ta-

holta esitetyn väitteen, ettei Suomen varsinainen kansa välittänyt

tuon taivaallista perustuslaeista ja hallitusmuodoista, Äbo Tidning
turvautui jo maaliskuussa selvästi uskonnolliseen perusteluun: »Kan-

samme on tavan ja tarpeen nojalla uskonnollinen kansa. Se käy
mieslukuisasti kirkoissaan. Se kuuntelee hartaasti ja kunnioituk-

sella julistettua sanaa. Kirkko on kansalle pyhä huone. Jokaisessa

maamme kirkossa riippuvat hallitsijanvakuutukset, mitkä ovat

antaneet ne neljä Venäjän keisaria, jotka myös ovat olleet Suomen



TURVA ITÄÄ VASTAAN 279

suuriruhtinaita.» Näiden vakuutusten ehdottomuuteen kansa uskoo,

koskapa niiden pyhyys on liittynyt sen uskonnolliseen vakaumuk-

seen.
47

Äbo Tidningin kirjoitus tyytyi vain antamaan positiivisen tunnus-

tuksen kansan uskonnollisuudelle, mutta Nya Pressen tarttui syk-

syllä uudelta kannalta kirkon ja sivistyneistön suhteisiin. Viitaten

Porvoon synodaalikokoukselle ehtoollis- jakonfirmaatiopakon pois-
tamisesta tehtyihin aloitteisiin lehti totesi asian myönteisen ratkai-

sun avaavan uusia mahdollisuuksia kirkon toiminnalle yleensä: »Jos

luterilaisen kirkon omat palvelijat nyt tekisivät aloitteen puheena-
olevan kaltaiseen uudistukseen, valtiokirkko voittaisi kannattajia

sellaisten jäsentensä joukosta, jotka nyt pelkästään sen ankaran

kaavamaisuuden vuoksi suhtautuvat siihen viileästi tai vieläpä viha-

mielisesti. Luterilaisen kirkon merkitys maassamme on sekä puh-
taasti eettiseltä että poliittiselta kannalta arvioiden hyvin suuri.

Mutta se tulisi vieläkin suuremmaksi, jos kirkko ymmärtäisi tietyin

nyt vaadittuja uskonnollisia toimituksia koskevin myönnytyksin

kytkeä tiiviimmin itseensä myös sen jäsenistönsä valistuneimman

osan, joka nyt kuuluu siihen vain nimeltä. Kansan kaikkien kerros-

ten kannattama valtiokirkko voisi tulla myös sen kansallisen oma-

varaisuuden korvaamattomaksi tueksi. Mutta saavuttaakseen sel-

laisen aseman tämän kirkon on myös kirjoitettava lippuunsa sanat

suvaitsevuus ja kehitys.» 48

Itse asiassa kirkko olikin jo alkanut sen liikehtimisen, joka aika-

naan johti sekä ehtoollispakon poistamiseen että siviiliavioliiton sal-

limiseen, ja erimielisyys koski näin ollen lähinnä sitä, mitä tietä ja
kuinka nopeasti suurempaan omantunnonvapauteen oli päästävä.
Kirkon oma sisäinen kehitys ja sen kansallispoliittisen merkityksen
aktualisoituminen aiheuttivat näin rinnan vapaamielisten piirien
asenteessa muutoksen suhtautumisessa siihen. Itsestään selvää oli,

että Valvojan piiri, joka kiivaimman naturalistisen hyökkäyksen
aikana oli puolustanutkristinuskon »ikuista ydintä», tarttuinopeasti
uuden tilanteen tarjoamiin mahdollisuuksiin. Loppuvuodesta 1890

Th. Rein kirjoitti useiden merkkien, piispa Johanssonin aloitteiden

ja pappeinkokousten keskustelujen osoittavan, että Suomen kirkko



280 KÄÄNNE

todella oli lähtenyt uudistusten tielle. Aivan kuten Nya Pressenin

edellä selostettu pääkirjoituskin, Rein samoin arveli kirkon koh-

tuullisilla myönnytyksillä voittavan takaisin »jos ei kaikkea, niin

ainakin suuren osan siitä vaikutusvoimasta, joka sillä ennen on

ollut». Kirkon merkityksen Rein niin ikään käsitti aivan samoin kuin

Nya Pressen. Toisaalta se oli »kansallemme yhä vielä niin tuiki

tarpeellinen siveellis-uskonnollinen kasvatuslaitos», toisaalta »kan-

sallisuutemme elossa pysymisen ehto». 49

Merkittävää oli, että myös katsomukselliseen taisteluun ankarim-

min intoutunutsuomenkielinen radikaali piiri, »Päivälehden ryhmä»
antoi tässä asiassa kuulua uusia ääniä. Jo se tosiasia, että edellisen

vuoden »uskonsotaa» ei jatkettu, viittaa tiettyyn suunnanmuutok-

seen, mutta positiivisiakin todisteita asiasta on. Juhani Ahon hu-

paisa pakina, »Kirkon kukko ja ajan tuulet», heinäkuulta 1890 viit-

tasi niin ikään synodaalikokousten antamiin lupauksiin, jotka osoit-

tivat, että korkealla juhlallisesti istuva kukko lopultakin on ajan
tuulien satuttamana naristen kääntymässä. Syyskuussa Päivälehti

antoi suuren kiitoksensa Kuopion hiippakunnan Oulussa pidetylle

synodaalikokoukselle ja seuraavan vuoden tammikuussa Aho piirsi

valtiopäivien lehteriltä aivan toisenlaisen kuvan pappissäädystä
kuin kolmea vuotta aikaisemmin: »pappissäätyyn meni ennen

sillä mielellä kuin menee seuraan, jonka mielipiteet eivät useassa

asiassa sovi omiin. Hienoinen pilkan hymy huulilla vielä yleisö ker-

naasti laitteli mielessään sukkeluuksia 'mustasta seinästä’, ylhäältä
päin tulevasta valosta ja muusta semmoisesta. Ajat ovat muuttu-

neet.» Piispa Johanssonkin, joka ennen oli kehityksen pahin vastus-

taja, on nyt puhunut vapaista tuulista. Mielipiteet ovat merkittä-

västi lähentyneet. »Musta seinä on nyt muuri, jonka suojaan mie-

luumminkin tahdottanee turvautua kuin käydä sitä rikkomaan.» 50

Tällaisessa mielentilassa ei enää lähdetä hyökkäämään kirkon

perusteita vastaan. Juhani Ahon elämäkerran kirjoittaja, hänen

poikansa, on todennut isänsä asenteen vuoden 1890 kuluessa yleensä
kaikkiin entisiin vastustajiin nähden tasaantuneen ja hänen elämän-

piirinsä näin merkittävästi avartuneen. Epäilemättä Pariisin mat-

kalla on ollut huomattava osuus tapahtuneeseen. Suhtautumisessa



TURVA ITÄÄ VASTAAN 281

kirkkoon ja kristinuskoon näkyy kuitenkin ennen muuta uusi taju

siitä, että näihin kätkeytyi kaikesta vanhoillisuudesta huolimatta

sellaisia pysyviä arvoja, joiden varassa kansakunnan tulevaisuus

oleelliselta osaltaan seisoi. 6l

Ettei uudessa asennoitumisessa ollut kysymys pelkästä poliitti-
sesta opportunismista tai emotionaalisesta reaktiosta, ilmenee sel-

vimmin siitä, että sellainenkin kriitillinen ajattelija, kuin maamme

johdonmukaisimpiin ateisteihin kuuluva Wilhelm Bolin katsoi

aiheelliseksi tässä tilanteessa korostaa luterilaisen kristinuskon-

muodon etevyyttä. Vuonna 1891 laatimassaan katsauksessa Suomen

henkisiin voimavaroihin Bolin luki niihin eurooppalaisensivistyksen
ja pohjoismaisen oikeusjärjestyksen rinnalla mitä arvokkaimpana

»evankelis-protestanttisen uskonmuotomme». Sen arvoa hän tosin

ei nähnyt uskonopissa, jokakaikissa kristillisissä kirkkokunnissa oli

suurinpiirtein sama, vaan sen myönteisessä siveellisyydessä ja sen

valmiudessa kehittyä eteenpäin. Bolin selittikin uskon sisällön »eh-

dottomaksi sivuasiaksi» sen muodon rinnalla, eikä hänen kirjoituk-

sestaan löydy tarkkaan tutkien pienintäkään merkkiä siitä, että

hän yleensä antaisi kristinuskon dogmeille lainkaan sen enemmän

arvoa kuin ennenkään, ts. ei mitään. Merkittävää on sen sijaan
hänen ilmeinen pyrkimyksensä kytkeä historiallinen kristinusko ja

erityisesti Suomen luterilainen uskonto ihmiskunnan myönteisen

edistyksen piiriin. »Korvaamaton onni on, että uskontomme osalta

olemme inhimillisen kehityksenkärkitasolla, ja meillä on kaikki syy,

jokaisella paikallaan, varjella sitä kuin silmäteräämme. On teitä,

jotka antavat sen alttiiksi; toivokaamme, että kansamme uskonnon-

tarve on riittävän syvä ja vakava, niin ettei näitä teitä vastedes

kuten tähänkään asti astuttaisi muuta kuin poikkeustapauksissa.» 52

Myös vapaakirkollisissa piireissä aiheuttivat samat tekijät,

idän paine ja kansankirkon heräävä reformivalmius, kirkon merki-

tyksen uudelleenarviointia. Toisen vuosikertansa (1891) ensi nu-

merossa Evangelisk Kristendom asettui näiden ajatusten ja

tuntojen tulkiksi: »Kirkko käy, kuten koko kansamme, kohti

koettelevia aikoja, ja nyt sen vapaamielisten jäsenten ei pidä jäädä

kehityksen tulosta odottaviksi katsojiksi, vaan heidän on avoimesti



282 KÄÄNNE

tarjottava sille kätensä uskolliseksi jaalttiiksi avuksi yhteistä vihol-

lista vastaan.» Vapaakirkolliset olivat tähän asti olosuhteiden pa-

kosta jääneetverraten kauas kirkosta. Nyt oli tilanne muuttunut,

nyt oli miltei heidän velvollisuutensa lähentyä sitä. »Tänä myrskyi-
senä aikana on,sensijaan että voimat jaettaisiin, pyrittävä kokoa-

maan niitä; ja yhtä vähän kuin vihollisemme tapaavat maassa kieli-

puolueita, vaan yhden ainoan, Suomen kansan, jollaon yksi sydän ja

yksi mieli, yhtä vähän tulee kenenkään tavata kirkkoa toisiaan

vastaan taisteleviin suuntiin jakautuneena, vaan täälläkin tullaan

kohtaamaan yksi ainoa kirkko, Kristuksen pyhä ja yhteinen.» Käy-
tännöllisten ehdotusten miehenä Lönnbeck, joka epäilemättä oli

artikkelin laatinut, ehdotti kirkon ja vapaakirkollisten yksityistä

neuvottelukokousta, missä yhteistyö todella pantaisiin alulle.53

Vuosina 1890—91 muotoutunut uusi periaatteessa myönteinen
asenne Suomen luterilaiseen kirkkoon määräsi sitten lähes vuosi-

kymmenen loppuun asti vapaamielisenjulkisensanan kannanottoja.

Yksityiskysymyksistä saatettiin olla eri mieltä, tiettyjä kirkollisia

päätöksiä tai tapauksia saatettiin arvostella ankarastikin, mutta

periaatteessa ei asetettu kyseenalaiseksikirkon tarpeellisuutta. Tältä

pohjalta lähtien tuli kysymys kirkon uudistuksesta varsin tärkeäksi

ja liberaalin lehdistön toistuvana teemana olikin kehottaa sekä

lupauksin että uhkauksin luterilaista kirkkoa astumaan reformien

tielle. Niinpä Päivälehti vaati kesällä 1891 Suomen papistoa hyl-
käämään kielteisen asenteensa, asettumaan »ajanhengen» johtoon

ja ryhtymään kansamme henkisten pyrintöjen vaalijaksi. Nya
Pressen lainasi palstoilleen Päivälehden artikkelin sellaisenaan. 64

Seuraavana keväänä mainitut lehdet palasivat samaan asiaan.

Elis Bergroth oli Vartijassa syyttänyt Päivälehden puoluetta »kris-

tusvihasta», minkä syytöksen lehti jyrkästi torjui. Vastaiskuna

viimeksi mainittu sitten julkaisi nimimerkkiä »luterilainen pappi»

käyttävän kirjoittajan hyökkäyksen Elis Bergrothia vastaan, jossa
pääasiassa suomittiin tämän jyrkkää puhdasoppisuutta. Jos moinen

suvaitsemattomuus saa jatkua, hajottaa se lopulta koko kirkon alku-

tekijöihinsä. Tämän vastapainoksi on »kirkossa saatava vaikutta-

maan uusi edistyspuolue, joka asettuen protestanttiselle kannalle,



TURVA ITÄÄ VASTAAN 283

harrastaa uudistuksia ja yhdistävästi vaikuttaa eri katsantokan-

toihin». 66

Sekä Vartija että Finland teilasivat ajatuksen Päivälehden suo-

jassa kehittyvästä kirkollisesta edistyspuolueesta. Silloisessa tilan-

teessa ei kukaan tosissaan lienekään uskonut tällaisen mahdollisuu-

teen, varsinkaan kun aloitteentekijä ei rohjennut esiintyä omalla

nimellään eikä esittänyt mitään selvää ohjelmaa. Nya Pressen hy-

väksyi Finlandin arvion. Aikana, jolloin »puhdasoppisuus ja va-

paa ajatus seisoivat sovittamattomina vastakohtina toisiaan vas-

tassa», kirkollisen edistyspuolueen synty näytti tosiaan varsin epä-
todennäköiseltä. 68

Asiaintila oli kuitenkin erittäin valitettava, Nya Pressen totesi

viitaten kirkon kansalliseen merkitykseen. Jos kirkko menettää kos-

ketuksensa maan sivistyneistöön, kärsii toisaalta yhteiskunta hajaan-
nuksesta ainakin yhtä paljon. Ellei viimeksi mainittu saata nähdä

kirkossa »sivistysvoimaa, tahtojen ja pyrintöjen suunnannäyttäjää

kehityksen ihanteellisimpia päämääriä kohti, se on menettänyt

yhdistävän ja vaikuttavan voiman, jonka henkisestä ja valtiolli-

sesta merkityksestä pienille yhtä hyvin kuin suurillekin kansakun-

nille historia on kaunopuheisesti todistanut». Syyn kuilun syntyyn
lehti vieritti kirkon niskoille, joka oli linnoittautunutauktoriteetti-

uskonsa turviin ja kieltäytynyt tunnustamasta kehityksen lakia. 67

Yhteiseksi pohjaksi kirkon ja sivistyneistön liitolle lehti suo-

sitteli idealistista rintamaa materialismia vastaan. Viimeksi mai-

nittu kanta oli lehden arvelun mukaan »onneksi kaikkialla menet-

tämässä maaperää», eikä sillä toisin kuin agnostisismilla varsinaisesti

ole ollutkaan maassamme koskaan merkittävää kannatusta. »Uskal-

lamme päinvastoin väittää», lehti jatkoi, »että idealistinen maail-

mankatsomus omaa maamme älymystön keskuudessa suurimman

kannattajajoukon.»
Kirkollinen älymystö ei kuitenkaan saattanut Nya Pressenin

ehdoilla tarttua liberaalin älymystön ojennettuun käteen. Toden-

näköisesti G. G. Rosenqvistin laatimassa perusteellisessa artikke-

lissa Finland torjui ensiksi syytökset, että kirkko edustaisi jäykkää

puhdasoppisuutta ja vastustaisi kaikkea vapaata ajatusta. Teolo-



284 KÄÄNNE

ginen tutkimus on omista edellytyksistään, s.o. uskosta, lähtien yhtä

vapaata kuin muukin, eikä kirkko ole tiettävästi estänyt tai häirin-

nyt ketään maamme muitten alojen tiedemiestä hänen tieteellisessä

toiminnassaan. Kirkko ei myöskään kiellä arvostelemasta dogme-

jaan, päinvastoin sen oma teologinen työskentely on juuri tätä. Se

ei näin ollen suinkaan samaista »jokaista vallitsevaan dogmaattiseen

käsitykseen kohdistuvaa epäilyä kristinuskon epäilemiseen». Silti

se ei myöskään voi kaikkea hyväksyä. Kun »vapaamieliset» sanoma-

lehtemme suositelevat ja kiittävät »terveenä kristinuskona», »toti-

sena kristinuskona» ja »järkevänä kristinuskona» »kirkonopin» ja

»pappisopin» vastapainoksi sellaisia kirjoja, jotka rinnastavat Jee-

suksen Buddhaan, Sokrateeseen ja Stuart Milliin ja kieltävät Kris-

tuksen ylösnousemisen ja Hänen taivaaseenastumisensa, tai kun

mainitut lehdet selittävät, »että kristinusko vielä on tarpeen sugges-

tiivisena voimana syviä rivejä varten, kunnes on löytynyt uusi ja

vitaalisempi prinsiippi, ja että massat vielä voivat omaksua kristin-

uskon, koskapa niiden kyky harjoittaa tieteellistä kritiikkiä on vielä

kehittymätön, silloin kohtaamme katsomuksen, joka ratkaisevasti

sotii ei ainoastaan dogmiuskoa vaan kaikkea kristinuskon nimellä

kulkevaa vastaan». Nya Pressen voi tietysti edustaa mitä kantaa

haluaa, mutta käsitteet on pidettävä selvinä. »Kristinusko on kris-

tinuskoa, oli se sitten totta tai valhetta. Kristinuskon piiriin ei voida

sijoittaa kaikkea, mikä ei ole 'materialistista'. Kristinusko on tietty
historiallinen ilmiö, jonka sisältö ei ole mielivaltaisesti konstruoi-

tavissa.» 58

Rosenqvist torjui näin kirkon nimissä yhteistyön Nya Pressenin

tarjoamilla ehdoilla. »Me emme epäile N Pr:n isänmaanrakkautta;

uskomme myös että N Pr edelleenkin näkee kirkossa 'kansankas-

vattajan’, joka ainakin toistaiseksi on 'syville riveille’ tarpeen, ja
ettei lehti siten tältä näkökannaltaan vielä halua sen kuolemaa.»

Esittäessään jatkuvasti perättömiä syytöksiä kirkkoa vastaan ja
kuvatessaan vääristellen kristinuskoa se kuitenkin osoitti miten hei-

kolla perustalla oli ollut sen oma lupaus, että kirkolla kyllä ulko-

naisen vaaran uhatessa olisi ystäviä. Jos kyseinen vaara nousee,

eivät totisesti tällaiset ystävät kirkkoa pelasta.59



TURVA ITÄÄ VASTAAN 285

Kansallisen vaaran aiheuttama kirkon merkityksen uudelleen-

arviointi johti vapaamieliset piirit edelleen kysymään,mitä kristin-

uskossa yleensä ja luterilaisessa kristillisyydessä erittäin oli niinarvo-

kasta, että niitä kannatti puolustaa. Julkisuudessa esitetyt vastauk-

set seurasivat asian luonteesta johtuenuskonnollisen liberalismin väl-

jää kaavaa: kristinuskon ydin on luovuttamaton, ihmiselle on vain

annettava oikeus hylätä sen epäolennainenkuori japitäytyä kestä-

vään ytimeen. Tämä kaava antoi mahdollisuuden kompromissiin
uskonnollisen tunteen ja maailmankatsomuksellisen ajattelun vä-

lille, ja tätä kompromissin mahdollisuutta myös käytettiin hyväk-
si. Nya Pressenin kompromissi ei tosin tyydyttänyt Rosenqvistia.
Yleisen idealismin ja kristinuskon välille jäi sentään selvästi todet-

tava ero. Toisaalta ei myöskään Rosenqvistin teologia ollutmitään

jäykkää dogmatismia. Lähentymistä oli tapahtunut.
Joka tapauksessa uskonnollinen liberalismi näin palautui keskei-

selle sijalle sivistyneistön maailmankatsomukselliseen keskusteluun,
mistä kompromissiton kahdeksankymmentäluku oli sen työntänyt

syrjään. Henkinen käänne on tältäkin osaltaan selvästi todetta-

vissa.

Kautta yhdeksänkymmentäluvunsäilyi vapaamielisissä piireissä

arvonanto kirkon kansallista ja poliittista merkitystä kohtaan, mikä

oli omiaan hillitsemään radikaalisia mielenilmaisujasilloinkin, kun

niihin kenties olisi ollut halua. Edelliseen vuosikymmeneenverrat-

tuna vapaamielisenlehdistön asenne osoittautuukin ylen sävyisäksi.
Ottaaksemme esimerkiksi Nya Pressenin, lehti käsitteli alkuvuo-

desta 1893 varsin tasapuolisesti kirkon ja eriuskolaisten suhteissa

ilmenneitä jännityksiä.60 Vuoden 1893 kirkolliskokousta se arvosteli

varsin kielteisesti, koskapa tämä ei ollut riittävän selvästi lähtenyt
uudistusten tielle. 61 Upsalankokouksen kolmesataavuotisjuhlaavie-

tettäessä lehti katsoi protestanttisuuden katoamattomaksi kun-

niaksi sen, että se aina erotti toisistaan uskonnon jakirkon, ja lausui

toivomuksenaan, että protestanttisuuden uskonnollinen voima syn-

nyttäisi nyttaas uudenreformaation. 62 Seuraavana vuonna lehti Hel-

singin pappeinkokousta selostaessaan totesi uudistushengen leviä-

vän papistossa ja palasi vanhaan toivomukseensa: Reformien avulla



286 KÄÄNNE

saadaan sivistyneistö solidaariseksi kirkolle, joka vain täten voi

tulla todella voimakkaaksi kansankirkoksi. 623

Kun Finlandin seuraaja, viikkolehtenä ilmestynyt Väktaren lak-

kasi vuoden 1894 päättyessä ilmestymästä, Nya Pressen totesi erään

vaiheen lehdistömme historiassa päättyneen. Pyrkimys kytkeä yh-

teen politiikka ja uskonto oli lopullisesti epäonnistunut. Poliittisen

lehden onkin mahdotonta omaksua mitään uskonnollista kantaa,

lehti kirjoitti.63 Ensimmäisenä kymmenvuotiskautenaan Nya Pres-

sen ei kylläkään ollut tätä toimituksen varsin myöhään esittämää

maksiimia noudattanut, mutta sitä tunnollisemmin se pyrki siihen

toisella vuosikymmenellään. Yhdeksänkymmentäluvunjälkipuolis-
kolla ei sen palstoilta enää voikaan todeta mitään selvää uskon-

nollista linjaa. Kun vuonna 1895 Nya Pressenissä käytiin vapaa-

kirkollisen pastori Amirchanjanzin ja Suomen Lähetysseuran kes-

ken kiivaansävyinen keskustelu suomalaisen lähetystyön menetel-

mistä, lehti tyytyi arvostelemaan vain seuran toimintamuotoja

puuttumatta lainkaan lähetystyön periaatteisiin.61 Englannin ja
Amerikan kirkollisia olojakuvattiin kiittäen osoitukseksi siitä, miten

kirkko nykyaikanakin voi saavuttaa johtavan aseman yhteiskun-
nassa. 66 Nya Pressenin arvostelu saattoi toisaalta kohdistua myös
kirkon epäkohtiin, mutta sen perustana oli tällöin yleinen vapaa-

mielinen arviointi, ei mikään määrätty uskonnollinen kanta. 66

Naturalismi ja okkultismi

Naturalismin voittokulussa Euroopassa ei yhdeksänkymmentä-
luvun saapuminen merkinnyt suurtakaan muutosta. Kirjallisuuden

piirissä esiintyi tosin tiettyä vastavaikutusta, joka nimenomaan

Ranskassa johti joitakin kirjailijoita selvään katoliseen uskoon,

mutta yleensä rajoittui kirjallinenkin reaktio esteettiseen ja psyko-

logiseen uudelleenarviointiin. Marxilainen sosialismi ja antikleri-

kaalinen liberalismi saavuttivat jatkuvasti lisää kannatusta ja piti-

vät huolen siitä, että kielteinen asenne kristinuskoa jakirkkoa koh-

taan levisi yhä laajemmalle. Saksassa jatkoi Ernst Häckel materia-

listista julistustaan ja saavutti runsaasti vastakaikua sekä sivisty-



NATURALISMI JA OKKULTISMI 287

neiden että etenkin oppimattomien keskuudessa. Jossakin määrin

uuden muodon hän antoi sanomalleen, jota hän nyt nimitti monis-

miksi, vuonna 1892 ilmestyneessä teoksessaan Der Monismus als

Band zwischen Religion und Wissenschaft. Kristinuskon mahdolli-

suus selviytyä sitä joka taholta ahdistavasta myrskystä näytti

ulkopuolisista jo ylen heikolta. Thomas Huxley kirjoitti kootuissa

esseissään yhdeksänkymmentäluvunalussa: »Että tämä kristinusko

on tuomittu häviämään, on mielestäni kaiken epäilyn ulkopuolella.»
Uutena ilmiönä, joka tosin arvosteli ylen ankarasti myös kaikkea

humanistista liberalismia, liittyi vuosisadanlopun ajankohtaisten

profeettain joukkoon Friedrich Nietzsche, jonka huuto »Jumala on

kuollut» näytti vain lausuvan toisin sanoin kaikkialla todettavan

uskon vähenemisen.67

Suomessa ei näin jyrkkiä lausumia tosin esitetty julkisuudessa,
eikä selväpiirteistä filosofista materialismiakaan mielellään lähdetty
painattamaan, mutta täälläkään ei voida puhua siitä, että virta

olisi selvästi kääntynyt takaisin uskonnollista katsomusta kohti.

Naturalistisen ajattelutavan eteneminen tosin hidastui kahdek-

sankymmentälukuun verrattuna, mutta se ei pysähtynyt. Edvard

Westermarck loi tällöin tieteellisen perustan naturalistiselle moraali-

käsitykselleen ja hänen rinnallaan, mitä naturalistiseen maailman-

katsomukseen tulee, seisoivat myös saman ikäpolven suomenruotsa-

laiset kirjailijat, K. A. Tavaststjerna, Helena Westermarck, Ina

Lange, Gerda von Mickwitz ja Adolf Paul.68 Kristinuskoa ei haluttu

ahdistaa, lähinnä edellisessä luvussa selostetuista syistä, mutta

mitään periaatteellista kannanmuutosta kristinuskoon nähden

ei kulttuurielämämme johtavan ruotsinkielisen polven keskuu-

dessa ollut tapahtunut. Niinpä vuoden 1894 valtiopäivien porvaris-

sääty hylkäsi anomusesityksen uuden professorinviran perustami-
sesta jumaluusopilliseen tiedekuntaan sillä perusteella, ettei juma-

luusoppia yleensä voi pitää yliopistoon sopivana ja tieteellisenä.

Varsin kuvaavasti kristinuskonvastainen asenne paljastui myös uus-

maalaisen osakunnan käsitellessä vuosikymmenenpuolivälissäkysy-

mystä kristinuskon totuudesta ja hyödyllisyydestä. Keskustelussa

esitettiin tällöin kysymykset: »Onko totuuden julistaminen aina



288 KÄÄNNE

toivottavaa. Eikö päinvastoin voi toisinaan olla hyödyllistä yhteis-

kunnalle opettaa sellaista, mikä sotii tieteen tuloksia vastaan? Ja

jos näin on, eikö yhteiskunnan etu käy totuudenvaatimuksen edel-

lä?» Johtopäätös oli seuraava: »Mikäli on hyödyllistä, että kansa

uskoo kirkon oppiin, tällä on silloin kiitettävä tarkoitus, olipa se

tosi tai ei, ja sitä on tuettava.»69

Naturalistinenperusasenne oli tässä johtanutsoveltamaan eettistä

relativismia myös totuudellisuuden vaatimukseen. Uskonto ei

sinänsä ollut mikään arvo, pikemminkin päinvastoin. Skeptinen

opportunismi antoi kuitenkin mahdollisuuden sen suvaitsemiseen,

jopa suosimiseenkin.

Kaikesta poliittisten tekijäin aiheuttamasta lehdistön asenteen-

muutoksesta huolimatta ruotsinkielisen sivistyneistönvaltaosan asen-

ne kirkkoon oli siten jatkuvasti epäilevä jakristinuskoon parhaasta

päästä välinpitämätön tai kielteinen. Kristillisellä taholla ei tästä

myös elätetty mitään illuusioita. Ruotsinkielisen kirkollisen lehdistön

kitumisen Vartija totesi vuonna 1894 osoittavan kirkollisen mielen

näissä piireissä olevan »tuiki lopussa». Kahta vuotta myöhemmin
G. G. Rosenqvist totesi Teologisessa Aikakauskirjassa sivistyneistön

pääosan olevan vailla yleensä mitään uskonnollista kantaa. 70

Ennen muuta eurooppalainen aatekehitys kuitenkin vakuutti

Suomen kirkon vastuulliset johtajat tilanteen vakavuudesta. Kah-

deksankymmentäluvullakirkollinen pessimismioli monasti purkau-
tunut eskatologisia lopun ajan tunnelmia kuvastaviin valituksiin.

Arkkipiispa T. T. Renvall päätteli vuoden 1885 synodaalikokouksen

alkusanoissaan Kristuksen toista tulemista edeltävien viimeisten

ahdingon aikojen nyt olevan kaikista merkeistä päätellenkäsillä. Sa-

maa vakuuttivat myös Kuopiossa vuonna 1889 lehtori J. Schwartz-

berg ja jumaluusopillisessa ylioppilastiedekunnassa toistuvasti

dekaani Herman Räbergh.71 Yhdeksänkymmentäluvulle tultaessa

kirkollinen tilanteenarvio on muuttunutempiirisemmäksi ja menet-

tänyt eskatologista sävyään. Epäilemättä papiston saarnoissa edel-

leenkin viitattiin lopun aikojen merkkeihin, mutta kirkon johtajat

pidättyivät yleensä lausumasta arveluja niiden läheisyydestä.
Täysin selvillä mainitut johtajat sen sijaan olivat siitä, että mer-



NATURALISMI JA OKKULTISMI 289

kittävät ajassa liikkuvat voimat pyrkivät täydelleen nujertamaan
kristinuskon. »Ellen varsin erehdy», Y. S. Yrjö-Koskinen kirjoitti

Vartijaan tammikuussa 1892, »on aikakautemme kulkemassa hyvää
vauhtia pakanuuteen päin. Tietysti on kristityitäkin vielä maail-

massa, enkä suinkaan pelkää niiden vastakaan katoavan sukupuut-
toon. Mutta Kristin-uskon valtaava asema aikakauden yleisessä
mielipiteessä on melkoisessa määrässä heikontunut.Pakanuus vaih-

televissa muodoissaan, mutta yhteisellä pantheismin ja materialis-

min pohjalla, on sen rinnalla varttunut siihen voimaan uuden aian

oloissa, että jo saattaa kysymystä nousta, kummanko käteen val-

tikka on joutuva, jahka vuosikymmenvielä kuluu ja 20:s vuosisata

astuu taivaan rannalta näkyviin.» 72

Kirjoittaja viittasi sitten iankaikkisuususkon luovuttamisen seu-

rauksena esiintyvään pessimismiin ja elämän tarkoituksettomuu-

teen, itsemurhien lisääntymiseen, yhä kasvavaan suvaitsematto-

muuteen kristittyjä kohtaan, joka Ranskassa oli saavuttanut jo
vainoa lähenteleviä muotoja, ja luonnontieteiden tavattomaan edis-

tykseen, jonka seurauksena »ihmisjärki on tottunut ajattelemaan
tutkimuksen rajat väistyneiksi arvaamattomiin asti». Tosin oli vielä

tuleva toinenkin aika jolloinluonnonlakejaeiyhtärohkeastisovellet-

taisi hengenelämän piiriin, mutta tällä hetkellä kristinuskon asema

epäilemättä oli melkoisesti vaikeampi kuin sen edellisessä suuressa

taistelussa pakanuutta vastaan antiikin lopulla. Katsauksensa kir-

joittajahuipisti johtopäätökseen, »että Kristin-uskolla lähimmässä-

kin tulevaisuudessa on kestettävä taistelu, jokamuutamissa kohden

kenties tulee ankarammaksi ja vaikeammaksi kuin mitä on aavistet-

tukaan». Kirkonmiesten saarnoihin viitaten Yrjö-Koskinen jatkoi:
»Minä en tahdo perustaa tätä väitettä mihinkään apokalyptisiin

ennustuksiin, jotka helposti saattavat erehdyttää ajan ja paikan

puolesta. Olen vain viitannut tunnettuihin tosiasioihin enkä luule

antaneeni niillekään mitään liioiteltua merkitystä. Jokainen ainakin

myöntänee, että Kristin-uskon asema nykyänsä on huomattavalla

tavalla heikentynyt.» 73

Yrjö-Koskinen varoitti edelleen nimenomaisesti luottamasta sii-

hen, että kansa kyllä säilyttää isiensä uskon vaikka sivistyneistö



290 KÄÄNNE

luopuisikin. »Kaikki historia päinvastoin todistaa, että niin pian
kuin joku aatesuunta on korkeammissa luokissa vakaantunut, se

ennemmin tai myöhemmin viepi alhaisetkin kerrokset mukaansa.»

Euroopan kulttuurimaissa ovatkin jo epäkristilliset ajatukset levin-

neet työväestöön ja sosialistinen liike voittaa jatkuvasti alaa. Tosin

Kristus on ja pysyy heikkojen ja sorrettujen toivona, mutta silti ei

ole odotettavissa, että usko Häneen pysyisi yhteiskunnan alem-

missa luokissa järkkymättä, jos sen johtavat piirit asettuvat toi-

selle kannalle. Kirjoittaja pitikin varmana, että kristinuskon asema

oli lähitulevaisuudessa kehittyvä vielä huonommaksi, ja mahdolli-

sena, »että se epäkristillinen suunta, jota olen pakanuudeksinimit-

tänyt, joksikin ajaksi pääsee johtavaan valtaan maailmassa». Kris-

tinuskon lopullista voittoa hän ei silti lainkaan epäillyt, minkä

uskon perusteluihin palaamme myöhemmin.74

Gustaf Johansson palasi kahta vuotta myöhemmin samaan tilan-

teenarvioon. »Yleinen kehitys liikkuu nykyaikana kristinuskon pe-

rusteista pois vastakkaiseen suuntaan
. . . Luopumus Jumalasta on

uskonnon alalla yhä kasvamassa, ja epäuskon valta tunkeutuu

yhteiskunnallisen elämän perusteisiin asti.» Tosin myös uskon kil-

voitus on lisääntymässä, mutta epäuskon kasvaminen on viime

aikoina ollut laajempi. Lopullista tulosta Johanssonkaan ei epäile:
»Usko on kuitenkin lopulta voittava, sillä raitis usko on elämän

voima.» 75

Kirkon otteen höltyminen ilmeni myös kristillisen tavan heiken-

tymisenä. »Ei auta kieltäminen! Useimmissa paikoin maatamme

kansan kirkossa käynti vähenemistään vähenee», nimimerkki »Maa-

laispappi»aloitti tammikuussa 1895 Vartijaan kirjoittamansa artik-

kelin. Sivistyneistössä vieraantuminen oli tapahtunut paljoa aikai-

semmin, nyt oli kyseessä muun kansan osanoton lasku. 76 Asiasta

syntyneessä keskustelussa vain yksi osanottajista, »kolmas maalais-

pappi» kiisti nimimerkin väitteen, eikä hänkään koko maan osalta,

joten sitä voitaneen pitää ainakin pääasiassa todellisuutta vastaa-

vana.
77

Kristinuskosta vieraantuneissa piireissäei siten, nimenomaan ruot-

sinkielisellä taholla, ole yhdeksänkymmentäluvunkuluessa havaitta-



NATURALISMI JA OKKULTISMI 291

vissa mitään merkittävää virtausta takaisin kristilliseen uskoon.

Naturalismi oli säilyttänyt pääasiassa asemansa, joskin sen aggressii-
visuus oli huomattavasti tasaantunut. Tämä tasaantuminen pa-

lautti taas edellisellä vuosikymmenellä pahoin ahdistetulle uskon-

nolliselle liberalismille entisen väljän elintilansa. Uutena uskonnol-

lisena ilmiönä ja eräänlaisena naturalismin vastapainona esiintyi
lisäksi ajoittain varsin voimakastakin vetoa okkultismiin ja mys-

tiikkaan, minkä huomattavimmat ilmenemismuodot meillä olivat

spiritismi ja teosofia.

Spiritistiset uskomukset olivat kahdeksankymmentäluvulla saa-

neet Euroopassa uutta ravintoa niistä kokeiluista ja havainnoista,

joita yhä lisääntyvässä määrin oli tehty erilaisten psykologisten ja

parapsykologistenilmiöiden, kuten hypnotismin ja telepatianaloilla.

Ensiksimainittua käsittelevää kirjallisuutta luettiin maassamme

ainakin vuosikymmenen loppuvuosina, ja liberaali lehdistö selosti

niitä lukijoilleen. Äbo Tidningissä Gustaf Cygnaeus suhtautui kiel-

teisesti koko virtaukseen, kun taas Nya Pressen omaksui varsin

myönteisen asenteen, mikä jo selvästi ennakoi lehden kantaa seu-

raavalla vuosikymmenellä.78 Hypnotismista näytti olevan vain

pieni askel »spiritualismiin», joka pyrki osoittamaan, että ihmisen

sielunkyvyt eivät ole missään tekemisissä hänen ruumiinsa kanssa

vaan perustuvat riippumattomaan henkiolentoon, joka muodostaa

hänen sielunsa. Tätä käsitystä puolusti useissa kirjoituksissaan
nimenomaan kokeellisiin tutkimuksiin vedoten C. R. Sederholm,

jonka ensimmäinen spiritualistinen kirja ilmestyi jo vuonna 1889.

Spiritualismi uskoi voivansa todistaa sielun kuolemattomuuden ja

sen mukana Kristuksen ylösnousemuksen, pyhimysten ihmeet ja
noitien taikatemput, sekä katsoi magian olevan todellisuutta. Usko

ja tiede olisivat nyt sopusoinnussa keskenään ja uskontokin perus-

tuisi lujasti tieteellisen tutkimuksen pohjalle.79

Astetta pitemmälle meni sitten spiritismi, joka äskenselostetun

filosofian pohjalta uskoi voivansa olla yhteydessä henkien, nimen-

omaan vainajien henkien kanssa. Julkinen sana suhtautui pitkään

täysin kielteisesti spiritismiin. Finsk Tidskriftin arvostelija kohteli

vuonna 1890 varsin kovakouraisesti muuatta Ruotsissa edellisenä



292 KÄÄNNE

vuonna ilmestynyttä spiritististä teosta. »Ns. henkien naputukset,

henkienilmestykset ja muut kummittelut, näkinkenkien kulkeminen

pöytälevyn yli, (joka tällöin on peitetty!) henkienkirjoitus ja mitä

ne kaikki ovat nimeltään» olivat ilmiöitä, jotka ainakin huomatta-

valta osaltaan perustuivat enemmän tai vähemmän taitavasti suo-

ritettuihin silmänkääntötemppuihin. Spiritismin tieteellisyys osoit-

tautui näin varsin kyseenalaiseksi, eikä sen uskonnollisella sano-

mallakaan ollut kirjoittajan mielestä paljoa arvoa. Aito uskonnol-

linen mieli ei välittäne spiritismin sielunvaelluksesta ja näennäisistä

»tieteellisistä» todisteista, arvostelija lopuksi totesi. 80 Myös Finland

kirjoitti spiritismiä vastaan, mutta käytti auktoriteettinaan mer-

kittävää kyllä Georg Brandesia. Naturalisti kelpasi osoittamaan

okkultismin erheeksi. 81

Spiritismin sivistysmaissa saavuttama laaja kannatus sekä myös
vakavien tiedemiesten sitä kohtaan osoittama kiinnostus aiheutti-

vat kuitenkin sen, että Suomessakin jo heti yhdeksänkymmentä-
luvun alkuvuosina epäluulot sitä kohtaan joutuivatantamaan sijaa
uteliaisuudelle. Niinpä Helsingissä suoritettiin vuosina 1891—92

yksityisissä piireissä spiritistisiä kokeita, joissa oli läsnä myös tiede-

miehiä. Selostaessaan kysymystä Valvojassa Arvi Grotenfelt totesi

tieteen suhtautuvan spiritistisiin ilmiöihin täysin vakavasti sekä

piti petoksen mahdollisuutta monissa tapauksissa olemattomana.

Haluamatta kokonaan kieltää sitäkään mahdollisuutta,että spiritis-
tien uskon mukaan henget todella olisivat kyseisten ilmiöiden aiheut-

tajia, Grotenfelt kuitenkin arveli monien todennäköisyyssyiden pu-

huvan tätä teoriaa vastaan. Varovaisesti kirjoittaja loppukatsauk-
sessaan jätti spiritismin mahdollisen arvon avoimeksi. Samana

vuonna myös Finsk Tidskrift otti palstoilleen Richard Kaufmannin

»uutta mystisismiä» käsittelevän artikkelin, joka selosti naturalis-

minvastaisia virtauksia, mm. spiritismiä myönteisessä hengessä.82

Vuodesta 1892 onkin sitten selvästi todettavissa spiritismin leviä-

minen yhä laajemmalle Suomessa. Asian luonteesta johtuen on

tämäntapaisen osittain salaperäisyyden leimaaman, osittain vain

puolivakavasti otetun virtauksen jälkiä vaikea seurata. Joka ta-

pauksessa asia katsottiin Helsingin kirkollisissa piireissä niin tär-



NATURALISMI JA OKKULTISMI 293

keäksi, että Finland julkaisi kesällä 1892 kuusiosaisen kirjoituksen

spiritismiä vastaan, missä liike leimattiin naamioiduksi materialis-

miksi ja antikristuksen edeltäjäksi.83 Myös Porvoon vastanimitetty

piispa Herman Räbergh puuttui ensimmäisessä synodaalikokouk-
sessaan asiaan: »Spiritismissä meidän on pohjimmaltaan nähtävä

paluu pakanuuteen. Sen sielunvaellusoppi uusiutuu spiritismin opis-
sa nk. reinkarnaatiosta. Sen usko henkiin, jotka meedioiden välityk-
sellä ilmestyvät ihmisille,on samanismin henki- jakummitususkon

jäte. Kunnioitus kristinuskoa kohtaan, mistä spiritismi vielä pyrkii

puhumaan, on pelkästään näennäinen. Missä sen opinkäsitys sivuaa

kristinuskon elämänkatsomusta, se sisältää kristillisten oppien vää-

ristelyn. Kristinuskon perustotuudella, sovituksella, ei ole mitään

sijaa spiritismin oppijärjestelmässä.» 84

Kirkon hylkäävä tuomio ei tuntunut niissä piireissä, missä spiri-
tismi levisi. Kesällä 1893 Minna Canth kertoi mm. Axel Gallenin ja
Pekka Brofeldtin osallistuneen hänen kanssaan spiritistisiin istun-

toihin. 85 Seuraavana talvena herätti Helsingissä melkoista huo-

miota muuan spiritistinen meedio rouva d’Esperance, jonka istun-

toja oli seuraamassa mitä arvovaltaisinta yleisöä, kenraali, filo-

sofiantohtori ja lakimiehiä. Istuntojen jälkeen keskusteltiin vilk-

kaasti siitä, todistivatko ne henkimaailman olemassaolon vai oli-

vatko ne petosta.
86

Monet joka tapauksessa uskoivat asiaan. Kuopiossa tiedetään

Minna Canthin jatkaneen spiritistisiä istuntojaan ja samanlaisia

pidettiin epäilemättä monilla muilla paikkakunnilla. Uteliaisuus ei

myöskään ollut ainoa tekijä, joka veti kristillisessä uskossaan horju-

tettuja ihmisiä tutustumaan spiritismiin. Näyttihän se tarjoavan
tehokkaan vastapainon materialismin toivottomuudelle ja palaut-
tavan uskon sielun kuolemattomuuteen. »Kuolemattomuudentoivo

on ja pysyy pelkkänä toivona olematta varmuutta, kunnes spiri-
tisti tulee konkreettisine todistuksineen: todella näyttämällä vai-

najan tai tuomalla häneltä viestejä, joiden aitous on kiistaton.»

Sanat ovat Finsk Tidskriftin arvostelijan vuodelta 1895, ja osoit-

tavat, miten spiritismillä oli pääkaupungin ruotsinkielisen sivisty-
neistön keskuudessa vakaumuksellisia kannattajia.87



294 KÄÄNNE

Spiritismiä suurempi merkitys oli kuitenkin teosofialla. Kahdek-

sankymmentäluvunloppuvuosina tutustuivat siihen maamme joh-
tavista vapaamielisistä kulttuurihenkilöistä ainakin Minna Canth

ja Gustaf Cygnaeus ja molempienreaktio oli myönteinen. Edellinen

mainitsi kirjeessään Hilda Aspille impulsiiviseen tapaansa »india-

laisen teosofian» suorastaan hurmanneen hänet. Jälkimmäinen tyy-

tyi rationalistina ja julkisen sanan miehenä vain toteamaan, että

moni teosofian ajatus oli sopusoinnussa ajan pyrintöjen kanssa, että

se oli terveellisenä vastapainona kirkolliselle auktoriteettiuskolle ja
että siihen kannatti tutustua, asennoituipa sitten lopuksi puolesta
tai vastaan. 88

Varsinaiseksi teosofian esittelijäksi suomalaiselle yleisölle tuli kui-

tenkin Nya Pressen. Kevättalvella 1891 lehti sisälsi laajan, yhdek-
sänosaisen artikkelisarjan »Mitä on teosofia», jonka toimitus oli

sellaisenaan käännättänyt amerikkalaisen A. Fullertonin originaa-
lista. Lehden suopeus asialle johtuisiitä, että päätoimittaja, tohtori

A. Lille itse suhtautui myönteisesti teosofiaan. 89 Mainittujen libe-

raalien myönteinen asenne perustui epäilemättä siihen, että teosofia

liberalismin hengessä kieltäytyi luottamasta pyhiin kirjoituksiin ja
uskonnollisiin auktoriteetteihin ja julisti rohkeasti esittävänsä tie-

toa Jumalasta, ts. perustuvansa kokeelliseen tieteelliseen tutkimuk-

seen. Heidän eettisiin katsomuksiinsa taas soveltui erittäin hyvin
karman ajatus, jokahylkäsi Jumalan armon ja opetti ihmisten teko-

jen saavan ehdottoman palkkansa hänen tulevassa elämässään.

Liberalismin uskonnolliseen kantaan taasen kytkeytyi liikkeen anti-

dogmaattisuus: »Teosofi ei itse pystytä mitään uskontunnustusta

eikä perusta mitään kirkkoa, sillä hän tuntee aivan liian hyvin mo-

lempainhistorian ja miksi ne ovat kehittyneet. Se pyrkii antamaan

pyhille kirjoituksille uuden tulkinnan se pyrkii avaamaan hengel-
lisen elämän padotut lähdesuonet ja kokoamaan uudelleen hedel-

mättömissä mielipidekiistoissa tuhlatut voimat.» 90

Lehden viimeisessä artikkelissa viitattiin kansainväliseen teoso-

fiseen yhdistykseen ja sen Tukholmaan perustetun osaston, Ruotsin

Teosofisen Seuran toimintaan. Alusta alkaen suomalaisilla teosofian-

harrastajilla oli kiinteät yhteydet Tukholman seuraan, johon



NATURALISMI JA OKKULTISMI 295

ensimmäiset suomalaiset jäsenet liittyivät juuri samana vuonna

1891.

Rationalististen ja okkultististen katsomusten kytkeytyminen toi-

siinsa ei ollut mikään uusi ilmiö, vaan valistuksen aikakaudelta

hyvinkin tuttu. Kristilliseltä kannalta arvostellen samansuuntainen

kehitys oli nytkin jopa odotettu. »Epäusko on aina historiallisen

kehityksen mittaan aiheuttanutreaktion. Tämä esiintyy taikauskon

muodossa.» Näin tulkitsi Herman Räbergh hiippakuntansa papis-
tolle pitämässään puheessa ajassa ilmenevää käännettä kohti mys-

tillistä ja jatkoi: »Näin on käynyt meidänkin aikanamme. Jotakin

on ihmisen pelättävä ja rakastettava. Jos hän halveksii Jumalaa

ja hänen pelkoaan, on hänen pakko langeta pelkäämään pahoja
voimia, tuntemattomia ja pimeitä, kauheita, kuviteltuja, epätodel-

lisia; mutta uskoa ihmeelliseen ja yliluonnolliseen hän ei pysty voit-

tamaan.» Teosofian osakseen saama kannatus oli tästä piispan mie-

lestä selvä esimerkki: »On todella outo tosiasia, että lukuisat nk.

sivistyneet, joiden katsotaan edustavan aikansa sivistyksen huip-

pua, eivät katso voivansa uskoa kristinuskoon, siihen uskontoon,

joka on vienyt eteenpäin ihmiskunnan siveellistä ja älyllistä kehi-

tystä, mutta omaksunut sensijaan ahneen jaarvostelukyvyttömän
innokkaasti itämaisen panteismin koko fantastisine ja täysin todis-

tamattomine sisältöineen panteismin, joka seurauksissaan päätyy

epätoivoon koko olevaisesta. Tämä on vanhan apostolisen sanan uusi

vahvistus: 'Koska he eivät ole ottaneet vastaan rakkautta totuu-

teen, voidaksensa pelastua, sentähden Jumala lähettää heille väke-

vän eksytyksen, niin että he uskovat valheen.'» 91

Laajojen piirien uskonnoksi teosofiasta ei kuitenkaan ollut. Vuon-

na 1894 tiedetään Ruotsin Teosofiseen Seuraan kuuluneen kolme-

kymmentä suomalaista. Samana vuonna perustettiin Helsinkiin

epävirallinenyhdistys ja seuraavana vuonna Hankoon samanlainen.

Sekä Nya Pressen että Finsk Tidskrift ottivat palstoilleen teosofiaa

myönteisessä hengessä selostavia artikkeleita. 92 Muuan Nya Presse-

nin uutinen teosofien »ristiretkistä» vuodelta 1897, jonka Evangelisk
Kristendom otti palstoilleen, aiheutti viimeksimainitussa lehdessä

polemiikin, jollointoimitus turvautui insinööriKarl af Geijerstamin



296 KÄÄNNE

Ruotsissa juuri samana vuonna esittämään varsin murhaavaan

kritiikkiin. 93 Kiista ei kuitenkaan estänyt liikkeen leviämistä, vaan

täkäläisten teosofian kannattajien luku lähenteli vuosisadan loppua

lähestyttäessä jo kahdeksaakymmentä, mikäli mittapuuna edel-

leenkin pidetään Tukholman Teosofisen Seuran suomalaisten jäsen-
ten lukumäärää. 933

Julkisuudessa esiintyneistä teosofian kannattajista olivat mer-

kittävimmät kenraali C. R. Sederholm, joka pitkän filosofis-uskon-

nollisen kirjailijatoimintansa aikana oli asettunut lähes kaikkien

ajassa liikkuvien rationalistis-mystillisten virtausten tulkiksi, sekä

Pekka Ervast. Ensiksimainittu tavattiin kahdeksankymmentäluvun
alussa puolustamassa järjen uskontoa, vuonna 1886 hän julkaisi

kirjan »Buddha valistunut ja hänen oppinsa», yhdeksänkymmentä-
luvulla häneltä ilmestyi kaksi spiritualismia käsittelevää kirjaa ja
vuonna 1895 kirjanen »Teosofia eli hengen uskonto», kaikki ruotsin-

kielellä. Lisäksi Sederholm oli kirjeenvaihdossa Leo Tolstoin kanssa,

joka tunnustiSederholmin hänelle lähettämän katkelman teoksestaan

»Hengen eli puhtaan järjenuskonto» vastaavan hyvin läheisesti hänen

omia käsityksiään. Yhtenäisenä lankana koko hänen tuotannossaan

oli pyrkimysyhdistää tieteellinen katsomus ja usko henkiseen todel-

lisuuteen sekä tältä pohjalta nouseva historiallisen kristinuskon

vastustus. Tämän synteesin hän uskoi lopulta löytäneensä teoso-

fiassa: »Kun teosofia sisältää sekä tieteen että uskonnon, se on sa-

malla kertaa tieteellinen usko ja uskonnollinen tiede. Se ei ole

sokeata uskoa tai ihmisten keksimiä dogmeja, vaan tietoa niistä

laeista, jotka hallitsevat ihmisen ja luonnon fyysisten, astraalisten,

psyykkisten ja intellektuaalisten ainesten edistystä.» Kirkon us-

konto oli hänen mielestään vain dogmien kokoelma, moderni tiede

taasen jätti huomiotta todellisuuden näkymättömän puolen jakielsi

siitä saatavan kokemuksen. 94

Pekka Ervastin liittyminen teosofiseen liikkeeseen tapahtui yh-

deksänkymmentäluvun puolivälissä, ja jo saman vuosikymmenen

jälkipuoliskollahän levitti aktiivisesti esitelmin ja kirjoituksin uutta

vakaumustaan. Liikkeen hänen johdollaan tapahtunut merkittävä

kehitys ja sen leviäminen nimenomaan suomenkielisiin piireihin



KIRKOLLINEN APOLOGIA 297

sattui kuitenkin uuden vuosisadan puolelle ja jää näin ollen

tutkimuksemme ulkopuolelle.95

Kirkollinen apologia

Kahdeksankymmentäluvun väistyessä alkoi myös kirkolliseen

apologiaan ilmestyä uusia piirteitä. Naturalistisen hyökkäyksen

kiihkeimpinä vuosina kristinuskon puolustus oli seurannut pää-
asiassa kahta linjaa. Toisaalta painostettiin uskon transsendenttista

luonnetta, joka olemuksestaan johtuen ei ollut maallisen järjen
arvosteltavissa. Toisaalta pyrittiin puhein ja teoin osoittamaan,

miten kristinuskon eettiset hedelmät olivat epäuskon vastaaviin

verrattuina ylivoimaiset. Uskonnollisen ja eettisen puolustuksen
rinnalla intellektuaalisen apologian heikkous oli erittäin silmiin-

pistävä. Pääsyy tähän oli ilmeisesti se, ettei kirkolla yksinkertaisesti
ollut voimia, jotka olisivat pystyneet edes lähimain tasaveroiseen

keskusteluun maailmankatsomuksellisen naturalismin edustajien
kanssa.

Osittain intellektuaalisen apologian heikkous johtui kuitenkin

myös kirkon johtavien miesten periaatteellisesta asennoitumisesta.

Keskusteltaessa Kuopion yksityisessä pappeinkokouksessa kesällä

1889 erityisen apologetiikan oppituolin tarpeellisuudesta yliopis-
tossa Gustaf Johansson asettui hanketta vastaan: »Apologetiikka on

väärin käytettynä vaikuttanut paljon vahinkoa. Kun on ruvettu

järjenväittelyllä ottelemaan sen kanssa, jonka tahto on kääntynyt

pois totuudesta, yllytetään tätä vain uusia mutkia keksimään, joilla

pääsee totuutta kiertämään.» Rationaaliset argumentit eivät rat-

kaise taistelua kristinuskon totuudesta: »Kristinusko puoltaa itsensä

oman henkensä kautta. Ellei omatunto herää, ellei täydellä todella

totuutta etsitä, niin on turhaa ruveta ihmistä kääntämään tie-

teellä.» 96

Huolimatta siitä, että useat puhujat olivat aikaisemmin keskus-

telun kuluessa puolustaneet nimenomaan luonnontieteiden hyök-

käyksiä torjuvan apologian tarpeellisuutta, kokous kuitenkin yhtyi



298 KÄÄNNE

Elis Bergrothin ehdotuksesta yksimielisesti Johanssonin kantaan.

Piispa oli Kuopiossa auktoriteetti.97

Helsingissä asioita sen sijaan tarkasteltiin jo hieman toiselta kan-

nalta. Jumaluusopillisenylioppilastiedekunnan keskustellessa seu-

raavana lukuvuonna »apologetiikan tarpeellisuudesta» alustaja, yli-

oppilas Martti Ruuth kohdisti polemiikin kärjen Kuopion kokousta

vastaan. Täällä oli päädytty tulokseen, että kristinuskoa oli puolus-
tettava elämällä eikä opillisilla selvittelyillä. Näin päätellen sivuu-

tettiinkuitenkin tosiasia, että juuriteoreettiset hyökkäyksetkristin-

uskoa vastaan olivat monen ihmisen elämässä katkaisseet sen kehi-

tyksen, joka muuten olisi hyvin saattanut johtaa kristilliseen us-

koon. Ylioppilas Lauri Ingman taas katsoi teoreettiset selvittelyt
varsin tarpeellisiksi suojelemaan uskovia kristittyjä luonnontie-

teiden ja filosofian hyökkäyksiä vastaan. 98

Nuori polvi oli tässä selvästi astumassa esiin uusin ajatuksin.
Tukenaan heillä oli tiedekunnan dekaani Herman Räbergh ja teo-

logisten esikäsitteiden apulainen G. G. Rosenqvist. Koko opettaja-
kunta ei kuitenkaan ollut samalla kannalla. Vastaansa ylioppilaat
saivat Johanssonin beckiläisen aateveljen, professori O. I. Collian-

derin, joka torjui modernin apologian perusteissaan harhautuneena:

Kristikunnassa nykyään vallitseva uskon puolustus pyrki sovitte-

lemaan keskenään filosofis-luonnontieteellistä ja kristillistä maail-

mankatsomusta. Tällöin jouduttiin kompromissia rakennettaessa

yleensä luovuttamaan jotakin kummastakin. Yritys saattaa juma-
lallisia totuuksia järjelle tajuttavammaksi oli kuitenkin tuomittu

epäonnistumaan. Tieteen kannalla olevan kanssa ei voi taistella,
ellei hyväksy samoja premissejä, ts. asetu itse tieteen perustalle ja

argumentoi näistä edellytyksistä lähtien. Kristityn lähtökohta on

kuitenkin Raamattu. Lähtökohdan ero teki myös apologian hedel-

mättömäksi."

Johanssonin ja Collianderin pelko nojautui heidän Saksan ja

yleensä länsimaiden teologisen tilanteen tuntemukseensa. Siellä

missä jumaluusoppion apologeettisin päämäärin asennoitunut avoi-

mesti uusiin luonnontieteellisiin ja filosofisiin virtauksiin, se oli

samalla merkittävästi joutunut siirtämään painopistettään dog-



KIRKOLLINEN APOLOGIA 299

maattisista ja metafyysisistä kysymyksistä eettisiin ja immanent-

tisiin. Saksassa oli uuden suunnan nimekkäin edustaja Albrecht

Ritschl, jokakorosti siinä määrin kristinuskon eettistä sisältöä, että

vanhojen kirkollisten tunnustusten dogmit jäivät näiden rinnalla

varsin toisarvoiseen asemaan. Tämä taas soti jyrkästi beckiläistä

jumaluusoppia vastaan. Nuoret ylioppilaat vuorostaan olivat osa-

kuntakeskusteluissaan saaneet erittäin havainnollisesti kokea, mitä

seuraamuksia kristillisen maailmankatsomuksen puolustukselle
siitä oli, etteivät sen edustajat pystyneet vastaamaan kristinuskoon

kohdistettuihin syytöksiin. Lisäksi he olivat saaneet nauttia teolo-

gisten esikäsitteiden apulaisen G. G. Rosenqvistin opetusta, joka
ensimmäisenä maassamme ryhtyi uusin teoreettisin ja filosofisin

asein puolustamaankristinuskoa naturalismia vastaan.

Tutustuminen Hermann Lotzen filosofiaan antoi G. G. Rosen-

qvistille ne argumentit, joitten varassa hän saattoi ryhtyä merkit-

tävään apologeettiseen toimintaansa. Vastoin vallitsevaa enemmän

tai vähemmän positivistista ajattelua, joka tahtoi perustautua »to-

dellisuuteen», Lotze korosti sitä, että maailmassa myös oli »arvoja»,

joitten merkitys oli »todellista» tärkeämpi. Luonnontieteitten alalla

Lotze hyväksyi mekanistisen selitysperusteen ehdottoman pätevyy-
den, mutta kieltäytyi näkemästä siinä todellisuuden olemusta, joka
oli löydettävissä arvojen piiristä. Arvofilosofiaansa kehittäessään

Lotze sitten rakensi idealistisen maailmankatsomuksen, jokapäätyi
selväpiirteiseen teismiin. 109

Teistinen filosofia antimetafyysisenä aikana oli G. G. Rosen-

qvistille, jonka nimenomainen tehtävä oli filosofian opettaminen

jumaluusopin ylioppilaille, suoranainen löytö. Hänen ensimmäinen

väitöskirjansa käsittelikin juuri Lotzen uskonnonfilosofiaa ja pal-

jasti selvästi tutkijan kiintymyksen kohteeseensa. Rosenqvist

myönsi tosin, ettei Lotze ollut tajunnut kristinuskon keskeisimpiä,

spesifiikkisiä katsomuksia: »Synti ja armo, nämä kristinuskon perus-

kysymykset lankeavat Lotzen uskonnonfilosofian rajojen ulkopuo-
lelle.» Sitä suurempi merkitys hänen ajattelullaan sen sijaan oli kris-

tillisen apologian alueella: »Uskonnollisen ja epäuskonnollisen maail-

mankatsomuksen välinen taistelu on meidän päivinämme kehitty-



300 KÄÄNNE

nyt äärimmäisiin seuraamuksiinsa. Deismiä ja panteismiä on seu-

rannut materialismi. Näennäisesti luonnontieteeseen nojautuen on

muodostunut kaikelle uskonnolle ja siveellisyydelle vieras maail-

mankatsomus, joka väittää olevansa eksaktin tieteen tulosten loppu-
summa. Lotzessa meillä on ajattelija, joka on luonnontieteen

alueella täysin kotonaan, joka antaa tämän tieteen työlle ja tutki-

musmenetelmälle kaiken asiaankuuluvan tunnustuksen, mutta joka

samalla on kristinuskon eettisen hengen läpitunkema, hengen, joka
mieluummin olettaa virhettä tiedossa kuin luopuu siveellisistä pos-

tulaateistaan. Kun näin varustautunut ajattelija asettaa erääksi

päätehtäväkseen uskon ja tiedon sovituksen, täytyy tietenkin hänen

tieteellisten tutkimustensa tarjota paljon arvokasta apologetii-
kalle.» 101

Järjestelmällisesti ajateltu filosofinen perusta antoikin uudet

argumentit sille kristinuskon puolustukselle, mihin G. G. Rosenqvist

väitöskirjansa ilmestymisestä lähtien ryhtyi, aluksi Finlandin pals-
toilla. Lotzen suorittama naturalismin kritiikki teki nyt mahdolli-

seksi irtautua siitä kysymyksenasettelusta, jonka avulla kristin-

uskon arvostelijat olivat saattaneet sen puolustajat näennäisesti

kestämättömien vaihtoehtojen eteen. Aikaisempi kristillinen apo-

logia oli perustelujen puutteessa joutunut hyväksymään vastusta-

jienkysymyksenasettelun keskustelun lähtökohdaksi ja siten saanut

tyytyä pelkästään torjumaan heidän väitteensä saman kaavan

mukaisesti »epäuskon ilmauksissa».

Nimenomaan kahdessa kohdin Rosenqvist nyt asetti siihenastis-

ten kysymystenasettelujen tilalle uudet. Ensinnäkin hän erotti toi-

sistaan kysymykset kristinuskon sisällöstä ja kristinuskon totuu-

desta. 102 Liberaalin lehdistön toistuvasti esittämä perusväiteoli ollut

»dogmikristillisyyden» ja»totisen kristillisyyden» erottaminen toisis-

taan. Edellinen oli pimeiden vuosisatojenaikana kangistunut nykyi-

seen elämälle vieraaseen kaavaansa, jälkimmäinen sen sijaan py-

sytti kristinuskon ytimen,samalla kuin se oli sopusoinnussa moder-

nin luonnontieteen ja terveen järjenkanssa. A. F. Granfeltin idealis-

tisen, yhtä vähän kuin beckiläisen »raamatullisenkaan» jumaluusopin

pohjalta ei ollut löytynyt tehokasta vaihtoehtoa uskonnollisen libe-



KIRKOLLINEN APOLOGIA 301

ralismin esittämään väitteeseen. Edellinen omaksui nimittäin juuri
idealistisen perusasenteensa vuoksi saman lähtökohdan kuin uskon-

nollinen liberalismikin, että siis kristinuskon ydin ei ole sidottu sen

historiallisiin dogmeihin ja että järjelläsiten on sananvaltaa kyseistä

ydintä hahmoteltaessa. Jälkimmäinen puolestaan hyväksyi Raa-

matun kirjoitetun sanan ainoaksi ohjeeksi ja hylkäsi kaiken teoreet-

tisiin argumentteihinnojautuvan spekulaation.Seurauksena oli, ettei

beckiläinen jumaluusoppipäässyt keskustelun alkuunkaan, kun taas

idealistinen teologia myönsi premisseissään niin paljon, että sen oli

vaikeata olla hyväksymättä ainakin osittain myös uskonnollisen

liberalismin tuloksiakin.

Rosenqvist perusti nyt todistelunsa kristinuskoon historiallisena

tosiasiana. Luopuen niin beckiläisten jäykästä pitäytymisestä Raa-

matun kirjaimeen, jota liberaalit eivät ymmärrettävästi hyväksy-

neet, samoin kuin spekulatiivisen jumaluusopin nojautumisesta
idealistiseen filosofiaan, johon naturalistinen aikakausi ei saattanut

alistua, Rosenqvist korosti tosiasiaa, että kristinusko kertakaik-

kiaan on historiallinen suure, jonka sisältö ja vaikutus ovat empiiri-
sesti todettavissa. »Mikäli sanalla 'kristinusko’ on oleva määrätty

merkitys, sillä on toki tarkoitettava sitä uskontoa tai uskonoppia,

jota kaikki kristityt kirkot kannattavat ja joka on esitetty kristin-

uskon historiallisissa asiakirjoissa. Sitä, mikä olennaisesti sotii tätä

vastaan, mikä ei kiellä ainoastaan uskontunnustuksen jumaluus-

opillista muotoilua vaan itse tunnustuksen perustotuudet ja kristil-

lisen uskontietoisuuden peruskokemukset, ei voida nimittää 'kristin-

uskoksi', oli tämä sitten vaikka itse tiede taikka järki tai ikuinen

jne.» Liberaalien yritykset muuntaa historiallista uskontoamme

mieleisekseen ja väittää näin hahmottelemaansa subjektiivista va-

kaumustaan kristinuskoksi olivat, paitsi epärehellisiä, myös toivot-

tomia. 103

Näin määritelty kristinusko ei myöskään ollut sama asia kuin dog-
matiikka. »Jälkimmäinen on se tieteellinen muoto, selvitys ja perus-

telu, mikä on pyritty antamaan kristillisen uskontietoisuuden edel-

lytyksille ja tosiasioille. Kristillinen dogmatiikka, kuten kaikki

tiede, on ja sen täytyykin aina olla kehityksen alaista. Mutta mi-



302 KÄÄNNE

kä kristinuskossa on objektiivista, ne pelastustoimet ja pelastus-

tosiasiat, jotka se sanoo sisältävänsä, ei saata vaihdella: Joko ne

ovat ikuisia, tai niitä ei koskaan ole ollut olemassa.» 104

Rosenqvistin argumentointi mursi liberaalin lehdistön yleisen

kysymyksenasettelun: joko dogmiusko tai todellinen kristilli-

syys. Siirtämällä keskustelun historialliselle alueelle Rosenqvist
tarttui perusteluihin, joita vastapuolenkin oli pakko kuunnella.

Samalla kun hän torjui idealistisessa teologiassa piilevän vaaran,

että filosofiset perustelut pääsisivät vaikuttamaan myös kristilli-

sen opin sisältöön, hän varasi jumaluusopille avaramman liikku-

ma-alan, kuin mitä jäykkä biblisismi saattoi sille myöntää. Kristin-

uskon perustosiasioita oli kunnioitettava, mutta toisaalta saattoi

käsitys niiden tulkinnasta tutkimuksen edistyessä ainakin jossakin
määrin muuttua.

Keskusteltaessa kristinuskon sisällöstä oli tieteellinen argumen-

tointi paikallaan, mutta tutkittaessa kristinuskon totuutta vai-

keni tiede Rosenqvistin käsityksen mukaan tyystin. Tässä kysyt-
tiin persoonallista ratkaisua. Muuta tietä ihmiskunnalla ei kuiten-

kaan ollut. »Sitä pelastusta, mitä ihmiskunta janoaa, ja sitä elämän-

uudistusta, mitä se tarvitsee, se ei ole löytänyt missään opissa tai

aatteessa, vaan historiallisessa Kristuksessa.» 105

Toinen kohta, missä Rosenqvist kiisti vastustajien kysymyksen-
asettelun pätevyyden, koski mekanistista maailmanselitystä. Sen

hyväksyminen ei suinkaan sulkenut Jumalaa pois universumista.

Teologisesti arvioiden eivät luonnontieteen löytämät »ikuiset lait»

olleet muuta kuin se tapa, millä Jumalan vaikutus kaikkeudessa

ilmeni: »Menneisyydessä ja nykyisyydessä ovat tiedemiehet, filosofit

ja luonnontutkijat selittäneet kaikkeuden lainalaisuuden olevan

varsin hyvin yhdistettävissä vanhaan kristinuskoon. Ei jumaluus-

oppikaan millään tavoin kiellä kaikkeuden lainalaisuutta eikä opeta
mitään mielivaltaista puuttumista tapahtumain kulkuun.» 108

Lotzen rinnalla, jolta G. G. Rosenqvist sai pääasiallisetargument-

tinsa, hänen innoittajinaanolivat myös ruotsalainen ajattelija Pon-

tus Wikner ja skotlantilainen luonnontutkija Henry Drummond.

Lotzea helppotajuisempina viimeksimainitut saavuttivat maassam-



KIRKOLLINEN APOLOGIA 303

me muitakin ihailijoita.107 Nimenomaan Drummondiin tutustumi-

nen merkitsi monelle kristinopin ja evoluutiouskon ristiriidassa

kamppailevalle kristitylle vapautusta. Hänen merkittävin teoksensa

Natural Law in the Spiritual World, joka ilmestyttyään vuonna

1883 nopeasti kohosi sadantuhannen painosmäärään ja käännettiin

ruotsiksikin vuonna 1888, pyrki osoittamaan merkittävän samankal-

taisuuden vallitsevan luonnon- ja uskonelämän piirissä. Drummon-

dissa yhtyivät darvinistiseen kehitysoppiin uskova luonnontutkija
ja raamatullinen jumaluusoppinut, joka käsitteli teologiaa Raama-

tun pohjalta kokemusperäisenä tieteenä yliluonnollisista asioista.

Molemmilla alueilla hän oli toteavinaan samat lait, kehityksen ja
uuden syntymisen. Kuten luonnossakaan kuollut kivi ei pysty
muuttumaan eläväksi kasviksi, niin myös hengen maailmassa luon-

nollinen ihminen ei ilman uudestisyntymää muutu hengellisesti elä-

väksi. Darwinin »olemassaolon taistelun» rinnalla Drummond oli

luonnossa havaitsevinaan myös »taistelun toisten olemassaolon puo-

lesta», mikä korkeampi luonnonlaki oli sitten ihmiselämässä tarkoi-

tettu syrjäyttämään egoistisen olemassaolon taistelun. 108

Suomen vapaakirkollisen liikkeen henkisestä vireydestä ja kiin-

teästä kosketuksesta anglosaksiseen maailmaan oli osoituksena,

että Drummondin teos oli täällä tunnettu jo huomattavasti ennen

ruotsalaisen käännöksen ilmestymistä. Antti Mäkinen julkaisikin
vuonna 1886 Valvojassa innostuneen artikkelin, missä hän katsoi

Drummondin pystyneen löytämään todellisuuden perustavat yhtei-
set lait, niin että nyt »häviää uskonnolta tuo epätieteellisyys, joka
sen on tehnyt tutkivan järjen loukkauskiveksi, ja tieteelle saadaan

uusi avara ala, joka täytteenä liittyy luomisen ihanaan ihmee-

seen».
109

Mäkisen harrastuksen suunta näkyi varsin selvästi siitä, että hän

yksityiskohtaisessa katsauksessaan sivuutti tyystin Drummondin

kehitysopilleen biologisen kannan ja tyytyi vain selostamaan, mi-

ten luonnontieteelliset analogiat tukivat skotlantilaisen professorin

(ja samalla Suomen vapaakirkollisuuden) jumaluusopillisiakatso-

muksia. 110 Vähän maltillisempi, mutta edelleen varsin kiittävä oli

vapaakirkollisen Finska Weckobladetin arvostelu teoksen ruotsin-



304 KÄÄNNE

kielisen laitoksen ilmestyttyä vuonna 1888. Selostaja nimitti teosta

»uraauurtavaksi kirjaksi» ja totesi sen merkittävällä tavalla lähen-

tävän tiedettä ja kristinuskoa toisiinsa. Sivuuttaen Drummondin

kehitysopille yleensä suopean kannan kirjoittaja korosti erityi-
sesti sitä, että osoittaessaan elottoman luonnon kykenemättömäksi

synnyttämään elollista teos osoitti kehitysopin tältä osaltaan

vääräksi. 111

Finlandin seuraavana keväänä ilmestynyt arviointi oli myös täy-
sin myönteinen. Selostaja mainitsi lukeneensa Drummondin kirjan
»mitä suurimmalla tyydytyksellä». Sen pääansion hänkin näki luon-

nontieteen ja teologian vastakohdan tasoittamisessa. Tiede ei tosin

ollut pystynyt kumoamaan uskontoa, mutta monelle sivistyneelle
se oli tehnyt uskomisen vaikeaksi. Tässä Drummond nyt saattoi tar-

jota apuaan. Arvostelija pidättyi kuitenkin itse ottamasta kantaa

Drummondin väitteisiin, epäilemättä suurelta osaltaan siksi, ettei

hän ollut valmis yksityiskohdissaan hyväksymään skotlantilaisen

luonnontutkija-teologin kompromissia kristinuskon ja kehitysopin

välillä, ja tyytyi vain selostamaan tämän pääajatukset.112

Finska Weckobladet oli arvioinnissaan lausunut, ettei Drum-

mondin teos pystynyt herättämään uskoa mutta sensijaan kyllä
kumoamaan sitä vastaan esitettyjä epäilyksiä.1123 Viimeksimainittu

tuloskin sillä kuitenkin oli lähinnä vain siellä, missä kristillinen

usko jollakintavoin oli jo sisältäpäin tajuttu. Tällöin tulivat Drum-

mondin analogiat mielekkäiksi, kun ne taas puhtaasti liberalisti-

selta kannalta lähestyttäessä tuskin saattoivat ketään vakuuttaa.

Finsk Tidskriftin arvostelija F. V. Gustafsson pitikin kyseisen teok-

sen arvoa sekä uskonnon että tieteen kannalta tarkastellen varsin

kyseenalaisena ja vertasi siihen muuatta Drummondin samanaikai-

sesti käännettyä pientä puhtaasti uskonnollista kirjasta, jonka
uskonnollinen lämpö ja rikas kulttuurisisältö herättivät hänen

suuren ihastuksensa. 113 Ilmeistä onkin, että Drummondin tärkein

merkitys ei aikalaisillekaan ollut hänen rakentamansa synteesin
saumattomuudessa vaan hänen persoonansa todistuksessa. Tutus-

tuminen häneen vakuutti nimittäin usean sisäiseen konfliktitilan-

teeseen joutuneen kristityn siitä, että todella oli mahdollista olla



KIRKOLLINEN APOLOGIA 305

samanaikaisesti darvinistinen luonnontutkija ja hurskas tunnus-

tava kristitty.
Maamme johtavalla jumaluusopillisella taholla, teologisen tiede-

kunnan professorien piirissä, suhtauduttiin kehitysoppiin ja darvi-

nismiin edelleenkin tietyin varauksin. Kysymys lajien kehittymi-
sestä ja ihmisen synnystä tunnustettiin kuitenkin luonnontieteelli-

senä kuuluvaksi teologian pätevyyden ulkopuolelle,eikä siihen sen

vuoksi aktiivisesti puututtu. Yliopistoteologiammesen hetken kanta

ilmeni selvimpänä Herman Räberghin suositelevalla esipuheella
varustamasta saksalaisen Chr. Ernst Luthardtin apologeettisten
esitelmäin suomennoksesta, joka ilmestyi vuonna 1891. 114

Luthardtin suhtautuminen luonnontieteiden tuloksiin on kaut-

taaltaan myönteinen ja asiallinen. Missä tutkimus on päätynyt suh-

teellisen yksimieliseenkantaan, kuten geologianesittämässä maan-

kuoren muodostumisen historiassa, kirjoittaja on valmis empimättä

hyväksymään sen.
115 Milloin taasen tutkijat ovat eri mieltä, kuten

kysymyksissä elämän synnystä, kiintotähtien etäisyyksistä, maapal-
lon iästä ja lajien synnystä, Luthardt esittää vastakkaiset kannat,

jolloin hän kuitenkin selvästi panee pääpainon niille argumenteille,

jotka näyttävät puhuvan perinnäisellekristinuskontulkinnalle edul-

lisemman kannan puolesta. Maapallon iästä hän lausuu suoraan,

ettei »koko tällä aika-asialla olekaan mitään uskonnollista merki-

tystä».
116 Itsestään tapahtuvan alkusynnyn ja biologisen evoluutio-

opin hän toteaa omaavan luonnontutkijain keskuudessa huomatta-

vaa kannatusta, eikä suinkaan väitä niitä tieteellisesti mahdotto-

miksi. Sen sijaan hän kyllä katsoo kyseisiä teorioita vastustavien

argumenttien tutkimuksen nykyisessä vaiheessa osoittaneen ne var-

sin epätodennäköisiksi.117 Teologisiin perusteluihin hän ei tässä

yhteydessä vetoa: »Ei ole suinkaan liikaa huomauttaa kuinka usein

hyvänsä», Luthardt nimenomaan korostaa, »että raamattu ei ole

mikään tähtitieteen eikä geologian oppikirja, vaan uskonnon lähde-

kirja, että sen tarkoituksena ei ole vastaaminen luonnontutkijain

kysymyksiin eikä tutkimisvaivan säästäminen heiltä, eipä edes sen

helpottaminenkaan, vaan uskonnollisen tarpeen tyydyttäminen».
118

Drummondiin vetoaminen henkisessä taistelussa osoitti kristin-



306 KÄÄNNE

uskon puolustajien olevan valmiita käyttämään hyväkseen sellais-

tenkin auktorien lausuntoja, joitten kantaan he kokonaisuudes-

saan eivät katsoneet voivansa yhtyä. Huomattavasti selvemmin

kyseinen piirre paljastui kirkonmiesten tarttuessa uskonnollisen

vapaamielisyyden edustajien puheenvuoroihin, milloin nämä koh-

distivat iskunsa yhteistä vihollista, naturalismia vastaan. Marras-

kuussa 1889 Finland lausui kiittävän sanan itsestään Carl von

Bergenistä, kun hän oli Tukholmassa julistanut tieteen kumonneen

materialismin, ja saman vuoden joulukuussa lehti selosti hänen

uutta esitelmäänsä, missä oli voimakkaasti puolustettu uskoa kuole-

mantakaiseen elämään. 119 Tarkalleen ottaen v. Bergenin kanta ei

näissä kysymyksissä ollut lainkaan muuttunut sitten hänen Hel-

singissä pitämiensä kuuluisien esitelmien, joitten herättämä vasta-

vaikutus juurioli johtanut sanomalehti Finlandin syntyyn. Henki-

nen tilanne vain oli nyt toinen. Naturalismi oli sivistyneistön pii-
rissä syrjäyttänyt kristinuskon valtasuuntana ja siksi uskonnollinen

liberalismi joutui nyt kohdistamaan pääiskunsa tätä vastaan.

Kristilliselle apologialle entisestä vastustajasta oli tullut, joskaan
ei suorastaan muodollista liittolaista, niin kuitenkin »rinnakkais-

sotaa käyvä», v. Bergenin äkillinen suosio sai Nya Pressenin ymmär-
rettävästi muistuttamaan menneistä: Oliko Finland nyt herännyt

lopultakin huomaamaan, ettei se vuonna 1884 ollut pystynyt erot-

tamaan ateismia ja unitaarista kristinuskoa toisistaan? 120

Samaa uskonnollisen liberalismin ja kirkollisen kristillisyyden
välisen jännityksen lieventymistä, josta v. Bergenin esiintymisen

aiheuttama reaktio oli selvänä ilmauksena, on havaittavissa myös
kotoisissa oloissa. C. G. Estlanderin toimittama Finsk Tidskrift

seurasi johdonmukaisesti entistä linjaansa. Kesällä 1889 lehti si-

sälsi F. A. Ekin uusimmasta uskonnon ja tieteen suhteita käsitte-

levästä kirjallisuudesta laatiman selostuksen, mikä alkoi väitteellä,

että »uskonnon ja tieteen sovitus on nykyajan suuri päämäärä», ja

päätyi vakaumukseen, että ahdasmielisen puhdasoppisuuden ja

positivistisen tai materialistisen kielteisyydenvälistä on löytymässä
kolmas tie, vapaan ja ennakkoluulottoman uskonnollisuuden tie.121

C. G. Estlander itse kohdisti arvostelunsa kärjen yhä voimakkaam-



KIRKOLLINEN APOLOGIA 307

min naturalismia vastaan ja sai tällöin kokea, miten hänen sanoil-

taan ei suinkaan puuttunut kirkollisella taholla vastakaikua. Kut-

sukirjelmässä Arvid Genetzin virkaanastujaisiin syksyllä 1891 Est-

lander oli ottanut käsitelläkseen Zolan naturalismin, jota hän

arvosteli varsin ankarasti. Todettuaan, että naturalismin aika kir-

jallisuudessa on päättynyt, Estlander katsoi sen puhtaasti taiteel-

liset tulokset varsin heikoiksi. Vaka vimman kritiikkinsä hän kui-

tenkin kohdisti virtauksen eettisiin seuraamuksiin: »Ikimuistoisista

ajoista sivistyksen tarkoituksena on ollut sitoa ihmisessä oleva peto

ja tehdä pidättyvyys, itsensäkieltäminen ja lähimmäisenrakkaus

hänessä eläväksi tavaksi, toiseksi luonnoksi, mutta naturalismi

puolestaan on pyrkinyt uudelleen vapauttamaan sen esittämällä

siveellisyyden vanhentuneiden ennakkoluulojen kasautumaksi, joi-
den on tutkimuksen valossa hävittävä.» 122

Tällainen arvostelu oli tietysti mannaa kirkolliselle lehdistölle.

Finland riensikin välittömästi lausumaan kiitoksensa kirjoituk-
sesta ja tunnustuksensa Estlanderin eettisestä maailmankatsomuk-

sesta. 123 Yhtä lämmin oli kirkollisten piirien tunnustus myöskolmea

vuotta myöhemmin, jolloin Estlander filosofisen tiedekunnan pro-

moottorina lausui selvin sanoin julki uskonsa Jumalan maailman-

hallintaan: »Ei mikään muu maailmankäsitysvoi tyydyttää kuin se,

jonka perustuksena on usko kaikkiviisaaseen ja armolliseen kaitsel-

mukseen, niinkuin ei myöskään mikään muu anna rauhaa ja onnea

myötä- ja vastoinkäymisissä.» Ja edelleen: »tieteen tulos ei koskaan

sodi sitä vastaan, että uskomme viisaaseen ja hyvään johtoon, päin-
vastoin tiede palvelee tämmöistä uskoa ja sen riemuna on seurata

salaisen ihmeellisen ja viisaan voiman jälkiäluonnossa ja jumalalli-
sen kaitselmuksen jälkiäihmiselämässä». Vain tässä luottamuksessa

tiede myös pystyy olemaan siunaukseksi ihmiskunnalle. »Ole-

massaolon taistelussa, kun kaikki itsekkyyden pahat vallat pääse-
vät vapaina riehumaan ja ihminen luottaa vääryyteen ja väkival-

taan, salattuun tai julkiseen, tulee tieto turmiota tuottavaksi, etsii

laista vääryydelle piilopaikkoja ja keksii turmion aseita sotaan.

Mutta jos tieto luottaa siihen, että ihmiskunnan päämääränä on

hyvyyden ja oikeuden ja totuuden voitto ja että jumalallinenkait-



308 KÄÄNNE

selmus johtaa sitä päämäärää kohti, silloin tiede ratkaisee riidat

ihmisten kesken, koettaa lievittää heidän tuskaansa, etsii keinoja
tasoittamaan varallisuuden erotukset» ja lähentää ihmisiä yhä
enemmän toisiinsa. 124

Vartija ja Väktaren olivat puheeseen yhtä ihastuneita. Kumpikin
kiitti sitä, että promootioitten keskeisessä puheessa näin oli selvi-

tetty nuorisolle, mistä olivat löydettävissä todellisen sivistyksen
kestävät perusteet.125

Estlanderin uskonnollisen maailmanselityksen perusteet olivat

viime kädessä eettiset. Naturalistinen olemassaolon taistelu ihmis-

yhteisöön sovellettuna merkitsi hänelle jaloimman ihmisyyden
kuolemaa. Koska vain usko ikuiseen saattoi tämän ihmisyyden säi-

lyttää, täytyi tämän uskon nojautua realiteettiin. Tässä kohdin

uskonnollisen liberalismin ja kirkollisen kristillisyyden katsomukset

yhtyivät täysin. Perustellessaan uskoaan kristinuskon voittoon

ajan päinvastaiseen suuntaan käyvästä kehityksestä huolimatta

G. Z. Yrjö-Koskinen oli paria vuotta ennen äskenmainittuja pro-

mootioita Vartijaan kirjoittamassaan artikkelissa korostanut aivan

samoja näkökohtia kuin Estlanderkin: »Ensiksi täytyy mielestäni

pitää varmana», hän totesi, »että ihmiskunta ei enää ajan pitkään
tule toimeen ilman sitä siveellistä järjestystä ja niitä siveellisiä

yllykkeitä, mitkä Kristin-usko sille on lahjoittanut.» Kristinuskon

hylkäämistä väistämättä seuraava siveellinen anarkia oli epäile-
mättä piankin pakottava luopuneet taas etsimään suojaa kristin-

uskon piiristä. Toiseksi ei rationalismi kauankaan jaksa tyydyttää
ihmisten uskonnollisia tarpeita. Viime kädessä syy kristinuskon

kestämiseen kuitenkin oli vieläkin syvemmällä, »tämän opin omassa

jumalallisessa totuudessa». 126

Viimeisen perustelun saattoi esittää vain uskova kristitty. Muuten

argumentointi oli täysin uskonnollisen liberalismin kanssa sopu-

soinnussa.



KIRJALLINEN KÄÄNNE 309

Kirjallinen käänne

Kahdeksankymmentäluvulla olivat naturalistinen maailmankat-

somus ja naturalistinen kirjallinen tyylisuunta nivoutuneet siinä

määrin yleisesti toisiinsa, että ne monesta mukanaeläjästätuntuivat

suorastaan erottamattomilta. Mutta seuraavan vuosikymmenen
vaihteessa alkoi Suomessakin näkyä selviä merkkejä uudenlaisesta

asenteesta. Ilman että naturalistisen maailmankatsomuksen oman-

neissa piireissä voidaan todeta mitään yleistä kääntymistä takaisin

idealistiseen ajatteluun, kohdistui eurooppalaistenesikuvien mukai-

nen reaktio meilläkin naturalismia vastaan kirjallisena tyylisuun-
tana.

Vaikutteet tulivat sekä Ruotsista että suoraan Ranskasta. Rune-

bergiläisen idealismin edustaja C. G. Estlander totesi tyydytyksellä
syksyllä 1891 naturalismin ajan jo ratkaisevasti olevan päätty-
mässä. 127 Samalla viikolla kuin hänen lehdistönkin huomiota herät-

tänyt tutkielmansa Zolast a ilmestyi, ruotsalainen kirjailijaAxel Lun-

degärd totesi Helsingin yleisölle pitämässäänesitelmässä murroksen

alkaneen myös Skandinavian kirjallisuudessa: »Oli väsytty ikuiseen

probleemidebaattiin, todellisuuteen, lihaan ja vereen kaikkeen

mitä realismi tarjosi ja alettiin kaivata jotakin enempää. Halut-

tiin sielua.» Entinen naturalistinen eli realistinen suunta oli nyt

väistymässä ja sen tilalle oli tulossa toinen, mitä esitelmöitsijä puo-

lestaan nimitti individualistiseksi. »Objektiivinen esitystapa oli an-

tava sijaa subjektiiviselle, persoonalliselle.»128

Merkittävää kyllä, myös johtavalla kotimaisella realistisella ta-

holla tunnustettiin samanaikaisesti naturalismin valtakauden päät-

tyneen. »Nuoren Suomen» piirin huomattavin kriitikko Kasimir

Leino julkaisi tammikuussa 1892 Valvojassa varsin kiittävän arvos-

telun ranskalaisesta symbolismista ja dekadenssista. Mainituissa vir-

tauksissa oli Leinon mielestä tosin paljon yliampuvaa ja ohimene-

vää, mutta itse kirjallisen perussuuntauksen hän uskoi pysyväksi:
»Sillä se edustaa todellakin ihmishengen, runouden ja ihanteiden

asiaa, vaikka se ehkä onkin liiallisuuksiin mennyt alkaessaan oikeu-

tetun sodankäyntinsä yksinomattain aineellisen maailman kopioi-



310 KÄÄNNE

miseen sortunuttanaturalismia vastaan. Symbolismion suoranainen

ja tarpeellinen vastakohta yksipuolisellenaturalismille, jonka yksin-
valtiuden jo voinee sanoa loppuneen.»129

Kahdeksankymmentäluvun kirjalliseen naturalismiin kohdistu-

nut vastavaikutus merkitsi varsinaisesti kirjailijan huomion kään-

tymistä ulkoisesta todellisuudesta sen hänen omassa sielussaan he-

rättämiin vaikutelmiin ja tunnelmiin. Välittömästi tämän ei tar-

vinnut merkitä mitään muutosta kirjailijan persoonallisessa tai edes

hänen teoksensa heijastamassa maailmankatsomuksessa. Varsin ha-

vainnollisesti tämä tuli esiin ensimmäisessä suomalaisessa kauno-

kirjallisessa tuotteessa, missä uusi kirjallinen tyyli meillä esiintyi,
nimittäin Juhani Ahon pariisilaiskuvauksessa »Yksin». Kirjailija itse

piti teosta tuotantonsa merkittävänä rajapyykkinä, koskapa ku-

vauksen painopiste oli ratkaisevasti siirtynyt arkirealismista ihmisen

herkimpien sielunliikkeiden erittelyyn. Sanonnan herkkyyttä ja
vivahdusrikkautta kiitti myös kirjan arvostelu, päivälehteläinen ja
suomettarelainen yhtäläisesti. Sisältöön sen sijaan pahennuttiin van-

hoillisissa ja kirkollisissa piireissä yleisesti. Osittain paheksunnan

perustana oli ajalle luonteenomainen kammo kaikkea seksuaalisten

kysymysten julkista käsittelyä vastaan. Ahon teosta pidettiin liian

paljastavana. Toisaalta kuitenkin myös Ahon kaikkea eettistä

arvostelua karttava »amoraalinen» suhtautuminen irralliseen suh-

teeseen väistämättä herätti absoluuttisen kristillisen moraalin kan-

nattajissa sen vaikutelman, että Aho tässä julisti tai ainakin suosi

relatiivista seksuaalimoraalia. Viimeksimainittu näkökohta, joka

epäilemättä myös tulkitsi Ahon persoonallisen kannan oikein, selit-

tää sen jyrkkyyden,millä »Yksin» vanhasuomalaisella jakirkollisella

taholla tuomittiin. Eettinen arvostelu kävi ennen esteettistä. 130

Kirkon piirissä ei näin toistaiseksi lainkaan tajuttu sitä, että uusi

»impressionistinen» kirjallinen asennoituminen ja vanhan naturalis-

tisen tyylisuunnan hylkääminen loi välittömästi edellytyksiä myös

kirjallisuuden entisen kirkon- ja pappisvastaisen tendenssin hylkää-
miseen. Juuri yhdeksänkymmentäluvun alussa Juhani Ahon sano-

malehtimiestoiminnassa onkin havaittavissa selvä papistoon kohdis-

tuvan asenteen kehittyminen myönteisemmäksi. Kansallispoliittis-



KIRJALLINEN KÄÄNNE 311

ten näkökohtien rinnalla tähän vaikutti olennaisesti myös uusi kir-

jallinen katsomus. Ihmisen sisäisen elämän tarkkailu oli saanut kir-

jailijan kriitilliseksi myös omaa itseään ja aikaisempaa ehdotto-

muuttaan kohtaan. Varsin herkästi hän ilmaisi uuden, myös vieraa-

seen kohdistuvan avonaisuuden eritellessään Yksin-teoksen ilmes-

tymissyksynä Päivälehdessä Calderonin näytelmän Elämä on unta

hänessä herättämiä tunnelmia ja ajatuksia: Realismilla on oma vie-

hätyksensä ja klassillisella idealistisella kirjallisuudella omansa.

Miksi siis kiistellä eri katsantokantojenkesken? »Kuinka voi ihmisen

näköpiiriolla niin ahdas, ettei hän näe ulkopuolelleoman hetkellisen

mielialansa rajoja! Eikö hän ole huomannut, että hänellä on arki-

päivän hyörinä ja tuulinen taivas, mutta että hänellä myöskin on

sunnuntain mietityttävä rauha ja päänsä päällä sen totinen tyyni
sinilaki? Ja kuitenkin julistaa hän yhden ainoan oikeaksi, ja toisen

vääräksi, ja arvostelee sen mukaan kaikki ja tahtoo saada sen mui-

hinkin pakotetuksi.»131

Kauan ei kestänytkään, ennenkuin Juhani Aho sekä aiheenvalin-

nallaan että käsittelyllään osoitti, että hän pystyi kirjoittamaan

myös »sunnuntain mietityttävästä rauhasta» ja sen »totisen tyynestä
sinilaesta». Vuonna 1891 Aho aloitti Uudessa Kuvalehdessä kym-
menen kirjoitusta käsittävän sarjan »Kuvauksia herännäisyyden

ajoilta». Myös Päivälehti sisälsi jonkin samaan aihepiiriin kuulu-

van lastun. Jouluksi 1894 ilmestyi sitten hänen novellikokoelmansa

Heränneitä, jossa paitsi jo ennen julkaistuja oli useita uusia kerto-

muksia. Kotoisen herätysliikkeen uskonkilvoitus ja elämäntapa oli-

vat Aholle lapsuudenkodista tuttuja, ja kokoelma syntyi lopulli-
seen muotoonsa vanhempien herännäispappilassa lisalmella. Herän-

näisyyden elämänmuotoon kirjailija suhtautui kauttaaltaan myötä-

tuntoisesti, miltei myötäeläen ja pystyi myös tavoittamaan jotakin
olennaista kuvaamansa hengenliikkeenerityispiirteistä. 132 Tästä oli

välittömänä todisteena kirjan heränneitten keskuudessa saama ilah-

tunutvastaanotto. HengellisessäKuukausilehdessä Wilhelmi Malmi-

vaara esitteli sen läpeensä myönteisesti: »Että maamme etevin no-

vellisti on valinnut tämän aineen käsitelläkseen, siitä olemme hä-

nelle sydämestämme kiitolliset, sitä enemmän, kun luulemme sel-



312 KÄÄNNE

västi huomaavamme, että hänen sydämensä esim. kertomuksessa

’äitien muistoksi’ on ollut kirjoittamassa, eikä yksinomaankynänsä.»
Vain parissa kohden tekijä oli erehtynyt omaksumaan ulkopuolisten

herännäisyyteen kohdistamia ennakkoluuloja. Tätäkään ei sopinut

ihmetellä, kun otti huomioon, millaisista lähteistä kirjailija oli tie-

tonsa saanut. 133

Kirkollinen arvostelu oli kautta linjan kiittävä. Elis Bergroth
toisti pääasiassa Malmivaaran näkökohdat, mutta arvosteli tätä kir-

peämmin pariin herännäiskuvaukseen pujahtanutta kielteistä käsi-

tystä. Aho vastasi ja viittasi lähteenään käyttämäänsä Akianderin

lähdekokoelmaan. Liberaali arvostelu sen sijaan suhtautui tähän

teokseen varsin kielteisesti. 134

Suomessa ei Heränneitä-kokoelman johdosta tehty mitään pää-
telmiä Ahon maailmankatsomuksen muuttumisesta. Skandinaviassa,

missä persoonallinen tuntemus puuttui, sen sijaan epäiltiin Ahon

kokeneen suoranaisen pietistisen herätyksen. C. D. Wirsen lausui

ruotsalaisessa Värt Landissa tämän käsityksen ilahtuneena julki,

kun taas tanskalainen Politiken paheksui Ahon »modernille kirjaili-

jalle» sopimatonta tapaa kuvata »ahdasmielisesti» uskonnollisia

ilmiöitä. Jälkimmäisestä arvostelusta Aho oli suorastaan suuttunut.

Tanskantajalleen lähettämässään kirjeessä hän purki närkästystään.
Miksei kirjailija saanut osoittaa myötätuntoaan myös uskonnollisia

ihmisiä kohtaan, vaikka he muista näyttivätkin ahdasmielisiltä.

Mitään maailmankatsomuksellista kannanmuutosta kirja ei mer-

kinnyt. Uskonnollisiakin ilmiöitä kuvatessaan Aho oli nimenomaan

vapaa-ajattelija.136

Herännäisyydessä Ahoa oli innoittanut sen uskonnollisen kilvoi-

tuksen vilpittömyyden ohella myös sen huomattava kansallisesti

herättävä merkitys. Historiallinen kansallinen ja uskonnollinen

problematiikka viehätti häntä nyt jatkuvasti ja seuraava romaani

Panu käsittelikin kristinuskon ja pakanuudenratkaisutaistelua Suo-

messa. Radikaali naturalisti ja kulttuurikriitikko oli vähitellen ke-

hittynyt kansakunnan johtavaksikirjailijaksi, mutta samalla omak-

sunut paljon myös johtavien suomenmielisten kulttuuripiirien asen-

teesta. Valvojan piirin kansallinen idealismi oli selvästi muovannut



KIRJALLINEN KÄÄNNE 313

Ahon suhtautumistapaa. Agnostikon skepsis on jäljellä, kirkon ja

perinteiden kritiikki on jäänyt pois ja näkyvimmäksi piirteeksi on

kohonnut »Karjalan ja historian romantiikka». 136

Jos Aholle yhdeksänkymmentäluvun virikkeet merkitsivät lä-

hinnä näkökulman avartumista, kahden muun suomenkielisen kir-

jailijanosalta voidaan sensijaan puhua suoranaisesta uskonnollisesta

käänteestä. Selvimpänä tämä ilmeni Arvid Järnefeltillä. Koettuaan

Tolstoin teosten jaäitinsä tolstoilaisen kristillisyyden vaikutuksesta

vuoden 1891 lopulla selväpiirteisenuskonnollisen herätyksen Järne-

felt luopui lupaavasta lakimiehen urastaan ja alkoi elää mestarinsa

oppien mukaisesti. Uudet katsomukset purkautuivat sitten romaa-

niin Isänmaa ja tunnustuskirjaan Heräämiseni, jotka ilmestyivät
vuosina 1893 ja 1894. Nimenomaan jälkimmäisenteoksen arvoste-

lussa totutut aatepoliittiset linjat menivät täysin ristiin. Äärimmäi-

syydet Nya Pressen ja Aura löysivät toisensa teoksen tuomitsemi-

sessa. Edellinen pahentui kirjoittajan yksinkertaiseen todistukseen

entisen onnettoman ja nykyisen onnellisen tilansa erosta. »Tämän

kaltaista resonointia vastaan on turha väittää. Kaiken maailman

äskenkääntyneet ovat käyttäneet sitä hyväkseen.» Jälkimmäinen

vuorostaan löysi kirjasta etupäässä »Nuoren Suomen» turmelusta.

Myös Agathon Meurmanin arvostelu oli verraten kielteinen, joskin
hän samalla antoi tunnustusta tekijän sielunelämän kuvauksen

aitoudelle. Lämpimästi kiittivät kirjaa entinen aateveli Pekka Bro-

feldt, liberaali idealisti Zachris Castren, uskonnollisuudessaan jatku-
vasti syvenevä Minna Canth ja vapaakirkollinen Edvard Björken-
heim. Nyt, kuten myöhemminkin, tunnustavien kristittyjen taholta

tuli sekä kiitosta Järnefeltin aidosta uskonnollisuudesta että jyrk-
kiäkin arvosteluja niissä kohdin, missä hänen tolstoilainen kristilli-

syydennäkemyksensä poikkesi kirkollisen teologian historiallisesta

Kristuksen-tulkinnasta
.

13 7

Järnefeltin ohella myös Minna Canthin kehitys, sekä persoonalli-
sena syvenemisenä että kirjallisena julistuksena, kulki yhdeksän-

kymmentäluvulla selvästi uskonnolliseen suuntaan. Kuopiolainen

kirjailijatar oli tosin kiivaimpina indignaatiorealismin vuosinakin

säilyttänyt tietyn uskonnollisen perusasennoitumisen,mutta uudelle



314 KÄÄNNE

vuosikymmenelle saavuttaessa tämä oli muuttunut positiiviseksi
vakaumukseksi. Tolstoin perustavasta merkityksestä ja Vapaiden
Aatteiden julistuksestaon jo edellä puhuttu. Yksityisissä kirjeissään
Minna Canth paljasti luottamuksensa sielun kuolemattomuuteen,

jolloin hänen uskonnollisuuteensa tosin samalla liittyi spiritistisiin
kokeihin kohdistunut huomattava mielenkiinto. Suhde kirkkoon ja
sen edustamaan kristillisyyteen oli kuitenkin myös muuttumassa.

Vuonna 1891 parrasvaloihin tulleessa näytelmässä »Papin perhe»

perustava jännitys uuden ja vanhan välillä oli tosin sellaisenaan

lainattu kahdeksankymmentäluvunaatetaisteluista. Vanhoillisuutta

edustava isä-pastori on suvaitsematon ja määräämishaluinen, niin

kuin asiaan kuului. Olennaisesti uutta oli sen sijaan, ettei hänessä

ollut mitään naurettavaa eikä lainkaan teeskentelijää tai tekopyhää,
mitkä piirteet olivat erottamattomasti liittyneet edellisen vuosi-

kymmenen kirjalliseen pappiskuvaan.138

Aatesisällöltään selvästi kristillinen oli Minna Canthin viimei-

nen ja arvostelun parhaana pitämä draama Anna-Liisa, jonka on-

gelma kehittyi tiiviisti syyllisyyden ja sovituksen ympärille. Pää-

henkilön nuoruudessaan tekemä lapsenmurhapaljastetaan juuri häi-

den kynnyksellä hänen omaisilleen ja sulhaselleen. Asia päätetään
kuitenkin pitää salassa ja onnistutaankin järjestämään niin, ettei

julkista pahennusta tule. Syyllisyyden paine on kuitenkin liian ras-

kas ja Anna-Liisa tunnustaa itse vapaaehtoisesti rikoksensa. Näy-
telmän sanoma huipentuusen loppukohtaukseen.Lähtiessään oikeu-

den tuomittavaksi katujatar lausuu: ». . . Tehtyä en millään enää

tekemättömäksi saa en vaikka kuolemaan asti sitä surisin. Mutta

antakaa minun kärsiä antakaa minun kärsiä kovimmat rangais-

tukset, että edes jossain määrässä voisin rikoksen sovittaa.» Myös

näytelmän rovasti, jossa ei ole jälkeäkään kahdeksankymmentä-
luvun kirjallisuudessa yleisestä papillisesta kovasydämisyydestä ja
armottomuudesta aviotonta äitiä kohtaan, yhtyi tähän katumuksen,

kärsimyksen ja sovituksen julistukseen: »Ei niin hyvät ystävät, ei

niini Ei teillä ole syytä suruun tällä hetkellä vaan iloon ja riemuun.

Jumalan henki on tehnyt työtä tyttäressämme ja päässyt voitolle.

Elkää maailman tavoin katselko tätä asiaa, ottakaa se korkeam-



KIRJALLINEN KÄÄNNE 315

malta kannalta. Tähän asti on Anna-Liisa vaeltanut eksyksissä. Nyt
hän on löytänyt oikean tien. Kiittäkäämme ja ylistäkäämme tai-

vaan Herraa.» 139

Anna-Liisa valloitti sekä taiteellisella voimallaan että eettisellä

julistuksellaan yleisön. Päivälehden arvostelija oli ihastunut. »Kui-

vin silmin ja kylmänä ei istunut kukaan, melkeinpä itkettiin sa-

longissa yhtä paljon kuin näyttämöllä», hän selosti ensi-illan saamaa

vastaanottoa. Uuden Suomettaren teatteriarvostelija korosti näy-

telmän uskonnollista ratkaisua ja esitti vertailukohdaksi Järnefeltin

»Heräämiseni». 140

Papiston taholta ei tiettävästi puututtu Anna-Liisan keskeisesti

kristilliseen aatesisältöön. Vartija esimerkiksi vaikeni asiasta tyys-
tin. Perinnäinen epäluulo teatteria kohtaan ilmeisesti esti sitä arvos-

tamasta tätä uutta muotoa, millä kristinuskon julistus saattoi ta-

voittaa siitä vieraantumassa olevaa seurakuntaa.

Eräissä yhdeksänkymmentäluvunjohtavissasuomenkielisissä kir-

jailijoissa on siten selvästi todettavissa käänne uskontoa, vieläpä
kristinuskoa kohti. Rivimiesten parissa realistinen katsomus- ja

kuvaustapa sen sijaan edelleenkin oli vallalla. Teuvo Pakkala, San-

teri Alkio, Santeri Ivalo ja Kauppis-Heikki kirjoittivat kansanelä-

män- tai ajankuvauksiaan, joita leimasi naturalismin sosiaalinen

paatos ja selvä taju vanhan ja uuden maailmankatsomuksen väli-

sestä murroksesta. Kahden ensiksimainitun tuotannossa on lisäksi

paikoitellen todettavissa ilmeinen kirkon- ja papistonvastainenten-

denssi. Runoilijoista mainittu tendenssi ilmeni selvimpänä J. H.

Erkolla, mutta hänelläkään se ei yhdeksänkymmentäluvulla mer-

kinnyt suoranaista kristinuskon hylkäämistä.141

Suomen ruotsinkielisessä kirjallisuudessa sen sijaan tapahtunut
käänne vain vähäisessä määrin merkitsi uuttaasennoitumista uskon-

toa kohtaan. K. A. Tavaststjerna lähentyi eräänlaista psykologista

pessimismiä, mikä kuitenkaan ei merkinnyt naturalismin hylkää-
mistä, ei ainakaan uskonnon osalta. 142

Kokonaisuutena ottaen yhdeksänkymmentäluvunkirjallinen vas-

tavaikutus oli Suomessa kuten Ruotsissakin pääasiassa esteettistä

japsykologista laatua. 143 Maailmaa jaelämää tarkasteltiin nyt toisin



316 KÄÄNNE

silmin ja sen kuvaamisessa pantiin pääpaino sisäisiin, sielullisiin ja
inhimillisiin tekijöihin. Sen sijaan ei käsitys maailman ja elämän

luonteesta eräitä merkittäviä poikkeuksia lukuunottamatta vaih-

tunut vaan pysyi edelleen samanlaisena, miksi kahdeksankymmen-
täluvun murros oli sen saattanut, ts. naturalistisena. Mutta vaikka

näin ei olekaan mitään syytä liioitella käänteen merkitystä, sitä ei

toisaalta pidä aliarvioidakaan. Siirtäessään tarkastelun painopisteen
sielulliselle tasolle uusi kirjallinen suunta antoi uudet edellytykset

myös uskonnon arvostukseen. Näitäkin edellytyksiä käytettiin hy-
väksi. Naturalistisen hyökkäävän jyrkkyyden sijaan tuli psykologi-
nen ymmärtämys. Yhdeksänkymmentäluvunhenkinen ilmapiirioli

olennaisesti toinen kuin kahdeksankymmentäluvun.



8. KANSANKIRKKO VAI

TUNNUSTUSKIRKKO

Taistelu ehtoollispakosta

Kirkon asema suomalaisessa yhteiskunnassa oli yhdeksänkym-
mentäluvulle tultaessa merkittävästi helpottunut.Suoranaiset hyök-

käykset olivat vaimenneet, ja joskin asenteenmuutoksen motiivit

olivat verraten kirjavat, itse asenteenmuutos kuitenkin oli tosiasia.

Kun kirkon voimia ei nyttemmin enää tarvittu hyökkäysten tor-

juntaan, se saattoi entistä tehokkaammin ryhtyä kehittämään edel-

leen sitä uutta ohjelmaa, joka sen piirissä oli ankaran ulkoisen pai-
neen alaisena syntynyt päättyneen kahdeksankymmenluvunloppu-
vuosina. Tällöin paljastui, että usealla eri taholla pääasiassa spon-

taanina vastavaikutuksena syntynyt ohjelma ei ollutkaan sauma-

ton, johdonmukainen kokonaisuus, vaan kätki itseensä melkoisia

ristiriidan aineksia. Toteamus on itse asiassa varsin vähän yllättävä.
Yhtenäinen ohjelma olisi edellyttänyt yhtenäistä teologiaa, ja sitä

kirkollamme ei tunnetusti kahdeksankymmentäluvulla ollut.

Monissa käytännön kysymyksissä vuosikymmenien vaihteessa

aloitettu tai jo hyvässä vauhdissa oleva työ edistyi jatkuvasti ilman

merkittäviä kiistoja tai takaiskuja. Seurakunnallinen maallikkotoi-

minta, pyhäkoulutyö, kirkollinen diakonia, kristillinen yhdistystoi-
minta olivat kaikki yhdeksänkymmentäluvulla selvässä nousussa.

Ristiriita syntyi sen sijaan periaatteellisissa ja teologisissa kysymyk-
sissä. Vastakohtien yksityiskohtainen erittely osoittaa useimpien

ytimestä löytyvän perustavan erimielisyyden tai epäselvyyden siitä,

kumpi Suomen evankelis-luterilaisen kirkon kahdesta peruspiir-

teestä oli asetettava ensisijaiseksi jasiten säilytettävä hintaan mihin

hyvänsä. Eriuskolaislain säätämisen jälkeen Suomen kirkko ei enää



318 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

voinut eikä halunnut olla valtiokirkko. Edelleen se kuitenkin oli

sekä kansankirkko että tunnustuskirkko. Molempia näitäkään omi-

naisuuksia se ei enää saattanut vallitsevassa tilanteessa säilyttää

täysarvoisina, vaan jommastakummasta oli pakko ryhtyä tinki-

mään.

Kirkkohistoriallisesti arvioiden juuri tässä oli yhdeksänkymmen-
täluvun huomattavimman kirkollisen vastakohdan, ehtoollispakosta

käydynkiistan ydin. Kuten jo edellä on selostettu,kiistan molemmat

osapuolet olivat yksimielisiä siitä, että vallitseva tilanne, joka pa-

kotti epäuskoisetkin nauttimaan Herran Pyhää Ehtoollista pääs-
täkseen avioliittoon tai julkiseen virkaan, oli kestämätön. Erimieli-

syys koski keinoja, millä epäkohta oli poistettava.
»Raamatullinen» suunta vaati tilanteen ratkaisemista poista-

malla ehtoollispakko. Sen erittäin vaikutusvaltaisena puhetorvena

esiintyi piispa Gustaf Johansson, jonka kanta tässä asiassa perustui
hänen kirkkonäkemykseensä. Tämän hän oli esimerkiksi vuoden

1890 synodaalikirjoituksessaan ilmaissut seuraavasti: »Kansankir-

kon käsitteeseen kuuluu siis (1) Kristuksenva kituinen seurakunta,

(2) opetuslasten piiri, jossa vakituisia jäseniä valmistuu seurakun-

nalle, ja (3) kastettujen suuri joukko, joka on kirkon kasvatettava,

ja jonka keskellä armon välikappaleet vaikuttavat. Kansankirkko

ei siis ole aivan sama kuin Kristuksen seurakunta, sillä se on tätä

laajempi. Kristuksen seurakunta on kansankirkon ytimenä. Eikä

kansankirkko ole aivan sama kuin tuo opetuslasten piiri, jokakyllä
uskoo Kristukseen ja rakastaa häntä, mutta jonka uskon vielä

tulee puhdistua ja kasvaa, ennen kuin Kristus voi astua sydämeen
asumaan. Tämä opetuslasten piiri on vain osa kansankirkon jäse-
nistä. Eikä kansankirkko ole sama kuin kastettujen suuri joukko,

joka kyllä on armonvälikappaltenvaikutuksen alainen, mutta joka

ei elä vakituista uskon elämää. Tämäkin piiri on osa kansankirkkoa,

vaikka se ainoastaan ulkonaisesti on siihen luettava.» 1

Selväpiirteisestä pietistisestä kirkkonäkemyksestään lähtien Jo-

hansson piti vääränä sitä, että kaikki kansankirkon jäsenet pako-

tettiin käymään ehtoollisella, ja päinvastoin asiaankuuluvana, että

hengellisesti valmistumattomat kirkon jäsenet pidättyivät siitä:



TAISTELU EHTOOLLISPAKOSTA 319

»Kirkon täytyy suojella Herran pyhää ehtoollista, niin paljon kuin

sille mahdollista on, väärinkäytöksestä», hän edelleen lausui maini-

tussa synodaalikirjoituksessaan.2

Lehdistön kuvastama yleinen mielipide asettui Kuopion piispan

kannalle, mutta papiston enemmistö oli häntä vastaan. Varsinai-

sesti juuri tämä kysymys aiheutti yksityisten pappeinkokousten ja

Vartijan ympärille kasvaneen »kirkollisen» suunnan lopullisen hah-

moutumisen ja eron »raamatullisesta» suunnasta. Välittömästi ei

kuitenkaan kukaan ensiksimainitun johtavista kirjoittajista ryhty-

nyt vastaamaan Johanssonille. Ehtoollispakon puolustaja tiesi jou-
tuvansa taistelemaan paitsi Kuopion piispaa, myös vapaamielistä

yleistä mielipidettä vastaan. Nukkuvaa karhua ei haluttu he-

rättää.

Kauan asiasta ei kuitenkaan voitu vaieta. Kuopion papiston
ehdotus ehtoollispakon poistamiseksi oli tulossa vuoden 1893 kir-

kolliskokoukseen. Sitä ennen pidettiin edellisenä vuonna kaikkien

hiippakuntien synodaalikokoukset. Porvooseen laati synodaalikir-

joituksen Herman Räbergh, joka ennen papiston kokoontumista oli

tullut nimitetyksi hiippakunnan piispaksi. Kirjoituksessaan hän

puuttui myös ehtoollispakko-asiaan. Pysyen kaikessa oleellisessa jo
vuonna 1885 esittämässään kannassa hän kehitti lausuntonsa perus-

teelliseksi vastaukseksi Johanssonille.

Räbergh lähti siitä, että ehtoollinen kuului armonvälineenä kas-

teen ja Jumalan sanan rinnalla kirkon säännölliseen elämään. Lu-

terilaisen kirkon velvoituksiin kuului sen vuoksi tarjota niitä kaikkia

vapaasti ja runsaasti jäsenilleen. Kirkkolain mukaan olivat kris-

tillisten vanhempien lasten kaste samoin kuin näiden opettaminen

pakollisia. Tunnustuksestaan kiinni pitävä kirkko ei voinutkaan

luopua vaatimasta, että sen jäsenetkäyttivät kaikkia kirkon Herran

asettamia armonvälineitä. Eriuskolaislain tultua voimaan kirkon

vaatimuksia ei mitenkään voitu pitää kohtuuttomina. »Se että

kirkko säätää vaatimuksia jäsenilleen ja että se järjestyssääntöjensä
kautta tahtoo kasvattaa ja johtaa heitä, on terveellinen kuri, mutta

ei mikään ehdoton pakko, kun kirkko ei pakota ketään kuulumaan

yhteiskuntapiiriinsä.»3 Kirkko ei myöskään voi ottaa epäuskoisilta



320 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

vastaan ohjeita siitä, miten sen on hoidettava omia jäseniään.
Todellisena syynä ehtoollispakon poistamiseenRäbergh pitikin halua

muuttaa kirkon järjestystä siten, että se tulisi mahdollisimman

mukavaksi niille, »jotka halveksivat uskonnollisia tarpeitansa
eivätkä tahdo alistua tarpeellisen tarkastuksen jakurin alle uskon-

nollisen yhdyskunnan puolelta». Siksi olikin hänen mielestään »jota-
kin vastenmielistä ja epäperusteellista jo siinä vaatimuksessa, että

kristillisen kirkon tulisi muuttaa järjestystänsä niiden toivomuksen

mukaan, jotka eivät itse asiassa ole tämän kirkon jäseniä».4

Varsinaisesta ehtoollispakosta voitiin Räberghin mukaan puhua
vain silloin, kun kirkkoon kuuluminen ja sen armonvälikappalten

käyttäminen oli kansalaisoikeuksien nauttimisen ehtona. Tämä ti-

lanne oli kuitenkin periaatteessa lakannut nykyisen kirkkolain tul-

tua voimaan. Tosin uskonnollisten yhdyskuntien perustamista sään-

nöstelevä eriuskolaislaki oli aluksi säädetty suhteellisen rajoitetuksi,

mutta tämä asia on tarpeen vaatiessa helposti korjattavissa. »Jos

uskonnonvapaus tässä muodossaan ei näyttäisi vastaavan todellista

tarvetta, jos pikemminkinarvaamattomia epäkohtia tulisisiitä seu-

raukseksi, niin lienee päivänselvä, että ne saadaan yleistä lainsää-

dännöllistä tietä autetuiksi uskonnonvapauden määräyksien joh-
donmukaisemman kehittämisen kautta, mutta ei suinkaan muutta-

malla lutherilaisen kansankirkon lakia sen perus-ohjeista poikkea-

vaan suuntaan.»5 Uskonnonvapauden laajentaminen oli kuitenkin

valtion asia ja siksi syytös ehtoollispakosta kohdistuikin viime kä-

dessä yleisen lainsäädännön puutteisiin.
Porvoon synodaalikokoussuhtautui ymmärrettävästi sangen suo-

peasti piispansa kirjoitukseen, eikä ainakaan pöytäkirjoihin mer-

kittyä vastustusta esiintynyt.6

Arkkihiippakunnan kuukautta aikaisemmin Turussa pidetyssä

synodaalikokouksessakysymys oli myös ollut esillä. Kuusi puhujaa,
mm. rovasti E. G. J. Roschier jakirkkoherra I. M. Tallgren halusivat

poistaa ehtoollisellakäynnin avioliiton edellytyksenä, kun taasen

kahdeksan, heidän joukossaan evankelisten johtajiin kuuluva ro-

vasti E. M. Rosengren ja pastori Elis Bergroth, puolusti vallitsevaa

käytäntöä. Jälkimmäisiin yhtyi myös arkkipiispa T. T. Renvall.



TAISTELU EHTOOLLISPAKOSTA 321

Liittyen monesti aikaisemmin esitettyyn ja kokouksessa toistettuun

väitteeseen arkkipiispa kiisti käsityksen, että kirkossa vallitsisi jon-
kinlainen ehtoollispakko. Kirkkolain muutosta vaativat olivat ryh-

tyneet erittäin vaaralliseen yritykseen. »Pelosta että jotkut lapset

päästettäisiin ehtoolliselle heidän olematta vakuuttuneita ehtoolli-

sen merkityksestä asetetaan koko luterilaisen kirkon olemassaolo

alttiiksi ja abstraktisen vapauden noudattamiseksi toteutetaan pa-

hin mahdollinen ehtoollispakko: halutaan olla luterilaisia olematta

sidottuja luterilaisen kirkon armonvälineihin.»7

Arkkipiispa ei saattanut asiaa äänestykseen, mutta joltinenkin
enemmistö lienee ollut hänen kannallaan. Kahden eteläisen hiippa-
kunnan johto ja papiston enemmistö oli näin ehtoollispakkoasiassa
asettunut Kuopion piispaa ja papistoa vastaan.

Kuten oli odotettavissa, vapaamielinen lehdistö asettui kiistassa

Johanssonin puolelle, tai oikeammin Räberghia vastaan. Nya Pres-

sen arvosteli uuden piispan synodaalikirjoitusta varsin purevasti.
Kirkko ei voinut vapautua vastuusta sillä, että se selitti epäkohtien

riippuvan vain valtion lainsäädännön puutteellisuudesta. Juuri pa-

pisto oli valtiopäivillä estänyt täydellisen uskonnonvapauden saa-

misen. Räberghin esittämä teoreettinen suvaitsevuus oli riittämä-

tön, kirkon oli myös käytännössä osoitettava, että se hyväksyi

uskonnonvapauden.8 Ehtoollispakkoa vastaan esiintyi edelleen

Zachris Castren Valvojassa: Vaatiessaan kaikkia kirkon jäseniäalis-

tumaan »vanhentuneihin kirkollismuotoihin» Räbergh sysäsi pois
kirkon yhteydestä juuri sivistyneen säätymme, jossa kyllä esiintyi
runsaasti uskonnollisuutta, mutta jonka totuudellisuuden taju esti

sitä tyytymästä vallitseviin dogmeihin ja kirkonmenoihin. Ehtool-

lispakon säilyttäminen tekikin Castrenin mielestä kansankirkon jat-
kumisen mahdottomaksi. »Jos taasen kirkko ehtoollispakon poista-
miseen suostuu», kirjoittaja jatkoi, »niin on ainakin jotakin tehty

erityisten kirkonmenojen yksinvaltaisen merkityksen syrjäyttämi-
seksi ja yleisemmänuskonnonsisällyksentunnustamiseksi. Soisimme

kernaasti että Suomen kirkko todellisena kansankirkkona saisi johtaa
kansamme hengellistä elämää. Mutta sen se voi tehdä ainoastaan

silloin, jos se ottaa koko kansan, kaikkien kansanluokkien uskon-



322 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

nollisia tarpeita tyydyttääkseen ja kehityksen tarpeellisuutta uskon-

nonmuodoissaan tunnustaakseen.» 9

Liberaalien mielipiteille ehtoollispakon puoltajat eivät kuiten-

kaan antaneet suurtakaan arvoa, sillä ne voitiin selittää ja seli-

tettiinkin epäuskon ilmauksiksi. Sitäkin vakavammin heidän oli

suhtauduttava niihin ehtoollispakon vastustajiin, jotka perustivat
kantansa positiiviseen kristilliseen ja kirkolliseen vakaumukseen.

Raberghin synodaalikirjoitus olikin selvästi tähdätty Johanssonia

vastaan. Välittömästi tämä myös vastasi haasteeseen. Erityisesti

Kuopion piispa oli loukkaantunut porvoolaisen virkaveljensä pyrki-

myksestä asettaa hänen ehdotuksensa motiivit kyseenalaisiksi:
»Omantunnon vaatimuksesta, sen kirkon hyväksi, jota me palve-

lemme, ja sen Herran nimessä, joka on Ehtoollisen asettanut, esiin-

tyi tämä ehdotus ehtoollispakon poistamiseksi. Parempaa kohtelua

se ansaitsee kirkon piirissä, missä sitä ei voitaisi hyväksyäkään,
kuin huonoja syytöksiä.» 10

Räbergh oli Johanssonin mielestä kirjoittanut paljon asian vie-

restä ja vähän asiasta. »Näin esittää piispa Räbergh laajalta kysy-

mystä, mutta vasituiseen asiaan hän ei kajoa, sillä juuri niitä var-

ten, jotkaeivät ole kirkosta luopuneita, vaan tahtovat siihen kuulua

ja yhteyteen Jumalan kanssa tulla, jotka eivät vielä avioon men-

nessä ole sillä uskon asteella, että voisivat Herran ehtoolliselle

mennä, on ehdotus tehty.» Suurin loukkaus ehtoollispakkooli aroille

omilletunnoille, ensi kertaa Herran pöytään tuleville vielä epävar-
moille nuorille, eikä suinkaan kristinuskosta luopuneille. Johansson

torjui myös Raberghin väitteen, että muiden armonvälineiden, kas-

teen ja Jumalan sanan jakaminen erotuksetta kaikille seurakunta-

laisille olisi samanlaista pakkoa kuin ehtoollisellakäymisen vaati-

mus. Kristus oli nimittäin nimenomaisesti käskenyt saarnaamaan

parannusta ja uskoa kaikille ihmisille ja kastamaan kaikki kansat,

mutta vain ehtoollisen väärinkäytöstä Jumalan sana sisälsi varoi-

tuksen: »joka kelvottomasti syö tästä leivästä ja juo Herran kalkista,

se on vikapää Herran ruumiiseen ja vereen. Mutta koetelkoon ihmi-

nen itseänsä ja niin syököön tästä leivästä ja juokoontästä kalkista.

Sillä joka syö ja juo kelvottomasti; hän syö ja juo tuomion itsel-



TAISTELU EHTOOLLISPAKOSTA 323

lensä, ett’ei hän Herran ruumista eroita.» Raamatun sana vaati

siten, että ehtoollisella käynti jätettiinkunkin ihmisen omasta sisäi-

sestä tilasta riippuvaksi asiaksi. Tältä kannalta Johansson ei kat-

sonut voivansa tinkiä hiukkaakaan. »Raamatun kannalta on aivan

selvä, mitä Jumala tahtoo», Kuopion piispa lopetti artikkelinsa

ehtoollispakkoa käsittelevän osan.
11

SynodaalikirjoituksessaanRäbergh oli puuttunut myös ajankoh-
dan muihin uskonopillisiin kiistoihin ja siinä yhteydessä selittänyt,
että beckiläinen eli raamatullinen jumaluusoppioli olennaisissa koh-

din, nimenomaan kaste- ja vanhurskauttamisopissapoikennut lute-

rilaisten tunnustuskirjojen ja asiallisesti myös Raamatun kannasta.

Ehtoollispakkoasia kytkettiin näin perustaviin teologisiin kysymyk-
siin. Gustaf Johansson piti syytöstä erittäin loukkaavana. Vastauk-

sessaan hän pyrki osoittamaan, että nimenomaan »raamatullinen»

suunta perustui Raamattuun ja tunnustuskirjoihinkun taas vastak-

kainen »kirkollinen» nojautui pelkkään inhimilliseen traditioon. 12

Väistämättömänä seurauksena oli piispojen Vartijan palstoilla suo-

rittama kiivas polemiikki, joka alusta alkaen muodostui raamatulli-

sen ja kirkollisen suunnan ankaraksi välienselvittelyksi. Puuttu-

matta yksityiskohtaisesti kiistan teologiseen sisältöön, mikä veisi

tutkimuksemme aihepiirin ulkopuolelle, todettakoon vain, miten se

repi täydelleen hajalle sen yhtenäiseltä näyttäneen kirkon rintaman,

joka vapaakirkollisen ja vapaamielisenpaineen alla oli vuoden 1890

vaiheilla jo näyttänyt olevan syntymässä.
Raamatullisen suunnan taholla hoiti polemiikkiakoko ajan Gustaf

Johansson, saaden tukea lähinnä vain O. I. Collianderilta. Vasta-

puolelta kirjoitti ensiksi Räbergh, sitten K. A. Hilden ja vuonna

1895 Elis Bergroth. Kun molemmin puolin vedottiin samoihin tun-

nustuskirjoihin, usein vielä samoihin kohtiin, ei maallikoiden ollut

helppoa tajuta, mistä oli kysymys ja kuka oli oikeassa. »Eiköhän

ole käynyt hyvin monen maallikon niinkuin minunkin, ett’emme

koko riidasta ymmärrä tuon taivaallista», kirjoittikirkollisen elämän

johtomiehiinkuuluva Agathon Meurmankinvuonna 1893. Kun pole-
miikki vielä edistyessään sai yhä kärkevämpiä muotoja, jolloin ei

kaihdettu vastustajan mieskohtaista loukkaamistakaan, kirkon



324 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

miesten riitely herätti vapaamielisenkin lehdistön kiusallista huo-

miota. 13

Kirkon hajaannus vaikutti suuresti sen käytännöllisten kysymys-

ten, myös ehtoollispakko-ongelman ratkaisuun. Kirkon johtajien
henkilökohtaiset suhteet huonontuivat kiistojen johdosta olennai-

sesti. Kautta koko yhdeksänkymmentäluvun värittivätkin perus-

tavat suuntaerimielisyydetosapuolten kannanoton kaikkiin keskus-

telunalaisiin kysymyksiin.
Yleisen teologisen katsomuksen ratkaiseva osuus kävi varsin sel-

västi ilmi molempien keskusteluun osallistuneitten huomattavim-

pien maallikkojen, G. Z. Yrjö-Koskisen ja Agathon Meurmanin kan-

nanotoista. Kumpikin kohdisti pääasiallisen arvostelunsa siihen Jo-

hanssonin vaatimukseen, että ehtoolliselle oli päästettävä ainoas-

taan ne, jotka olivat tunnollisesti koetelleet itseään ja siten saat-

toivat nauttia sakramentin kelvollisesti. Poliittisessa taistelussa

»maailman» keskellä toimivat maallikot pelkäsivät, että ehtoollisen

pyhyyden suhteeton korostaminen riistäisi Herran aterian arkisten,

maailmassa työskentelevien luterilaisten kristittyjen ulettuvilta ja
siirtäisi sen »pyhien» yksinoikeudeksi. »Herran ehtoollisen objektii-
vinen voima ja vaikutus kielletään, jos kaikki pannaan riippuvaksi
ihmisen tutkimisesta, ihmisen tunteista ja tilasta», Meurmankirjoitti

Vartijaan vuoden alussa 1893. Juuri syntisenä hän ainakin tunsi

ehtoollista tarvitsevansa. 14 Saman vuoden elokuussa kirkollisko-

kouksen jälkeen Vaasassa pidetyssä yksityisessä pappeinkokouk-
sessa Yrjö-Koskinen arvosteli Johanssonin väitettä, että huomat-

tava osa rippilapsista oli sisäisesti valmistumaton ehtoolliselle. Var-

sinaista ehtoollispakkoa hän ei heidän osaltaan tunnustanut olevan

olemassakaan, koskapa nuoret aivan yleisesti itse olivat taipuvaiset
menemään ehtoolliselle. Sensijaan Johanssonin kanta merkitsi yri-
tystä estää heitä tulemasta ehtoolliselle, »pakottaa heitä pois tästä

armon välikappaleesta». Tämä pyrkimys oli kuitenkin Yrjö-Koski-
sen mielestä ristiriidassa luterilaisen uskon kanssa: »Ken se on, joka

menee tutkimaan, kutka rippilapsista ovat sisällisesti valmistuneet

ja kutka ei. Arvattavasti rippi-isä! Hänpä niinmuodoin anastaisi

Jumalan omaa valtaa tutkiaksensa sydämet ja munaskuut.» Jos



TAISTELU EHTOOLLISPAKOSTA 325

ehtoollisen pyhyyden suojelemiseksi haluttiin päästää sitä nautti-

maan vain »tosiuskovaisia», silloin luovuttiin luterilaisen tunnustuk-

sen pohjalta ja langettiin donatolaisten ja vapaakirkollisten op-

peihin.16

Todellinen epäkohta vallitsi Yrjö-Koskisen mielestä sensijaan

siinä, että myös ne, jotka kristinuskolle vieraina eivät tahtoneet

nauttia ehtoollista, olivat avioliittoon päästäkseen velvolliset sen

tekemään. Tämän vuoksi kirkon ei kuitenkaan pitänyt muuttaa

omaa järjestystään, vaan asia oli järjestettävä yhteiskunnallisella
lailla. Valinnainen siviiliavioliiton säätäminen ratkaisisi yhdellä
iskulla koko asian. l6

Papiston epäluulo siviiliavioliittoa vastaan oli vielä melkoinen,

mutta selvästi vähenemässä. Vaasan kokouksessa monet puhujat
asettuivat sitä kannattamaan. Kun kerran oli hyväksytty käsitys,
että ehtoollisella käymisen asettaminen avioliiton edellytykseksi
merkitsi vallitsevassa katsomuksellisessa tilanteessa omientuntojen

loukkaamista, ei ollutkaan muuta mahdollisuutta kuin joko poistaa

ehtoollispakko tai hyväksyä siviiliavioliitto. 17

Itse asiassa ei käytännössä merkinnyt suuria, pääsikö ehtoolli-

sella käymätön Johanssonin ehdottamalla tavalla »maallisen» vihki-

mäkaavan mukaan kirkolliseen avioliittoon vai Räberghin ja Berg-
rothin sekä heidän kannattajiensa ehdottamaan siviiliavioon. Kiis-

tan jyrkkyys selittyykin vain, mikäli tajutaan sen perustana oleva

teologinen vastakohtaisuus. Johansson edusti pietististä kantaa,
miltä pohjalta hän ei katsonut voivansa vaatia edes kaikilta usko-

vilta, saati sitten kaikilta kirkon jäseniltä ehtoollisen pyhyyden

edellyttämää hengellistävalmiutta. Räbergh, Bergroth ja vanhasuo-

malaiset maallikot pitäytyivät vanhaluterilaiseen perinteeseen,

jonka mukaan juuri syntisten ja heikkouskoisten oli etsiydyttävä
ehtoolliselle saadakseen siitä voimaa kilvoitukseensa. Johanssonin

ratkaisu antoi hänelle mahdollisuuden säilyttää kansankirkko niin

avarana, että sen kasvattavaan vaikutuspiiriin jäisi käytännöllisesti
katsoen koko kansa, jumalattomatkin.Todellinen raja kulki hänen

mielestään luterilaisen kirkon sisäpuolella, ja tämä raja oli saava

ulkonaisenkin ilmaisunsa siinä, että vain todella uskovat tulivat



326 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

ehtoolliselle javain ehtoollisellakäyvätnauttivat seurakunnan täysi-
valtaisen jäsenen oikeuksia. 18 Kirkollinen suunta puolestaan kiel-

täytyi vetämästä mitään näkyvää rajaa tosiuskovien ja nimikris-

tittyjen välille ja vaati että tämä asia jätettiin Jumalan asiaksi.

Ainoa raja, jonka kristillinen seurakunta empiirisesti saattoi vetää,

oli niiden välillä, jotka tahtoivat olla kristittyjä ja niiden, jotka
eivät tahtoneet. Jokainen, joka halusi olla kristitty, oli oikeutettu

käymään ehtoollisella mutta samalla myös siihen velvoitettu, ja

kumpaakin samasta syystä, uskonsa vahvistukseksi. Joka taasen ei

halunnut olla kristitty, ei lainkaan kuulunut kirkon piiriin.
Kirkollinen suunta asetti siten luterilaisen kirkon tunnustuksel-

lisen perinteen niin korkealle, että se oli valmis sysäämään tietoi-

sesti kristinuskosta luopuneet kokonaan kirkon ulkopuolelle. Ajatus
kansankirkosta koko kansan kirkkona oli näin tosiasiallisesti hy-

lätty. Kansan enemmistön kirkkona kansankirkolla kuitenkin edel-

leenkin oli oleva keskeinen asema, mutta tämän asemansa se saattoi

kirkollisen suunnan mielestä säilyttää ainoastaan pitämällä tinki-

mättä kiinni keskeisistä perinteistään. Juuri Johanssonin suositte-

lema seurakuntalaisten jako vuohiin ja lampaisiinsärkisi lopullisesti
kansankirkon. Terävimmin esitti tämän arvostelun Meurman:

»Luotettavalta taholta olen kuullut, että kaikista Herran ehtoolli-

sella käyvistä korkeintaan 10 % on kelvollisia. En rohkene epäillä
tämän tuomion oikeutta. Mutta mille kannalle sitten jouduttaisiin?
Nuo 10 % valitsisivat papit oikeudettomalle laumalle, ne verottai-

sivat heitä, kurittaisivat heitä kirkkoneuvostonsa edessä, edustai-

sivat heitä kirkolliskokouksissa, kiertäisivät kummina heidän lap-

siansa kastamassa, jos näistä ’ei-kristityistä’ avioista syntyneet

lapset ylipäänsä olisivat kastettavat. Nuo kelvottomat 90 % kai-

ketikin vihdoin tunnustaisivat siivosti: ei ole ehtoollispakkoa. Sem-

moista kirkkoa kai myönnettäisiin kansan kirkoksi, kansan kas-

vattajaksi.» 19

Kiistan perustavaa kysymystä esti edelleen selkeästi tajuamasta
se seikka, että se samalla oli kytkeytynyt liberaalien vaatimuksiin

päästä mahdollisimman suuressa määrin vapaaksi kaikista kirkolli-

sista siteistä. Kiistan kirkollisten osapuolien suositellessa joko eh-



TAISTELU EHTOOI. LISPA K OSTA 327

toollispakon poistamista tai siviiliavioliittoa liberaalit vaativat mo-

lempia.20 Heidän käsissään oleva julkisen sanan valtaosa hämmensi

myös jatkuvasti kiistan teologisia linjoja kuvatessaan sitä yksivii-
vaisesti edistyksen ja taantumuksen taisteluksi. Tässä tilanteessa

kysymyksen ratkaisu ei koko yhdeksänkymmentäluvullaedistynyt
alkua pitemmälle.

Kuopion hiippakunnan lähettämänä asia tuli vuoden 1893 kir-

kolliskokoukseen. Kirkkolakivaliokunta, jonka puheenjohtajana oli

professori Robert Hermanson ja jäseninä kaksi muuta lakimiestä,
senaattori Leo Mechelin ja hovioikeudenneuvos D. W. Äkerman,
sekä neljä pappia, omaksui Kuopion pappeinkokouksen ja liberaalin

lehdistön kannan. Se esitti kirkolliskokoukselle, että uusi kirkkolaki-

komitea saisi tehtäväkseen laatia ehdotuksen »semmoiseksi voimassa

olevan kirkkolain muutokseksi, että avioliiton kuulutus annetaan

sillekin, joka ei ole p. ehtoollisella käynyt, jota vastoin semmoista

kuulutusta älköön annettako sille, joka ei ole riittävää rippikoulu-

opetustanauttinut». Ehtoollisella käymättömienkirkollisista oikeuk-

sista valiokunta suositteli tulevalle kirkkolakikomitealle, että heiltä

evättäisiin vaalikelpoisuus jaäänioikeus muissa paitsi verotusasiois-

sa. Ainoana valiokunnan jäsenistä rovasti G. O. T. Nordström liitti

mietintöön eriävän mielipiteensä.21

Kirkolliskokouksen käsiteltäväksi mietintö ei kuitenkaan koskaan

tullut. Se jaettiin edusmiehille ja pantiin pöydälle neljä päivää
ennen kokouksen päättymistä, ja pöydälle se myös jäi. Edusmies

ja kirjailija Eero Erkko yritti vielä viimeisenä iltana saada asian

esille, mutta puheenjohtajahuomautti määränneensä jo toisen mie-

tinnön käsiteltäväksi. läkäs arkkipiispa halusi ilmeisesti estää var-

masti ylen kiihkeäksi muodostuvan mielipiteiden yhteentörmäyk-

sen, olletikin kun asian lykkääminen merkitsi hänen puoltamansa
vallitsevan käytännön jatkumista. Liberaalien pettymyksen tulkitsi

Äbo Tidning. Kirkolliskokouksella oli tosin ollut muodollinen oikeus

omaksumaansa asiain käsittelyjärjestykseen, mutta samalla se oli

osoittanut ilmeistä asian tärkeyden tajun ja hyvän tahdon puutetta.

Omantunnonpakko jäi edelleen pitkiksi ajoiksi voimaan ja sen seu-

rauksena kirkko oli entisestäänkin menettävä kannatustaan. 22



328 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

Seuraavina vuosina kiistan osapuolten mielipiteissä ei tapahtu-
nut mainittavia muutoksia. Kirkon piirissä keskustelu oli juuttunut

paikoilleen, eikä kysymystä sen vuoksi käsitelty esimerkiksi Hel-

singin ja Sortavalan yleisissä pappeinkokouksissa vuosina 1894 ja
1895. 23 Vuoden 1896 synodaalikokouksista ainoastaan Kuopio otti

asian virallisesti käsitelläkseen. Vain kolmen papin äänestäessä vas-

taan kokous uudisti kuuden vuoden takaisen ehdotuksensa, että

ehtoollisella käymättömillekinmyönnettäisiin oikeus mennä kirkol-

liseen avioliittoon. 24 Ennen kuin asia joutui kirkolliskokouksen käsi-

teltäväksi, siihen kuitenkin kytkeytyi useita muita kirkollisen tilan-

teen jatkuvan muuttumisen nostattamia kysymyksiä. Näitä olivat

kastamattomien lasten asema, siviilirekisterin perustaminen ja eron-

neiden vihkiminen uuteen avioliittoon. Kävi yhä ilmeisemmäksi,
että laajojen ihmisryhmien luopuminen kristillisestä uskosta asetti

myös kirkolliselle lainsäädännölle vaatimuksia, joita voimassaolevat

kirkkolaki ja eriuskolaislaki eivät alkuunkaan pystyneet tyydyttä-

mään ja joiden selvittämiseen jokin yksityinen lainmuutos ei enää

riittänyt.

Kohti uskonnonvapautta

Yhteiskunnan virallisen kristillisyyden mureneminen ja luterilai-

sen kirkon yksinvallan loppuminen saattoi ehtoollisen ohella myös
kirkon toisen sakramentin, kasteen, aseman yhteiskunnallisesti vält-

tämättömänä toimituksena kyseenalaiseksi. Baptistit olivat johdon-
mukaisesti kieltäytyneet kastattamasta lapsiaan ja samoin menet-

telivät myös monet vapaakirkolliset. Paitsi kirkollisesti, asia tuotti

myös väestön kirjanpidon kannalta hankaluuksia, koskapa mitään

selvyyttä ei ollut siitä, miten kastamattomien lasten kanssa oli

meneteltävä. Käytäntö oli yhdenmukaisten ohjeiden puuttuessa

epäilemättä vaihteleva. Viranomaiset, nimenomaan senaatin kirkol-

listoimituskunnan päällikkö G. Z. Yrjö-Koskinen jaKuopion valpas

piispa Gustaf Johansson, seurasivat kyllä tilannetta, mutta mihin-

kään erityisiin toimenpiteisiin he eivät ryhtyneet vaan odottivat



KOHTI USKONNONVAPAUTTA 329

ilmeisesti eriuskolaislain hyväksymistä ja sen jälkeen tapahtuvaa
tilanteen selkiämistä. 25 Ruotsissa, missä kysymys oli heränyt
huomattavasti aikaisemmin ja oli paljoa polttavampi, hallitus oli

vuonna 1887 määrännyt, että kastamattomat lapset oli merkittävä

luterilaisen seurakunnan kirkonkirjoihin. Ratkaisu oli tietenkin

väestökirjanpidonkannalta arvioiden yksinkertainen, mutta kirkon

kannalta se sivuutti tyystin teologisen kysymyksen, olivatko kas-

tamattomat lapset luterilaisen kirkon jäseniä vai eivät. 26

Ilmeisesti yhteisymmärryksessä Yrjö-Koskisen kanssa Gustaf Jo-

hansson heti eriuskolaislain tultua voimaan asettui hiippakuntansa
seurakunnille lähettämässään kiertokirjeessä päinvastaiselle kan-

nalle kuin Ruotsin kirkko: » kuolleena syntyneet lapset ja

lapset, jotka ovat kuolleet ennenkuin niitä on ennätetty kastaa,

ovat, niinkuin tähänkin asti, merkittävät syntyneitten ja kastettuin

historiakirjaan, vaan ei pääkirjaan», kiertokirje määräsi, mutta »sitä

vastoin lapset niistä vanhemmista, jotkaeivät tahdo antaa lapsiansa

kastaa, älköön merkittäkö mihinkään kirjaan.»27

Kuopion tuomiokapitulin kanta merkitsi sitä, että kirkko piti
kiinni kasteesta kirkon jäsenyyden ehdottomana edellytyksenä ja
katsoi samalla kirkonkirjojenedelleenkin olevan sen omia jäsenlu-
etteloita. Uuteen Suomettareen lähettämässään artikkelissa muuan

kirjoittaja huomautti tähän, että kastamattomat lapset näin jäivät
kaikkien luettelojen ulkopuolelle, mistä tietenkin aiheutui varsin

vakava epäkohta. Maassa ei ollut toistaiseksi olemassa mitään si-

viilirekisteriä, ja kunne ssellainen oli saatu aikaan, kirkon velvol-

lisuus valtiota kohtaan oli hoitaa myös tältä osin maan väestökir-

janpito. Kirjoittaja viittasi myös siihen, että eriuskolaisseurakun-

tien oli lain mukaan ilman ehtoja merkittävä kirjoihinsa jäsentensä

lapset. Uusi Suometar asettui kuitenkin puolustamaan Kuopion

kiertokirjettä. Kirkkolain 3 §:n mukaan kastamattomat eivät ole

luterilaisen kirkon jäseniä eikä heitä senvuoksi voida merkitä kir-

konkirjoihin. Elleivät asianomaiset halua kastaa lapsiaan, muutta-

koot toisuskoiseen seurakuntaan, joka kenties ottaa heidät vastaan.

Luterilaisen seurakunnan järjestystä ulkopuolisilla ei ole oikeutta

häiritä.28



330 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

Uuden Suomettaren ja kirkollispäällikön kanta merkitsi

käytännössä sitä, että kirkon oikeus kävi kastamattomien lasten

oikeuden edellä. Polemiikin jatkuessa vapaakirkollinen Evangelisk
Kristendom totesi asian ytimeksi siviilirekisterin puutteen. Jos täl-

lainen olisi olemassa, luterilaisella kirkolla saattaisi olla perusteita

kieltäytymiseensä, mutta nyt nämä edellytykset puuttuivat. »Val-

tiokirkkona se nimittäin on tiettyjen etujen nauttimisen vastik-

keeksi sitoutunut vastaaviin velvoituksiin valtiota kohtaan. Jo tämä

määrää sen täyttämään mainitun sille vanhastaan uskotun tehtä-

vän, kunnes valtio ryhtyy toisella tavalla huolehtimaan jäsentensä

kirjaanpanosta.»29

Vapaakirkollinenprotesti ei kuitenkaan paljoa vaikuttanut. Poh-

joisessa hiippakunnassa tuomiokapitulin kiertokirje tietenkin oli

ohjeellinen ja etelässäkin papisto vähitellen alkoi yhä johdonmukai-
semmin kieltäytyä merkitsemästä kastamattomia lapsia kirkonkir-

joihin. Kirkonkirjojen yksityiskohtaisen tutkimisen puuttuessa on

tosin mahdotonta piirtää käytännöstä täydellistä kuvaa, mutta

kaikki merkit viittaavat siihen, että tämä yhdeksänkymmentä-
luvun puoliväliin tultaessa oli selvästi kiristymässä. Helsingissä esi-

merkiksi oli eräitä kastamattomia aikaisemmin merkitty kirjoihin,
mutta kirkkoherranviran hoitajan vaihtuessa heidän nimensä sitten

pyyhittiin pois. Vapaakirkollinen saarnaaja J. A. Karlberg valitti

vuonna 1894, että »osa papeista kieltäytyi merkitsemästä kirkonkir-

joihinkirkon laillisten jäsenten lapsia, ellei näitä lapsiaole kastettu»,

mikä lausunto viittasi käytännön horjuvuuteen. Kolmea vuotta

myöhemmin todettiin valtiopäivillä, miten luterilainen papisto oli

»viime aikoina» kieltäytynyt merkitsemästä luetteloihinsa kasta-

mattomia lapsia. Luterilaisen papiston asenne oli siten selvästi jäy-

kistynyt.30

Kirkon piirissätajuttiinkyllä tilanteen kestämättömyys. Eihän ko-

konaista ihmisryhmäävoitu jättäätäysin väestökirjanpidonulkopuo-
lelle. Puolustautuva asenne ja kirkon johtajienteologinen jakirkko-
poliittinenerimielisyysesti kuitenkin rakentavan ehdotuksen valmis-

tamisen sen omassa piirissä. Tarvittiin ulkopuolista sysäystä, ennen

kuin hiljaisuudessa kypsynyt uudistusvalmius pääsi purkautumaan.



KOHTI USKONNONVAPAUTTA 331

Tämän sysäyksen antoi luterilaisen kirkon vanha arvostelija, yli-

opettaja Viktor Heikel. Hänen 18-vuotias poikansa Walter Adolf oli

yksityislyseon läpäistyään ja ylioppilaskirjoitukset suoritettuaan

pyrkinyt yliopistoon. Kastamattomana hän ei kuitenkaan pystynyt
esittämään kirkkoherranviraston antamaa virkatodistusta ja niin

hänen pääsynsä yliopistoonevättiin. Isä valitti Helsinginkirkkoher-

ranviraston menettelystä Porvoon tuomiokapituliin, joka maalis-

kuussa 1896 antoi asiasta hylkäävän päätöksen. Nyt isä valitti

senaattiin.31

Yksityistapaus oli näin osoittanut voimassaolevan käytännön
kohtuuttomuuden. Eri katsantokannat reagoivat varsin nopeasti.

Nya Pressen asettui täysin tukemaan Heikeliä. Lehti vetosi valtio-

oikeuden professori Robert Hermansonin luentoihin, joissa tämä oli

puolustanut käsitystä, että evankelis-luterilainen uskonto edelleen-

kin oli maan virallinen ja että tämän vuoksi kaikki ne kansalaiset,

jotka eivät kuuluneet johonkinmuuhunuskontokuntaan, lain edessä

olivat luterilaisia. Nimenomaisesti hän myös oli todennut: »Luteri-

laisten vanhempien lapset kuuluvat luterilaiseen kirkkoon, vaikkei-

vät vanhemmat olisikaan saattaneet lasta kasteelle.» Porvoon tuo-

miokapitulin päätös oli lehden mielestä sen vuoksi virheellinen ja se

lausuikin toivomuksen, että senaatti pakottaisi Helsingin kirkko-

herranviraston merkitsemään Heikelin pojan kirjoihinsa.32

Selvää oli kaikille, että johonkin luetteloon Walter Adolf Heikel

ja muut kastamattomat oli merkittävä. Uusi Suometar asettuikin

vastustamaan vain sitä, että tällaiset merkittäisiin säännönmukai-

siin kirkonkirjoihin. Kastamattomia ei voida hyväksyä luterilaisen

kirkon jäseniksi,mihin kyseinen menettelylehden mielestä veisi, sillä

kirkko muuttuisi näin »yhteislaitumeksi», jolla ei olisi suuriakaan

mahdollisuuksia varjella kristillistä erityislaatuaan. Jos papit pako-

tetaan merkitsemään kastamattomat luetteloon, heille olisi tätä

varten annettava erityinen määräys pitää siviilirekisteriä. Tämäkin

olisi lehden mielestä kuitenkin selvää papiston nöyryyttämistä. 33

Vieläkin pitemmälle myönnytyksissä kuin Uusi Suometar meni

piispa Gustaf Johansson. Mainitulle lehdelle lähettämässään kirjoi-
tuksessa hän myönsi suoraan, että voimassaolevat määräykset



332 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

olivat puutteelliset. »Kastamattomille lapsille ei voida tätä nykyä
saada papilta todistusta, joka kelpaisi asianomaiseen tarpeeseen,
ilman uutta lakisäännöstä.» Hermansoniin nojautuen Johansson

myönsi, että luterilaisten vanhempienkastamattoman lapsetkuulu-

vat kirkkoon, vaikka hän samalla kiisti sen, että he olisivat kirkon

jäseniä. Kuopion piispa erotti näin siviilioikeudellisen ja kirkko-

oikeudellisen jäsenyyden toisistaan. Tässä tilanteessa hän piti peri-
aatteessa mahdollisena, että papisto saattaisi väliaikaisesti hoitaa

kastamattomien lasten kirjanpidon: »Kun kastamattomatkin kuu-

luvat kirkkoon, on se johdonmukaista,että pappi pitää niitä jon-
kunlaisissa kirjoissa, kunnes ne kastetaan ja ilmoitus näistä on an-

nettava lain määräämään tapaan. Mutta jos ei lapsia pitemmän

ajan kuluessa kasteta, on tarpeen, että tämmöiset joutuvat johon-
kuhun siviililuetteloon, jonka joku valtion virkamies on hoitava.»34

Piispa suositteli siis kirkosta riippumattoman siviilirekisterin

perustamista. Aikaisemmin olivat tätä vaatineet ainoastaan libe-

raalit ja vapaakirkolliset, kun taas kirkon taholta oli nimenomaan

eriuskolaislakia säädettäessä jyrkästi vastustettu kaikkien uskonto-

kuntien ulkopuolella olevan siviiliyhdyskunnan sallimista. Vakau-

muksellisten ei-kristittyjen esiintyminen oli tehnyt kannanmuutok-

sen välttämättömäksi. Samassa yhteydessä Johansson luopui myös
aikaisemmasta siviiliavioliiton vastustuksestaan. Siviilirekisteri

suorastaan edellytti sitä täydennyksekseen. »Kirkon ulkopuolella
voi siviiliavio tulla tarpeelliseksi», piispa kirjoitti varovaiseen ta-

paansa, »mutta kirkon piirissä ei siviiliavio ole paikallaan.»35

Vieläkin varauksettomammin kuin Johansson asettui uudistuksia

kannattamaan »kirkolliseen» suuntaan kuuluva esittelijäsihteeri
Frans Nordlund. Uskollisena suunnan tunnustuksellisille periaat-
teille hän johdonmukaisesti torjui kastamattomien lasten väli-

aikaisenkin merkitsemisen kirkonkirjoihin. Kirkko pysyköön opis-
saan ja oikeassa käytännössään. Kastamattomat merkittäköön

siviilirekisteriin, joka voidaan hyvin ulottaa kaikkiin kansalaisiin,

niin että valtio ottaa haltuunsa koko väestökirjanpidon. Siviili-

avioliitto liittyisi tähän uudistukseen oleellisena lisänä, eikä sen

jälkeen olisi mitään syytä luopua ehtoollisen vaatimisesta kirkolli-



KOHTI USKONNONVAPAUTTA 333

sen täysivaltaisuuden ehtona. Kirkko keskittyisi hengellisiin ja
valtio hoitaisi maalliset. 36

Käytännöllinen yksityiskysymys, kastamattomien lasten kirjan-

pito, oli siten nostattanut keskustelun, jonka tuloksena arvovaltai-

set kirkolliset tahot esittivät varsin pitkälle meneviä uudistusehdo-

tuksia. Ilmeistä olikin, että monien osakysymysten takana oli

perustava uskonnonvapauden ongelma, joka jatkuvasti odotti

tyydyttävää ratkaisuaan. Erimielisyyttä ei enää juuri vallinnut-

kaan siitä, oliko uskonnonvapautta laajennettava, vaan miten

tämä oli tehtävä. Mahdollisuuksia oli edelleen kaksi, joko väljentää
kirkollisia säädöksiä tai sallia kirkosta eroaminen ilman velvoitusta

liittyä mihinkään toiseen uskontokuntaan.

Edellistä vaihtoehtoa oli jokaisessa erityiskysymyksessä johdon-
mukaisimmin vastustanut »kirkollinen» suunta. »Raamatullisen»

teologian kirkkokäsitys sensijaan teki mahdolliseksi suostumisen

eräisiin myönnytyksiin. Kovin pitkälle vievä kirkon liberalisoiminen

tajuttiin kuitenkin viimeksimainitunkin suunnan keskuudessa lute-

rilaisen kirkon olemassaoloon kohdistuvaksi uhaksi. Täydellisen
uskonnonvapauden myöntäminen paljastui näin yhä laajemmille
kirkon piireille ainoaksi reaaliseksi vaihtoehdoksi. Seuraavaan kir-

kolliskokoukseen olikin tulossa useita uskonnonvapauden laajenta-
mista tarkoittavia esityksiä.

Tällä välin oli Viktor Heikelin valitus senaatin talousosaston

lähettämänä kulkenut kaikissa tuomiokapituleissa lausunnon anta-

mista varten. Kun asiakirjat kesäkuussa 1897 palasivat senaattiin,
saattoivat senaattori Yrjö-Koskinen ja esittelijäsihteeri Nordlund

odotustensa mukaisesti todeta, että kaikki lausunnot olivat kieltei-

siä. Varsin jyrkästi niissä lausuttiin periaate, että »evankelis-luteri-

laisen seurakunnan jäsenten kastamattoman lapset kirkkolain mu-

kaan eivät ole saman seurakunnan jäseniä», kuten Kuopion tuomio-

kapituli asian ilmaisi.

Kirkollisasiain toimituskunta pani nyt asian pöydälle. Sillä oli

pätevät perusteet hyljätä Heikelin valitus, mutta ongelmaa tämä

ei olisi ratkaissut. Toistaiseksi ratkaisematta jätetty valitus kiih-

dytti vain niitä valmisteluja, joihin toimituskunnassa jo oli ryh-



334 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

dytty vuoden 1898 kirkolliskokoukselle esitettävien kirkkolain

uudistusehdotusten laatimiseksi. 37

Ratkaisun viivästyminen aiheutti ymmärrettävästi vapaamieli-
sissä piireissä tyytymättömyyttä. Sen ilmauksena on pidettävä
vuoden 1897 valtiopäivien aatelissäädylle jätettyä anomusta, että

hallitus ryhtyisi toimenpiteisiin väestökirjanpidossa ilmenevän

puutteellisuuden korjaamiseksi. Kolmen maallisen säädyn äänillä

valtiopäivät hyväksyjätkin säätyanomuksen, että Keisarillinen

Majesteetti »suvaitsisi armossa ryhtyä siihen toimenpiteeseen, että

luterilaisen kirkon jäsenien kastamattomat lapset tulisivat merki-

tyiksi viralliseen luetteloon, jonka tulee sisältää ilmoitus heidän

iästänsä, maineestansa sekä sukulaisuus-ja avioliittosuhteistansa». 38

Anomus vaikeni visusti siitä, oliko kyseinen luettelo jätettävä pa-

piston tai maallisen viranomaisen hoidettavaksi, syystä että mieli-

piteet tästä asiasta olivat jyrkästi vastakkaiset. Edellistä järjeste-

lyä kannattivat asiaa käsiteltäessä monet liberaalit, jälkimmäistä
useat papit ja myös sellainen kirkolle myötämielinen maltillinen

liberaali kuin Th. Rein. Edellisen vaihtoehdon toteutumista peläten

pappissäädyn enemmistö hylkäsi koko mietinnön, tosin »luottaen

siihen, että hallitus on ryhtyvä toimenpiteisiin anomusehdotuksessa

esitetyn epäkohdan poistamiseksi».39

Valtiopäivien aatelissäädyssä oli kiivaimmin vaatinut papistoa

pitämään kastamattomien lasten luetteloa nuori dosentti Hugo

Pipping, sama mies, jokakymmentä vuotta aikaisemmin oli pannut

ylioppilaitten keskuudessa toimeen äänestyksen apostolisen uskon-

tunnustuksen kannatuksesta. Valtiopäiväkäsittelyn aikana hän

julkaisi Finsk Tidskriftissä ohjelmakirjoituksen, joka määritteli

uskonnonvapaudenkannattajien lähiajan tavoitteet ja samalla kytki

kastamattomien lasten rekisteröintikysymyksen kirkon yleisen
libaralisoimissuunnitelman osaksi. Taktillisista syistä hän asettui

vastustamaan erityisen siviilirekisterin perustamista, koska se vallit-

sevassa tilanteessa vain vaikeuttaisi vapaa-ajattelijain asemaa:

»Jos siviilirekisteri saadaan aikaan, tulevat nämä kastamattomat

epäilemättä esiintymään rekisterissä uskonnottomina (konfessions-

lösa) eikä ole tarvis olla profeetta ennustaakseen, että maassamme



KOHTI USKONNONVAPAUTTA 335

kestää vähintään viisikymmentä vuotta ennenkuin uskonnottomat

pääsevät valtionvirkoihin tai valtiopäiville.» Luterilaisen kirkon

sisällä oli parannukset tehtävä. Toisena mahdollisuutena Pipping
suositteli evankelis-luterilaisen dissenteriseurakunnan perustamista,

»jonka opit missään muussa suhteessa eivät eroaisi valtiokirkosta,

paitsi siinä, että tässä eriuskolaisseurakunnassa ei sakramentteja

pidettäisi pakollisina». Seurakuntaan pyrkivältä ei myöskään
vaadittaisi mitään uskontunnustusta. Sensijaan mihinkään dog-
maattisiin uudistuksiin ei pitänyt ryhtyä, koskapa se heti hajot-
taisi seurakunnan erimielisiin ryhmiin. Näin syntyvä kirkkokunta

olisi tunnustukseltaan luterilainen, mistä syystä se varmasti saisi

johtoonsasellaisia pappeja, jotka paheksuivat kirkossa nyt vallitse-

vaa pakkojärjestelmää. Sen yksityiset jäsenet sen sijaan saisivat

uskoa mitä halusivat, antaa kastaa lapsensa tai olla kastamatta,

ts. nauttia uskonasioissa täyttä persoonallista vapautta.40

Latitudinaarinen ajatustapa oli tässä viety äärimmäisiin johto-

päätöksiinsä. Luterilaisen vapaakirkon ajatus oli vapaamieliseltä
taholta tosin aikaisemminkin esitetty, mutta ei näin avoimen joh-
donmukaisesti. 41 Näin pitkälle eivät kuitenkaan edes vapaakirkolli-

set olleet halukkaat menemään. Evangelisk Kristendom torjui

Pippingin esityksen: Henkistä kiinnekohtaa vailla ja ilman uskon-

nollista sisältöä muuttuisi ehdotettu »siviilikirkko» pian joko ratio-

nalistiseksi kerhoksi tai keskenään kiistelevien suuntien temmellys-

kentäksi. Uskonnollisen vakaumuksen puutteelle oli mahdotonta

perustaa mitään kirkkoa. Vartijassa käsitteli ehdotusta Frans Nord-

lund. Pippingin ehdotus paljasti känen mielestään selvästi,mistä

varsinaisesti kiistassa on ollut kysymys: »- yksityiset kirkon

jäsenet omantunnonvapauden nimessä tahtovat tehdä oman käsi-

tyksensä kirkon käsitykseksi ja siten muuttaa koko kirkon sub-

stanssin, eivät tyydy siihen että heidän sallitaan vapaasti etsiä

autuutta oman tapansa mukaan, vaan tyrkyttävät tapansa kirkolle

ja vaativat että kirkon pitäisi muuttaman uskonjärjestyksensä

tämän heidän eriävän kantansa mukaan.» Yksityiselle myönnettä-
köön omantunnon vapaus, mutta kirkolle on samalla jätettävä

vapaus noudattaa omaa jumalalliseen ilmoitukseen perustuvaa



336 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

uskonjärjestystään.42 Näin perustellen Nordlund toisti kirkollisen

suunnan pitkällisissä kiistoissa kiteytyneen reformiohjelman: siviili-

avioliitto on säädettävä niitä varten, jotka lain mukaan eivät voi

saada kirkollista vihkimistä. Näin poistuisi ehtoollispakko jakirkko-

laki jäisitältä osin muuttamatta. Ehtoollisella epäilijöidenei tarvitse

käydä, mutta mikäli he haluavat lapsensa luterilaisen kirkon jäse-
niksi, nämä on kastettava. Kastettuja lapsia kirkko on velvollinen

opettamaan, mutta sama oikeus on tietenkin myös heidän vapaa-

mieliset katsomukset omaavilla vanhemmillaan. Näin säilyisi tässä

uskon ja omantunnon vapaus molemmin puolin. »Niitä varten taas»,

Nordlund jatkoi, »jotka ylpeästi tyrkkäävät esiin omat itsekohtai-

set mielipiteensä siihen määrään, etteivät edes kastata lapsiansa,
eivätkä johdonmukaisesti myöskään anna kirkon heitä opettaa,
ei ole sovinto mahdollinen. Kastamattomat ovat pantavat siviili-

rekisteriin ja heille annettava valtiollisia ja yhteiskunnallisiaoikeuk-

sia niin paljo kuin kristillisessä yhteiskunnassa mahdollista on.»
43

Vuoden 1898 kirkolliskokous joutui ottamaan kannan kumman-

kin kiistelevän suunnan, niin »kirkollisen» kuin »raamatullisen»,

taholta tehtyihin uudistusehdotuksiin. Edellisiä edustivat lähinnä

keisarillisen senaatin lähettämät asetusehdotukset siviiliavioliiton

laillistamiseksi ja siviilirekisterin perustamiseksi, jälkimmäistä

taasen Kuopion hiippakunnan lähettämä anomus ehtoollispakon

poistamiseksi. Kaikki ehdotukset joutuivatniin valiokunnissa kuin

täysi-istunnoissakin kiivaan väittelyn kohteiksi ja vastakkaiset

katsantokannat iskivät kiivaasti yhteen.
44 Siviiliavioliittoasiassa

kirkolliskokous hyväksyi pääasiassa senaatin esityksen, jonka mu-

kaan siviiliavioliitto oli pakollinen niille, jotka eivät täyttäneet
kirkkokuntansa vihkimiselle asettamia ehtoja, kun sen sijaan muilta

tämä oli edelleen kielletty. Herman Räberghin ehdotuksesta asetus-

ehdotusta kuitenkin kiristettiin siten, että se teki kristityn ja ei-

kristityn välisen avioliiton mahdottomaksi. 45 Senaatin esittämän

siviilirekisterin vaikutusalaa ehdotettiin sikäli supistettavaksi, ettei

se antanut mahdollisuutta erota laillistetusta uskontokunnasta

liittymättä mihinkään muuhun. Rekisterin piiriin jäivät kirkollis-

kokouksen tekemien muutosten jälkeen kuulumaan vain kasta-



KIRKKOKURI JA KANSALAISOIKEUDET 337

mattomat ja ulkomaalaiset. 46 Ehtoollispakkoasiassakirkolliskokous

jätti uuden kirkkolakikomitean tehtäväksi sellaisen muutosehdo-

tuksen tekemisen kirkkolakiin, että ehtoollisellakäyntiä avioliiton

edellytyksenä vaatinut kohta poistettaisiin siitä. 47

Kirkolliskokous oli siten, tosin melkoisin varauksin ja vasta

äärimmäisen tasaväkisten äänestysten jälkeen myöntynyt uskon-

nonvapauden uuteen laajentamiseen. Ennen kuin uudistukset kui-

tenkaan ehtivät johtaa voimassaolevan lain muutoksiin, vuosisadan-

vaihteessa tapahtunut jyrkkä henkisen ja poliittisen tilanteen muu-

tos saattoi myös uskonnonvapauskysymyksenaivan uuteen vaihee-

seen.

Kirkkokuri ja kansalaisoikeudet

Yhdeksänkymmentäluvun uskonnonvapauskeskusteluja hallitsi,
kuten edellä on todettu, perustava vaihtoehto: joko on helpotettava
kirkosta eroamista tai sitten on lievennettävä kirkon jäsenilleen
asettamia vaatimuksia. Voimakas kirkollinen opinio, joka ryhmit-

tyi »kirkolliseksi» suunnaksi, kieltäytyi tekemästä jälkimmäisen
vaihtoehdon hyväksi minkäänlaisia myönnytyksiä. Joka kuului

luterilaiseen kirkkoon, oli velvollinen niin uskonnollisessa elä-

mässään kuin siveellisessä vaelluksessaan noudattamaan kirkkolain

sisältämiä määräyksiä. Laajat piirit jättivät kuitenkin tietoisesti

nämä huomioonottamatta. Miten kirkon oli heihin suhtauduttava?

Kirkkokurikysymys, joka vuoden 1886 kirkolliskokouksesta läh-

tien oli jatkuvasti ollut vireillä, kytkeytyi näin elimellisesti ajan-
kohdan yleisiin kirkkopoliittisiin vastakohtiin. Vuoden 1893 kir-

kolliskokouksessa asia jäi toisten kiistakysymysten varjoon ja hoi-

dettiin varsin suurella yksimielisyydellä. Kokous hyväksyi pää-

asiassa kirkkolakikomitean kirkkokurin kiristämiseen tähtäävän

ehdotuksen, joka on edellä selostettu. 48 Yhden olennaisen muutok-

sen Leo Mechelinin puheenjohdolla toimiva kirkkolakivaliokunta

sentään sai aikaan. Komitea oli ehdottanut kirkkolain 101 §:ään

lisäyksen, jonka mukaan kutsuttaessa niskoitelevia seurakunta-

laisia kirkollisten viranomaisten eteen vastaamaan voitiin tarpeen



338 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

vaatiessa käyttää maallista virka-apua. Tämän kohdan valiokunta

poisti perustellen kantansa sillä, että »poliisivaltaa on kirkollisissa

kysymyksissä yhä vähemmän käytettävä». Valiokunnan mietinnön

ja siihen sisältyvän ehdotuksen kirkkolain 13. luvun uudeksi sana-

muodoksi kirkolliskokous sitten hyväksyi yksimielisesti sellaise-

naan.
49

Seuraavana vuonna asia joutui säätyjen käsiteltäväksi. Kirkollis-

kokouksen ehdotus kirkkokurin kiristämiseksi ei saanut ensimmäi-

sen ja kolmannen säädyn hyväksymistä eikä säätypäätöstä saatu

aikaan. Kielteisen kannan varsinaisena perusteena oli pelko siitä,
että ehdotettu muutos antaisi papistolle ja kirkkoneuvostolle liian

suuren harkintavallan ja että tämä johtaisi voimassaolevien kansa-

laisoikeuksien vaarantamiseen. Asiasta huomautti jo lakivalio-

kunnan vähemmistö vastalauseessaan. Enemmistö oli nimittäin

puoltanut kirkkolainmuutoksen hyväksymistä. 50

Terävimmin vastakkaiset käsitykset ilmenivät porvarissäädyn
debatissa. Axel Lille huomautti keskustelun aluksi, että lainmuutos

antoi mahdollisuuden sulkea papinvaalista ne seurakuntalaiset,

jotka eivät KL 64 §:n mukaan käyneet vuosittain ehtoollisella.

Tämän oikeuden riistäminen, hän jatkoi, »merkitsisi, että kyseisiltä
seurakuntalaisilta riistettäisiin tiettyjä kansalaisoikeuksia, koskapa

papistolle on uskottu useita merkittäviä siviilitehtäviä». Lilleen

yhtyi Eero Erkko, joka katsoi nimenomaan papinvaalioikeuden
kiistatta kuuluvan yleisiin kansalaisoikeuksiin. Otto Stenrothin huo-

mautettua tähän, ettei kreikkalaiskatolisilla ja eriuskolaisillakaan

ollut kyseistä oikeutta, vaikka he olivatkin täysiä kansalaisia,

A. F. Juselius puolestaan lausui papinvaalioikeuden epäämisen
loukkaavan kansalaisoikeuksia, niin kauan kuin papisto hoiti kir-

kollisten tehtäviensä ohella myös puhtaasti siviiliasioita. 51

Kirkon oikeus rajoittaa järjestystään rikkovien jäsentensä oi-

keuksia kytkettiin näin sekin uskonnonvapauskysymyksecn. Ilman

kirkon ja valtion eroa, millä käytännössätarkoitettiin kirkon yhteis-
kunnallisten tehtävien siirtämistä valtiolle ja kunnille, ei haluttu

keskustellakaan kirkon kurinpidon kiristämisestä. Porvarissääty

hylkäsi lainmuutoksen suurella enemmistöllä. Aatelissäädyssä



KIRKKOKURI JA KANSALAISOIKEUDET 339

yrittivät monet maltilliset liberaalit, Leo Mechelin ja R. Montgo-

mery etunenässä, puolustaa kirkolliskokouksen kantaa vedoten

lähinnä siihen, että oli kysymys kirkon sisäisestä asiasta, mutta

täälläkin lainmuutosehdotus kärsi, tosin niukan, tappion.52

Nya Pressenissä Axel Lille oli tietenkin työhönsä tyytyväinen.
Aatelin ja porvarissäädyn vastarinta oli lehden mielestä tehnyt

tyhjäksi kirkolliskokouksen pyrkimyksen puuttua yksityisen kansa-

laisen vapauteen. Vartija torjui porvarissäädyssä esitetyt väitteet

siitä, että kirkollinen vaalioikeus olisi luettava yleisten kansalais-

oikeuksien joukkoon. Aatelis- ja porvarissäädyt olivat asettuessaan

kirkolliskokousta vastustamaan antaneet uuden näytteen kirkkoa

vastustavasta mielialastaan. Merkittävintä Vartijan kirjoituksessa
kuitenkin oli se kaksiarvoisuus, millä kirjoittaja suhtautui varsi-

naiseen kiistakysymykseen, kirkkokurin kiristämiseen: »Mutta itse

se asia, ettei kovennettua kirkkokuria saatu aikaan, ei ainakaan

meitä huolestuta. Silläkovennetut säädökset tässä suhteessa, vaikka

ne kirkon vaurastumisen ja puhdistumisen takia olisivat tuiki tär-

keitä, olisivat samalla kertaa kaksiteräisiä ja voisivat nykyisissä
olosuhteissa ainakin osaksi vaikuttaa päinvastoin kuin niiden tar-

koitus on.»
63

Tietty kaksiarvoisuus loikin yhdeksänkymmentäluvun jälkipuo-
liskolla leimansa kirkkokurikysymyksen kirkon piirissä osakseen

saamaan kohteluun. Kolmannessa kirkolliskokouksessa suoritettua

työtä kirkkokurin kiristämiseksi tosin jatkettiin, mutta samanaikai-

sesti esiintyi jatkuvaaepäilystä, tokko lainmuutosten toteutuminen

toisi mitään olennaista parannusta tullessaan.

Kuopion ja Porvoon synodaalikokousten lähettämänä kirkko-

kurikysymys tuli vuoden 1898 kirkolliskokoukselle. 54 Kirkkolaki-

valiokunnan mietinnössä samoin kuin täysi-istunnon keskusteluissa

kuvastuvat selvästi sekä kurin kiristämistä kannattavat että vas-

tustavat näkökannat. Mietintö oli sanamuodoltaan varsin pyöreä

ja päätyi yleiseen ehdotukseen, että tuleva kirkkolakivaliokunta

saisi tehtäväkseen laatia ehdotuksen KL 13. luvun muuttamiseksi

»siihen suuntaan kuinkolmannen yleisen kirkolliskokouksen asiassa

tekemä päätös sisältää, jättämälläkumminkin komitealle avoimen



340 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

oikeuden tehdä ehdotuksensa niin muuttaen 1893 vuoden kirkollis-

kokouksen tekemää ehdotusta, kuin komitea huomaa tarpeelliseksi

ja katsoo tekevän mahdolliseksi että maan säädyt ehdotuksen

hyväksyvät». Eräiden kirkolliskokouksen jäsenten tekemän ano-

musehdotuksen, että kirkolle oli myönnettävä oikeus erottaa sel-

lainen jäsenensä, joka ei ottanut lievemmästä kirkkokurista ojen-

tuakseen, valiokunta sen sijaan ehdotti hylättäväksi. 55

Mietintö käsiteltiin kokouksen viimeistä edellisenä päivänä, jol-
loin aika oli jo erittäin kireällä. Tästä huolimatta syntyi kirkosta-

erottamiskysymyksestä varsin jyrkkä keskustelu. Erottamisoikeu-

den puolesta puhuivat nimenomaan kirkollisen suunnan miehet,
mm. lehtori K. A. Wegelius, kirkkoherra Elis Bergroth ja pastori
J. W. Wartiainen. Heidän pääasiallisen perustelunsa viimeksimai-

nittu ilmaisi näin: »Jumalan sana selvästi sanoo, että semmoinen

seurakunnan jäsen, joka ei mistään muusta parane, pitää erotetta-

man seurakunnan yhteydestä.» Vastustavan kannan perustelut
sen sijaan vaihtelivat huomattavasti. Vanhasuomalaisen puolueen

johtaja G. Z. Yrjö-Koskinen katsoi kansankirkon periaatteiden

edellyttävän, ettei se erota ketään. Nuorsuomalainen E. N. Setälä

puolestaan olisi periaatteessa ollut halukas myöntämään kirkolle

pyydetyn oikeuden, mutta katsoi ettei kokous hylättyään ehdo-

tuksen siviilirekisterin perustamisesta voinut tehdä tämän kanssa

ristiriitaista päätöstä erottaa jäseniään, joilla ei siten ollut muuta

mahdollisuutta kuin liittyä johonkin eriuskolaisseurakuntaan.

Keskustelun päätteeksi kirkostaerottamiskysymyskin lähetettiin

kirkkolakikomiteaan »huomioon otettavaksi siinä määrässä, kuin

komitea katsoo aihetta olevan». 56

Neljännessä kirkolliskokouksessa käsiteltyihin kirkkokurikysy-

myksiin liittyi asiallisesti myös kysymys avioerosta ja eron saanei-

den vihkimisestä uuteen avioliittoon. Voimassaoleva lainsäädäntö

rakentui täysin kristilliselle katsomukselle, jonka mukaan avioliitto

oli elinkautinen. Avioeron myönsi vuoden 1734 laki vain kahdesta

syystä, nimittäin aviorikoksen ja omavaltaisen hylkäämisen vuoksi.

Lisäksi tunsi laki mahdollisuuden tuomita eripuraisuuden vuoksi

asumuseroon. Viimeksimainittu toimenpide oli vähitellen muodos-



KIRKKOKURI JA KANSALAISOIKEUDET 341

tunut valmistavaksi asteeksi erivapaustietä myönnetylle avioerolle.

Eron tuomitsi maallinen oikeusistuin, mutta tuomiokapitulit an-

toivat erokirjan.57

Avioerojen määrä maassamme oli kahdeksankymmentäluvulla
verraten vähäinen eikä se osoittanut toistaiseksi merkittävää kas-

vuakaan. Luotettavimmat tilastot mainitsevat niitten määrät viisi-

vuotiskausittain seuraaviksi: 1876—80 342, 1881—85 288 ja 1886-

90 368. 58 Yhdeksänkymmentäluvun alussa kirkon piirissä tapahtu-
nut ongelman herääminen ei näin perustunut varsinaisesti avioero-

tilanteen muutokseen vaan papiston asenteessa tapahtuneeseen

kehitykseen. Siihen asti papit olivat yleensäkin tyytyneet olemaan

virkamiehiä, jotka eivät asettaneet lakien oikeutusta kyseenalai-
siksi. Nyt kirkkoa vaadittiin nojautumaanomiin perusteisiinsa eikä

valtion tukeen, ja tässä valossa paljastui kirkon velvoitus vihkiä

eronneet uuteen avioliittoon sisäisesti ristiriitaiseksi. Kirkkohan

julisti avioliiton erottamattomaksi. Tästä huolimatta tuomiokapi-
tuli oli velvoitettu antamaan erokirjoja ja pappi siunaamaan eron-

neiden avioliitot.

Kysymys herätettiin vuoden 1890 synodaalikokouksissa sekä

Kuopiossa että Porvoossa, joiden lähettämänä se saapui vuoden

1893 kirkolliskokoukseen. Täällä yleinen valmistusvaliokunta to-

tesi, että yksityinen pappi ei eräissä tapauksissa voi omaatuntoaan

loukkaamatta suorittaa avioliittovihkimystä,koska vallitseva avio-

liittolainsäädäntö poikkesi Raamatun avioerosta ja eronneiden

uudesta avioliitosta antamista säädöksistä. Asian laajakantoisuu-

den vuoksi valiokunta kuitenkin ehdotti, että kysymys saisi toistai-

seksi raueta. 59

Syy valiokunnan kielteiseen kantaan oli tietenkin se, että asia

kuului ensi sijassa maallisen lain piiriin ja kytkeytyi siviiliavioliitto-

muodon voimaantuloon, mitä erittäin voimakas mielipide kirkon

piirissä vastusti viimeiseen asti. Tätä valiokunta ei mietinnössään

kuitenkaan suoraan sanonut, mutta sitä avoimemmin perustelivat
kantansa molemmat vastalauseen tekijät, jotka kumpikin esittivät

pulmalle oman ratkaisunsa. Viitaten Uuden Testamentin yhtäpitä-

vään todistukseen, että avioliitto on peruuttamaton, professori



342 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

O. I. Colliander ehdotti, että tuomiokapitulit vapautettaisiin avio-

erojen käsittelystä ja papit vihkimästä eronneet uuteen avioliit-

toon. Samoista perusteista lähtien professori John Sahlberg puo-

lestaan toivoi kirkolliskokouksen anovan hallitukselta, »että avio-

liittoa koskeva lainsäädäntö laillisessa järjestyksessä muutettai-

siin siihen suuntaan, että avioeroa ei sallittaisi muille kuin niille

puolisoille, joista toinen on tehnyt huoruudenrikoksen, sekä että

niissäkään tapauksissa ei sallittaisi erotetun mennä toisiin naimi-

siin, niin kauan kuin edellisestä avioliitosta oleva puoliso elää». 60

Valiokuntaa pitemmälle asia ei tällä kertaa päässyt. Kirkollis-

kokous ei ajanpuutteen vuoksi ehtinyt sitä käsitellä. Kysymys
ei silti unohtunut. Asiasta syntynyt keskustelu jatkui kolmen kuu-

kauden ajan Väktaren-lehdessä, jolloin sekä Colliander että Sahl-

berg edelleen perustelivat katsomuksiaan. Keskustelu herätti myös

Valvojan huomiota, missä Zachris Castren liittyen Collianderin

käsityksiin arveli kirkon ennemmin tai myöhemmin »raamatullis-

ten periaatteittensa mukaan» kieltäytyvän vihkimästä eronneita.

Aivan oikein hän myös huomautti kysymykseen kytkeytyvän si-

viiliavioliiton voimaantulon ja lausui toivomuksen, että kirkko

oman etunsa vuoksi, vapautuakseen sille vastenmielisestä vihkimi-

sestä, hyväksyisi siviiliavioliiton. 61

Suurempien kiistakysymysten, lähinnä ehtoollispakko- ja siviili-

avioliitto-ongelman varjossa eronneiden vihkiminen sitten pysyikin
aina neljänteen kirkolliskokoukseen asti vuonna 1898. Tällä välin

avioerojen lukumäärä oli selvästi alkanut nousta. Kun viisivuotis-

kaudelle 1891—95 niiden luku oli 418, vastaava luku seuraavalla

kaudella 1896—1900 oli jo 607. 62 Kehityksestä huolestuneena Por-

voon tuomiokapituli kääntyi prokuraattorin puoleen pyytäen toi-

menpiteitä. .Jyväskylän yleisessä pappiskokouksessa kesällä 1898

kysymys niinikään oli esillä. 83

Kirkolliskokouksen käsiteltäväksi kysymyksen toi A. Auvisen,
Elis Bergrothin, A. W. Lyran ja Ludv. Wennerströmin anomus-

esitys, joka tähtäsi avioerojen vaikeuttamiseen ja tuomiokapitulien

vapauttamiseen antamasta erokirjoja. Valiokuntakäsittelyssä leh-

tori Y. K. Yrjö-Koskinen esitti, että kirkko samalla vapautettaisiin



KIRKKOKURI JA KANSALAISOIKEUDET 343

vihkimästä uuteen avioliittoon ne, joiden avioero ei kristillisen käsi-

tyksen mukaan ollut oikeutettu, mutta hän jäi vähemmistöön.

Täysistunnossa ilmeni kuitenkin, että Yrjö-Koskisen edustamalla

käsityksellä oli huomattava kannatus, ja niin hänen vastalauseensa

lähetettiin valiokunnan mietinnönkera kirkkolakikomitean harkitta-

vaksi vastaista käsittelyä varten. Hallitukselle kokous lähetti ano-

muksen sellaisiin toimenpiteisiin ryhtymisestä, »että mikäli mah-

dollista ehkäistäisiin avioeron saaminen ilman päteviä syitä ja lakia

kiertämällä». 64

Kirkolliskokous oli näin valinnut tien, joka tähtäsi yleisen lain-

säädännön kehittämiseen kristillisten normien mukaiseksi. Kirkon

piirissä vallitseva teologinen vastakohtaisuus esti sen vastuullisia

elimiä löytämästä johdonmukaista ja vallitsevassa tilanteessa to-

teutettavissa olevaa linjaa. Kirkkokuri- ja avioerokysymysten
käsittelyssä yhdeksänkymmentäluvulla ilmeni toisaalta halu va-

pauttaa kirkko sekularisoituvien jäsentensävaikutukselta, toisaalta

pyrkimys pakottaa koko yhteiskunta sekularisoitumisestaan huoli-

matta edelleen noudattamaan kristillisiä normeja. Edellistä vaihto-

ehtoa kohtaan osoitettiin vapaamielisellä taholla toisinaan mel-

koista myötätuntoa. Sen toteuttaminen olisi kuitenkin vaatinut

jälkimmäisestäluopumista, ja tähän eivät kirkon edustajat olleet

halukkaita. Jälkimmäisen taasen kirkosta vieraantuneet piirit koki-

vat yrityksenä puuttua heidän yksityisasioihinsa tai kansalais-

vapauksiinsa. Kirkkokurin kiristäminen, kirkollisen äänioikeuden

menetys, avioeron saannin vaikuttaminen ja eronneiden vihkimi-

sen epääminenolivat näille vastenmielisiä, osittain siksi, että heidän

oli pakko kuulua kirkkoon ja siten alistua sen säädöksiin, osittain

siksi, ettei enemmistö halunnutkaan erota kirkosta.

Kirkon jäsenilleen asettamien vaatimusten kiristämistä ja lie-

ventämistä vaativat voimat olivat yhdeksänkymmentäluvulla tasa-

painossa. Ei ihme näin ollen, että tällä vuosikymmenellä jäivät
toteutumatta, niin pyrkimykset siviiliavioliiton ja siviilirekisterin

aikaansaamiseksi sekä ehtoollispakon poistamiseksi kuin myös yri-

tykset tiukentaa kirkkokuria ja vaikeuttaa avioeron saantia.



344 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

Raamatun inspiraatio

Kuten edellä on useassakin yhteydessä todettu, liittyvät yhdek-

sänkymmentäluvun kirkollisen elämän kuvaan monet repivät kiis-

tat. Harvoin ovatkaan kirkkoamme samanaikaisesti halkoneet niin

lukuisat ja niin sovittamattomilta tuntuvat erimielisyydet. Syy tais-

telun kiivauteen on epäilemättä huomattavalta osaltaan löydettä-
vissä edellisen vuosikymmenen kirkollisesta ahdingosta ja sen ai-

heuttamasta äkillisestä herätyksestä. Vanha, sovinnainen luteri-

laisuus ja unelias virkavaltainen kirkollisuus olivat musertuneet

»maailman» hyökkäyksissä rikki, jakirkon nuorten puolustajien oli

ollut pakko taistella itselleen uskonsa perusteista käsin uusi näke-

mys, jonka varassa he saattoivat kutsumustyötään jatkaa. Tämä

vakaumus kypsyi eri piireissä erilaiseksi. Toisilla se merkitsi liitty-
mistä herännäisyyteen, toisilla evankelisuuteen, toisilla lestadiolai-

suuteen, toisille taas »raamatullisuus» tai »kirkollisuus» tarjosivat

lujan mieskohtaisen vakaumuksen.

Niin kauan kuin yhdessä ponnisteltiin liberalistisen ja naturalis-

tisen paineen alla, katsomusten erilaisuus ei vielä ollut ylivoimaisen
häiritsevä. Esillä olevat kysymykset olivat myös sen laatuiset,

etteivät ne paljastaneet kaikkia eroavuuksia. Maailmaa vastaan

käydyn taistelun kovuus oli kuitenkin kerta kaikkiaan opettanut

papistolle lujan vakaumuksen välttämättömyyden, ja kun erilaiset

katsomukset nyt kirkon ulkonaisen aseman helpotuttua pääsivät

vapaammin ilmenemään sen piirissä, ne kohtelivat välittömästi

toisiaan yhtä kompromissittoman jyrkästi kuin konsanaan luteri-

laisen kristillisyyden ulkopuolelta ahdistavia vapaauskoisia ja va-

paakirkollisia edellisen vuosikymmenen kiistoissa.

Ristiriitojen jyrkkyyttä lisäsi vielä se, että kaikki kansalliset

herätysliikkeet elivät voimakasta nousukauttaan. Herännäisyys
eteni Savossa ja Pohjanmaalla. Lestadiolaisuuden leviäminen jat-
kui eri puolilla maatamme, eikä sen alkava hajaantuminenvanhoilli-

siin ja uusheränneisiin mitenkään vähentänyt herätyksen voimaa.

Evankelinen liikekin hajaantui, kun maltilliset ainekset erosivat

Evankeliumiyhdistyksestä vuoden 1895 jälkeen, mutta kannattaja-



RAAMATUN INSPIRAATIO 345

joukkonsa yhdistys säilytti eron jälkeenkin suurimmaksi osaksi.

Liikkeen piirissä julistetun sanan saavuttama vastakaiku oli kaik-

kien herätysliikkeiden osalta todistamassa sitä, että oltiin oikealla

tiellä. Menestyksen aikoina ei oltu halukkaita kompromissiin,vaan

taisteluun.

Niin kiistelivätkin vanhurskauttamisopista evankeliset ja herän-

neet, samoin kuin »kirkolliset» ja »raamatulliset». Lestadiolaisia

ahdistettiin joka taholta heidän rippioppinsa, samoin kuin evankeli-

sia »koko maailman autuuden opin» vuoksi. Vastapuolessa nähtiin

harvoin mitään hyvää. Kirkollisen keskustelun taso laski monesti

niin alas, että poliittiset päivälehdetkinvalittivat »pappiskiistojen»
sivullisiin tekemää ikävää vaikutusta. 65

Toisin kuin uskonnonvapaus- ja kirkkokurikysymyksiä koskevat

keskustelut, äsken mainitut jumaluusopillisetkiistat eivät herättä-

neet varsinaisen kirkkokansan piirin ulkopuolella suuren yleisön
kiinnostusta. Kirkko kääntyi näissä sisäänpäin, omien erityisten

kysymystensä selvittämiseen ja jätti maailman pohtimaan omiaan.

Kirkon ja yhteiskunnan suhteiden kannalta mainitut kiistat ovat

merkittäviä lähinnä siksi, että ne sitoivat huomattavassa määrin

kirkon johtavienvoimien energiansisäisiin selvittelyihin ja vahvisti-

vat sivistyneistön keskuudessa entuudestaan vallitsevaa käsitystä,

että kirkko pohtii pääasiassa epäajanmukaisia ja yleiseltä kannalta

vähämerkityksisiä kysymyksiä.

Yhdeksänkymmentäluvunkirkollisista kiistoista omasi kirkon ja

sivistyneistön suhteiden näkökulmasta edellämainittuja huomatta-

vamman merkityksen Raamatun inspiraatiosta vuosina 1894—95

käyty keskustelu. Niin kauan kuin Raamatun auktoriteetti oli ollut

yleisesti tunnustettu, ei kysymys sen inspiraation luonteesta ollut

kovinkaan ajankohtainen. Jumaluusopille voitiin huoleti antaa

melkoinen vapaus, kun se joka tapauksessa pyrki vain Raamatun

oman sanoman tulkitsemiseen. Kun nyt Raamattu oli vapaamieli-
sen mielipiteen taholta selitetty vain kirjaksi kirjojen joukossa, sen

puolustus tuli uudella tavalla ongelmaksi. Yliopistoteologit painos-
tivat jo fraasiksi muodostunutta ohjetta, että Raamattu ei ole

luonnon- yhtä vähän kuin muidenkaan tieteiden oppikirja,66 papis-



346 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

ton rivimiehille jakirkkokansalle sen sijaan oli tärkeintä, että Raa-

mattu kokonaisuudessaan tunnustettiin Jumalan sanaksi. Toistai-

seksi nämä pyrkimykset olivat kirkon piirissä välttyneet joutu-
masta avoimeen ristiriitaan, mikä johtui lähinnä yliopistoteologien
maltillisesta ja varovaisesta asenteesta. Latentti jännitys oli kui-

tenkin olemassa. Sen purkautumiseen antoi välittömän aiheen

G. G. Rosenqvistin professorinväitöskirjan, »Guds förhällande tili

världen», ilmestyminen syksyllä 1893.

Rosenqvistin tutkimuksen tendenssi oli selvästi apologeettinen.

Tieteellisen, lähinnä luonnontieteellisen tutkimuksen edistyminen
oli saattanut teologian tilanteeseen, missä sen oli uudelleen arvioi-

tava inhimillisen ja luonnollisen osuus järjestelmässään. Kirjoittaja
asettikin päämääräkseen »osoittaa kristinuskon luonnonmukaisuus

huolimatta sen yliluonnollisuudesta». Vastoin naturalistisen filo-

sofian väitettä, että luonnon lainalaisuus tekee mahdottomaksi

uskon Jumalan maailmanhallintaan, Rosenqvist selitti Jumalan

vaikutuksen ilmenevän juuri luonnonlaeissa, ei niistä riippumatta.
Raamatulliset ihmeet eivät hänen mielestään merkinneet luonnon

lainalaisuuden särkymistä; lainalaisuus kuului erottamattomasti

uskonnollissiveellisen maailmanjärjestyksen perusteisiin. Ihmeis-

sä vaikutti sama Jumalan voima kuin kaikessa muussakin ta-

pahtumisessa, joskin intensiteetiltään kohonneena: »Ihmeillä ei

siten ole mitään ehdottoman ainutlaatuista luonnetta, ne eivät

kvalitatiivisesti ole mitään ehdottoman uutta. Ne eivät särje luon-

non yhtenäisyyttä eivätkä merkitse luomisen oikaisua. Ne eivät

edellytä mitään uutta tekijää, vaan ainoastaan maailmankulun

pysyvän tekijän voimistunutta toimintaa.» Sama Jumalan voima,

joka ilmeni luonnonlaeissa, ilmeni ihmeissäkin.67

Premisseistään lähtien tekijä edelleen otti kannan darvinismiin

ja Raamatun inspiraatioon. Sekä polveutumis-että evoluutioteoriat

hän selitti kristinuskon kannalta neutraaleiksi. »Kysymyksellä

lajien synnystä ei ole uskonnollista merkitystä ja se kuuluu tutki-

muksen ratkaistaviin.» Ihmisen synty ei tässä tee poikkeusta:
»Onko Jumala antanut ihmisen syntyä epäorgaanisesta aineesta

tai häntä lähinnä olevasta orgaanisesta maailmasta, ei saata vai-



RAAMATUN INSPIRAATIO 347

kuttaa käsitykseemme Jumalan luomistyöstä eikä käsitykseemme
ihmisen arvosta.» Lainalainen kehitys ei tehnyt mahdottomaksi Ju-

malan toimintaa. Päinvastoin juuri luonnollisessa kehityksessä usko

näki Luojan työn. Luonnollisen valinnan teoriaa materialistiset

darvinistit olivat tosin käyttäneet osoittamaan Jumalan tarpeetto-
muuden. Ottamatta kantaa tämänkään teorian pätevyyteen tekijä

pyrki osoittamaan, ettei senkään hyväksyminen merkinnyt juma-
lauskon kieltämistä. Valintamekanismin toiminta ja tehokkuus

viittasivat keksijäänsä, kaikkivaltiaaseen, korkeaan intelligenssiin.
Kristinusko ja darvinismi eivät näin sulkeneet pois toisiaan. 68

Selvin sanoin Rosenqvist edelleen hylkäsi ortodoksisen sanainspi-

raatio-opin. Uutta ei vallitsevassa tilanteessa ollut itse hylkääminen,
sillä akateeminen jumaluusoppimme oli tästä asiasta jo kauan ollut

yksimielinen, mutta uutta oli se rohkeus, millä Rosenqvist veti

tarpeelliset johtopäätökset. Edward Reussia lainaten hän totesi

Raamatun kirjoittajien »jakaneen aikansa ja kansansa epätäydelli-
set ja erheelliset käsitykset». Raamatun luomiskertomus puolestaan
ei ollut »taivaasta saneltu luomisen pöytäkirja, ei visionäärinen elä-

mys, ei allegoria, ei filosofinen myytti, vaan kirjoittaja esittää tässä,

kuten Frans Delitzsch lausuu, isiltä perityn tradition». Kuudella

luomispäivällä ja muilla luomiskertomuksen yksityiskohdilla ei

näin ollen ollut mitään tekemistä luonnontieteen kanssa. Alaviit-

teessä Rosenqvist lisäksi huomautti ironisesti, että sanainspiraatio-

ajatusta ei enää esiintynyt muualla kuin liberaalin lehdistön pals-
toilla, joka yleensäkin mielellään »piti teologian alalla kiinni anti-

kviteeteista». 69

Vastaväittäjän, professori O. I. Collianderin lausunto oli varsin

myönteinen. Beckiläisestä teologisesta kannastaan huolimatta hän

ei löytänyt väitöskirjasta paljoakaan raskauttavaa. 70 Varsin pian

väittelijä kuitenkin sai huomata, etteisanainspiraatio-oppisuinkaan

ollut Suomesta kuollut. Sen ensimmäisenä puolustajana astui

Evangelisk Kristendomissa areenalle vapaakirkollinen pastori
Abraham Amirchanjanz.

Armenialainen saarnaaja ei säästänyt sanojaan. Väitöskirjan suh-

teellisen onnistunuttateismin puolustusta hän vertasi »usein käytet-



348 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

tyyn viikunanlehteen, millä järkeilevät teologit yrittävät verhota

alastomuutensa positiivisen kristillisyyden alalla». Darvinismi oli

teoriana erittäin heikossa asemassa ja siksi oli aivan tarpeetonta
ottaa se jumaluusopissa huomioon. Tekijä sen sijaan piti darvinis-

mia auktoriteettinaan ja asettui näin selvää Raamatun sanaa vas-

taan. Jumala loi ihmisen »maan tomusta» eikä apinasta. Aivan sa-

malla tavoin Rosenqvist edelleen hylkäsi ensimmäisen Mooseksen

kirjan todistuksen luomispäivistä. Väittäessään Raamatun näin

erehtyvän tekijä suoranaisesti kielsi sen inspiraation.71

Yhtä jyrkästi Amirchanjanz myös torjui Rosenqvistin ihmekäsi-

tyksen, joka hänen mielestään oli täysin epäraamatullinen. Arvos-

telu päättyi retoriseen kysymykseen ja kehotukseen: Luuleeko

tekijä Suomen vielä pysyvän kristittynä maana, jos hänen kou-

luttamansa papit omaksuvat sellaiset ihmiskäsityksen, että syntiin-
lankeemus merkitsee vain eläimellistä alkuperää, ja ajattelevat
Raamatun arvovallasta ja sen ihmeistä samoin kuin hän. Jumaluus-

opin opettaja »tutkikoon vakavasti itseään, miten hän kerran voi

vastata Hänelle, joka on tuleva Isän kunniassa tuomitsemaan

eläviä ja kuolleita». 72

Armenialainen saarnaaja asetti siten Rosenqvistin kristillisen

uskon kyseenalaiseksi. Ei ihme, että tämä suuttui. Evangelisk
Kristendomin toimitukselle osoittamassaan vastineessa hän kiisti

Amirchanjanzin pätevyyden arvostella tieteellistä teologista tutki-

musta ja vetosi toimituksen kristilliseen mieleen ja oikeudentun-

toon saadakseen hyvityksen kärsimästään loukkauksesta. Toimi-

tus, ts. F. W. Lönnbeck asettui kuitenkin avustajansa puolelle.

Rosenqvist oli vastineessaan sivuuttanut varsinaisen kiistakysy-

myksen, nimittäin Raamatun erehtymättömyyden. Niin ihmeitä

kuin luomistapahtumaa selittäessään hänen väitöskirjansa oli

luopunut raamatulliselta perustalta. »Sillä jos kaikki, mikä Raama-

tussa lankeaa luonnontieteiden, ja oletettavasti myös historian

alueelle, on 'vailla uskonnollista merkitystä’, ja antikristilliselle

'tutkimukselle' myönnetään oikeus mielensä mukaan typistää ja

muuttaa silloin osoitetaan Raamattua kohtaan sellaista halvek-

suntaa ja esitetään Raamatun sanan totuudesta ja jumalallisesta



RAAMATUN INSPIRAATIO 349

alkuperästä niin voimakas epäily, että Pyhä Kirja samalla vede-

tään alas inhimillisen keksinnön arvoiseksi. Jos jumaluusoppi ja
erittäinkin dogmatiikka peräytyy Raamatun historiallisista ja
luonnontieteellisistä osista selittäen, ettei niillä ole 'lainkaan us-

konnollista merkitystä’, mitä luotettavuutta se silloin voi vaatia

Pyhän Kirjan muille osille ja mitä jää lopulta Raamatusta jäl-

jelle?»73

Keskustelun kummankin osapuolenkanta oli näin tuotu selvästi

esiin. Toisella puolen väitettiin Raamatun olevan myös historialli-

selta ja luonnontieteelliseltä kannalta erehtymätön, koskapa sen

jumalallinenarvovalta muuten horjuisi, toisella puolen tämä kiis-

tettiin. Kiista laajeni nopeasti vapaakirkollisesta myös kirkolliseen

lehdistöön. Väktaren-lehden päätoimittaja, professori John Sahl-

berg selosti lehdessään niin Amirchanjanzin arvostelun kuin Rosen-

qvistinvastineen, valitti kummankin osapuolen käyttämiä kohtuut-

tomia sanontoja, mutta asettui itse kiistakysymyksessä täysin

Amirchanjanzin puolelle. Yksinkertaisena uskovana hän piti kiinni

Raamatun sanan arvovallasta eikä katsonut voivansa hyväksyä

Rosenqvistin käsitystä, että Raamatun kirjoittajat oman aikansa

katsomusten edustajina olivat profaaneissa asioissa saattaneet

erehtyä. Hurskasta hyönteistieteilijää oli loukannut nimenomaan

polveutumisopin hyväksyminen ja yleisesti vallitsevan kuuden luo-

mispäivän ajatuksen pilkallinen torjuminen. 74

G. G. Rosenqvist ei jäänyt vastausta vaille. Kummassakin leh-

dessä käytiin nyt pitkällinen ja samoja asioita toistava polemiikki.

Kiistassa tällävälin nimityksen saanut dogmatiikan professori
toisaalta painosti välttämättömyyttä rakentaa tieteellisesti kestävä

teologia, toisaalta torjui vastapuolen pyrkimyksen leimata hänet

epäuskoiseksi nuorison opettajaksi.75 Jälkimmäiseen seikkaan tart-

tuivat myös paraillaan Helsingissä valtiopäivillä oleskelevat piispat
Gustaf Johansson ja Herman Räbergh. Väktaren-lehden toimituk-

selle lähettämässään kirjeessä he varsin jyrkin sanoin paheksuivat
lehden menettelyä. Oli anteeksiantamatonta saattaa aivan aiheetta

»yliopistomme dogmaattisen tieteen edustaja jasamalla koko juma-

luusopillinen tiedekunta epäluulonalaiseksi siitä, että se olisi poi-



350 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

kennut raamatullisen ja kristillisen maailman- ja elämänkatso-

muksen pohjalta». Tällainen arvostelu palveli yksinomaan kansan-

kirkolle vihamielisiä piirejä. Syytökset torjuessaan piispat samalla

kiittivät väitöskirjan »uskonnollista vakavuutta, syvää tunnolli-

suutta ja tieteellistä lahjakkuutta». Esitetty arvostelu sivuutettiin

ylimalkaisella toteamuksella, että tekijän päätelmät voitiin kyllä

yksityiskohdissaan asettaa keskustelun alaisiksi, ja että kirkolla

ennen muuta nyt oli täysi syy iloita siitä, että näin tärkeä oppituoli
oli saanut pystyvän haltijan. 76

Piispojen kirjeen erittely paljastaa sen tarkoituksen. Entiset

jumaluusopin professorit halusivat puolustaa nuorta kolleegaansa

ja samalla tyynnyttää myrskyn, joka oli kehittymässä kirkon joh-
dolle epämiellyttäväksi periaatteelliseksi selvittelyksi. Olennaista

koko kirjeessä olikin juuri se, että varsinainen kiistakysymys, Baa-

matun inspiraatio, sivuutettiin tyystin. Kirje oli samalla epäsuora
vaatimus lopettaa kirkon piirissä koko keskustelu.

Näin ainakin tajusi asian Elis Bergroth, joka Väktaren-lehden

toimituksen jäsenenä jo oli kiistassa asettunut Sahlbergia puolusta-
maan. Viimeksimainittu oli piispojen kirjeeseen liittämässään vasti-

neessa tiedustellut kohteliaasti, olivatko heidän mainitsemansa

keskustelunalaiset kysymykset kenties samat, joihinhän oli nimen-

omaisesti puuttunut. 77 Samaan asiaan tarttui myös Bergroth. Pro-

fessori Bosenqvistin väitöskirja oli herättänyt epäilyn, että hänen

raamattukäsityksensä poikkesi kirkon piirissä yleisesti vallitsevasta.

Kun sitten kirkon johtajien vaietessa toiset olivat herättäneet

asiasta keskustelua, seurauksena oli ollut loukkaantuneen professo-
rin kirjoitustulva ja kahden piispan kehotus lopettaa keskustelu

mitä pikemmin. Teologisen tieteen nimissä haluttiin vähemmän

oppineilta kieltää sananvalta uskonasioissa. Tämä merkitsisi kui-

tenkin protestanttisuuden periaatteiden kieltämistä. Jos kirkon

johto olikin teologisessa viisaudessaan ymmärtänyt, että Bosen-

qvistin raamattukäsitys ei merkinnyt Baamatun arvovallan kieltä-

mistä, suuri yleisö ei tätä keskustelutta tajunnut. Vapaakirkko ja
lahkot seisoivat nyt kenties vanhentunein argumentein Raa-

matun lujalla perustalla,kun kirkon suuret joukot puolestaan halut-



RAAMATUN INSPIRAATIO 351

tiin saada vaikenemaan. Tämä ei voinutolla oikein. Kyseessä olivat

niin suuret arvot, Pyhän Raamatun arvovalta, että oli välttämä-

töntä myös kirkon piirissä hyväksyä avoin keskustelu, kunnes

kysymys oli tyydyttävästi selvitetty. 78

Rosenqvist vastasi Bergrothille, mutta hänen tavanmukaisen

kärkevään ja ironiseen sävyyn laadittu artikkelinsa ei enää tuonut

uutta esille. 78 Piispat sen sijaan vaikenivat julkisesti. Yksityis-

kirjeessään Bergrothille Johansson purki suuttumisensa ja paljasti
samalla varsinaiset motiivinsa. Toisaalta häntä loukkasi Amirchan-

janzin ja Sahlbergin asiantuntemattomuudesta johtuva epäoikeu-
denmukaisuus: »Jumalan edessä te olette kirjoituksillanne olleet

myötäsyyllisiä intellektuaaliseen murhaan, vaikka tätä ei olisi tar-

koitettukaan», hän kirjoitti. Toisaalta koko keskustelu oli vallitse-

vana ajankohtana turmiollinen: »Älä luule, että teillä on oikeus

ottaa keskusteltavaksi mikä kysymys tahansa. Jumala ei ole tahto-

nut tämän vetämistä julkisuuteen. Siksi minä olen vaiennut.»80

Viimeinen lainaus paljastaa myös syyn, miksi Johansson pyrki
piispojen arvovallalla katkaisemaan koko keskustelun. Beckiläisen

jumaluusopin pohjalla Johansson tosin hylkäsi puhdasoppisuuden

sanainspiraatio-opin,mutta luki siitä huolimatta Raamatussa esite-

tyt historialliset ja luonnontieteelliset asiat ilmoitukseen kuuluvina

sen horjumattoman totuuden piiriin.Bl »Raamatullisena» teologina
Raamatun auktoriteetti oli hänelle tietenkin elämän kysymys ja
näin hän epäilemättä tunsi omikseen lukuisat niistä argumenteista,

jotka keskustelussa oli esitetty Raamatun ehdottoman ja kaikin-

puolisenluotettavuuden puolesta.Toisaalta ei sanainspiraatioteorian

teologisena hypoteesina luhistuttua konservatiivisella jumaluus-

opilla eikä siis myös Johanssonilla ollut käytettävissään mi-

tään teoreettista linjaa, jolta Raamatun formaalista luotettavuutta

enää voitaisiin puolustaa. Teologisen tieteen kannalta arvioiden

Rosenqvist oli peruskohdissaan oikeassa. Tämän Johansson joutui
entisenä dogmatiikan professorina tunnustamaan.

Rosenqvistin kanta avasi kuitenkin ovet Raamatun totuuden

kaikenpuoliselle epäilylle, kuten arvostelu oli selvästi osoittanut.

Tähän Rosenqvist ei itse ollut pyrkinyt eikä ryhtynyt. Mahdolli-



352 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

suus oli kuitenkin olemassa. Johansson tunsi erittäin hyvin Saksan

teologisen tilanteen, missä taistelu Raamatun arvovallasta ja sen

luonteesta oli kehittynyt suureksi mielipiteiden jakajaksi.82 Tätä

kiistaa hän ei halunnut Suomeen. Siksi hän mieskohtaisen uskonsa

pohjalta kirjoitti: »Jumala ei ole tahtonut tämän vetämistä julki-
suuteen.» Siksi hän myös tietoisesti vaikeni koko kiistasta jakoetti

saada toisetkin vaikenemaan.

Kaikkialla länsimaissa puhjennutkriisi oli kuitenkin liian syvälli-
nen, jotta lujatahtoisenkaan piispan sana olisi voinut sen Suomen

kirkosta torjua. Vielä samana syksynä lehtori J. A. Maunu piti

Helsingin yksityisessä pappeinkokouksessa esitelmän Raamatun

inspiraatiosta, missä hän asettui johdonmukaisesti historiallisen

raamattukäsityksen kannalle. Arvosteltuaan sanainspiraatiokäsi-

tystä esitelmöitsijäpyrki osoittamaan, että Raamatun syntyyn ovat

inhimilliset tekijät vaikuttaneet varsin suuresti, että erityisesti
Vanha Testamentti sisältää paljon sellaista, mitä nykyaikainen si-

veellinen taju pitää väärässä, ja että myös Raamatun uskonnolli-

sessa sisällössä on Uuteen Testamenttiin tultaessa havaittavissa

selvää kehitystä kohti korkeampaa. Raamatussa onkin erotettava

oleellinen ja epäolennainen sisältö. Edellistä on sen uskonnollis-

siveellinen sanoma ja ainoastaan tälle kuuluu varsinaisesti määre

inspiroitu. Kuta kauemmaksi uskonnollis-siveelliseltä alueelta ede-

tään, sitä vähäisemmäksi muuttuu myös inspiraatio.83

Maunun esitelmä oli varsin selvää puhetta. Yhtä selvä oli myös
kirkkoherra J. Päivärinnan ilmeisesti teologisen tasapainon vuoksi

pitämä toinen esitelmä »Vanhan Testamentin synnystä ja arvosta»,

missä hän puolestaan pyrki usein esimerkein osoittamaan, miten

tieteellinen tutkimus on uusiutuvasti joutunut tunnustamaanereh-

tyneensä, kun se on lähtenyt epäilemään Raamatun historiallisia

tietoja. Esitelmä päättyi vakaumukseen: »Jumalan sana on puuttee-
ton.»84

Keskustelua ei asiasta syntynyt, mutta varsin selvästi kävi kui-

tenkin ilmi, että papiston suuri enemmistö asettui Päivärinnan

puolelle Maunua vastaan. Sekä virallinen pöytäkirja että Vartijan
selostus kuittasivat jälkimmäisen lakonisella maininnalla, kun



RAAMATUN INSPIRAATIO 353

taas edellinen sai osakseen suosionosoituksia. »’Hyvä’-huudot, jotka
kaikuivat esitelmän lopussa, todistivat, että tämä kanta saa vasta-

kaikua Suomen papistossa», Vartija nimenomaan totesi. Vielä kol-

mea vuosikymmentä myöhemmin Maunu muisteli, miten viileä oli

ollut hänen esitelmänsä saama vastaanotto: »Ihmeekseni huomasin,

että yksi ja toinen pappi siirtyi pois siltä penkiltä, missä istuin,

ja lopuksi huomasin istuvani yksin penkillä niinkuin Catilina Roo-

man senaatissa Ciceron pitäessä puhetta salaliitosta tasavaltaa

vastaan.»85

Vartija ei kuitenkaan lähtenyt arvostelemaan Maunun esitelmää,

vaan jopa painatti sen palstoilleen, samoin kuin myös kokouspöytä-

kirjan liitteenä in extenso painetun Päivärinnan esitelmän pää-
osan. Edellisten lisäksi lehti kuitenkin julkaisi vielä K. E. Menon

selvää sanainspiraatiota puoltavan kirjoituksen. Varsinaisen hyök-

käyksen uutta raamattukäsitystä vastaan tekivät tälläkin kertaa

Abr. Amirchanjanz ja John Sahlberg. Edellinen saarnasi Allianssi-

talolla Maunun »epäkristillisiä» ja »epätieteellisiä» oppeja vastaan

ja jälkimmäinenyritti Väktaren-lehden palstoilla todistaa Maunun

väitteet Vanhan Testamentin luonnontieteellisistä erehdyksistä
vääriksi. Ilmeisesti juuripäätoimittaja Sahlbergin jyrkänkonserva-

tiivisesta kannasta ja lehden käymistä kiivaista polemiikeista joh-
tuen sen oli pakko vuoden 1894 päättyessä lakata ilmestymästä.
Viimeisen numeron pääkirjoitus sisälsi varoituksen rationalistista

jumaluusoppia vastaan, jonka edustajaksi Maunu leimattiin.86

Kiistat herättivät merkittävää yleistäkin huomiota. Tartuttiin-

han teologisessa keskustelussa nyt kysymyksiin, jotka olivat rat-

kaisevasti vaikuttaneet vapaamielisen ja kirkollisen ajattelutavan
erkanemiseen. Valvojassa Zachris Castren arvosteli Rosenqvistin

väitöskirjaa varsin laajalti. Tekijän lähtökohta oli hänen mielestään

varsin onnistunut. Rosenqvist tunnusti periaatteessa modernin

tieteellisen maailmankuvan pätevyyden, joten pohja keskustelulle

oli olemassa. Varsin terävästi hän edelleen torjui toisaalta vanhen-

tuneen supranaturalistisen teologian, toisaalta modernin filosofisen

naturalismin. Soveltaessaan yleistä filosofista kantaansa Raamatun

yksityiskysymyksiin tekijä kuitenkin Castrenin mielestä oli luopu-



354 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

nut ennakkoluulottomasta tutkimuksesta ja turvautunut epähis-
torialliseen dogmatiikkaan. Sinänsä oikea vapaa inspiraatiokäsitys-
kään ei ollut häntä riittävästi auttanut. Niinpä tekijän käsitys ih-

meistä on merkillisen epäjohdonmukainen. Usko Kristuksen reaali-

seen ylösnousemukseen ei myöskään ollut yhdistettävissä moder-

niin ajatteluun. Liberaaliin eksegetiikkaan liittyen arvostelija suo-

sittelikin historiallista ja symbolista tulkintaa, joka asetti uskon

perustaksi Kristuksen siveellis-uskonnollisen persoonallisuuden,
eikä aistein havaittua tapahtumaa, »joka ei sellaisena voi mieliä

elähyttää ja joka sitä paitsi on raamatussa hyvin ristiriitaisesti ja
hämärästi kerrottu». 87

Maunun esitelmään tarttuivat päivälehdet välittömästi. Päivä-

lehti selosti sen pääsisällön, kiitti sitä »terveelliseksi monessa suh-

teessa» ja lupasi palata asiaan. Esitelmän ilmestyminen Vartijassa
lienee ollut syynä siihen, ettei näin tapahtunut. Muukin vapaa-

mielinen lehdistö omisti huomiota Maunulle. Olihan nyt kirkon

pappi ja uskonnonlehtori asettunut kannattamaan vapaampaa raa-

matuntulkintaa, joka aikaisemmin johdonmukaisestioli kirkon ta-

holta selitetty harhaoppiseksi. Äbo Tidning kysyikin tosin aivan

muun asian yhteydessä kerran suoraan, miksi kirkko ei erotta-

nut Maunua harhaoppisena.88

Rosenqvistin ja Maunun mielipiteiden referointi ja arvostelu

liittyi vapaamielisessä lehdistössä keskeytyksittä jatkuvaan kirjoit-
teluun ajan vapaamielisistä uskonnollisista pyrkimyksistä, johon

ulkomaiden, lähinnä Saksan, teologiset kiistat antoivat yllin kyllin
ainesta. 89 Kysymykset uskon ja tiedon suhteesta sekä Raamatun

asemasta pysyivät jatkuvasti ajankohtaisina. Piispojen toivomus,

ettei tällaisia kysymyksiä otettaisi keskusteltaviksi, oli Euroopan
henkisen tilanteen taustaa vasten arvioituna täysin epätodellinen.
Uusi aika oli tuonut uudet ongelmat jokaisen ajattelevan ihmisen

pohdittaviksi, ja niitä pohdittiin riippumatta siitä, osallistuivatko

kirkon miehet keskusteluun vai eivät. Johanssonin asenteen ainoa

seuraus olisi ollutkin, että kirkko sitä noudattamalla menettäisi

mahdollisuuden vaikuttaa keskustelun kulkuun.

Tämän oivalsi se uusi teologipolvi, joka nyt yhdeksänkymmentä-



RAAMATUN INSPIRAATIO 355

luvun jälkipuoliskollaastui julkisuuteen. Sen henkiseksi keskukseksi

muodostui aluksi nimetön epävirallinen keskustelupiiri, joka hah-

mottui vuoden 1896 kuluessa Helsingissä ja joka sittemmin omak-

sui nimen Teologinen lauantaiseura. Seuran ydinjoukon muodosti-

vat nuoret, Saksassa opiskelleet ja siellä modernin jumaluusopilli-
sen ajattelun tuntumaan päässeet teologit. Sen henkisenä johtajana
oli alusta alkaen Erik Johansson (Erkki Kaila), ja jäsenistä mai-

nittakoon Arthur Hjelt, Martti Ruuth, Jaakko Gummerus, Lauri

Ingman, Matti Pesonen ja Paavo Snellman (Virkkunen). Varsin

merkittävän panoksen piirin työskentelyyn antoi alusta alkaen

filosofi Zachris Castren. 90

Seuran ensimmäisestä toimintavuodesta lähtien sen jäsenet
osallistuivat aktiivisesti G. G. Rosenqvistin samana vuonna perusta-
man lehden Teologisk Tidskrift Teologinen Aikakauskirja
avustamiseen. Mikä nuorten jumaluusopillisen kannan johdon-

mukaisuudesta kenties vielä puuttui, sen korvasi vilpitön avonai-

suus uusia niin yleistieteellisiäkuin teologisiakin katsomuksia koh-

taan. Uusi mannermainen eksegetiikka otettiin vakavasti, samoin

Saksassa voittokulkuaan viettävä ja suomalaisen jumaluusopinaina

G. G. Rosenqvistiä myöten torjuma ritschliläinen jumaluusoppi.
Nuorten puheenvuorot Teologisessa Aikakauskirjassa eivät alku-

vuosina olleet kovinkaan radikaalisia, mutta he uskaltautuivat

joka tapauksessa keskusteluun juuri niistä kysymyksistä, jotka
luonnontieteellisen ja humanistisen tutkimuksen tai ajan yleisten
katsomuksellisten virtausten taholta esitettiin keskusteltaviksi.

Vanhemmista jumaluusoppineista heillä oli tässä pyrkimyksessään
rinnallaan varsinaisesti vain G. G. Rosenqvist. 91

Kirkon piirissä näin viriävällä uudella asennoitumisella oli epäile-

mättä oma vaikutuksensa myös maan yleiseen maailmankatsomuk-

selliseen tilanteeseen. Kun nyt kirkollisella taholla katsottiin

mahdolliseksi hyväksyä darvinismi ja otettiin vakavasti historialli-

nen raamattukritiikki, heijastui vastakohtien lieventyminen välit-

tömästi myös naturalistisella siivellä. Muuten tuskin voidaan selit-

tää sitä, että vanha darvinisti A. J. Mela, joka kahdeksankym-
mentäluvulla oli savo-karjalaisessa osakunnassa johtanut kristin-



356 KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

uskonvastaista hyökkäystä, suositteli viimeisen julkaisunsa, A. D.

Whiten »Tieteiden taistelun» käännöksen esipuheessa jo selvää

kompromissia kristillisen ja naturalistisen katsomuksen kesken.

Näin hän kirjoitti: »Jos tämä kirjanen auttaa muutamiakaan har-

taita Jumalan sanan ystäviä käsittämään, että raamatussa on teh-

tävä ero pyhien, ijäti pysyvien jumalallisten totuuksien, ja katoa-

vaisten inhimillisten heikkouksien välillä, ja huomaamaan, että

tieteet eivät ole uskonnon vihollisia, vaan päinvastoin todellisen

uskonnon liittolaisia, ja jos taas toiselta puolen edes muutamatkaan

semmoiset, jotka ovat kääntäneet selkänsä uskonnolle sen vuoksi,

että se heille on esitetty kiinnikytkettynä tieteellisiin mahdotto-

muuksiin, tämän kirjasen kautta saatetaan uudelleen tutkimaan

suhdettansa uskontoon, niin sen ilmestyminen suomenkielisessä

asussa ei ole ollut turha.»92 Persoonallisesti Mela pysyi elämänsä

loppuun agnostikkona, mutta näinkään suuren myönnytyksen teke-

minen kristilliselle maailmankatsomukselle ei olisi ollut mahdollista

ilman sitä edeltänyttä teologisen kärkiryhmän luopumista jyrkästä

sanainspiraatioon nojautuvasta kehitysopin vastustuksesta.



9. VUOSISATA PÄÄTTYY

Yhdeksänkymmentäluvun päättyessä Suomen kirkko näytti elä-

vän suhteellisen vakiintuneessa tilanteessa. Kahdeksankymmentä-
luvun kirkonvastainen hyöky oli noussut ja laskeutunut. Uusien

aatteiden perusteellisesti järkyttämä voimien tasapaino oli taas

saavutettu, mutta olennaisesti entisestään muuttuneena.

Muutoksen avainsanaksi sopii parhaiten kahdeksankymmentä-
luvun aatteiden suurin yhteinen tekijä, emansipaatio, vapautu-
minen. Murroksen pysyvänä seurauksena Suomen sivistyneistö
saavutti riippumattomuuden kirkon arvovallasta. Sen piirissä oli-

vat nyt edustettuina kaikki katsomukset selväpiirteisestä natura-

lismista monivivahteiseen uskonnolliseen liberalismiin, teosofiaan

ja okkultismiin, protestanttiseenlahkolaisuuteen jakirkolliseen kris-

tillisyyteen asti. Se intellektuaalisen vajaamittaisuudenleima, jonka

kahdeksankymmentäluvun kiivaimpien taisteluvuosien aikana vas-

tustajat olivat luterilaiseen kristillisyyteen lyöneet, oli tosin yhdek-

kymmentäluvulla kulunut varsin värittömäksi, eikä kristillisen us-

kon tunnustaminen enää tai ei vielä edellyttänyt sen suurem-

paa siveellistä rohkeutta kuin mikään muukaan positiivinen maail-

mankatsomuksellinen kannanotto. Murroskauden merkittävin tu-

los ja samalla oleellisin ero kriisiä edeltäneestä kaudesta oli sen si-

jaan siinä, että kirkon auktoriteetti katsomuksia määräävänä teki-

jänä oli ratkaisevasti ohentunut. Ympäristön paine, kirjallisuus

ja lehdistö sekä kodin arvostus olivat nimenomaan ruotsinkielisen,
mutta osittain myös suomenkielisen sivistyneistön piirissä nyt voi-

makkaampia tekijöitä kuin kirkon perinnäinen asema.

Suomen säätyläisväestöä aina kahdeksankymmentäluvunalkuun

virallisesti ja julkisesti hallinnut muodollinen »kristillisyys» väistyi



358 VUOSISATA PÄÄTTYY

ja sen tilalle astui katsomusten erilaisuus. Tämä tosiasia oli vanhan

»kristillisen yhtenäiskulttuurin»miehille aluksi vaikea tajuta, mutta

murroksen väkevyys pakotti kirkon suhteellisen nopeasti myöntä-
mään tosiasiat. Yhdeksänkymmentäluvulla saavutettiin jo tietty
suvaitsevuus kummallakin taholla. Rajuilmaa seurasi aatteellinen

»rauhanomainen rinnakkaiselo», jonka vallitessa keskustelu yli kat-

somuksellisten rajojen taas osoittautui mahdolliseksi. Kirkon pii-
rissä tähän pyrkivät lähinnä G. G. Rosenqvist ja Teologisen lauan-

taiseuran ryhmä, vapaamielisellä taholla loi siihen edellytykset us-

konnollisen liberalismin jatkuva pyrkimys etsiä synteesiä uskon ja
tieteen välille. 1

Keskustelua toivovat piirit olivat kummallakin puolellakuitenkin

vähemmistönä. Yleistä tilannettakuvastaa sattuvasti Zachris Cast-

renin arvio vuodelta 1898: »Täytyy myöntää, että se, mikä meidän

aikanamme löytyy uskonnollista elämää, se liikkuu melkein yksin-
omaan perittyjen uskonkäsitteiden pohjalla, kun sitä vastoin ne,

joiden elämänkatsomukseen aikamme tieteelliset suunnat ovat vai-

kuttaneet, suureksi osaksi joutuvat uskonnollisen piittaamattomuu-

den, indifferentismin kannalle. Toisella puolen siis jyrkkäkonfessio-

nalismi, toisella puolen välinpitämättömyys, indifferentismi;ainoas-

taan yksityisiä ääniä kuuluu näitä molempiavastakkaisuuksia vas-

taan.»2

Yhteiskunnan johtavien piirien emansipaatiota kirkosta vastasi

kirkon emansipaatio yhteiskunnasta. Kuten edellinen ei ollut ehdo-

ton ja täydellinen, ei jälkimmäinenkään. Täysin ilmeinen se siitä

huolimatta oli. Aina kahdeksankymmentäluvun alkuun asti kirkko

oli itsestään selvänä asiana luottanut yhteiskunnalliseen arvoval-

taansa. Kirkko oli selviö samalla lailla kuin oikeuslaitos tai koulu.

Sen yhteys valtioon takasi sille lujan julkisen aseman ja turvatun

talouden. Kahdeksankymmentäluvuntaistelut lehdistössä ja valtio-

päivillä paljastivat, ettei kirkon asema enää ollutkiistaton. Lait, joi-
hin se luotti, vaadittiin muutettaviksi, valtiopäivien kaksi säätyä ää-

nesti jatkuvasti vastoin sen toivomuksia ja yhteiskunnan johtavat

piirit sanoutuivat laajalti irti sen normeista. Kirkon entiset tuet, val-

tion apu ja yleisen mielipiteen arvonanto, horjuivat voimakkaasti.



VUOSISATA PÄÄTTYY 359

Vieraiden tukien horjuessa kirkon oli pakko etsiytyä omien voi-

manlähteittensä varaan. Tätä merkitsi kirkon vapautuminen eli

emansipaatio. Kun Suomen kirkko aikaisemmin oli tietoisesti ollut

valtiokirkko, hylkäsivät sen johto ja papisto kahdeksankymmentä-
luvun jälkipuoliskolla selvästi ja avoimesti tämän katsomuksen.

Vuoden 1885 synodaalikokouksia hallitsi vielä selvästi valtiokirkko-

ajattelu. Hallitusmuodosta ja valtion tuesta etsittiin turvaa »epä-
uskon hyökkäyksiä» vastaan. Kolmea vuotta myöhemmintunnukset

olivat jo aivan toiset. Kirkko halusi nyt olla kansankirkko ja tun-

nustuskirkko. 3

Nimityksistä edellinen omaksuttiin nopeasti yleiseksi tunnuk-

seksi. Siitä tuli iskusana, jolla haluttiin torjua sekä valtiojohtoi-
suuden että pappisvaltaisuuden syytökset. Vapaamielisen ja vapaa-

kirkollisen arvostelun käyttäessä edelleen termiä valtiokirkko, vas-

tattiin tähän kirkolliselta taholta johdonmukaisestisanalla kansan-

kirkko. Todetessaan menettäneensä otteen laajaan osaan sivisty-
neistöä kirkon papisto etsiytyi entistä läheisempään yhteyteen ta-

lonpoikaisen kansan kanssa. Yhteinen poliittinen toiminta valtio-

päivillä ja työ suomalaisuuden hyväksi vahvistivat edelleen papis-
ton ja talonpoikien liittoa. Lisäksi yhdeksänkymmentäluvulla voi-

mistuvat kansalliset herätysliikkeetaiheuttivat monin paikoin maa-

seudulla sellaista maallikoiden uskonnollista valveutumista, että

kansankirkkoajatus sai uutta tosiasiallista sisältöä. Elis Bergrothin
sana kirkostaan vuonna 1889 ei ollut pelkkä hurskas toive: »Kirkon

asema on nykyaikana varsin selvä. Kansan rakkaus kannattaa sitä

ja sentähden se on kansankirkko ,»
4 Kahdeksankymmentäluvun

realismi oli aiheuttanut kirkonkin emansipaation. Se ei nojau-
tunut enää valtioon ja yhteiskunnan pylväisiin vaan uskovaan

kansaan.

Omien voimanlähteitten löytäminen ei merkinnyt yksinomaan

sosiologista uudelleensuuntausta. Kenties vieläkin merkittävämpi
oli ollut kirkon ideologisen perustan romahtaminen. Suomen kirkko

oli elänyt kahdeksankymmentäluvulleasti luottaen sen idealistiselle

filosofialle perustuvan kulttuurisynteesin pitävyyteen, jonka selvä-

piirteisin ja mahtavin ilmentymä oli ollut Runeberg. Suomalaisen



360 VUOSISATA PÄÄTTYY

yhteiskunnan henkinen kärki oli jo 1850- ja 1860-luvuilla sivuutta-

nut runebergilaisen idealismin, mutta eräät sen keskeiset ajatukset,
ennen muuta uskonnon ja sivistyksen harmonia, määräsivät vielä

sovinnaisina katsomuksina yleistä ajattelua. Idealistisella ajatte-
lulla oli lisäksi maan sivistyselämässä useita nimekkäitä edustajia,

joitten henkinen vaikutus hidasti helmikuun vallankumousta edeltä-

neen ajan katsomusten lopullista romahdusta. Mainittakoon heistä

vain Zachris Topelius, C. G. Estlander, Thiodolf Rein ja A. F.

Granfelt.

Kahdeksankymmentäluvun kriisi särki nyt lopullisesti kyseisen

kulttuurisynteesin. A. F. Granfeltin väittely nuorten radikaalien

kanssa paljasti välähdyksenomaisesti, miten mahdotonta sukupol-
vien oli ymmärtää toisiaan. 5 Uskonnon ja sivistyksen harmonia oli

kerta kaikkiaan murtunut, eikä siitä enää voitu pitää kiinni edes

sovinnaisena kaavanakaan. Uskoa etsivät ihmiset joutuivatnyt rat-

kaisemaan, nojasivatko he ensisijassa sivistykseen vai uskontoon.

Edellisen tien valitsi uskonnollinen liberalismi. Jälkimmäisen tien

valitsi Suomen kirkko.

Valinta merkitsi kirkon emansipaatiota filosofiasta. Sitä lujem-
min kirkko sensijaan tarttui uskonsa peruskirjaan, Raamattuun.

Raamatullisuus saattoi tosin johtaa kangistuneeseen traditionaali-

suuteen tai anti-intellektuaaliseen teologiaan. Tärkeintä oli kuiten-

kin,että uskonpuhdistuksenmuodollisen periaatteen, sola Scriptura,

painostaminen antoi uuden mahdollisuuden lähteä uudessa tilan-

teessa ennakkoluulottomasti tutkimaan, mikä oli todella Raamatun

sanoma. Vieraiden auktoriteettien kaatuminen pakotti kirkon etsiy-

tymään uskonsa alkulähteille.

Raamattuun nojautuminentoi väistämättä esiin kysymyksen sen

tulkinnasta. Vapaamielisen ja vapaakirkollisen tulkinnan torjumi-
nen johtiluterilaisten tunnustustenuuteen arvostukseen. Yhdeksän-

kymmentäluvun tunnustuksellisuus onkin nähtävä tätä taustaa vas-

ten. Sen päätarkoitus oli Raamatun oikean tulkinnan varjeleminen,

ei tunnustuskirjojen nostaminen riippumattomaan arvoon.

Yhdeksänkymmentäluku oli siten johtanut ainakin suhteelliseen

rauhantilaan. Pinnan alla olivat kuitenkin ne voimat jo vaikutta-



VUOSISATA PÄÄTTYY 361

massa, jotka heti vuosisadanvaihteen jälkeen saattoivat Suomen

kirkon entistä pahempaan myrskyyn.
Kirkko luotti vuosisadan lopulla laajalti siihen, että vaikka sivis-

tyneistö olikin kulkenut omille teilleen, yhteiskunnan alemmat ker-

rokset pysyivät sille uskollisina. Varoittavia ääniä, jotka viittasivat

säätyläisten huonon esimerkin tartuttavaan vaikutukseen ja sosia-

lismin leviämiseen mannermaalla, ei tosin puuttunut, mutta mah-

dollisen vaaran uskottiin yleisesti vielä olevan varsin kaukana.

Olihan maan työväenliike vielä yhdeksänkymmentäluvun puoli-
välissä sosiaalisesti ajattelevien säätyläisten johdossa. Heidän jou-
kossaan toimi eräitä pappejakin, joista etenkin Elis Bergroth työ-
väen kansanopintokursseillaan tavoitti tuhansiin nousevan työläis-
ten joukon. Ei ihme, että viimeksimainittu pitikin vuosisadan loppu-
vuosina erinäisissä työväenkokouksissa esiintyneitä radikaaleja mie-

lenilmaisuja vain joukkoja vailla olevien johtajien suunsoittona.

»Tunnen siksi paljon työkansan mielipiteitä pääkaupungissa»,Berg-
roth kirjoitti, »että tiedän noilla intoilijoilla ei siellä olevan mainit-

tavaa kannatusta. Vielä vähemmän on heillä maaseudulla.» Työ-

väestön enemmistölle, ainakin 99 prosentille, oli Bergrothin va-

kaumuksen mukaan kirkko niin kallis, ettei se yhdy radikaalien

puheisiin kirkonopin epäraamatullisuudesta ja pappien turmiolli-

suudesta. 6

Bergrothin toteama työväen piirissä esiintyvä radikaalisuus oli

kuitenkin olennaisesti merkittävämpi asia, kuin mitä hän oli arvel-

lut. Juuri vuosisadan loppuvuosina Suomen työväenliikkeen kärki

siirtyi ratkaisevasti marksilaisille linjoille, mikä merkitsi myös
maailmankatsomuksellista murrosta. Vuoden 1896 päättyessä olivat

johtavat työväenyhdistykset, Helsingin, Turun ja Tampereen, jo
selvästi marksilaisten käsissä. Seuraavina vuosina alkoi Työmiehen

palstoilla esiintyä jatkuvasti kärjistyvää pappien ja kirkon sekä

pian myös kristinopin arvostelua. Kritiikki edusti tosin toistaiseksi

suhteellisen suppean työväenliikkeen kärkiryhmän katsomuksia, ja
aiheutti työväenlehdistössä vastalauseitakin, mutta se ennakoi joka

tapauksessa selvästi tulevaa kehitystä.7

Myös akateemisen nuorison piirissä oli nousemassa reaktio yhdek-



362 VUOSISATA PÄÄTTYY

sänkymmentäluvun »rauhanomaista rinnakkaiseloa» vastaan. Sen

suureksi profeetaksi oli tulossa Friedrich Nietsche. Nimenomaan

Uusmaalaisen osakunnan piirissä Nietzscheä luettiin vuosikymme-
nen puolivälistä lähtien erittäin innokkaasti. Samana vuonna 1896,

jolloin johtavat työväenyhdistykset joutuivat marksilaisten käsiin

ja nuoret teologit perustivat Teologisen lauantaiseuran,kiteytyi uus-

maalaisen osakunnan keskuudessa intiimi keskustelupiiri, »Rake-

ten», jonka asennetta parhaiten luonnehti Brandesin muotiin saat-

tama iskusana »aristokraattinen radikalismi». Piiriin kuuluivat mm.

Gunnar Castren, Sigurd Frosterus ja Gustaf Strengell, minkä lisäksi

sitä lähellä olivat niinikään uusmaalaiset Georg Schauman ja Rolf

Lagerborg. Viimeksimainittu esiintyi osakuntansa vuosijuhlaesitel-
mässä 1897 julkisestikin Nietzschen ajatusten tulkkina: Johtavat

yksilöt tutkikoot vapaasti ja ennakkoluulottomasti kaikkea, mutta

kansan syviä rivejä ei ole tarvis valistaa: »vallitkoon siellä pimeys,
kunhan huiput loistavat valossa.» Kulttuuriaristokraattinen asenne

ei kuitenkaan toistaiseksi ajanut julkiseenyhteiskunta- tai uskonto-

poliittiseenkritiikkiin. Latenttinakritiikki oli kuitenkin jo olemassa

ja sen ainekset peräisin Darwinilta ja Nietzscheltä. 8 Tarvittiin vain

tilanteen muutos, niin valmis arvostelu astui julkisuuteen. Juuri

edellä mainitut uusmaalaiset muodostivatkin vuonna 1902 ilmesty-
misensä aloittavan kulttuuriradikaalisen Euterpe-lehden toimituk-

sen ytimen ja samat miehet olivat kolmea vuotta myöhemmin

perustamassa Prometheus-seuraa. 9

Niin sivistyneistön kuin työväen keskuudessa kerääntyivät näin-

ollen ne voimat, jotka uhkasivat särkeä yhdeksänkymmentäluvun
henkisen rauhan. Ratkaiseva sysäys uuteen murrokseen tuli kuiten-

kin itärajan takaa. Postimanifestin jälkeinen tauko venäläistyttä-

mispolitiikassa oli merkinnyt ainoastaan lykkäystä. Vuonna 1898

nimitettiin Nikolai Bobrikoff Suomen kenraalikuvernööriksi. Seu-

raavana vuonna annettiin Helmikuun manifesti.

Uusi raskas vaihe Suomen kansan ja Suomen kirkon historiassa

oli alkanut.



LÄHDEVIITTEITÄ

1. UUSI TILANNE (s. 9—27)

Rajuilma

1 Wilhelm Botin FT:ssä, 17 (1884) s. 287.
2 Juva, Rajuilman alla, s. 16—19.
3 FT 16(1884), s. 401. Juva, m.t. s. 80. Sama, Suomen sivistyneistö uskonnol-

lisen vapaamielisyyden murroksessa, s. 66 s,. 82 s.

4 FT 16, s. 401. Juva, Rajuilman alla, s. 72—74.
5 Juva, m.t. s. 162—164.
6 Juva, m.t. s. 184—203. A. F. Granfelt, De första offentligt af finske män

emot kristendom och kyrkolära rigtade angreppen, s. IX—XII.
7 Juva, ibidem.
8 Juva, m.t. s. 204. Henricson, Striden kring Carl v. Bergens föredrag i Hel-

singfors. SKHS Vsk 1938, s. 67.
9 Lekmannen 12, 17.6. 1884, s. 1. Mbl 105, 6.5. 1884. FT 16 (1884), s. 404;

17 (1884), s. 287. Tigerstedt, Det religiösa problemet i modern finlandssvensk

litteratur, s. 66 s.

10 FT 18 (1885), s. 18 s. Juva m.t. s. 208.
11 FT 16 (1884), s. 403. Tigerstedt, m.t. s. 67. Juva, m.t. s. 206.
12 Arius (= Neiglick), Vetenskapen och professorerne Hjelt, Neovius och

Reuter samt docenten Vasenius, s. 40. Tigerstedt, m.t. s. 67 s. Java, m.t. s. 208.
13 Vrt. esm. Juva, Rajuilman alla, s. 128—132, 190.
14 ÄT 313, 17.11. 1884. US 107, 8.5. 1884. Juva, m.t. s. 130

Tilanteenarvio

15 FT 17 (1884), s. 160—169. Elfving nojaa esityksensä historiallisen osan

pääasiassa pariin englantilaiseen teokseen: Draper, Den europeiska forskningens
historia (ruots. käännös 1883) ja Lechy, The raise and influence of rationalism

in Europe. FT 17, s. 171.

16 FT 17, s. 171—172.
17 FT 17, s. 173.
18 FT 17, s. 176—177.
19 Vetenskapen och herrCarl v. Bergen (1884), s. 16. Henricson, m.art. s. 63 s.

2° ft 17i S- i7B, Elfving polemisoi tässä välittömästi professorien lentokir-

jasta vastaan. *Vi finna ett stöd härför (tieteen ja uskon ristiriidattomuudelle)
redan i det faktum, att bland de naturforskare, som stätt i vetenskapens främsta

led, funnits och finnas representanter för de mest olika verldsäskädningar, ända

frän den varma bibeltrons tiliden rena materialismens.» M.t. s. 16.
21 FT 17, s. 180.



364 LÄHDEVIITTEITÄ

22 Valvoja 1884, s. 335,
23 Sama, s. 385.
24 Sama, s. 386.
25 Sama, s. 388 s.

28 Sama, s. 389 s.

27 Sama, s. 390 s.

28 Sama, s. 386, 395.
29 Lekmannen 0, 10.11. 1883, s. 2; 11, 3.6. 1884, s. 1.
30 Sama 12, 17.6. 1884, s. 1.
31 Sama, 12, 17.6. 1884, s. 1.
32 Sama 11, 3.6. 1884, s. 1.
33 Mbl 113, 15.5. 1884.
34 Mbl 105, 6.5. 1884
38 Granfelt, De första offentligt. ..,

s. 86, 126. Juva, Rajuilman alla, s. 201.

FT 17 (1884), s. 318.
16 Juva, Rajuilman alla, s. 117—120, 123 s.

37 Eino Kauppinen, Taisteleva sanomalehti, s. 124 s., 127, 134—136, 139.

Henricson, m.art. s. 61. Sigfrid Sirenius, Elis Bergroth, s. 386 s.
38 Lekmannen 11, 3.6. 1884, s. 4.
39 Kauppinen, m.t. s. 136, 141. HD 205, 31.7. 1884. N Pr 273, 7. 10.1884.
40 HD 205, 31.7. 1884. ÄT 323, 27.11. 1884.
41 Finland 0, 6.12. 1884.
42 Valvoja 1884, s. 619. US 32, 9.2. 1885. Sigfrid Sirenius, Elis Bergroth, s.

385. Vartija 1899, s. 418.

2. NATURALISMI (s. 28—63)

Ruotsinkielinen nuori sukupolvi

1 Tigerstedt, Det religiösa problemet, s. 68. Juva, Rajuilman alla, s. 166,
179 s. Edvard Westermarck, Minnen ur mitt liv, s. 34.

2 Kyyhkyinen 1, 9.10. 1884. HYK.
3 Tigerstedt, m.t. s. 68 s. Verdandi II (1883), s. 49—51.
4 Verdandi 111 (1884), s. 36, 41 s. Tigerstedt, m.t. s. 69, 156.
6 Verdandi 111, s. 59, 69; V (1887), s. 25—31. Tigerstedt, m.t. s. 157.
8 Verdandi IV (1885), s. 7.
7 Westermarck, m.t. s. 34. Verdandi 111, s. 20 s., 23. ÄT 89, 2.4. 1886. Fin-

land 85, 13.4. 1886.
8 Verdandi IV, s. 2, 18.

9 Sama, s. 2.

10 Söderhjelm, johdanto teoksessa Neiglick, Valda uppsatser, s. 29.
11 Söderhjelm, m.art. s. B—ll.8 —11. Wald. Ruin, Tvä tänkare frän vär brytnings-

tid. Frän brytningstider 11, s. 191 s. Juva, m.t. s. 180 s. Soldanista ks. Juva,
m.t. s. 74—80. Juhani Aho, Aatteiden mies, s. 318., 344 s.

12 Neiglick, Valda uppsatser, s. 216, 222—224.
13 Sama, s. 226, 231.
14 Sama, s. 227.
15 Sama, s. 232.
16 Sama, s. 233, 237 s. Topeliuksen historiankäsityksestä vrt. B. Estlander,

Topelius som historiker. SSLS 137, s. 14(1—143.
17 Tämän merkittävän asiakirjan on julkaissut E. N. Tigerstedt, Hjalmar

Neiglicks filosofiska program. Nya Argus 1938, s. 62.



LÄHDEVIITTEITÄ 365

18 Tigerstedt, m.art. s. 62. A. F. Granfeltista ks. Juva, Rajuilman alla, s. 201.
19 Tigerstedt, m.art. s. 62.

20 Sama, s. 62. Neiglick, m.t. s. 237.
21 Söderhjelm, johdanto teoksessa Neiglick, Valda uppsatser, s. 25, 29.

22 Hj. Neiglick K. A. Tavaststiernalle 17.10. 1886. HYK.
23 Sama.
24 Tigerstedt, Det religiösa problemet, s. 74.

Tiede ja dogmit

25 Schauman, Finlands jurister är 1879, s. 89. N Pr 61, 3.3. 1888. Lundström,
Elementarläroverkens i Finland lärarekär I, s. 45. Juva, Rajuilman alla, s. 73 s.

26 Th. Lindh W. Bolinille 25.6. 1884, 12.10. 1884, 15.12. 1884, 2.3. 1885, 30.

3. 1885, 8.2. 1886. Vrt. Juva, m.t. s. 201. Maininta, että Granfeltin apologi-
asta tuli vain perusteellinen monologi, on sikäli harhaanjohtava, että Lindh

tarttui siihen vuotta myöhemmin. Tähän Granfelt ei enää vastannut.
27 FT 18 (1885), s. 325.
28

Sama, s. 326.
29 Sama, s. 327—329.
30 Sama, s. 331—333.
31 Sama, s. 337—342.
32

Sama, s. 407—410.
33 Sama, s. 412 s.

34 Sama, s. 325. Th. Lindh W. Bolinille 8.2. 1886. HYK.
35 FT 20 (1886), s. 311, 464.
36 ÄT 180, 7.7. 1885. Vrt. Juva, Rajuilman alla, s. 201 s.

37 HD 145, 1.6. 1885.
38 HD 156, 12.6. 1885; 166, 22.6. 1885; 178.3. 7.1885.
39 NPr 237, 2.9. 1886; 239, 4.9. 1886. ÄT 123, 8.5. 1887. Vrt. Finland 78,

4.4. 1887.
40 ÄT 123, 8.5. 1887.
41 Aura 112, 17.5. 1887. ÄT 134, 19.5. 1887.
42 ÄT 172, 29.6. 1887; 193, 20.7. 1887. Aura 121, 28.5.1887; 145, 28.6. 1887.
43 ÄT 193, 20.7. 1887. Juva, m.t. s. 192 s.

44 ÄT 61, 4.3. 1883.
45 Uno A. Fleege, Den historiska utvecklingen. Kyrkslätt förr och nu, s. 456.

NPr 61, 3. 3. 1888. Juva, m.t. s. 196.
46 Fteege, m.art. s. 455 s., missä Lybeckin kertomus on erheellisesti sijoitettu

vuoteen 1888. ÄT 193, 20.7. 1884, 323, 27.11. 1884. NPr 334, 7.12. 1884.

Finland 0, 6.12. 1884.
47 ÄT 89, 2. 4. 1885.
48 AT 244, 9. 9. 1886.
49 US 285, 5. 12. 1884. Finland 0, 6. 12. 1884.
50 N Pr 334, 7. 12. 1884. A. N. Winell, Folkskolans historia. Kyrkslätt förr

och nu, s. 478.
61

WT 18, 13. 2. 1887.
62 ÄT 301, 5. 11. 1886. WT 135, 14. 11. 1886.
53 WT 15, 6. 2. 1887; 18, 13. 2. 1887.
54 A. N. Winell, m.art., s. 478 s.

55 A. Lille G. Cygnaeukselle 23. ?. 1885. ÄAB.
56 N-Pr 61, 3. 3. 1888.



366 LÄHDEVIITTEITÄ

iNuori Suomii

57 Juva, Rajuilman alla, s. 181. Alli Rytkönen, Päivälehden historia I, s. 85 s.

Hälläpyörä 5, 23.11. 1885; 1, 8.10. 1888. HYK.
58 Martti Ruutu, Savo-karjalaisen osakunnan historia 11, s. 275, 278 s. Juva,

m.t. s. 182 s. Pekka Lappalainen, Aukusti Juhana Mela, s. 219, 231 s.

59 Antti J. Aho, Juhani Aho I, s. 182. Ruutu, m.t. 11, s. 286. Savo-Karjalainen
2, 1.3. 1884. HYK.

60 Ruutu, m.t. 11, s. 278. Savo-Karjalainen 7, 15.11. 1884; 8, 22.11. 1884.
61 Ruutu, m.t. 11, s. 286 s.

62 Ruutu, m.t. 11, s. 278, 280, 292 s.

63 Ruutu, m.t. 11, s. 286. Savo-Karjalainen 1, 12.2. 1887.
64

Ruutu, m.t. 11, s. 291 s.

65 Sama, s. 293.
66 Sama, s. 293. Vrt. esim. Finland 229, 4.10. 1887.
67 Aho, Juhani Aho I, s. 221. Rytkönen, m.t. I, s. 98.
68 AT 89, 2.4. 1885; 330, 4.12. 1885.
69 Ruutu, m.t. 11, s. 329 s. Rytkönen, m.t. I, s. 128. Aho, m.t. I, s. 238.
70 Aho, m.t. I, s. 238—240. Keski-Suomi 51 A, 19.12. 1885.
71 Keski-Suomi 35, 2.9. 1886; 36 A ja B, 9.9. 1886; 37, 16.9. 1886. Aho,

m.t. I, s. 251.
72 Aho, m.t. I s. 260—262.
73 Armas Nieminen, Taistelu sukupuolimoraalista I, s. 141. Savo 30, 15.3.

1887; 31, 17.3. 1887; 32, 19.3. 1887; 34, 24.3. 1887. Aho, m.t. I s. 283—288.
74 Savo 109, 24.9. 1887. Aho, m.t. I, s. 291 s. Vrt. seur. s. 245.
75 Savo 114, 6.10. 1887; 120, 20.10. 1887.
76 Savo 121, 22.10. 1887.

77 Savo 124, 29.10. 1887; 125, 1.11. 1887.
78 Savo 127, 5.11. 1887.
79 Rytkönen, m.t. I, s. 164—166. Aho, m.t. I, s. 292, 314.
80 Mikko Saarenheimo, 1880-luvun suomalainen realismi, s. 65, 68.

81 Valvoja 1886, s. 267.
82 Antti Aho, m.t. I, s. 246 s. Kalle Aho, Epäilijä (1886), s. 84 s., 113—116.
83 Kalle Aho, m.t. s. 41, 65, 85, 102, 114.
84 Antti Aho, m.t. I, s. 247.
86 Martti Jukola, Juhana Heikki Erkko I, s. 375 s. Erkko, Tietäjä (1887), s. 5.
86 Erkko, m.t. s. 24. Saarenheimo, m.t. s. 76.
87 Erkko, m.t. s. 24 s., 47, 58. Jukola, m.t. s. 368. Saarenheimo, m.t. s. 76.
88 Erkko, m.t. s. 143. Jukola, m.t. s. 368.
89 Erkko, m.t. s. 44, 141. Jukola, m.t. s. 364, 366.

Uskonnollinen liberalismi

90 Ks. ed. s. 40.
91 Valvoja 1884, s. 618 s.

92 Valvoja 1885, s. 137, 139, 142, 178
93 US 35, 12.2. 1885.
94 Finland 92, 23.4. 85.
94 Ks. ed. s. 17.



LÄHDEVIITTEITÄ 367

3. VAPAAKIRKOLLINEN LIIKE (s. 64—78)

Herätys

1 Vrt. Hjalmar Holmqvist, Handbok i svensk kyrkohistoria 111, s. 93 —95.
2 Holmqvist, m.t. s. 95—97.
3 TTK 1881, s. 336. Ernst Newman, Edvard Björkenheim och den »frikyrk-

liga» väckelsen i Finland, s. 158, 160. Vrt. myös Vaasan pappeinkok. ptk. 1885,
s. 21 s.

4 A. Mäkinen, Vapaakirkollinen liike Suomessa, s. 37. Wolfgang Schmidt,

Die Pfingstbewegung in Finnland, s. 59. S. S. Salmensaari, Suomen vapaa-
kirkko, s. 38—40. Folkvännen 7, 18.2. 1880. Ernst Newman, Den »frikyrkliga*
strömningen bland de bildade i Finland pä 1880-talet. Sv. Teol. Kvartalskrift

1935, s. 346 s.

5 Newman, Edvard Björkenheim, s. 58—62. Helmi Gulin, Sytyttävä soihtu,
s. 96, 109 s., 142.

6 Salmensaari, m.t. s. 39.
7 Mäkinen, m.t. s. 35—39. Salmensaari, m.t. s. 47, 50—52.
8 Mäkinen, m.t. s. 38 s. Gulin, m.t. s. 157.
9 Mäkinen, m.t. s. 50, 67 s., 78 s. Gulin, m.t. s. 161.

10 Svenska missionsförbundets värksamhet i Finland och Rvssland under

är 1883. WT 79, 6.7. 1884.
11 Mäkinen, m.t. s. 62. Salmensaari, m.t. s. 64
12 WT 79, 6.7. 1884.
13 Mäkinen, m.t. s. 120, 206 s., 253. Salmensaari, m.t. s. 65—67. Gulin, m.t.

s. 158. Lekmannen 3, 1.2. 1884; 5, 1.3. 1884.
14 ft 17 (1884), s. 287.

>Kristinusko ja valtiokirkko»

15
Ernst Newman, Den »frikyrkliga» strömningen bland de bildade i Finland

pä 1880-talet. Sv. Teol. Kvartalskrift 1935, s. 351 s. Herätyksen ilosta vrt.

myös Mäkinen, m.t. s. 39 s. Gulin, m.t. s. 178, 193.

46 Trons lif 1881, s. 29 s.

17 Gulin, m.t. s. 179.
18 Trons lif 1883, s. 80.
19 Viljo Hytönen, Suomen raittiusliikkeen historia, s. 155, 157. Mäkinen,

m.t. s. 49, 67, 120.
20 Hytönen, m.t. s. 157 s. Mäkinen, m.t. s. 68, 219.
21 Suomen ensimmäinen yleinen raittiuskokous Turussa, s. 13—16, 24, 34.

Mäkinen, m.t. s. 125 s.

22 Mäkinen, m.t. s. 38 s.

23
Mäkinen, m.t. s. 119. Salmensaari, m.t. s. 40 s. Gulin, m.t. s. 96.

24 Mäkinen, m.t. s. 39, 52. Gulin, m.t. s. 142. Lekmannen 3, 1.2. 1884, s. 5.

25 Trons lif 1881, s. 30. Mäkinen, m.t. s. 53.
26 Trons lif 1881, s. 84.
27 Trons lif 1883, s. 76. Mäkinen, m.t. s. 53.
28 Trons lif 1883, s. 63 s. Mäkinen, m.t. s. 38, 55—59.
29 Salmensaari, m.t. s. 60 s. Mäkinen, m.t. s. 162 s.

30 Mäkinen, m.t. s. 146 s. Evangelisk Kristendom 1891, s. 37. \VT 124, 20.10.

1885.



368 LÄHDEVIITTEITÄ

31
Trons lif 1882, s. 16. Vrt. Sama 1881, s. 16, 64; 1882, s. 69. Evangelisk

Kristendom 1894, s. 183.

32 Lekmannen 0, 10.11. 1883, s. 2.
33 Holmqvist, m.t. 111, s. 95.

34 Lekmannen 11, 3.6. 1884, s. 1.
35 W. Fredriksson, Kan utgäendet frän vär evangelisk-lutherska kyrka frän

biblisk-kristlig ständpunkt försvaras, s. 3. Folkvännen 2.14. 1.1880.
36 Fredriksson, m.t. s. 17. Mäkinen, m.t. s. 45.

37 Mäkinen, m.t. s. 43 s. Newman, Den »frikyrkliga» strömningen, s. 354.
38 Lekmannen 18, 15.9. 1884, s. 1; 19, 1.10. 1884, s. 4.

39 Gulin, m.t. s. 147—149. Salmensaari, m.t. s. 76. Newman, m.art. s. 352.
40 Lekmannen 3, 2.2. 1885, s. 2.
41 Gulin, m.t. s. 153.
42 Fredriksson, m.t. s. 3, 13, 22.
43 Lekmannen 19, 1.10. 84, s. 8.
44 Newman, m.art. s. 350. Gulin, m.t. s. 154
45 Lekmannen 5, 1.3. 1884, s. 5. Newman, m. art. s. 349. Mäkinen, m.t. s.

61 s. Fredriksson, m.t. passim.
46 Lekmannen 12, 17.6. 1884, s. 4; 3, 2.2. 1885, s. 2,

47 Salmensaari, m.t. s. 146

48 Lekmannen 0, 10.11. 1883, s. 2; 17, 1.9. 1884 bihang, s. 1; 18, 15.9. 1884,
s. 7. N Pr 229, 24.8. 1884. Mäkinen, m.t. s. 45.

49 Lekmannen 3, 2.2. 1885, s. 1.
50 Folkvännen 7, 18.2. 1880
51 Newman, m.art. s. 354. Gulin, m.t. s. 192—194. Lekmannen 9, 1.5. 1884,

s. 4; 12, 17.6. 1884, s. 3; 13, 1.7. 1884, s. 1 ja 5 s.jne. Evangelisk Kristendom

1894, s. 183.
52 Salmensaari, m.t. s. 90. Mäkinen, m.t. s. 164.
53 Lekmannen 0, 10.11. 1883, s. 2. Evangelisk Kristendom 1894, s. 183.

54 Lekmannen 0, 10.11. 1883, s. 2.

4. KIRKON REAKTIO (s. 79—125)

Keskustelu viriää

1 Vrt. Juva, Rajuilman alla, s. 198 s.

2 HD 227, 22.8. 1884.
3 WT 100, 24. 8. 1884. N Pr 227, 22. 8. 1884. Lekmannen 17, 1. 9. 1884,

bihang s. 1.
4 HD 228, 23. 8. 1884. WT 103, 31. 8. 1884. Lekmannen 17, 1. 9. 1884,

bihang s. 2.
6 N Pr 231, 26. 8. 1884. WT 103, 31. 8. 1884. HD 228, 23. 8. 1884
6 US 198, 26.8. 1884. WT 100, 24. 8. 1884. HD 227, 22. 8. 1884. Vrt. Sire-

nius, Elis Bergroth, s. 489.
7 HD 227, 22.8. 1884. US 198, 26.8. 1884.
8 WT 104, 2.9. 1884. HD 229, 24.8. 1884.
9 HD 233, 28.8. 1884.

10 Lekmannen 18, 15.9. 1884, s. 1; 20, 15.10. 1884, s. 1 s

11 N Pr 229, 24.8. 1884; 231, 26.8. 1884. WT 103, 31.8. 1884; 104, 2.9. 1884.
12 Vrt. HD 233, 28.8. 1884.



LÄHDEVIITTEITÄ 369

Epäuskoa vastaan

13 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 11.
14 G. Johansson, Tervehdys Kuopion hiippakunnan papistolle 1885, s. 6, 18.
15 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 66. Finland 170, 26.7. 1885. Gust.

Pettersson, Kirkon ja valtion keskinäinen suhde, s. 87.
16 FT 18 (1885), s. 18.
17 Finland 217, 19.9. 1885.
18 Pettersson, m.t. s. 74.
19

HD 261, 26.9. 1885. FT 20 (1886), s. 462.
20 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 18. Porvoon synodaalikok. ptk. 1885,

s. 38. HD 228, 23.8. 1884 (Hämeenlinnan pappien ja opettajien kokouksen

selostus.)
21

Pettersson, m.t. s. 87. Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 30. US 285,
5.12. 1884.

22 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 18.
23 Pettersson, m.t. s. 64, 90.

Uudistuspyrintöjä

24 G. O. Rosenqvist, Suomen kirkon murrosaikoja, s. 73 s. Juva, Rajuilman
alla, s. 184 s. US 250,25.10 1884; 38,16.2. 1885. Talonpoikaissäädyn ptk. 1885,
s. 78 s., 86, 273 s., 278, 379.

M
a Vaasan synodaalikok, ptk. 1885, s. 58. Porvoon synodaalikok. ptk. 1885, s,

165—168, 173. Talonpoikaissäädyn ptk. 1885, s. 80.
25 Suomen asetuskokoelma 1886 N:o 4, s. 1 s., 11.
25a ÄT 89, 2.4. 1886.
25 b Tro och lif 6, 15.3. 1886, s. Is.
26 Pettersson, Kirkon ja valtion keskinäinen suhde, s. 90. KL § 101.
27 Porvoon synodaalikok. ptk. 1885, s. 37, 86 s. Vaasan synodaalikok. ptk,

1885, s. 77, 81.

28 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 76—78.

29 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 73, 79, 82 s

30 Porvoon synodaalikok. ptk. 1885, s. 38 s.

31 M.t. s. 39 s.

32 M.t. s. 96 s.

33 Keskustelukysymykset Kuopion hiippak. pappiskokoukseen 1885, s. 21.
34 Vaasan synodaalikok, ptk. 1885, s. 73, 79 s. Porvoon synodaalikok. ptk.

1885, s. 37, 39 s.

35 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 84.
36 Martti Ruuth, Suomen pyhäkoulun historia, s. 54, 77.
37 M.t. s. 70, 87, 95, 105.
38 Paavo Virkkunen, Seurakunnat. Helsingin kaupungin historia IV: 2,

477. Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 36, 204—206.
39 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 36. Ruuth, m.t. s. 110.
40 Porvoon synodaalikok. ptk. 1885, s. 129, 133.
41 M.t. s. 132.

42 M.t. s. 135. Past. Schönemann.
43 Ruuth, m.t. s. 106—108, 116 s.

24 Juva, Valtiokirkosta kansankirkoksi



370 LÄHDEVIITTEITÄ

Keskustelu ehtoollispakosta

44 Porvarissäädyn ptk. 1885, s. 172.
48 Ritariston ja aatelin ptk. 1885, s. 137 s.

46 R. ja A:n ptk. 1885, s. 1406. Porvarissäädyn ptk. 1885, s. 1 401.

47 Finland 38, 15.2. 1885, pääkirj.
48 Sama.

49 Finland 39, 17.2. 1885, pääkirj. Juva, Rajuilman alla, s. 162.
80 Finland 39, 17.2. 1885.
81 N Pr 52, 23.2.1885. Om det andliga förtrycket. Painettu uudelleen: Röster

ur pressen I, s. 37. Keskustelu jatkui lehden numeroissa 56, 59.1885.
52 HD 49, 20.2. 1885.
53 N Pr 56, 27.2. 1885.
84 Lekmannen 18, 15.9. 1884, s. 2.
88 Finland 50, 1.3. 1885. I en af dagens frägor.
88 Finland 54, 6.3. 1885.
87 Finland 55, 7.3. 1885. Vrt. Immo Nokkala, Ehtoollispakko-ongelmasta.

TA 1959, s. 320.
88 Finland 54, 6.3. 1885.
59 Finland 70, 25. 3; 71, 26. 3; 74, 31. 3; 75, 1. 4; 76, 2.4. 1885.
60 Vrt. Juva, Suomen sivistyneistö, s. 327 s.

61 Esim. Lekmannen 3, 2.2. 1885, s. 2. HD 74, 31.3. 1885, Annu nägra ord i

en af dagens frägor.

Raittiusliike

62 Viljo Hytönen, Suomen raittiusliikkeen historia, s. 154—157.
63 Tidskrift för Teologi och Kyrka 1881, s. 355, 357 s.

64 Viljo Hytönen, m.t. s. 156, 160—162, 174. Suomen ensimmäinen yleinen
Raittiuskokous Turussa, s. 14—17.

65 Suomen ...Raittiuskokous Turussa, s. 5, 8 s., 13 s., 16.
66 US 229, 2.10. 1883. Raittiuden Ystäväin lehtisiä 2:a.
67 US 239, 13.10. 1883.
68 US 256, 2.11. 1883. Hytönen, m.t. s. 171, missä painovirheen vuoksi

artikkeli on päivätty 21. ll:ksi. Sirenius, Elis Bergroth, s. 483.
69 US 279, 29.11. 1883. Sirenius, m.t. s. 484.
70 US 291, 13.12. 1883, Vieläkin vähän Kristin-uskosta ja raittiusliikkeestä

(A. S.). Lekmannen 16, 15.8. 1884, s. 3.
71 Vrt. esim. Kyyhkyinen 19.2.1885; 5.11.1885.
72 Vrt. ed. s. 82 s.

73 Mäkinen, Vapaakirkollinen liike Suomessa, s. 94, 242.
74 Vaasan synodaalikok. ptk. s. 115, 117 s.

75
Sama, s. 113, 118—121.

76 Sama, s. 21.
77

Sama, s. 120, 123.
78 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 125.
79

US 223, 26.9. 1885. Vrt. Vihtori Karpio, Raittiuden Ystävät 1883—1933,
s. 59 s. Osmo Tiililä, Uuden elämän etiikka, s. 254 s. Sirenius, m.t. s. 486.

80 Kuopion synodaalikok. ptk. 1885, s. 22.
81 Hytönen,

m.t. s. 166.
82 Karpio, m.t. s. 60 s. Tiililä, m.t. s. 256. Tiililän teokseen sisältyy myös

Aarne Siiralan laatima polemiikin bibliografia, m.t. s. 327 —29.



LÄHDEVIITTEITÄ 371

83 Tiililä, m.t. s. 257—261.
84

Tiililä pitää viimeistä kohtaa tärkeimpänä. M.t. s. 259. Raamatullisuus

lienee kuitenkin määrännyt Johanssonin kannan myös kristityn vapauteen.
Kirkolliskokouksen ptk. 1886, s. 134. Vrt. Sirenius, m.t.s. 487.

85 Kirkolliskokouksen ptk. 1886, s. 125, 137. Liitteet, s. 40.
88 Hytönen, m.t. s. 166, 170, 201. Karpio, m.t. s. 62.
87 Aamunairut 1886, s. 4; 1888, s. 9. Karpio mainitsee raittiusyhdistyksiin

Aamunairueen mukaan kuuluneen v. 1886 neljäkymmentä pappia, mitä lukua

en ole po. vuosikerrasta löytänyt. M.t. s. 63.
88 Vrt. Aamunairut 1886, s. 187. Sirenius, m.t. s. 485, 490, 492.
89 Kaarlo österbladh, Pappissääty Suomen valtiopäivillä 1809—1906 I, s

560 s. Vrt. Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 115.

Naisasia

90 Sisko Wilkama, Naissivistyksen periaatteiden kehitys Suomessa 1840—•

1880-luvuilla, luvut VII.—X. Ruutu, Savo-karjalaisen osakunnan historia 11,
s. 297. Aleksandra Gripenberg—Tiima Hainari, Suomen naisen oikeudellinen

asema. Oma Maa IV (1923), s. 861 s.

91 Wilkama, m.t. s. 261—263. Rytkönen, Päivälehden historia I, s. 72, 78
92 Wilkama, m.t. s. 284—86, 288, 291, 309.
93 Valvoja 1883, s. 1, 103, 307, 312, 671, 674. FT 14 (1883), s. 173. Wilkama

m.t. s. 308 s.

94 Valvoja 1884, s. 171.
95 Sama, s. 172.
96 Sama, s. 172—174.
97 Sama, s. 295, 297.

98 Sama, s. 297, 302.
99 Wilkama, m.t. s. 329 s.

100 Julkaistu myös kirjasena N. Järvinen, Naiskysymyksen periaatteita.
101 Järvinen, m.t. s. 13.
102 M.t. s. 3.

103 M.t. s. 19.
104 M.t. s. 11, 18.
105 M.t. s. 12, 16 s.
106 ÄT 19, 21.1. 1885.
107 Herra rovasti lausui: nainen on pian häviävä ohjauksestamme, jos hän

vieläkuulee näitä uusia oppeja. Pakanan laillahän ei enää ole totteleva kirkkoa

kuten hänen tulisi. Sillä hän nousee jo miestä vastaan ja naaras haluaa saman

oikeuden kuin uroskin. Totisestion ajan epäusko tarttunut häneen, joka ennen

nöyrän hurskaasti kärsi kaikissa vaiheissa miehen edestä kuolemaan asti. Mutta

minä täytän velvollisuuteni teologina ja pappina.
108

Wilkama, m.t. s. 230.
109 Pappissäädyn ptk. 1885, s. 163.
110

Pappissäädyn ptk. 1885, s. 166. österbladh, m.t. I, s. 545.
111 Pappissäädyn ptk. 1885, s. 178. österbladh, m.t. I, s. 546.
112 Pappissäädyn ptk. 1885, s. 167—169, 183.
113 ÄT 40, 11.2. 1885. HD 49, 20.2. 1885. N Pr 44, 15.2. 1885.
114 Tervehdys Kuopion hiippakunnan papistolle, s. 15 s. Tiililä (Uuden

elämän etiikka, s. 279) esittää olettamuksen, että »jos Johansson ja muut hänen

kannallaan olevat naisemansipaation vastustajat olisivat nähneet naisasiaa



372 LÄHDEVIITTEITÄ

ajettavan kristinuskon hengessä, he eivät olisi asettaneet sanojaan niin jyrkästi
kuin mitä itse asiassa tapahtui*. Paitsi sitä, että esim. Minna Canthin asenne

kristinuskoon ei ole lainkaan niin yksiviivainen kuin Tiililä olettaa, on joka
tapauksessa selvää, että Johansson katsoi itse patriarkallisuuden olevan osa

Jumalan maailmanjärjestystä ja »kristinuskon hengessä ajettu naisasia» siten

hänen kannaltaan oli contradictio in adiecto.
115 Vaasan pappeinkok. ptk. 1885, s. 101, 105, 107—109
116 Sama, s. 111 s.

117 Sama, s. 112.
118 Kyyhkyinen 7, 19.3. 1885.

Työväenkysymys ja sosialismi

119
R. H. Oittinen, Työväenkysymys ja työväenliike Suomessa, s. 54, 67—-85,

88 s. A. F. Granfelt, I tidens frägor I, s. 130, 141, 150 s., 163—167. Heinrich

Hermelink, Das Christentum in der Menscheitsgeschichte 111, s. 264 s., 268.
12° Hermelink, m.t. 111 s. 265, 296.
121 Tidskrift för Teologi och Kyrka 1878, s. 392.
122 TTK 1879, s. 62 s.

123 TTK 1879, s. 385.
m TTK 1878, s. 147.
125 TTK 1879, s. 74.
126 Jarl von Schoultz, Bidrag tili belysande av Finlands socialdemokratiska

partiets historia, s. 36 s. Oittinen, m.t. s. 95.

127 Finland 27, 1.2. 1885. Vrt. Lucina Hagman, Minna Canthin elämäkerta I,
s. 206 s., 220. Greta von Frenckell-Thesleff, Minna Canth (2. uppl. 1943), s.

127—129. Paavo Virkkunen, Agathon Meurman 111, s. 211—213.
128 Finland 46, 25.2. 1885.

129 V. Tarkiainen, Minna Canth, s. 48 —50. Lucina Hagman, m.t. s. 217,

v. Frenckell-Thesleff, m.t. s. 129.
130 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 107,

131 Finland 217, 19.9. 1885.
132 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 111.
133 WT 125, 23.19. 1885.

5. ASEMAT SELKENEVÄT (s. 126—182)

Allianssi vai tunnustus

1 Vrt. Juva, Rajuilman alla, s. 201 s.

2 Ks. ed. s. 65, 73.
3 Ernst Newman, Den frikyrkliga strömningen. Sv. Teol. Kvartalskrift 1935,

s. 354.
4 Tro och Lif 0, 5.12. 1885, s. 3.
5 Finland 302, 30.12. 1885.
6 Tro och Lif 2, 15.1. 1886, s. 1.
7 Finland 20, 26.1. 1886; 21, 27.1. 1886.
8 Tro och Lii 3, 1.2. 1886, s. 4.

9 Tro och Lif 8, 15.4. 1886, s. 1.
10 Tro och Lif 10, 15.5. 1886, s. 2 s. Vrt. myös sama 15, 1.8. 1886, s. 7.
11 Finland 115, 20.5. 1886.



LÄHDEVIITTEITÄ 373

12 Vrt. esim. Tro och Lif 10, 15.5. 1886, s. 6. Notiser och kommentarier.
13 Mäkinen, Vapaakirkollinen liike Suomessa, s. 239.
14 Mäkinen, m.t. s. 237 s.

15 Mäkinen, Allianssikokous, pidetty Tampereella heinäk. 7, 8 ja 9 p. 1886,
s. 24, 61 s. Osanottajaluettelossa on 19 pappismiestä, mutta siitä puuttuvat
esim. past. Hildenin ja A. Meurmanin nimet. Ernst Newman mainitsee pappis-
osanottajien luvuksi »ett 30-tal». M. art. s. 354.

16 Mäkinen, Allianssikokous, s. 16, 28.
17 Sama, s. 30—35, 37.
18 Sama, s. 39.
19 Sama, s. 22, 29 s.

20 Sama, s. 43 s., 46.
21

Sama, s. 47. Lönnbeckin käsityksen mukaan kokous itse asiassa hyväksyi
hänen pontensa, vaikka tämä kirkon ja vapaakirkollisten yhteyttä rakentavalla

taholla haluttiin kiistää. Finland 180, 7.8. 1886; 191, 20.8. 1886.
22 Mäkinen, m.t. s. 53. Finland 173, 30.6. 1886. Frän allmänheten.
23

Sama, s. 57—59.
24 Tro och Lif 14, 15.7. 1886, s. 1. Aamunairut 1886, s. 119, 121.
25 Finland 176, 3.8. 1886.
28 Finland 177, 4.8. 1886. Vrt. Sirenius, Elis Bergroth, s. 347 s.

27 Finland 180, 7.8. 1886.
28 Finland 184, 12.8. 1886.
29 Finland 185, 13.8. 1886. Den 11 frägan vid Alliansmötet.Kirjoituksen alla

on nimimerkki L. VV

30 Finland 188, 17.8. 1886; 189, 18.8. 1886.
31 Finland 191, 20.8. 1886. Polemiskt.
32

Finland 194, 24.8. 1886.
33 Finland 200, 31.8. 1886; 202, 2.9. 1886; 204, 4.9. 1886 (Lindqvist); 208,

9.9. 1886 (Aimonen); 206, 7.9. 1886 (Sirelius); 196, 26.8. 1886 (Klerk); 197,
27.8. 1886; 214, 16.9. 1886 (Hildtn). Vrt. Tro och Lif 17, 1.9. 1886, s. 4; 18,
15.9. 1886 bihang.

34 Vrt. Sirenius, Elis Bergroth, s. 347.
35 Finland 208, 9.9. 1886; 214, 16.9. 1886. Tro och Lif 18—19. 1886. Vrt.

myös Finland 268, 18.11. 1886. För eller emot folkkyrkan.
36 Finland 206, 7.9. 1886; 208, 9.9. 1886.
37 Finland 208, 9.9. 1886. Tro och Lii 18, 15.9. 1886, s. 6; 19, 1.10.

1886, s. 6.
38 Mäkinen, Vapaakirkollinen liike Suomessa, s. 252
39 Esim. Finland 237, 13.10. 1886.
40 Finland 268, 18.11. 1886.
41 Finland 275, 26.11. 1886.
42 Finland 276, 27.11. 1886.
43 Finland 277, 28.11. 1886. Sirenius, Elis Bergroth, s. 348
44 Tro och Lii 1, 1.1. 1887, s. 3; 2, 15.1. 1887, s. 4.
45 Finland 22, 28.1. 1887; 27, 3.2. 1887.

Kirkko ja eriuskolaislaki

46 Vrt. esim. N Pr 37, 8. 2. 1886; HD 245, 10. 9. 1886.
47 Finland 69, 24. 3. 1885; 75, 1. 4. 1885.Meurmanin kirjoitus oli ilmestynyt

Finland 26, 1, 2. 1885.
48 US 187, 15. 8. 1885; 189,18. 8. 1885; 190, 19. 8. 1885. Suomenkielisen kieli-



374 LÄHDEVIITTEITÄ

asun ja myös sisällön perusteella lienee kirjoittajan nimimerkki Ax. Gr. tulkit-

tava A. A. Granfeltiksi (eikä A. F. Granleltiksi).
49 US 252, 30.10. 1885. Juva, Rajuilman alla, s. 162.
50 TTK 1877, s. 7—29. Juva, Rajuilman alla, s. 155 s. Finland 26, 1.2. 1885.
51 Finland 20, 26.1. 1886.
52 Vrt. Niitemaa, Baltian historia, s. 292 s. Juva, m.t. s. 157.
53 Finland 20, 26.1. 1887; 21, 27.1. 1886.
54 Ponnen sanamuoto kuului: ». . . borde en dissenterlag inskränkas endast

tili dissenterade medlemmar at den evangelisk-lutherska kyrkan . . .», jolloin
apostolikumista ei puhuttu mitään. Vrt. Juva, m.t. s. 162.

55 David Edin, Svenska baptistemas i Finland historia, s. 92, 96, 116—118,
133. Newman, Edvard Björkenheim, s. 169. Vrt. myös Lönnbeckin arviota:

Tro och lii 2, 15.1. 1886, s. 4.
58 Tro och Lii 2, 15.1. 1886, s. 4. Notiser och Kommentarier.
57 Mäkinen, Allianssikokous, s. 53. Vrt. cd. s. 134.
58 Senaatin täysistuntopöytäkirja 18.1. 1886. VA. N Pr 37, 8.2. 1886. US

116, 21.5. 1886; 117, 22.5. 1886. Eira Paunu, Torsten Thure Renvall, s. 280.
59 Kirkolliskok. 1886, Liitteet s. 116, 120, 125.
80 Sama, Liitteet s. 115. Juva, m.t. s. 161.
81 HD 235, 31.8. 1886. N Pr 236, 1.9. 1886.
82 ÄT 236, 1.9. 1886. Vrt. Juva, m.t. s. 151 s.

83 Hilding Pleijel, Karolinsk kyrkofromhet, pietism och herrnhutism. Svenska

Kyrkans historia V, s. 269 s., 288 s., 295 s., 298 s.

64 Tro och Lif 17, 1.9. 1886, s. 1 s.

85 Kirkolliskok. 1886, Liitteet s. 123, 206.
66 Sama, Liitteet s. 199.
87 Sama, Liitteet s. 117, 200 s.

68 Sama, Liitteet s. 119, 203.
89 Sama, Liitteet s. 203 s.

70 Sama, Liitteet s. 120, 205.
71 Sama, Liitteet s. 207.
72 Sama.
73 Kirkolliskokous 1886, ptk, s. 37 s. Liitteet, s. 208—211.

74 Kirkolliskokous 1886, ptk., s. 332.
75 Sama, ptk, s. 316 s., 325, 328, 333.
76 Sama, ptk, s. 328.
77 Sama, ptk, s. 319.
78 Sama, ptk. s. 276, 301, 322.
79 Sama, ptk. s. 255, 268, 282, 313, 326 s., 331, 335.

80 Sama, ptk. s. 321. ,
81 Sama, ptk. s. 386.
82 Sama, ptk, s. 278.

83 Sama, ptk. s. 381, 384.
84 Sama, ptk, s. 381—383.
85 Sama, ptk, s. 382, 385.
86 Sama, ptk. s. 387.
87 Vrt. esim. Sirenius, Elis Bergroth, s. 303—305.
88 Kirkolliskok. 1886, ptk, s. 260, 292.
89 Sama, ptk, s. 288.
90 Sama, ptk, s. 297, 317.
91 Sama, ptk. s. 253 (Mechelin), 269 (Alopaeus), 273 (Löfgren), 288 (Geil-

lin), 295 (Jahnsson), 301 (Forsman), 314 (Bergroth), 321 (Borg).



LÄHDEVIITTEITÄ 375

92 Sama, ptk, s. 274, 322 (Johansson), 304 ( Schwartzberg ), 331 (Bergroth),
423 s. (Westerlund ja Nordström).

93 Sama, ptk. s. 427.
91

Sama, ptk. s. 403.
95 Sama, Liitteet, s. 232 s., 356 s.; ptk, s. 709, 881.
96 ÄT 254, 19.9. 1886.
97 N Pr 259, 24.9. 1886; 273, 8. 10 1886.
98 HD 256—261, 21—26. 9. 1886; 280, 15.10. 1886. Maaseutulehdistöstä

mainittakoon vielä Wasa Tidningin samansävyinen reaktio. WT 114, 26.9.1886;
115, 28.9. 1886.

99 ÄT 267, 2.10. 1886. pääkirj.
100 Tro och Lif 19, 1.10. 1886, s. 1 s.

101 Yrt. Juva, m.t. s. 149, 151.
102 Kirkolliskok. 1886, ptk, s. 290.
103 Juva, m.t. s. 122 s., 151 s.

104 Juva, m.t. s. 130, 198 s.

105 Juva, m.t. s. 190.

106 Kirkolliskok. 1886, ptk. s. 264 (Räbergh), 319 (Lindelöf), 385 (Schwartz-
berg).

107 Sama, ptk. s. 315.
108 Sama, ptk. s. 415.
109 Juva, Suomen sivistyneistö, jaksot II —111. Juva, Herännäisyys, kan-

sallisuusliike ja vapaamielisyys suomalaisen yhteiskunnan uudistajina. Valvoja
1950, s. 126 s.

Liberaalit ja vapaakirkolliset

110 Vrt. ed. s. 103.
111 Vrt. esim. HD 191, 17.7. 1884. ÄT 54, 25.2. 1884; 248, 13.9. 1885;

181, 8.7. 1886. WT 124, 20.10.1885; 117, 3.10. 1886. N Pr 103, 18. 4.1887.
112 Vrt. Tro och Lif 2, 15.1. 1887, s. 6.

113 Tro och Lif 2, 15.1. 1886, s. 2 s. Verdandin IV osan sisällöstä vrt.

ed. s. 30 s.

114 Tro och Lif 0, 5.12. 1885, s. 2.
115 ÄT 54, 25.2. 1884; 90, 2.4. 1885.
116 Tro och Lif 2, 15.1. 1886, s. 4; 6, 15.3. 1886, s. 5; 13, 1.7. 1886,

s. 6. Finland 142, 23.6. 1883. Teatteriasioissa Finlandin toimitus ei suinkaan

ollut yksimielinen. Norjalaisen kirkkoherra Johannes Brochmannin artikkeli,
jonka pääsisältö kohdistui kristinuskonvastaisen näytelmän esittämistä vas-

taan, edusti lähinnä Meurmanin kantaa, kun taas esim. Räbergh piti kaikkea
teatteria kristitylle sopimattomana. Vrt. Juva, Rajuilman alla, s. 143.

117 ÄT 181, 8.7. 1886. Tro och Lif 13, 1.7. 1886.
118 WT 82, 13.7. 1886; 84, 18.7. 1886.

ns N Pr 202, 29.7. 1886. ÄT 244, 9.9. 1886.
i 2O Th. Lindh W. Bolinille 24.5. 1886; 31.8. 1886. HYK. Tro och Lif 15, 2.8.

1886, s. 3.
121 Mathilda Asp Gustaf Cygnaeukselle 15.9. 1886. ÄAB. Tro och Lif 19,

1.10. 1886, s. 2, 6 s.

122 N Pr 259, 24.9. 1886.
123 Mathilda Asp Gustaf Cygnaeukselle 17.11. 1886, 16.12.1886, 22.12.1886.

ÄAB.



376 LÄHDEVIITTEITÄ

124 HD 47, 18.2. 1887. N Pr 47, 18 2.1887. Hbl 40, 18.2. 1887. ÄT 49,
20.2. 1887. WT 21, 20.2. 1887. Finland 49, 1.3. 1887.

125 Finland 49, 1.3. 1887.
126 HD 47, 18.2. 1887.
127 HD 48, 19.2. 1887.
128 Finland 49, 1.3. 1887.
129 Finland 57, 10.3. 1887. US 74, 31.3. 1887.
130 Tro och Lif 23, 1.12. 1886, s. 2.
131

Vrt. ÄT 180, 7.7. 1885.
132 Tro och Lif 5, 1.3. 1887, s. 1.
133 Sama, s 1 s.

134 Sama, s. 2 s.

135 Tro och Lif 6, 15.3. 1887, s. 3.
136 N Pr 68A, 11.3. 1887. HD 68, 11.3. 1887.
137 Tro och Lif 6, 15.3. 1887, s. 4.
138 N Pr 100.15. 4. 1887; 103, 18.4. 1887.
139 N Pr 89, 2.4. 1887. Westermarck, Minnen ur mitt liv, s. 37. Jokipii,

Sivistyneet ja kirkko, s. 117. Rolf Lagerborg, Edvard Westermarck, s. 323.
140 HD 89, 2.4. 1887. Lagerborg, m.t. s. 323. ÄT 122, 7.5. 1887.
141 Finland 78, 4.4. 1887. Tro och Lif 8, 15.4. 1887, s. 5.
142

N Pr 103, 18.4. 1887. Tro och Lif 9, 1.5. 1887, s. 4.
143 N Pr 241, 6.9. 1887. HD 241, 6.9. 1887.
144

HD 241, 6.9. 1887.

Eriuskolaislaki ei tuo ratkaisua

145 N Pr 301, 5.11. 1886. Painettu myös: Röster ur Pressen I, s. 2—4.

146 N Pr 303, 7.11. 1886; 307, 11.11. 1886. Röster ur Pressen I, s. 15,
19—21.

147 N Pr 324, 28.11. 1886. Röster ur Pressen I, s. 22—25.
148 Valtiopäiväasiakirjat 1888. I. Arm.Es n:o 10.
149 Asiakirjat painettu HD 15, 17.1. 1889.

150 Pöytäkirja painettu HD 15, 17.1. 1889.
151 N Pr 78, 20.3. 1888.
152 Esim. N Pr 30A, 1.2. 1888; 31A, 2.2. 1888. Röster ur Pressen 11, s. I—l4.

Finska Weckobladet 6, 9.2. 1888.
153 Finland 21, 26.1. 1888.
154 Valtiopäiväasiakirjat 1888 I, Arm. Es. n:o 10.
156 Talonpoikaissäädyn ptk. 1888, s. 950.
156 Rit. ja aat. ptk. 1888, s. 1401—03, 1405. Porvarissäädyn ptk. 1195, 1198.
157 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 1450. Valtiopäiväasiakirjat 1888 I, Arm.Es.

n:o 10, Lakivaliok. toinen ehdotus.
158 valtiopäiväasiak. 1888 I, Arm. Es. n:o 10, s. 10, 36 s., 69 s.

159 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 815 —817, 827. Arm. Es. n:o 10, Lakivaliok.

toinen ehdotus.
160 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 814, 822 s., 827, 1 450. Finland 117, 23.5. 1888.
161 Porvarissäädyn ptk. 1888, s. 1 195, 1 197 s., 1 364 s.
162 Suomen asetuskok. 1889, n:o 33. österbladh, Pappissääty 11, s. 42. Porva-

rissäädyn ptk. 1888, s. 1 198.
163 Modie, Utdrag... X, s. 7. US 269, 17.11. 1889. K. R. Brotherus, Valtio

ja kirkko, s. 25—30, 126—132, 195.



LÄHDEVIITTEITÄ 377

164 Talonpoikaissäädyn ptk. 1888, s. 46, 889, 907—09, 915—17, 919, 927.
165 Sama, s. 907.
166 Suomen asetuskok. 1889, n:o 33, s. 10. Sama taistelu uskonnonottoman

valtion periaatetta vastaan johti kirkollis-suomenmieliset piirit johdonmukai-
sesti vastustamanaan myös juutalaisten maahanmuuttoa ja heidän oikeudel-

lisen asemansa järjestelyä. Valtiopäiväasiakirjat 1885, Anomusmietintö n:o 28.

Finland 107, 10.5. 1885. Tro och Lif 2, 15.1. 1886. N Pr79A, 21.3. 1888; 87,
30.3. 1888.

167 US 269, 17.11. 1889.
168 Finland 266, 14.11. 1889.
169

Dagbladet 39,10. 2.1888; 43, 14. 2.1888. Röster urPressen 11, s. 20, 23, 30.
170 N Pr 31A, 2.2. 1888. Röster ur Pressen 11, s. 11.
171 HD 7, 8.4. 1888.
172 HD 15, 17.1. 1889. N Pr 15, 17.1. 1889.
173HD 18, 20.1. 1889; 35, 6.2. 1889; 37, 8.2. 1889; 58, 1.3. 1889. N Pr 16,

18.1. 1889; 58A, 1.3. 1889.
174 N Pr 31A, 2.2. 1888. Röster ur Pressen 11, s. 7.
175 Suomen asetuskok. 1891, n:o 21; n:o 35.
176 Sanningsvännen 7, 1.4. 1889, s. 84. F. Wald. Lönnbeck, De frikyrkliges

program, s. 7.
177 Pelastusarmeijan tulosta Suomeen vrt. esim. Sirenius, Elis Bergroth, s.

361 s. Vartija 1889, s. 95, 186. N Pr 6, 8.1. 1889; 202, 29.7. 1891. Ks. myös
Lönnbeck, De frikyrkliges program, s. 89.

178 Lönnbeck, De frikyrkliges program, s. 8
179 M.t. s. 28—33. Kurs. Lönnbeckin.
180 M.t. s. 62 s., 92.
181 M.t. s. 81—83.
182 FT 28 (1890), s. 234 s. N Pr 323 A, 27.11. 1889. Vrt. myös Th. Reinin

arvostelua Valvojassa. 1890, s. 585—589.
183 Finland 281, 2.12. 1889.
184 US 73, 29.3. 1890.
185 Finland 302, 28.12. 1889.

6. K I R K O N U U S I O H J E L M A (s. 183—259)

Tunnustuksellisuus

1 Vartija 1889, s. 391. Kurs. E. B:n, harvennus tekijän.
2 Granfelt, Kristlig dogmatik. 3. painos, s. 37 s.

3 Geert Sentzke, Die Theologie Johann Tobias Becks und ihr Einfluss in

Finnland I, s. 44, 97—102, 140 s., 158 s.
4

Ks. esim. Sentzke, mt. 11, s. 84 s., 124. Eira Paunu, Torsten Thure Renvall,
s. 227. Tiililä, Uuden elämän etiikka, s. 117.

6 Sentzke, m.t. 11, s. 73, 113 s., 129. Johanssonin teologian kallistumista esi-

reformatooriseen ajatteluun ja Lutherille vieraisiin korostuksiin painostaa
myös Tiililä. M.t. s. 156 s.

6 Vrt. esim. Newman, Edvard Björkenheim, s. 81 s. E. T. Gestrin, Meddelan-

den ang. de religiösa rörelserna i Finland 111 (1882), s. 5—7 ja passiin.
7 Ks. esim. Tiililä, m.t. s. 115—119. Newman, m.t. s. 82, viite 1. Paunu,

m.t. s. 229 s. Sirenius, Kansankirkko yhdistystoiminnan tukemana, s. 133—136.



378 LÄHDEVIITTEITÄ

8 Sanansaattaja 1881, s. 255; 1886, s. 248.
9 Bergroth, Herrans Nattvard

...,
s. 23, 65.

10 Sama, s. 76 s. Granfelt, Kristlig dogmatik, s. 618 s.

11 FT 20 (1885), s. 401, 416.
12 Ks. esim. Finland 176, 3.8. 1886; 184, 12.8. 1886; 185, 13.8. 1886; 187,

15.8. 1886; 188, 17.8. 1886; 189, 18.8. 1886. jne.
13 Finland 173, 4.8. 1886. Nägot om och frän Alliansmötet.
14 Vrt. ed. muist. Ks. myös Finland 190, 19.8. 1886; 191, 20.8. 1886; 194,

24.8. 1886; 197, 27.8. 1886; 200, 31.8. 1886; 202, 2.9. 1886; 204, 4.9. 1886.

Sirenius, Elis Bergroth, s. 348 s.

15 Finland 48, 27.2. 1887. Sirenius, m.t. s. 348.
16 Vartija 1891, s. 347.
17 Vartija 1891, s. 347.
18

Kertomus Lappeenrannassa ...
1887 pidetystä pappeinkokouksesta s. 3.

19 Sama, s. 13 s.

20 Sirenius, Elis Bergroth, s. 388 s., 392 s. Tampereen pappeinkokouksen
pöytäkirja 1888, s. B—ll. Kuopion pappeinkokouksen pöytäkirja ... 1889,
s. 12. Vartija 1891, s. 347 s.

21 Kertomus Lappeenrannassa . . .
1887pidetystä pappeinkokouksesta, s. 13 s.

22 Vrt. esim. Tiililä, m.t. s. 119. Gestrin, Annu nägra ord . . .
(1888). Sanan-

saattaja 1887, s. 216.
23 Sanansaattaja 1886, s. 218.
24 Sama 1887, s. 192; 1888, s. 237.
25 Sama 1887, s. 216 s.

26 Sama 1886, s. 248; 1888, s. 237; 1892, s. 248; 1894, s. 237,
27 Vartija 1888, s. 2.
28 Sama, s. 3.
29 Kertomus Lappeenrannassa . . .

1887 pidetystä pappeinkokouksesta, s. 3.

N Pr 238, 3.9. 1887.
30 Vartija 1888, s. 3.
31 Vartija 1888, s. 56 s.

32 Vartija 1888, s. 82—86, 130 s.

33 Vartija 1888, s. 56, 167 s., 190 s., 174.

34 Vartija 1888, s. 51, 56, 132; 1890, s. 160. Sirenius, Elis Bergroth, s. 323 s.

35 Vartija 1888, s. 376 s.; 1890, s. 99. Johansson, Silmäys seurakuntain ja
seurakuntahoidon oloihin Kuopion hiippakunnassa . . . (1885), s. 87. Sama,
Mietteitä Suomen luterilaisen kirkon asemasta, s. 81. Sama, Laestadiolaisuus,
s. 55, 69 s., 86—89, 132—135, 139. Sirenius, m.t. s. 323.

36 Sirenius, m.t. s. 325. Vartija 1895, s. 33, 113, 294.
37 Vaasan synodaalikok. ptk. 1885, s. 18, 20.

38 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 18.
39 Johansson, Mietteitä, s. 17 s., 85. Sama, Laestadiolaisuus, s. 304. Tiililä,

m.t. s. 212 s.

40 Herännäisyyden pitäytymisestä luterilaiseen tunnustukseen ks. esim.

Hengellinen Kuukauslehti 1892, s. 93. Lestadiolaisuudesta vastaavasti:

Sanomia Siionista 1889, s. 71, 188 s.; 1890, s. 105.

Papiston ryhdistyminen

41 A. Mäkinen, AUianssikokous, s. 46. Vrt. ed. s. 133.
42 Vrt. ed. s. 29 s., 57 s.



LÄHDEVIITTEITÄ 379

43 Finland 1, 1.1. 1887. Tro och Lif 1, 1.1. 1887, s. 3.
44 Vartija 1888, s. 2 s.

45 Finland 25, 31.1. 1888; 27, 2.2. 1888; 29, 4.2. 1888; 30, 5.2. 1888; 42,
19.2. 1888. N Pr 31A, 2.2. 1888; 34A, 5.2. 1888. Aamulehti 17, 9.2. 1888.

48 Finland 72, 27.3. 1888. N Pr 88A, 1.4. 1888.
47 Vartija 1888, s. 51.
48 Vartija 1888, s. 89 s.

49 Vartija 1888, s. 174 s.

50 Vartija 1888, s. 175. Aura 85, 13.4. 1888.
51 Vartija 1888, s. 87. Sirenius, Elis Bergroth, s. 201.

52 Vartija 1890, s. 385, 436. Päivälehti 250, 28.10. 1890; 262, 11.11. 1890.
Sirenius, m.t. s. 223.

53 Kertomus Lappeenrannassa... 1887 pidetystä pappeinkokouksesta, s. 15.

Vartija 1888, s. 65; 1889, s. 342.
54 Vartija 1890, s. 131. Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 224.
55 Teol. yliopp. tiedek. ptk. 28.10.1886. Kyyhkyinen 1, 4.10. 1888; 2, 11.10.

1888; 7, 25.4. 1889. HYK.
58 Valvoja 1890, s. 582. Kyyhkyinen 9, 21.4. 1892.
57 Kuopion pappeinkok. ptk. 1889, s. 139. Turun synodaalikok. ptk. 1890,

s. 132. Sirenius, m.t. s. 494.
53 Aamunairut 1888, s. 137, 146.
58

a Vartija 1888, s. 342, 345.
59 Kirjoittaja oli epäilemättä julkisuuden henkilö, sillä Finlandin toimitus

olisi muuten tuskin painattanut niin huomattavalle paikalle artikkeleita, joitten
sisällöstä se katsoi olevansa pakotettu sanoutumaan irti. Sahlbergin askeetti-
sesta ja moralistisesta kannasta antavat selvän kuvan hänen esitelmänsä sek

suaalimoraalista(Finland 6,9.1.1890), ja hänen kirkollisestaparannusinnostaan
hänen puheenvuoronsa Helsingin papiston virkatoimista (Finland 16, 21.1.

1891; 70, 26.3. 1891) ja Raamatun inspiraatiosta käydyissä keskusteluissa.
60 Finland 246, 24.10. 1890; 248, 27.10. 1890; 249, 28.10. 1890.
61 N Pr 296, 31.10. 1890. Evangelisk Kristendom 1890, s. 85.
62 Vartija 1890, s. 383.
63 Vartija 1890, s. 383 s. Sirenius, m.t. s. 493.
64 Sirenius, m.t. s. 492 s., 495. Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 132. Vartija

1892, s. 475.
65 Sirenius, m.t. s. 494 s. Hengellinen Kuukauslehti 1893, s. 204. Jyväskylän

pappeinkok. ptk. 1898, s. 113.
66 Finland 57, 10.3. 1891; 58, 11.3. 1891; 59, 12.3. 1891.

67 Finland 70, 26.3. 1891; 71, 28.3. 1891; 72, 31.3. 1891. Sirenius, m.t. s. 216.

Kirkkokuri ja kristillinen vaellus

68 Kirkolliskok. 1886 ptk. s. 710; Liitteet s. 364 s.

69 Lappeenrannan pappeinkok. ptk. 1887, s. 12. Finland 272, 23.11. 1887.

Vartija 1890, s. 10.
70 Johansson, Mietteitä, s. 94.
71 Vrt. esim. Kirkolliskokous 1893, Liitteet, Kirkkolakivaliok. mietintö

n:o 23, s. 1.
72 Evangelisk Kristendom 1891, s. 81. Finland 191, 19.8. 1892.
73 Finland 191, 19.8. 1892.
74 Kirkolliskokous 1893, Liitteet, Muutosehdotukset KL:iin, s. 30—33.



380 LÄHDEVIITTEITÄ

75 Kuopion synodaalikok. ptk. 1885, s. 21. Vaasan synodaalikok. ptk. 1885,
s. 202. Kirkolliskok. 1886, Liitteet, s. 231 s. Ptk. s. 676, 678 s.

76 Kirkolliskok. 1886. Ptk, s. 68 s.

77 Sama. Liitteet, s. 232.
78

Sama. Liitteet, s. 233; Ptk. s. 705.
79 Sama. Liitteet, s. 232 s.

80 Kirkolliskokous 1893. Liitteet. Yl. valmistusvaliok. mietintö n:o 4, s. 4 s.

81 Kirkolliskok. 1886. Ptk. s. 706.
82 Kirkolliskok. 1893. Liitteet. YL valmistusvaliok.mietintö n:o 4, s. 3. Ptk.

s. 278. Sitaatin luotettavuudesta vrt. Yrjö-Koskisen lausuntoa, m. ptk. s. 278.
83

Tampereen pappeinkok. ptk. s. 38—41. Kirkolliskok. 1893. Ptk. s. 155.
84 Vrt. Juva, Rajuilman alla, s. 133.
85 Tampereen pappeinkok. ptk. s. 41—44.
86 Juva, Rajuilman alla, s. 135,143. Teol. ylioppilastiedek. ptk. 29.11. 1888.

HYK.
87 Tampereen pappeinkok. ptk. 1888, s. 43.
88 N Pr 191, 18.7. 1886. ÄT 91, 6.4. 1893. Vrt. Hengellinen Kuukausilehti

1892, s. 80.
89 Hengellinen Kuukauslehti 1890, s. 66; 1892, s. 81.
90 Finland 30, 6.2. 1892.
91 Juva, m.t. s. 123, 190.
92 Mikkelin pappeinkok. ptk. 1891, s. 155 s., 158, 161.
93 Mikkelin pappeinkok. ptk. 1891, s. 160.
94 Sama, s. 163.

Maallikkotoimi

95 A. Mäkinen, Allianssikokous (1886), s. 46.

96 Olavi Kares, Heränneen kansan vaellus I—II, passim. Sirenius, Kansan-
kirkko yhdistystoiminnan tukemana, s. 181 s.

97 Lappeenrannan pappeinkok. ptk. 1887, s. 9—ll.
98 Sama, s. 10 s.

"Vartija 1890, s. 166—168.
100 Sama, s. 168.
101 Mäkinen, Vapaakirkollinen liike, s. 272 s. Vartija 1888, s. 189. Finska

Weckobladet 7, 16.2. 1888.
102

Tampereen pappeinkok. ptk. 1888, s. 35, 38. Vrt. S. Salmensaari, Suomen

vapaakirkko, s. 103.
103 Tampereen pappeinkok. ptk., s. 37 s.

i°4 N Pr 241A, 5.9. 1888.

105 Tampereen pappeinkok. ptk., s. 36. Kysymys siitä, millainen kutsu oli

raamatullinen ja mitä takeita oli kierteleviltä saarnaajilta vaadittava, aiheutti

Finska Weckobladetissa pitkällisen polemiikin toimituksen ja kirkollistakantaa
edustavan nimim. K. A. T:n (K. A. Troberg?) välille. M.lehti 35, 6.9. 1888;
39, 4.10. 1888; 43, 1.11. 1888; 45, 15.11. 1888.

106 Vartija 1888, s. 192.
107 Vartija 1890, s. 256 s. Sirenius, Kansankirkko yhdistystoiminnan tuke-

mana, s. 182.
108 Vartija 1890, s. 257—260.
109 Sama, s. 261.
110 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 48. Porvoon synodaalikok. ptk. 1890,

s. 201—203.



LÄHDEVIITTEITÄ 381

111 Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 202, 205.
112 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 53, 143, 149, 151.
113 Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 198.
114 Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 199. Turun synodaalikok. ptk. 1890,

s. 53.
115 Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 199 s.

116 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 43.
117 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 44 —46.
118 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 48 s. Porvoon synodaalikok. ptk. 1890,

s. 206 s.

U 9 Porvoon synodaalikok. ptk. 1892, s. 102—104.
120 Kirkolliskok. 1893 Liitteet I, s. 18. Ingman, Kirkkolainsäädäntö Suo-

messa jälkeen 1870, s. 53.
121 Evangelisk Kristendom 1891, s. 73 s. Turun synodaalikok. ptk. 1892, s.

108, 180. Porvoon synodaalikok. ptk. 1892, s. 93. Kuopion synodaalikok. ptk.
1892, s. 30 s.

122 Kirkolliskok. 1893. Ptk. s. 941 s., 945, 947, 954. Liitteet, Kirkkolakivalio-

kunnan mietintö n:o 19, s. 2 s., 7 s., 10 s.

Nuorisotyö

123 Sirenius, Elis Bergroth, s. 293. Artur Hjelt, Suomen NMKY:n synty.
Miehet etsimässä elämää, s. 15. Verneri Louhivuori, Neljännesvuosisataa nuo-

risotyötä, s. 19—21. Vartija 1889, s. 404.
124 Louhivuori, m.t. s. 23. Sirenius, m.t. s. 294.
125 Tro och Lif 11, 1.6. 1887, s. 4.
126 Hjelt, m.art. s. 14. Vrt. Kyyhkyinen 3, 8.10. 1888. HYK.
127 Sirenius, m.t. s. 294. Finland 191, 17.8. 1888; 194, 21.8. 1888; 195, 22.8.

1888; 197, 24.8. 1888; 199, 26.8. 1888.
128 Vartija 1888, s. 222; 1889, s. 320.
129

Vartija 1889, s. 320 s. Louhivuori, m.t. s. 34—36. Helsingin pappeinkok.
ptk. 1894, s. 86.

130 Vartija 1889, s. 321, Sirenius, Kansankirkko, s. 140. Louhivuori, m.t. s. 36.
131 Hjelt, m.art. s. 16, 18—20.
132 Hjelt, m.art. s. 20 s. Vartija 1889, s. 323 s.; 1890, s. 66 s.; 1891, s. 42—44.

484 s.; 1892, s. 90 s.; 1893, s. 577—579. Sirenius, Elis Bergroth, s. 294. Finland 6,
9.1. 1890; 30, 6.2. 1891.

133 Kuopion synodaalikok. ptk. 1892, s. 45. Helsingin pappeinkok. ptk. 1894,
s. 91. Louhivuori, m.t. s. 191. Väktaren 41, 12.10. 1894.

134 Helsingin pappeinkok. ptk. 1894, s. 84—93. Porvoon synodaalikok. ptk.
1892, s. 23. Väktaren 41, 12.10. 1894. Louhivuori, m.t. s. 191 s., 245. Sirenius,
Kansankirkko, s. 250.

Pyhäkoulutyö

135 Ruuth, Suomen pyhäkoulun historia, s. 119 s.

138 US 233, 8.10. 1886. Ruuth, m.t. s. 120 s. E. af Forselles väitti Jyväskylän
kokouksen torjuneen yhteistyön, Blomberg taasen, että helsinkiläiset kieltäy-
tyivät. Lappeenrannan pappeinkok. ptk. s. 15. Finland 219, 22.9. 1887. Keski-

Suomi 13.2. 1887.
137 Lappeenrannan pappeinkok. ptk. 1887, s. 15 s.



382 LÄHDEVIITTEITÄ

138 Porvoon tuomiokapitulin kiertokirje 170, 15.8. 1887, s. 10, 12. Finland

211, 13.9. 1887. Sirenius, Kansankirkko, s. 188.
139 Porvoon tuomiokapitulin kiertokirje 170, 1887, s. 4.
140

Edv. Rodhe, Svenska kyrkan omkring sekelskiftet, s. 67. Turun synodaali-
kok. ptk. 1890, s. 140.

141 Finland 219, 22.9. 1887; 220, 23.9. 1887; 237, 13.10. 1887; 239, 15.10.

1887; 246, 23.10. 1887; 251, 29.10. 1887. Sirenius, Elis Bergroth, s. 291. Ruuth,
m.t. s. 121. Vartija 1888, s. 78.

142 Tampereen pappeinkok. ptk. 1888, s. 30.
143 Sama, s. 72 s.

144 Ruuth, m.t. s. 128 s. Vielä 1898 sisäluku oli yleinen pyhäkoulujen ohjel-
massa. Jyväskylän pappeinkok. ptk. 1898, s. 163. Turun tuomiokapitulin
kiertokirje 268, 1.4. 1890.

145 Ruuth, m.t. s. 128 s. Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 143, 149, 151.

Diakonia

146 Kirkollikok. 1913. Liitteet. O. Aarnisalon esitys Kirkkolakikomitean mie-

tinnössä s. 123—125, 129. Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 175. Sirenius,
Elis Bergroth, s. 277. Veikko Piirainen, Kylänkierrolta kunnalliskotiin, s. 87.

147 Edvin Wirin, Uskon ja rakkauden kylvöä, s. 286. G. Johansson, Mietteitä,
s. 91 s. Kuopion synodaalikok. ptk. 1892, s. 34. Vartija 1890, s. 335.

148 Turun synodaalikok. ptk. 1890, s. 44, 49.

149 Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 174—179.
iso Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 172, 183. Johansson, Mietteitä, s. 92.

Kirkolliskokous 1893. Liitteet. Yl. valmistusvaliok. mietintö n:o 12, s. 1.
151Porvoon synodaalikok. ptk. 1890, s. 182, 184.
152 Kuopion synodaalikok. ptk. 1892, s. 34—36. Sirenius, Kansankirkko

yhdistystoiminnan tukemana, s. 214 s.

163 Sirenius, m.t. s. 214.
154 Turun synodaalikok. ptk. 1892, s. 50, 53, 59 s. O. Aarnisalo, m. esitys,

s. 131. Sirenius, m.t. s. 215.
155 Porvoon synodaalikok. ptk. 1892, s. 34, 106—108.
158 Porvoon synodaalikok. ptk. 1892, s. 111 s., 119—121, 166 s., 169 s. Wiren

m.t. s. 294.
157 Sirenius, Kansankirkko yhdistystoiminnan tukemana, s. 217 s.

158Kirkolliskok. 1893. Liitteet. Yl. valmistusvaliok.mietintö n:o 12. E. Kan-

sanaho, Suomen sisälähetyksen historia. Käsikirj.
159 O. Aarnisalo, m. esitys, s. 132, 135. Sirenius, Kansankirkko yhdistystoi-

minnan tukemana, s. 218 s.

Kirkon vapaus

160 Ks. ed. s. 88 s.

161 Finland 115, 20.5.1886; 118, 23.5.1886; 120, 26. 5.1886. Paavo Virkkunen,
Seurakunnat. Helsingin kaupungin historia IV: 2, s. 460.

162 N Pr 147, 27.5. 1886.
163 Tro och Lif 11, 1.6. 1886, s. 5.
164 Virkkunen, m. art., s. 444 s. US 141, 21.6. 1890. N Pr 168, 25.6. 1890.
165 Kirkolliskok. 1886, ptk., s. 181. Liitteet, s. 69—75, 355 s.



LÄHDEVIITTEITÄ 383

166 Sirenius, Elis Bergroth, s. 285 s. Aimo Halila, Suomen kansakoululaitok-

sen historia 11, s. 119 s. Kirkolliskokous 1886, Ptk. s. 111—125.
167 Lappeenrannan pappeinkok. ptk. 1887, s. 7, 9.
ies pappissäädyn ptk. 1888, s. 323 s. Vartija 1888, s. 100 s. Österbladh, Pappis-

sääty 11, s. 48 s.

169 Vartija 1888, s. 116 s., 122.

170 Valtiopäiväasiakirjat 1888 V. Anomusmietintö n:o 35. Ritariston ja aate-

lin ptk. 1888, s. 1413—1416. Porvarissäädyn ptk. s. 1179. Vartija 1888, s.

212—217. österbladh, m.t. 11, s. 50 s. Halila, m.t. 11, s. 124 s.

171 Vartija 1888, s. 210 s., 217 s. Tampereen pappeinkok. ptk. 1888, s. 49 s.,

52 s. Sirenius, m.t. s. 287. Halila, m.t. 11, s. 125 s.

172 Kuopion pappeinkok. ptk. 1889, s. 67 s., 78 s. Sirenius mainitsee erheel-

lisesti G. Johanssonin rahaston ehdottajaksi. M.t. s. 287.
173 Tampereen pappeinkok. ptk. 1888, s. 47 s.

174 Kuopion pappeinkok. ptk. 1889, s. 173—176,178. Erkki Kansanaho sivuut-

taa referaatissaan Schwartzbergin esitelmän eskatologisen perustan. Suomen

evankelisluterilaisen kirkon itsehallinto, s. 180.
175 Kuopion pappeinkok. ptk. 1889, s. 68.
176 Sama, s. 76 s.

177 Sama, s. 78.
178 Johansson, Mietteitä, s. 33. Kansanaho, m.t. s. 180 s

179 Johansson, m.t. s. 51 s., 91.
180 M.t. s. 97 s.

181 M.t. s. 91 s. Vrt. ed. s. 236, 239.
182 Valtiopäiväasiakirjat 1891 V, Yleisen valitusvaliok. mietintö n:o 19.

Österbladh, m.t. 11, s. 138 s. Sirenius, m.t. s. 287. Vartija 1891, s. 104.
183 Vartija 1891, s. 189 s. Sirenius, m.t. s. 290.
184 Sirenius, m.t. s. 290.
185 Sirenius, m.t. s. 289. Halila, m.t. 11, s. 24, 111, s. 85 s., 101.

Omantunnon vapaus

186 Mathilda Asp G. Cygnaeukselle 26.12. 1887. AAB.
187 N Pr 20, 22.1. 1887.
188 Teol. ylioppilastiedek. ptk. 10.2. 1887; 2.10. 1887. HYK.
189 Vrt. Immo Nokkala, Ehtoollispakko-ongelmasta. TA 1959, s. 319. Hen-

gellinen Kuukauslehti 1890, s. 151.
190 Porvarissäädyn ptk. 1888, s. 114, 140.
191 Sama, s. 142.
192 Sama, s. 1427.
193 Porvoon hiippak. kiertokirje 196, 5.7. 1890. Liite. N Pr 237A, 2.9. 1890.

Finland 211, 13.9. 1890. ÄT 246, 11.9. 1890; 255, 20.9. 1890.
194 Ingman, Kirkkolainsäädäntö Suomessa jälkeen v. 1890, s. 307. Päivälehti

214, 16.9. 1890. Johansson, Mietteitä, s. 90 s.

195 ÄT 246, 11.9. 1890. N Pr 237A, 2.9. 1890. Päivälehti 196, 26.8. 1890.
196 Porvoon synodaalikok. ptk. 1890. Turun synodaalikok. ptk. 1890. Turussa

kannattivat ehtoollispakon poistamista A. Nyholm (s. 59 s.), J. A. Cederberg
(s. 65 s.), H. Nybergh (s. 68), E. Karsten (s. 70), W. Johansson (s. 71) ja
J. Roschier (s. 72) sekä vastustivat E. M. Rosengren (s. 66), J.Hauvonen

(s. 67), K. A. Troberg ja T. T. Renvall (s. 70). Vrt. AT 255, 20.9. 1890.
197 Ingman, m.t. s. 307 s.

198 Päivälehti 214, 16.9. 1890.



384 LÄHDEVIITTEITÄ

199 Päivälehti 214, 16.9. 1890. Wallirunaa, Piirteitä Gustaf Johanssonin toi-

minnasta, s. 43.
200 Päivälehti 217, 19.9. 1890.
201 ÄT 255, 20.9. 1890. Evangelisk Kristendom 1890, s. 76.
202 Finland 211, 13.9. 1890; 212, 15.9. 1890.

203 Vartija 1890, s. 329, 337.
204 Finland 265, 15.11. 1890. US 271, 21.11. 1890.
205 US 281, 3.12. 1890.
206 Finland 271, 21.11. 1890.
207 Vrt. esim. Finland 271, 21.11. 1890; 275, 27.11. 1890. US 282, 4.12. 1890.

Hengellinen Kuukauslehti 1890, s. 151.
208 Vrt. Tiililä, Uuden elämän etiikka, s. 240 s.

7. KÄÄ N N E (s. 260—316)

Kahdeksankymmentäluku väistyy

1 Ks. ed. s. 171 s., 246 s.

2 österbladh, Pappissääty I, s. 54—56. Pappissäädyn ptk. 1888, s. 435, 445 s.

3 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 432, 439.
4 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 605. österbladh, m. t. 11, s. 56 viittaa siihen,

että Björnson näihin aikoihin piti esitelmiä Helsingissä. P o. esitelmätpidettiin
noin kuukausi selostetun keskustelun jälkeen. N Pr 122A, 6.5. 1888. Savo 55,
12.5. 1888.

5
Pappissäädyn ptk. 1888, s. 619.

6 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 634 s., 652. österbladh, m. t. 11, s. 59—61.
7 Pappissäädyn ptk. 1888, s. 1635 s. österbladh, m. t. 11, s. 81 s.

8 Savo 69, 14.6. 1888. N Pr 101A, 15.4. 1888; 104A, 18.4. 1888; 133A, 18.5.

1888; 136, 22.5. 1888; 147A, 2.6. 1888; HD 16, 17.4. 1888; 44, 16.5. 1888;
45, 17.5. 1888.

9
Paimen viittaa Johanssonin paheksumiseen siitä, että säädyille Suomen nais-

yhdistyksen toimesta jätetty prostituution poistamista vaativa anomus, jonka
alle oli kerätty 5 700 nimeä, oli laadittu liian realistiseksi. Pappissäädyn ptk.
1888, s. 84. Vrt. Savo 20, 16.2. 1888. Kirjeitä valtiopäiviltä 8.

10 Valvoja 1888, s. 216.
11 Valvoja 1888, s. 217 s.
12 HD 24, 25.4. 1888. Savo 54, 10.5. 1888.
13 Savo 57, 17.5. 1888. Antti Aho mainitsee Juhani Ahon elämänkerrassaan,

että »Jussi» kirjailijapalkkioasiassa osoitti pappien kannan olleen ristiriidassa

»Valon Herran opin kanssa, Hänen, joka kuitenkin antaa aurinkonsa paistaa
niin hyville kuin huonoillekin ja joka olisi säästänyt Sodoman ja Gomorran

kymmenen vanhurskaan tähden». Viittaus »epäuskon apostolin* raamatun-

tuntemukseen on kuitenkin tässä yhteydessä aiheeton, koska Jussi lainaa suo-

raan Paimenin ajatuksia. Aho, m. t. I, s. 319. Savo 106, 8.9. 1888. Keski-Suomi

70, 31.8. 1889.
14 Nimityksen syntyhistoria on seuraava. Kun kysymys naisten pääsystä

yliopistoon oli 12.4. esillä talonpoikaissäädyssä, A. Meurman tapansa mukaan

aloitti puheensa leikinlaskulla ja vertasi itseään tässä valistuneiden edustajien
joukossa »mustaan seinään», »josta talonpoikaissäädyn valistus parhaiten kajas-
taa», minkä jälkeen hän asettui vastustamaan tehtyä aloitetta. Tähän vastas

Jonas Castren toivovansa, että talonpoikaissäädyn valistus tunkeutuisi ei

ainoastaan säädyssä olevien muutamien asian vastustajien läpi, »vaan myöskin



LÄHDEVIITTEITÄ 385

siihen säätyyn, jossa rivit rivien vieressä muodostavat tuon mustan seinän».

Kuva oli näin piirretty ja sanataiteen mestari Juhani Aho kiirehti heti otta-

maan sen käyttöön. Seuraavana päivänä kirjoittamassaan ja 17.5. Savossa

ilmestyneessä kirjeessään hän puhuikin papiston asemasta »kalliina, mustana

muurina». Talonpoikaissäädyn ptk. 1888, s. 850. Savo 49, 28.4. 1888; 57, 17.5.

1888; 62, 29.5. 1888.

15 Valvoja 1888, s. 273 s. Savo 69, 14.6. 1888; 72, 21.6. 1888. N Pr 145A,
31.5. 1888. Talonpoikaissäädyn ptk. 1888, s. 1757. österbladh, m. t. 11, s. 82 s.

16 Savo 153, 29.12. 1889. Rytkönen, Päivälehden historia I, s. 164 s.

17 Armo Nokkala, Tolstoilaisuus Suomessa, s. 36. Leo Tolstoy, Hvari min tro

bestär, Sthlm 1887, s. 55. Nimilehdellä J. Ahon nimikirjoitus. Tullut tekijän
haltuun Kalle Ahon kirjastosta.

17a Suomalainen 0, 10.12. 1888. Keski-Suomi 1, 1.2. 1889.
18 Keski-Suomi 1, 2.1. 1889.
19 Suomalainen 5, 17.1. 1889.
20 Keski-Suomi 6, 19.1. 1889; 7, 22.1. 1889.
21 Sama 9, 29.1. 1889.
22 Sama 12, 9.2. 1889.
23 Suomalainen 13, 14.2. 1889.
24 Suomalainen 16, 25.2. 1889.

25 Keski-Suomi 14,16. 2.; 18,2.3.; 23,19.3.; 26, 30.3.; 298, 9. 4.1889. Suoma
lainen 23, 21.3.; 24, 26.3.; 25, 28.3. 1889.

26 Savo 12, 29.1. 1889.
27 Savo 19, 14.2. 1889; 59, 21.5. 1889.
28 Savo-Karjala 19, 13.2. 1889. Huono muisti, kirjoittajana (pastori) J.

Tanskanen.

29 Ruutu, Savo-karjalaisen osakunnan historia 11, s. 331 s. Savo-karj. osak.

ptk. 4.5. 1889. HYK.

30 Ruutu, m. t. 11, s. 332 s. Savo 53, 7.5. 1889.
31 Ruutu, m. t. 11, s. 333 s.

32 Ruutu, m. t. 11, s. 335.
33 Savo 69, 15.6. 1889; 78, 6.7. 1889; 84, 20. 7 1889. Suomalainen 44, 3.6.

1889. Savo-Karjala 82, 19.7. 1889.
34 Greta v. Frenckell-Thesleff, Minna Canth, s. 173 s. Nokkala, m. t. s. 36 s.

Minna Canth, Kirjeitä, s. 131, 146 s., 159.
35 Armas Nieminen, Taistelu sukupuolimoraalista I, s. 140—143. v. Frenckell-

Thesleff, m. t. s. 178—185. Edv. Westermarck Eskil Paimenille 11.3. 1887
ÄAK.

36 Nieminen, m. t. s. 143. Canth, Kirjeitä, s. 200.
37 Pekka Lappalainen, Aukusti Juhana Mela, s. 304 s. Vapaita aatteita 1889

s. 1 s., 97 s., 147. v. Frenckelt-Theslefl, m. t. s. 213 —215.
38 Savo 78, 6.7. 1889. Keski-Suomi 6, 19.1. 1889; 9, 29.1. 1889.
39 Vapaita aatteita 1889, s. 185; 1890, s. 289, 293.
40 Vrt. Juva, Suomen sivistyneistö, s. 265 s.
41 Vapaita aatteita 1889, s. 17. Nokkala, m. t. s. 40.
42 Savo 153, 29.12. 1888. Keski-Suomi 9, 21.1. 1889.

Turva itää vastaan

43 L. A. Puntila, Kiista Suomen asemasta Venäjän valtakunnassa. Historian

Aitta XIV, s. 17 [K. V. Zilliacusf, Suomen uusimmasta historiasta I, s. 36—39.

Valvoja 1889, s. 27 s.

25 —■ Juva, Valtiokirkosta kansankirkoksi



386 LÄHDEVIITTEITÄ

44 Finland 229, 4. 10.1887. F. Wald. Lönnbeck, De frikyrkliges program, s. 28.

Ruutu, Savo-karjalaisen osakunnan historia 11, s. 334.
45 B. Estlander, Elva ärtionden 11, s. 284.
46 Päivälehti 45, 24.2. 1890. Lainattu in extenso N Pr 54, 25.2. 1890.
47 AT 75, 18.3. 1890.
48 N Pr 237A, 2.9. 1890.
49 Valvoja 1890, s. 589 s.

50 Päivälehti 171, 28.7. 1890; 217, 19.9. 1890; 21, 27.1. 1891. Saarenheimo,
1800-luvun suomalainen realismi, s. 67.

51 Antti Aho, Juhani Aho I, s. 362 s.

52 Botin, Studier och föredrag 11, s. 99 —101. G. O. Rosenqvist, Suomen kirkon

murrosaikoja, s. 63.
53 Evangelisk Kristendom 1891, s. 1.
54 Päivälehti 127, 5.6. 1891. N Pr 151, 7.6. 1891.
55 Vartija 1892, s. 66 s. Päivälehti 49,28.2.1892; 55, 6.3.1892; 65,18.3.1892;

75, 31.3. 1892. Sirenius, Elis Bergroth, s. 412 s.

56 Vartija 1892, s. 146 s., 182. Finland 79, 5.4. 1892. N Pr 98, 10.4. 1892.

Sirenius, m. t. s. 415 s.

57 N Pr 98, 10.4. 1892.
58 Finland 90, 20.4. 1892. Rosenqvistiin viittaa selvästi kirjoituksen tyyli

ja sisältö. Vastineessaan N Pr vihjaili Lotzeen, joka oli ollut Rosenqvistin
väitöskirjan aiheena. N Pr 138A, 22.5. 1892.

89 Polemiikki jatkui vielä N Pr 138A, 22.5. 1890. Finland 120, 25.5. 1890.
60 N Pr 13, 15.1. 1893; 17, 19.1. 1893; 108, 23.4. 1893.
61 N Pr 145, 1.6. 1893; 153, 9.6. 1893; 161, 17.6. 1893; 162, 18.6. 1893; 164,

20.6. 1883; 168, 24.6. 1893; 177, 4.7. 1893.
62 N Pr 250, 15.9. 1893.
«2a N Pr 253, 18.9. 1894.
63 N Pr 11, 13.1. 1895.
64 N Pr 172, 30.6. 1895; 179, 7.7. 1895; 184, 12.7. 1895; 200, 28.7. 1895;

202, 30.7. 1895; 211, 8.8. 1895.
66 N Pr 114, 28.4. 1896; 196, 22.7. 1896.
66 Esim. N Pr 80,23.3.1894; 253,18.9.1894; 105A, 21.4. 1895' 209, 4.8.1896

Naturalismi ja okkultismi

67 Heinrich Hermelink, Das Christentum in der Menscheitsgeschichte lll,fs.
208, 442. Carlton J. H. Hayes, A Generation of Materialism.The Rise of modern

Europe, s. 124, 126, 132 s.

68 E. N. Tigerstedt, Det religiösa problemet i modern finlandssvensk littera-

tur, s. 87. Westermarck, Minnen ur mitt liv, s. 112—114.
69 Westermarck, m. t. s. 38. Porvarissäädyn ptk. 1894, s. 568 s. Vartija 1894,

s. 153.
70 Vartija 1894, s. 39. T Aik. 1896, s. 9. Tigerstedt, m. t. s. 88 s.

71 Turun synodaalikok. ptk. 1885, s. 12. Kuopion pappeinkok. ptk. 1889,
s. 173—175. Teol. yliopp. tiedek. ptk. 1.4. 1886; 30.1. 1890; 25.9. 1890. HYK.

72 Vartija 1892, s. 1.
73 Vartija 1892, s. 3 s., 9 s.

74 Vartija 1892, s. 10.
75 G. Johansson, Kirkollisia kysymyksiä, s. VII.
76 Vartija 1895, s. 15.
77 Vartija 1895, s. 215 s., 287. Päivälehti 35—36, 1895.



LÄHDEVIITTEITÄ 387

78 AT 219, 15.8. 1888; 298, 2.11. 1888. N Pr 308, 11.11. 1888.
79 C. R. S[ederholm], Den moderna Spiritualismen, s. 3, 47—49, 75 s. Tiger-

stedt, m. t. s. 60.
80 FT 29 (1890), s. 72—74.
81 Finland 224, 26.9. 1889.
82 Valvoja 1892, s. 405, 407, 409, 467, 486 s. FT 32 (1892), s. 506.

83 Finland 156, 9. 7; 161, 15. 7; 165, 20. 7; 166, 21. 7; 167, 22. 7; 170, 26. 7;
172, 28. 7; 174, 30. 7; 179, 5.8. 1892.

84 Porvoon synodaalikok. ptk. 1892, s. 15 s.

85 Minna Canth, Kirjeitä, s. 472, 474.
86 ÄT 325, 29.11. 1893; 338, 12.12. 1893. N Pr 22, 24.1. 1894.
87 FT 38 (1895), s. 59 s. Kirjoittaja oli C. B. Federley.
88 Minna Canth, Kirjeitä, s. 216. ÄT 94, 7.4. 1889; 166, 22.6. 1889.
89 N Pr 36, 7. 2; 448, 15. 2; 48, 19. 2; 56, 27. 2; 658, 8. 3; 73, 16. 3; 788, 21.

3; 848, 29. 3; 97A, 12.4. 1891. A. E. Jokipii, Teosofinen liike Suomessa, s. 9.
90 N Pr 73, 16.3. 1891; 848, 29.3. 1891.
91 2 Tess. 2: 10—11. Porvoon pappeinkok. ptk. 1892, s. 15 s.

92 N Pr 165, 21.6. 1894. FT 38 (1895), s. 273—286.
93 N Pr 102, 15.4. 1897. Evangelisk Kristendom 1897, s. 73, 83—85, 115 s.

Jokipii, m. t. s. 11 s.

93a Jokipii, m. t. s. 13.
94 C. S[ederholm], Teosofi eller andens religion, s. 3. Tigerstedt, m. t. s. 60.

Jokipii, m. t. s. 13 s.

95 Jokipii, m. t. s. 9, 13 s., 20 s.

Kirkollinen apologia

96 Kuopion pappeinkok. ptk. 1889, s. 132.
97 Sama, s. 124, 128 s., 131, 134.
98 Teol. ylioppilastiedek. ptk. 14.2. 1890. HYK.
99 Chr. Ernst Luthardt, Apologeettisia esitelmiä, Herman Räberghin alkulause,

s. V s. Teol. ylioppilastiedek. ptk. 14.2. 1890. HYK.
100 Hermelink, Das Christentum in der Menscheitsgeschichte 111, s. 215 s.

G. G. Rosenqvist, Lotzes religionsfilosofi, s. 1-—3.
101 G. G. Rosenqvist, m. t. s. 201 s.

102 Finland 299, 24.12. 1891.
103 Finland 78, 5.4. 1890. Vrt. myös Finland 42, 9.2. 1889.
104 Finland 78, 5.4. 1890.
105 Finland 299, 24.12. 1891.
106 Finland 78, 5.4. 1890.
107 G. G. Rosenqvist, m. t. s. 135, 137, 143, 145, 168 s. Finland 299, 24.12.

1891. Kyyhkyinen 1, 3.10. 1889; 5, 6.11. 1890. HYK.
108 Henry Drummond, Naturens lagar och andens värld (2. painos, Tukholma

1889). Hermelink, m. t. 111, s. 255 s.

109 Valvoja 1886, s. 345.
110 Valvoja 1886, s. 346 s., 371—378.
111 Finska Weckobladet 44, 8.11. 1888.
112 Finland 100, 1.5. 1889; 101, 2.5. 1889. Samaan aikaan julkaisi myös FT

periaatteessa kiittävät arvioinnin. FT 26 (1889), s. 405—408.

112 a Finska Weckobladet 44, 8.11. 1888.
113 FT 29 (1890), s. 233.



388 LÄHDEVIITTEITÄ

114 Luthardt, Apologeettisia esitelmiä kristinuskon perustotuuksista, s. V—-

VIII.
115 Luthardt, m. t. s. 107 s.

118 Luthardt, m. t. s. 104, 110—112.
117 Luthardt, m. t. s. 93—95, 113—115, 117. 130—131.
118 Luthardt, m. t. s. 116 s. Pekka Lappalainen on esittänyt Luthardtin teok-

sesta kuvan, joka mitä suurimmassa määrin on yksipuolinen. Paitsi sitä, että

neljästä Luthardtin sitaatista kolme on virheellistä, esityksessä vilisee myös
asiavirheitä. Luthardt nimenomaan ei ryhtynyt, kuten Lappalainen väittää,
»toivorikkaana kumoamaan, ei ainoastaan uusimman biologian vaan vieläpä
geologian ja astronomiankin havaintoja». Maapallon iästä Luthardt esitti eri-
laisia olettamuksia ja sysäsi koko kysymyksen uskonnolle merkityksettömänä
syrjään. Lause »Jumalan edessä tuhat vuotta on kuin yksi päivä» ei merkitse

siirtymistä teologian ulkopuolelle vaan on suora lainaus 2 Piet. 3:8, mihin aja-
tus on otettu Psalmista 90. Luthardt lisäksi esittää ajatuksen mahdollisuutena
eikä väitteenä. Lappalainen katsoo teoksen osoittavan, miten »vielä 1890-luvun
alussa oli johtavien kirkonmiesten äärimmäisen vaikea luopua pitämästä raa-

mattua luonnontieteen oppikirjana». Kuten tekstistä ilmenee, teos todistaa

juuri päinvastaista. Pekka Lappalainen, Kristinuskon ja kehitysopin ristiriita

vuosisadanvaihteen suomalaisessa keskustelussa. H Aik, 1959, s. 254.
119 Finland 267, 15.11. 1889; 282, 3.12. 1889.
120 N Pr 354, 30.12. 1889.
121 FT 26 (1889), s. 401, 415 s.

122 C. G. Estlander, Naturalismen enligt Zola, s. 1, 68.
123 Finland 273, 24.11. 1891.
124 C. G. Estlander, Skrifter 11:3, s. 429 s. Vartija 1894, s. 257 s. G. O. Rosen-

qvist, Suomen kirkon murrosaikoja, s. 272.
125 Vartija 1894, s. 256. Väktären 25, 22.6. 1894. Vastoin E. N. Tigerstedliä,

joka tulkitsee Estlanderin uskonnollisuuden lähinnä hämmentyneeksi epävar-
muudeksi, G. O. Rosenqvist painostaa aivan oikein hänen vakaumuksensa per-
soonallisuutta ja positiivista selvyyttä. Rosenqvist, m. t. s. 271 s. E. N. Tiger-
stedt, Det religiosa problemet, s. 59.

128 Vartija 1892, s. 10, 12, 14.

Kirjallinen käänne

127 C. G. Estlander, Naturalismen enligt Zola, s. 1.
128 P. O. Barck, Arvid Mörne och sekelskiftets Finland, s. 51. N Pr 314, 18.

11. 1891; 317, 21.11. 1891.
129 Valvoja 1892, s. 41. Barck, m. t. s. 53.
130 Gunnar Castren, Juhani Aho I, s. 274 s. Antti J. Aho, Juhani Aho I, s.

355 s. Nieminen, Taistelu sukupuolimoraalista, s. 153. US 276, 27.11. 1890

131 Päivälehti 230, 4.10. 1890. Rafael Koskimies, Elävä kansalliskirjallisuus I,
s. 310 s. Antti J. Aho, m. t. I, s. 360 s.

132 Päivälehti 96, 27.4. 1892. Uusi Kuvalehti 15, 1892. Antti J. Aho, m. t.

I, s. 450, 453. Olavi Kares, Heränneen kansan vaellus 11, s. 216 s.

133 Hengellinen Kuukausilehti 1894, s. 267 s. Kares, m. t. 11, s. 221 s.

134 Vartija 1895, s. 121 s., 162 s. Antti J. Aho, m. t. I, s. 454.
135 Antti J. Aho, m. t. I, s. 454.
136 Koskimies, m. t. I, s. 324.
137 Pekka Häkli, Arvid Järnefelt, s. 188 s., 193 s., 207 s., 224 s., 227—232,

238 s., 246 s. Nokkala, Tolstoilaisuus Suomessa, s. 54, 58, 60, 63 s.



LÄHDEVIITTEITÄ 389

138 Canth, Kirjeitä, s. 374, 472, 496. v. Frenckell-Thesleff, m. t. s. 224 s. Kos-

kimies, m. t. I, s. 208.
139 Koskimies, m. t. I, s. 235 s. Greta v. Frenckell-Thesleff pyrkii osoittamaan,

että Canth edustaa Anna-Liisassa »varsin vähän oikeaoppista» kristillisyyttä,
joka »ei salli ihmisen vierittää oman velkansa lunastusta viattomalle vapahta-
jalle tyytyäkseen itse nöyrään ja halpaan uskon tunnustukseen, vaan vaatii

häntä tuomitsemaan itsensä kärsimykseen ja rangaistukseen». Hänen asetta-

mansa vaihtoehto on kuitenkin virheellinen, koskapa sekä synnintunnustus
ja alistuminen kärsimykseen että usko Vapahtajan sijaissovitukseen kuulu-

vat erottamattomasti yhteen kristillisessä uskonopissa. Anna-Liisa ei suinkaan

ole mikään protesti sovitusoppia vastaan eikä sisällä mitään, miksi olisi risti-

riidassa oikeaoppisen kristinuskon kanssa, v. Frenckell-Thesleffin subjektiivi-
suudesta ja epäasiallisuudesta huomauttaa myös Paavo Virkkunen, v. Frenckell-

Thesleff, m. t. s. 287. Virkkunen, Agathon Meurman 111, s. 229 s.

140 Päivälehti 229, 3.10. 1895. US 229, 3.10. 1895. Lucina Hagman, Minna

Canthin elämäkerta 11, s. 349.
141 Koskimies, m. t. I, s. 364, 397. Barck, Arvid Mörne, s. 48. Saarenheimo,

1880-luvun suomalainen realismi, s. 84.
142 Barck, m. t. s. 54. Tigerstedt, Det religiösa problemet, s. 87.
143 Barck, m. t. s. 57.

8. KANSANKIRKKO VAI TUNNUSTUSKIRKKO

(317 356)
Taistelu ehtoollispakosta

1 Johansson, Mietteitä Suomen luterilaisenkirkon asemasta, s. 20 s. Nume-
rointi tekstissä on tekijän.

2 Johansson, m.t. s. 90.
3 Räbergh, Kansankirkko ja siitä eriävä liike, s. 84. Vartija 1892, s. 435.
4

M.t. s. 75, 77.
5 M.t. s. 79 s.

6 Porvoon synodaalikok. ptk. 1892, s. 33, 42. Vrt. Vartija 1892, s. 467.
7 Turun synodaalikok. ptk. 1892, s. 80—92, erittäin s. 94.
8 N Pr 285, 19.10. 1892.
9 Valvoja 1892, s. 614 s.

10 Vartija 1892, s. 440.
11Vartija 1892, s. 439 s., 442.
12 Räbergh, Kansankirkko ja siitäeriäväliike, s. 56—58. Vartija 1892, s. 446 s.,

467 s.

13 Polemiikit käytiin pääasiassa Vartijassa. Ks. esim. Vartija 1892, s. 528,
1893, s. 73, 184, 231, 253, 324, 344, 1894, s. 138, 149, 249, 264. Sirenius, Elis

Bergroth, s. 246 —251.
14 Vartija 1893, s. 13—15.
15 Vaasan pappeinkok. 1893 ptk., s. 44 s. Vartija 1893, s. 15. Sirenius, m.t.

s. 305.
16Vaasan paippeinkok. ptk. 1893, s. 48 s.

17 Sama, s. 57, 64.
18 Johansson, Mietteitä, s. 90.
19 Vartija 1893, s. 17.
20 Vrt. esim. N Pr 253, 18.9. 1894; 209, 4.8. 1896.
21 Kirkolliskok. 1893 ptk., s. 35. Kirkkolakivaliok. mietintön:o 21, s. 12 s., 18.



390 LÄHDEVIITTEITÄ

22 Kirkolliskok. 1893 ptk., s. 722, 966. ÄT 174, 1.7. 1893.
23 Nya Pressen paheksui tätä vaikenemista. 253, 18.9. 1894.
24 Kuopion synodaalikok. 1896 ptk. s. 145, 151.

Kohti uskonnonvapautta

25 Gustaf Johansson Yrjö-Koskiselle 8.2. 1887 ja 31.12. 1889. Yrjö-Koskisen
kokoelma. VA. Voitto Vuota, Käsinkirjoitettu tutkimus G. Johanssonin kirkko-

politiikasta, jonka välityksellä olen saanut tiedon po. kirjeistä.
26 vartija 1896, s. 284. Karl-Ake Henningson, Striden om lekmannadopet,

sivuuttaa täysin kysymyksen kastamattomista lapsista.
27 Kuopion tuomiokapit. kiertokirje 317, 14.1. 1890 § 3.
28 US 35, 12.2. 1890.

29 Evangelisk Kristendom 1890, s. 20. US 47, 26.2. 1890. Vrt. Johansson,
Mietteitä, s. 63 s.

30 Evangelisk Kristendom 1894, s. 19. N Pr 143, 29.5. 1896. Aatelissäädyn
ptk. 1897, s. 1633.

31 N Pr 142, 28.5. 1896. VA. Senaatin talousosaston AD 1896, s. 105.
32 N Pr 142, 28.5. 1896; 143, 29.5. 1896.
33 US 135, 13.6. 1896.
34 US 157, 10.7. 1896; 180, 6.8. 1896.
35 US 157, 10.7. 1896.

36 Vartija 1896, s. 283, 287, 291.
37 VA. Senaatin tal.os. AD 1896, s. 105. Tai. os. ptk. 27.10. 1914. Akteissa

Kuopion tuomiokap. lausunto 17.12. 1896. Asia ratkaistiin vasta 27.10. 1914,
jolloin talousosasto hylkäsi valituksen KL 3 ja 4 §:n perusteella tuomiokapitu-
lien lausuntoihin viitaten.

38 Aatelissäädyn ptk. 1897, s. 1640, 1666; Petitionsmemorial 1. Valtiopäivä-
asiakirjat V:2, Anomusmietintö n:o 80.

39 Aatelissäädyn ptk. 1897, s. 1633, 1637, 1639 s. Pappissäädyn ptk. 1897,
s. 1910—1912, 1917. Anomusmietintö n:o 80, s. 3. österbladh, Pappissääty 11,
s. 271.

40 FT 42 (1897), s. 381 s., 384.
41 Esim. N Pr 220, 15.8. 1896.

42 Evangelisk Kristendom 1897, s. 130. Vartija 1897, s. 205.
43 Vartija 1897, s. 207 s.

44 Kirkolliskok. 1898, Liitteet I, s. 9 s., 15 s.; IV A 2, s. 1 s. Ptk. 76 s., 762 s.

(siviiliavioliitto), 88 s., 958 s. (siviilirekisteri), 104 s., 1027 s. (ehtoollispakko).
45 Kirkolliskok. 1898, Ptk. s. 914. Liitteet IV A 1, V, s. 43.
48 Kirkolliskok. 1898. Ptk. s. 894—992. Liitteet IV A 3, V, s. 50—52.
47 Kirkolliskok. 1898. Ptk. s. 1138. Liitteet IV A 2, s. 21.

Kirkkokuri ja kansalaisoikeudet

48 Ed. s. 210 s.

49 Kirkolliskok. 1893. Liitteet I, s. 30; 111 A 23, s. 3 s. Ptk. s. 1009.
50 Valtiopäiväasiakirjat 1894. Ann. es. n:o 17. Lvm. n:o 9. österbladh, Pappis-

sääty 11, s. 196 s.

51 Porvarissäädyn ptk. 1894, s. 1407 s., 1410 s.

52 Aatelisäädyn ptk. 1894, s. 1265—4275.



LÄHDEVIITTEITÄ 391

53 N Pr 143 A, 30.5. 1894. Vartija 1894, s. 254. s.

54 Porvoon synodaalikok. ptk. 1896, s. 116—118.
55 Kirkolliskok. 1898. Liitteet, Kirkkolakivaliok. mietintö n:o 30.
58 Kirkolliskok. 1898 ptk., s. 1189 s., 1197 s., 1202—1205, 1209. Sirenius,

Elis Bergroth, s. 300.
57 Erik Allardt, Miljöbetingade diflerenser i skilsmässofrekvensen, s. 26.
58 Allardt, m.t. s. 29.
59 Kirkolliskok. 1893. Yl. valmistusvaliok. mietintö n:o 16. Porvoon syno-

daalikok. ptk. 1890, s. 188.
60 Kirkolliskok. 1893. Yl. valmistusvaliok. mietintö n:o 16.

81 Väktaren 41, 20.10. 1893; 42, 27.10. 1893; 46, 24.11. 1893; 47, 1.12. 1893;
3, 19.1. 1894. Valvoja 1894, s. 65.

62 Allardt, m.t. s. 31. Luvut eivät ole täysin vertailukelpoisia vuosien 1876—90

vastaaviin, mutta kehityksen yleislinja on silti selvä. M.t. s. 30.
63 Vartija 1898, s. 320. Jyväskylän pappeinkok. ptk. 1898, s. 91 s. Sirenius,

m.t. s. 313.

64 Kirkolliskok. 1898 Liitteet. Anomuses. n:o 6, Yl. valmistusvaliok.mietintö

n:o 6. Alam. kirjelmät, s. 37. Ptk. s. 1005—4007.

Raamatun inspiraatio

65 Esim. N Pr 3338, 8.12. 1895. ÄT 203, 30.7. 1896. Sirenius, m.t. s. 218 s.

66 Näin esim. jo C. G. v. Essen vuonna 1857, puhumattakaan 1800-luvun

alun valistusteologian kannanotoista. Juva, Suomen sivistyneistö, s. 42, 110.
67 G. G. Rosenqvist, Guds förhällande tili världen, s. 4, 22, 39, sitaatti s. 50.

Vrt. Sirenius, Elis Bergroth, s. 239 s.

68 Rosenqvist, m.t. s. 104—106.
69 Rosenqvist, m.t. s. 121 s.

70 Väktaren 17, 27.4. 1894. Sirenius, m.t. s. 241.
71 Evangelisk Kristendom 1894, s. 20-—22 (helmikuu).
72 Sama, s. 22 s.

73 Sama, s. 35, 37.
74 Väktaren 11, 10.3. 1894; 12, 23.3. 1894.
75 Vrt. Sirenius, m.t. s. 241 s.

76 Polemiikki: Väktaren 13, 30.3., 14, 6.4.; 15, 13.4.; 18, 4.5. 1894; Evange-
gelisk Kristendom 1894, s. 52 s., 68—72, 75 s. Piispojen kirje: Väktaren 18,
4.5. 1894.

77 Väktaren 18, 4.5. 1894.
78 Väktaren 19, 11.5. 1894. Sirenius, m.t. s. 243 s.

79 Väktaren 21, 25.5. 1894. Sirenius, m.t. s. 244.
80 Sirenius, m.t. s. 244 s.

81 Vrt. esim. Tiililä, Uuden elämän etiikka, s. 51, 54.
82 Kuopion synodaalikok. ptk. 1896, s. 94—96.
83 Vartija 1894, s. 327 —345, 292—-402. Maunu, Kuinka minusta tulikeretti-

iäinen? Päivälehden muisto, s. 173.
84 Helsingin pappeinkok. 1894 ptk. s. 45. Liite 2, s. 61.
85 Helsingin pappeinkok. ptk. 1894, s. 34, 45. Vartija 1894, s. 354 s. Maunu

m.art. s. 173 s.

86 Maunu, m.art. s. 174. Väktaren 52, 28.12. 1894.
87 Valvoja 1894, s. 324, 326, 328, 330 s.

88 Päivälehti 218, 19.9. 1894. Maunu, m.art. s. 174. ÄT 164, 19.6. 1895.



392 LÄHDEVIITTEITÄ

89 Esim. N Pr 234, 29.11. 1894; 114, 28.4. 1896; 196, 22.7. 1896; 100, 13.4.

1897. FT 38 (1895), s. 54 s., 412 s.; 39, s. 204 s.; 41 (1896), s. 148; 43 (1897),
s. 81 s., 157 s.; 44 (1898), s. 407. Valvoja 1895, s. 347; 1896, s. 263; 1898, s.

249 s.

90 Juna, Teologinen lauantaiseura. Valvoja 1956, s. 130. Teologisen lauantai-

seuran arkisto. Kirjoittajan hallussa.
91 Ks. esim.Teologinen Aikakauskirja 1896, s. 975., 319 s., 608 s., 621 s.; 1897,

s. 190—200, 210 s., 427 s. Juva, m.art. s. 130 s.

92 A. D. White, Tieteiden taistelut, alkulause. Vrt. Pekka Lappalainen,
Aukusti Juhana Mela, s. 315.

9. VUOSISATA PÄÄTTYY

1 Uskonnollisen liberalismin tyypillisistä edustajista 1890-luvulla mainitta-

koon Zachris Castren ja Valfrid Vasenius, jotka kirjoittivat sen hengessä mm.

Valvojaan (esim. 1893, s. 262 s., 296 s.; 1894, s. 32 s.; 1895, s. 337; 1896, s. 679;
1898, s. 249 s.). E. N. Tigerstedt väittää uskonnollisen vapaamielisyyden 80-

luvun jälkeen menettäneen otteensa sivistyneistöstä. Tämä pitää paikkansa
oikeastaan vain ruotsinkielisestä nuoresta polvesta. Edellisten lisäksi esiintyi
selvin uskonnollisen liberalismin tunnuksin 1890-luvulla vielä mm. Arvi Gro-

tenfelt, C. G. Estlander ja Th. Rein (Tigerstedt, Den religiösa liberalismen, s.

90 s. Arvi Grotenfelt, Uskonpuhdistuksen aikakauden henkiset liikkeet, s. 44 s.)
Sijoittaessaan G. G. Rosenqvistin uskonnollisen liberalisminpiiriin, Tigerstedt
erehtyy (m.t. s. 91). G. G. R. on selvästi positiivisen kristinuskon linjoilla.

2 Valvoja 1898, s. 256.
3 Vrt. ed. s. 89, 183.
4 Vrt. ed. s. 183.
5 Java, Rajuilman alla, s. 201 s.

6 Vartija 1898, s. 393 s. Sirenius, Bergroth, s. 471 s.

7 Hannu Soikkanen, Sosialististen aatteiden leviäminen Suomessa yksikama-
riseen eduskuntaan saakka. Käsikirj. Luvut 111:5, 8; IV:4 f.

8 P. O. Barck, Arvid Mörne och sekelskiftets Finland, s. 97, 103 s. Esko Er-

vasti, Suomalainen kirjallisuus ja Nietzsche I, s. 50.
9 Tigerstedt, m.t. s. 74. Barck, m.t. s. 104. Rolf Lagerborg, När föreningen

Prometheus koni tili 1905—06. Ajatus X, s. 98 —100.



HENKILÖHAKEMISTO

Ahlman, G. J. 94, 225, 240, 241
Aho (Brofeldt), J. 49, 52—54, 56, 57,

264—266, 270—273, 275, 280, 310—

313

Aho (Brofeldt), K. 49, 57, 272

Aho (Brofeldt), P. 49, 53, 54, 56, 266,
271, 272, 293, 313

Aimonen, D. A. 109,132, 137,138, 225

Aleksanteri 111 276

Alkio, S. 315

Alopaeus, K. H. 131, 134, 167, 168,
193, 207, 262

Amirchanjanz, A. 286, 347—349, 353

Asehan, A. O. 192, 229

Asp, Hilda 294

Asp, Mathilda 101—103, 160, 168,
252, 273

Auvinen, A. 192, 229, 342

Balzac, H. de 31

Beck, J. T. 184, 185

Beecher, H, W. 268

Berg, O. 149

Bergbom, K. 58

v. Bergen, C. 12—14, 17, 21, 23—25,
28, 31, 42, 43, 50, 52, 69, 76, 80,157,
161, 163, 164, 306

Bergroth, A. 149, 152

Bergroth, K. E. F. 218

Bergroth, E. 25, 81, 108, 109, 112,
135—139,183,186—190,192,199
201, 204, 205, 207, 216, 218, 234,
240, 245—247, 282, 298, 312, 320,
323, 325, 340, 342, 350, 351, 359,
361

Björkenheim, E. 66—71, 75—77, 130,
134, 136—139, 143, 168, 179, 313

Bjömson, B. 261, 262

Blomberg (Vuorimaa), A. O. 80, 81,
218, 232—234

Bobrikoff, N. 362

Boije, K. 66—69, 72, 77, 98, 101—

104, 130

Bolin, \V. 13,37,40,41,69,281
Boltzius 159, 160

v. Born, V. M. 263

Boxström, B. A. 246

Brandes, G. 37, 292

Braxin, Hj. 68, 69, 71, 75, 76, 158

179,219
Broberg, K. T. 41, 116

Bruno, G. 56

Buckle, H. Th. 49

Buddha 284

Bäck, J. 223, 225

Calderon 311

Canth, Minna 55, 57, 115, 123, 124,
162, 272, 275, 293, 294, 313, 314

Carlsson, G. A. 162, 165

Castren, G. 362

Castren, J. 53, 260

Castren, Z. 313, 321, 342, 353, 355,
358

Chydenius, A. 166, 264

Chydenius, W. 41, 88

Colliander, O. I. 228, 229, 298, 323,
342, 347

Cygnaeus, G. 11, 37, 4B, 160,
163, 252, 291, 294

Dahlberg, G. 95

Danielson, J. R. 114, 119, 260, 262,
277

Darwin, Ch. 11, 13, 42, 49, 270, 274,
304

Delitzsch, F. 347

Drummond, H. 302—305

Edelheim, A. 160

Ek, F. A. 306

Ekroos, K. H. 149



394 HENKILÖHAKEMISTO

Elfving, F. 9—ll, 13, 15—21, 24, 29,
37, 41, 63, 85,162

Elving, R. B. 246

Erkko, E. 54, 264, 267, 275, 327, 338

Erkko, J. H. 57—59, 315

Ervast, P. 296

d 'Esperance, rouva 293

v. Essen, C. G. 391

Estlander, C. G. 40, 41, 60, 306—309,
360

Falb, R. 273

Federley, C. B. 160

Flaubert, G. 31

Forsberg, J. 66, 67

af Forselles, E. 231, 233, 234

Forsman, J. 209

Forssell, E. A. 25,181,258
Fredriksson, F. W. 148,153
Frosterus, S. 362

Fullerton, A. 294

Galilei, G. 56

Gallen, A. 293

af Geierstam, G. 54, 55, 272, 273, 295

Geitlin, J. 262

Genetz, A. 229, 307

Gestrin, E. T. 190

Granfelt, A. A. 107, 111, 203, 204

Granfelt, A. F. 17—19, 23, 24, 34, 37

39, 42, 121, 122, 126, 140, 141, 147,
151, 153, 184, 186, 187, 300, 360

Granholm, A. 148

Grotenfelt, A. 166, 292

Grönberg, G. G. 94, 226

Grönberg, K. G. 110

Grönberg, J. 118

Gummerus, J. 355

Gummerus, J. I. 91

Gustafsson, G. 114

Gustafsson, F. V. 304

v. Haartman, Hedvig 71

Hagelberg, K. E. 82

Hagman, Lucina 273

Hannula, Edw. 220

Hedenström, E. E. 70, 71

Heideman, A. L. 194

Heikel, F. 173

Heikel, J.A. 93, 94,159,180

Heikel, K. A. 223

Heikel, V. 160, 171, 177, 178, 180,
205, 331, 333

Heikel, W. A. 331

Hellman, Alba 67, 72

Hellman, Hilda 67, 71

Hengstenberg, E. W. 20

Herbart, J. F. 32

Hermanson, R. 229, 244, 327, 331, 332

Hilden, C. J. 68

Hilden, K. A. 61, 62, 96, 133,163, 187,
189—194, 218, 219, 221, 224, 225,

228, 229, 240, 323

Hirvinen, S. 80,120,124
Hjelt, A. 228, 230, 355

Hjelt, E. 17, 229

Hjelt, O. 229

Hornborg, J. A. 95

v. Humboldt, A. 61

Häckel, E. 13, 18, 37, 42, 287

Ibsen, H. 49,113
Ignatius, K. E. F. 171

Ilvonen, J. H. 261

Ingman, A. W. 185

Ingman, L. 298, 355

Ivalo, S. 315

Jalava, A. 111

Jensen, H. 274

Jeppson, P. 162, 165

Johansson (Kaila), E. 355

Johansson, G. 23, 80—83, 85, 110—-

112, 118—120, 122, 126, 127, 131,
147, 150, 151, 153, 156, 185, 190,
195, 206, 208, 209, 236—238, 244,
245, 248—252, 257, 258, 261, 262,
279, 280, 290, 297, 298, 318, 321

326, 328, 329, 331, 332, 349—352

Johnsson, J.V. 25

Jucten, J. J. 200

Juselius, A. F. 338

Järnefelt, A. 49, 272, 313, 315

Järvinen, N. 116—119, 150, 261, 262

Karlberg, J. A. 68, 77, 179, 330

Karsten, K, E. 96

Kaufmann, R. 292

Kauppinen, H. 315

Kempiläinen, T. 264

Kopernikus, N. 16, 56



HENKILÖHAKEMISTO 395

Korpi, P. 240

Krohn, J. 111

Krohn, K. 230

Kurikka, M. 53

Kurten, U. 160

Kyander, E. G. 215

Lagerborg, R. 362

Lagus, E. 30, 31

Lagus, J. J. V. 11, 90

Laitinen, A. 194

Lange, Ina 287

Leino, K. 309

Lille, A. 48, 160, 254, 294, 338, 339

Lillqvist, O. V. 253

Lind, E. 68

Lind, K. J. 208, 218

Lindh, Th. 11, 37—42, 163

Lindqvist, V. W. 130, 137, 138

Locke, J. 32

Lotze, H. 61, 299, 302

Lundegärd, A. 309

Luthardt, Ch. E. 305

Luther. M. 56, 80, 169, 219

Lybeck, J. J. 46

Lyra, A. W. 81, 82, 96, 97, 223, 231

234, 342

Lönnbeck, F. W. 12, 21—22, 25, 68—

70, 73—77, 81, 82, 92, 102, 127

130, 133—139, 143, 145, 163—168,
179—181, 196, 205, 227, 228, 243,

257, 277, 348

Lönnroth, A. 231

Malmberg (Malmivaara), W. 206, 311,
312

Malmgren, H. J. 112

Malmström, G. 258

Mandellöf, A. 107

Maunu, J. A. 257, 352—354

Mechelin, L. 149, 150, 155, 171, 277,
327, 337, 339

Mela (Malmberg), A. J. 49, 51, 166,
171, 277, 355, 356

Melander, K. R. 271

Meno, K. E. 353

Meurman, A. 25, 26, 86—88, 124, 133,
140, 141, 148, 151, 176, 229, 323,
324, 326

v. Mickwitz, Gerda 287

Mill, J. St. 37, 115, 170, 262, 284

Moberg, Ad. 191

Montgomery, R. 339

Muren, E. 82, 94, 108

Müller, M. 13, 15, 37

Mäkelä, A. B. 273

Mäkimattila, A. 150

Mäkinen, A. 68, 71, 74, 130, 134, 138,
179, 303

Mäkiin, Fr. W.

Neiglick, Hj. 14, 29, 31—37, 39, 52,
162

Neovius, E. R. 17

Newton, I. 16

Nietzsche, Fr. 362

Nissinen, J. 254

Nordlund, F. 43, 44, 333, 335, 336

Nordström, F. 216

Nordström, G. O. T. 152, 327

Nyholm, A. 93

Nyman, K. S. 247

Nyreen, Fr. 219

Ojanen, K. 175

Olsson, K. S. 224

Ordin, K. F. 277

Orest, E. 68, 76

Pakkala, T. 315

Paimen, E. 273

Paimen, E. G. 262, 265, 271, 277

Parker, Th. 275

Paul, A. 287

Pesonen, Matti 355

Petterson, G. 85, 87—-89, 92

Petterson, E. V. 83,119,198, 199

Pipping, H. 167, 334, 335

Possön, S. F. 107

Päivärinta, J. 189, 218, 245, 247

249, 352, 353

Päivärinta, P. 149

Radstock 67

Rahikainen, K. J. 148

Ramberg, G. F. 200

Rein, Th. 18—21, 26, 34, 49, 61, 62,

114, 121, 140, 202, 279, 280, 334,
360

Relander, G. W. 223, 224

Renan, E. 22, 275

Renvall, T. T. 84, 89, 106, 110, 195,
225, 256, 288, 320

Reuss, E. 347



396 HENKILÖHAKEMISTO

Reuter, O. M. 17, 42, 43

Risberg, F. 68

Ritschl, A. 299

Roine, R. 51

Roschier, E. G. J. 80, 120, 320

Rosengren, E. M. 95, 220, 262, 320

Rosenius, C. O. 64

Rosenqvist, G. G. 172, 208,230, 283—

285, 288, 298—332, 346—351, 353,
355, 358

Ruin, W. 61

Runeberg, J. L. 359

Runeberg, J. W. 118, 119

Ruoranen, A. 149, 211

Ruuth, M. 298, 355

Rydberg, V. 22

Räbergh, H. 13, 23, 66, 99—106, 121,
122, 141, 147, 151, 154, 209, 229,
240, 253, 262, 288, 293, 295, 298,
319—323, 325, 336, 349

Rönnbäck, E. 163, 174

Sahlberg, J. 204, 215, 229, 230, 342,
349—351, 353

Sainte-Beuve, Ch. A. 31

Sandbacka, E. 149

Sarlin, B. K. 93,95,96,223,234,240
Savolin, E. J. 107

Schauman, F. L. 66, 149, 156

Schauman, G. 362

Scheele, H. S. 134

Schwartzberg, J. 152, 203, 230, 231,
247—249, 261, 288

Schöneman, G. O. 54

Sederholm, C. R. 11, 291, 296

Setälä, E. N. 340

Setälä, E. O. 221

Silander, H. 151

Silvander, J. F. 238, 239

Sirelius, K. G. 137

Sköld, J. 68

Slotte, C. J. 265

Snellman (Virkkunen), P. 355

Sokrates 284

Soldan, A. F. 31

Spencer, H. 34, 37, 42, 43, 49, 262

Stenbäck, K. E. 124

Stenroth, O. 338

Stregnell, G. 362

Strindberg, J. A. 272

Stöcker, A. 125

Sundwall, F. W. 98

Suomalainen, K. G. S. 150

Swensson, J. 68

Söderhjelm, W 36

Taine, H. 31

Tallgren, I. M. 320

Tarkkanen, M. 253

Tavaststierna, K. A. 35, 287, 315

Tertullianus 20

Thuneberg, I. 227

Tiililä, O. 111

Tiselius, A. F. 67, 71

Tolstoi, L. 266, 274, 275

Topelius, Z. 12, 25, 33, 163, 228, 229,
360

Troberg, K. A. 128, 225

Waldenström, P. P. 64, 65, 77

Walli, A. W. 246

Warelius, A. 150

Waren, F. 51

Wartiainen, J. V. 221—223, 340

Vasenius, V. 392

Waurio, W. 216

Wegelius, H. E. 107, 214

Wegelius, K. A. 340

Wennerström, L. A. 136, 137, 237,
238, 240, 342

Werkko, K. 227

Westerlund, A. G. 152

Westermarck, E. 13, 30, 36, 162, 167,
273

Westermarck, Helena 287

White, A. D. 55, 356

Wichmann, V. K. E. 29, 32

Wik, I. E. 37, 45—48, 52, 80, 81, 84,
90,158

Wikner, P. 302

Wirsön, C. D. 312

Voltaire 29, 32, 33, 35, 39

Wrede, Mathilda 72

Wundt, W. 35

Wärri, K. 148, 149

Yrjö-Koskinen, G. Z. 121, 141, 171,
229, 247, 289, 308, 324, 325, 328,
329, 333, 340, 342, 343

Yrjö-Koskinen, Y. K.

Zola, E. 49, 307, 309

Äkerman, D. W. 327

öller, F. 80, 149



HÄIRITSEVIÄ PAINOVIRHEITÄ

s. 83 rivi 8 on E. B. Pettersson lue E. V. Petterson

» 121 » 15 » Y. S. Yrjö-Koskinen » G. Z. Yrjö-Koskinen

» 181 » 3 » R. A. Forssell » E. A. Forssell





MIKKO JUVA:

FROM THE STATE CHURCH INTO

PEOPLE’S CHURCH

The Finnish Church Responds to the Challenge of the 1880’s

SUMMARY

In Finnish intellectual history the 1880’s marked the breaking through of

naturalism. Naturalistic and positivistic ideas had already been expressed
sporadically ever since the February Revolution of 1848, but itwas only in the

1880’s that they became really manifest in public opinion. The crisis had a

decisive effect on the public attitude to the Church and vice versa. To simplify
matters somewhat, it can be said that as an indirect result of the crisis the State

Church turned into a people’s church.

It is true that signs of disintegration in the strict State Church System had

already taken place in the development previous to this crisis. For example,
the liberalChurch Law of 1869 was passed explicitly for the Evangelical-Lutheran
Church of the country and not for the whole population of the country. At the

same time the old monarchal and hierarchical church order had been abandoned

on several essential points. The laity had been given considerable influence in

ecclesiastical matters both since they represented the majority in the Church

Assembly and were members of the Parochial Church Councils. In church prac-
tice, however, old views continued to exist rather unchanged right up to the

1880’s, and, moreover, these views were favouring the State Church system.
In spite of the Church Law itwas still impossible to withdraw from the Church,
because, notwithstanding many attempts, the Bill for the Dissenters had not

yet been passed. The Lutheran Faith was tilithe prerequisite for qualifyingfor
the Civil Service, and the dissenters’ legal rights were restricted.

The power of the laymen was also only apparent. In spite of the active part
taken by laymen in some parts of the country in the pietistic movement, the

old-Lutheran conception still prevailed generally in ecclesiastical practice, that

is, the clergy was obliged to preach the sermons and the congregation was obliged
to hear the Gospel. In the first place the Church was bureaucratic and although
the High Church movement in the Anglican sense was unknown in Finland, it

was possible to overemphasize the uniquenessof the clergy even on the basis of

the Lutheran conception of the Office.

In the 1870’s a definite reaction against the liberal reforms that had taken

place in the Church during the previous decade, was also to be seen. According
to many these reforms went too far and were far too liberal in their nature.

This reaction could be seen particularly in the preparation of the Dissenters’

Act. In the Diet of 1872 the Estate of Clergy had voted for a universal dissen-

ters’ act, whereas four years later the Church Assembly was no longer satisfied



400 SUMMARY

with the bill put forward by the Senate although it was essentially restricted.

The most uncompromising view was taken by many lay representatives, who

opposed the idea of Civil Service posts being open to all Christians alike.Neither

could those confessing no religious belief be given complete civil rights either.

The rather strong democratic elementin the Church Assembly had strengthened
conservatism and hampered progress, a Situation which the liberals had not

anticipated.
A reactionary tendency also became apparent in the question of Church dis-

cipline. A stricter discipline was demanded by the clergy as a whole. The lack
of disciplinary measures fatally weakened the chances of the Church to function

as an educator of the people.
The reaction within the Church grew undoubtedly stronger as more clergymen

began to realize that more and more educated people were drifting away from

Christianity. In the 60’s there was a general movement towards religious libe-

ralisoi with its several variations; during the following decades agnosticism and

naturalism became comparatively general among the educated classes of So-

ciety. In the sermons of that day we can read an increasing number ofcomplaints
about the spreading of disbelief, against which the clergy feit itself impotent.
Within the clergy there were three characteristic reactions as a result of this

religious estrangement of the educated people.
First of all itwas possible to withdraw from the unfriendly World and retreat

to the warm circle of true believers. The adherents of the biblical religion grew

closer to their clergyman and the clergyman himself came into closer contact

with those around him. The borderlines against the rest of the world were made

clear and the difference between the true believer and the formal believer was

feit to be Wide. In this respect the work done by Herman Räbergh (later Bishop
of Porvoo) among the students and Society people in Helsinki around the 1880’s

was particularly significant.
Secondly it was possible to seek refuge within the firm structure of the Church

against the storms of the outside World. Although false and evil doctrines had

found their supporters, the Lutheran Faith was still the official religion of the

country. It was embraced by the civil servants and to itwere also bound through
a solemn promise the pupils in the confirmation schools. Both the temporal and

the eternal good of the country required this pledge to be faithfully kept. In his

study, published in 1885, on the relations between the Church and the State, the

Rev. Gustaf Petterson expressed very eloquently his reliance on the State Church

System: »If the state wants to promote humanity, it must stand by its ethical

principles. If the state wants to remain ethical, it must remain religious. Butif

the state wants to remain religious it must remain Christian. This applies also

to a Christian state which seeks to regenerate outside of Christianity. The ex-

tent to which the Christianity of a state isin danger is the extent to which also

its religiousness, morality and humaneness are in danger.»
The third reaction was simply to close one’s eyes to unpleasant facts. Fredrik

Elfving, a supporter of Darwinistic Naturalism, satirized (in 1884) theattitude

expressed by the clergy on the estrangement from religion. »The clergy are well

aware of the present state of affairs, for otherwise they would not speak so much

about the disbelief of the times. But ali these heresies have appeared and de-

veloped peacefully. Ali the disbelieversbelong to the State Church and so far

they have had to belong to it in order to obtain any political rights; yet they
have no other connection with the Church except to pay their tithes regularly,
to be entered in the Church register and make use of the Church for baptisms,
weddings and funerals. The clergy again accepts money from them as well as



SUMMARY 401

from the true believers and allows them to adhere to their convictions as long
as no offence is committed. On the one hand tithes are paid and the givers are

left in peace, on the other the tithes are accepted and the people are left in peace

the matter is passed over in silence on both sides.»

It was this Situation which prevailed when the Church faced the crisis oi

1883—84. The immediate cause of the crisis was the rejection of the Dissenters’
Bill in the Diet of 1882. The Clergy’s reasons for rejecting the Bill was that the

Act was premature: all the inhabitants of the country were Lutherans.Liberal
circles feit bitter disappointment: the Church had revealed its incurable con-

servatism for once and for all. The fundamental cause of the crisis can be attri-

buted naturally to the European development of ideas: the breaking through
of materialism which was accelerated by Darwinism and the general seculari-

zation of intellectual life.

In 1883 the truth of Christianity was taken up as a topic of debate in Finland.

The teaching of religion in schools was strongly attacked by GustafCygnaeus in

the Äbo Tidning, because the teaching no longer corresponded to the ideas of

educated parents. J. J. G. Lagus, rector of the University, declared officially
that the educational requirements of the clergy were inadequate. Scienceand

religion were said by Fredrik Elfving to be irreconcilably opposed. Carl Seder-

holm published a textbook on »The Religion of Pure Reason». We have a most

remarkable example, however, in Carl v. Bergen, from Sweden, who gave a series

of lectures in Helsinki in spring 1884. These lectures proved to be the Sensation

of the year. Yet it was not the contents of his talks that were extraordinary.
On the one hand v. Bergen was a supporter of modern evolutionary principles,
on the other he endeavoured in the spirit of liberal Christianity to sift Biblical

Christianity and free it from its historical baliast. According to him »the religion
of the future would be a harmony between science and the Bible». This, in fact,
was only a repetition of the fundamental principles of liberal Christianity,
which had been known for years even in Finland.

What was extraordinary in his lectures was the reaction aroused by them. The

lectures were extremely populär. Practically all the Swedish newspapers in Fin-

land were on v. Bergen’s side. It was seen for the first time that the majority of

the leading sections of Society were by no means in agreement with the Church.

It also became evident that the radicals of the younger academic generation had

clearly advanced from religious liberalism towards total naturalism.

The cleavage which had thus come to light both widened and deepened during
the next few years. The anticlerical criticism, which had started among the Swe-

dish-speaking classes soon spread to the younger Finnish-speaking generation.
From the year 1884 there was outspoken religious criticism at the meetings of

certain Student corporations. This radical attitude was brought to the public
notice during the latter part of the 80’s, partly through fiction, partly through

newspapers run by »young* radicals, the »Savo» after 1887, the »Keski-Suomi»

from 1889, and the »Päivälehti» from 1890 onwards.

The criticism centered on the following two points: the dogmas of Church and

the Church Order. Natural science was supposed to have rendered Christianity
obsolete in many respects and accordingly the Church would have to revise its

dogmas. Particularly in public discussions hard and fast lines were drawn

between dogmatic Christianity and »true» Christianity. There is also every reason

to believe that this division corresponded as a rule to the general opinions of the

Finnish radicals. The following quotation from an article by Juhani Aho in the

»Savo» in 1888 clarifies the point:
»What with so much ado is declared to be modern disbelief, the rejection of



402 SUMMARY

Christianity, the denial of God and so on, has nothing to do with distrusting the

fundamentals of Christ’s teachings or with rejecting them as such, but is merely
intended to make the dogmas of the present Church, that is dogmas laid down

by man, open to criticismand reform. This doctrine can be found in the Church’s

Articles of Faith, which have been accepted both before and during Luther’s

Reformation. It is this doctrinethat has been the object of mistrustand criticism.

It is the man’s Interpretation of Christ’s teachings that has been mistrusted not

the actual teachings of Christ.»

The new faith that was thus formulated was first of all rational. The clergy
were not deemed fit to further expound the new doctrine because they had

plcdged their allegiance to obsolete ideas. The priest’s Office rendered its holder

intellectually untrustworthy. The criticism of doctrine thus also became a

criticismof the clergy.
The other object of the positive criticism in the 80’s was the Church order.

The order should be abolished orat least reformed. The only acceptable norm

should be personal freedom of thought, the result was a demand for complete
freedom of religion. The individual had to be liberated from the supervision of

the Church. The ideal was an all-round emancipation: religious and intellectual,
social and sexual, for women and for working-class.

However, criticism of the Church was by no means restricted to these points.
The very same years that saw the outburst of naturalisticand positivistic ideas

also witnessed the emergence of the F'ree Church movement in Finland, whereit

actually was a reflection of the Anglo-Saxon evangelical revival. The years
1880—83 had been a preliminary to the revival. During this period the move-

ment had increased in strength and in 1883 it had ventured to make its first

public appearance. Revival meetings were held in ali the Swedish-speaking
Coastal towns and during the second half of the decade the movement also star-

ted to spread into Finnish-speaking areas. It was significant that the movement

found supporters particularly among the Swedish upper-classes who were, as a

group, completely drifting away from Church Christianity. The strength of the

Free Church movement rested upon the practical nature of Christianity. Fol-

lowing its Anglo-Saxon models the movement started a novel of Christian social

welfare work for the outcasts of Society. Modern Sunday-schools were also among

its activities in Finland. Many of the leaders of the early temperance movement

were supporters of Free Church ideas. Members of the Free Church movement

even started the first total abstinence associations in Finland.

The criticism of the Church offered by the supporters of the Free Church

movement, was on the whole similar to that expressed by the adherents of the

naturalistic doctrine. On the one hand they demanded total freedom of religion
and the Separation of the Church from the State. The state church System was

considered wrong and completely opposed to the message of the Gospel. On the

other, they denied the validity of the Lutheran doctrine and demanded a return

to the teachings of the Bible. The criterion was to be Biblical Christianity which

was seen to beat variance on a good many points with the doctrine and practice
of the Lutheran, or State, Church. The greatest faults with the Church were

found in its Godlessness, lack of church discipline and the acceptance of wordly
clergymen in its Service. Further demands called for »pure» Communion which

could be enjoyed by »the true believers» only. Infants baptism was also criti-

cised.

At first the Free Church movement gained much influence amongst con-

siderably large sections of the liberals. It could not be accused of selfishness,
obscurantism or reactionary tendencies like the Church. It is true that the liberal



SUMMAHY 403

and the Free Church Interpretation of the Bible disagreed fundamentally but

the aims of the two coincided in theirbattle against the common foe, the State

Church. Suddenly finding itself in a position like this the Church was at first

caught off its guard. Düring the first few years of the crisis the Church was very
undecided in its actions. The Situation was rendered even worse in 1884 when all

the three bishops of the country died, only tobe followed by a fourth death
before the end of the year when the new bishop of Porvoo, J. V. Johnsson,
passed away. The defence of the Church was now placed in the hands of A. F.

Granfelt, a retired professor, whose scholarly apology based on idealistic

philosophy might strengthen the minds of wavering believers but whose

premises seemed hopelessly obsolete to the scientifically trained younger gener-

ation. Gustaf Johansson, who later became archbishop, could only lament the

evil of the times that wounded his feelings and produced such godless lectures.

Herman Räbergh again simply denied the gravity of the Situation on the grounds
that the Contemporary heresies were identicalwith those successfully defeated

in the literary battles of the Ancients. No other resources could be resorted to

by the Church in this conflict of ideas. The consequences of the changes in the

social structure of the clergy, which had taken place during the previous decade,
now became evident. During the previous decade the number of sons from edu-

cated families had become smaller and smaller in the theological faculty where

their place had been filled by students from the country or from the other

lower classes of Society.
The discussions in the Dioccsan Synods of the year 1885 were still characteri-

zed by great uncertainty. The same was also true of the lectures and booklets

written for the synods. The attack had been launched against the State Church

System, but the clergy was as yet unwilling to compromise. In his taik to the

clergy assembled in Vaasa Archbishop T. T. Renvall said thatthe abolition of the
State Church System would render inner mission work almost impossible, would

deprive the state of its ethical-christiangroundword and would certainly lead

to the fall of civilization and then to barbary. Even more telling words were

used by the Rev. Gustaf Petterson: »When and if the Church and the State were

separated the teaching of religion would no longer be compulsory in state schools.

The Christian education of children would then rest wholly on the parents
with its evident results. When unchristian belief prevails, the Christian up-
bringing of children will be completely neglected in the course of time, the

national church will disappear and all Christendom will be a tiny group of

voluntary believers.» The anti-liberal attitude about the evil of freedom could

hardly find a more characteristic expression.
The same anti-liberal stand was also evident in the discussion about »compul-

sory communion». In the debate following the move in the Diet for compulsory
communion to be abolished, Herman Räbergh attacked civil marriage and also
the abolition of Holy Communion as a prerequisite for marriage. He based his

opinion mainly on the educative influence that the practice and Order of the

church was alleged to have. He admitted openly that the existing System in-

volved religious compulsion but added that »and so must it always be . . .

The state will always have to resort to compulsion in the sphere of morals; but

religion and morals are so close to each other that wherever the former is left

to the discretion of the individual then the latter will also be undermined.»

A negative orat least critical stand was consistently taken in the face of new

ideas. Total abstinence was branded as an offence against the freedom of a

Christian. Much agitation was caused by bishop Gustaf Johansson in Kuo-

pio when he pointed out that total abstinence was not supported by



404 SUMMARY

Biblical evidence. Young clergymen who favoured the temperance movement
were in a definite minority in all three Synods. Women’s emancipation met with

even stronger criticism. The spokesman of the critics was again Johansson.

Referring to the patriarchal conception of family as expressed in the Bible he

declared that God had originally placed man and women in different positions
from which the two should not try to break loose. The words he used were un-

compromising: »The real purpose of women’s emancipation is to overthrow the

distinctions laid down by God. Consequently the movement is essentially a

revolt against God’s universal Order and will therefore bring perdition to Society
and women.» The Labour movement was also banned because of the atheistic

Programme proclaimed by the German Social-Democrats.

Without any further thought the public branded the clergy and the Church

as incurably reactionary on the basis of the views held by its members. But
there were considerable differences of opinions expressed by various clergymen,
particularly the opinions of Archbishop Renvall and those of Bishop Johansson.

The difference did not lie so much in their conclusions as in theirargumentation.
Renvall was a typical conservative, who clung to anything old because it was

good and proven. Whereas Johansson rested consistently upon a certain prin-
ciple which enabled him to orientate himself with respect to old as well as new

ideas. This principle was Biblicism. Neither the conception itself nor the ten-

dency to rely on the Bible were by any means novel, what was new was the

consistency of his aim: on the basis of this one principle he criticized ali the

phenomena of the times. By this he was able to give the clergy so confused

by new ideas and naturalistic principles the new foundation to build on.

Unlike A. F. Granfelt, Johansson did not resort to idealistic philosophy and

thus evaded the criticism of the supporters of the new Scientific philosophy. Nor

did he defend the prevailing State Church System which had been the bete

noire of liberalism for years. He neither defended himself with the Lutheran

articles of faith or the Lutheran doctrine in general, which had both been at-

tacked by the Free Church circles as well as by the liberals. Leaving open the

question as so what extent Johansson’s biblicism was a result of his theological
tradition or his personal Christianity, it can be said in any case that grasping
and holding fast to the second fundamental principle of the Reformation, stead-

ied the position of the clergy to a considerable degree.
After a while it became evident, however, that an undiscriminating and general

biblicism was insufficient grounds for the spiritual regeneration of the clergy.
For a long time the adherents of the Free Church movement had emphasized
this very use of the Bible as the one and only basis. For some time it even seemed

as if Christian circles were able to set up a common front against the unbelievers

on the basis of the Bible. In the summer of 1886 a number of clergymen and

many leaders of the Free Church movement met at Tampere to negotiate the

possibilities of such a common front. In this first United meeting it was already
seen that the opinions were rather divergent, in spite of personal friendships.
Newspaper articles which ensued then widened the differences into an open

schism. The question of Sacraments brought the matter to a head. On the one

hand was the question of church Order: The supporters of the Free Church

movement did not accept the Lutheran practice of administering the Sacra-

ments, nor was the clergy to approve of independent societies for Holy Commu-

nion or re-baptism. On the other hand, the interpretation of the very Gospel
was at stake in the controversy. On the Free Church side it was maintained

that the Sacraments could only be administered to those who had been con-

verted and were leading a Christian life, whereas the Lutherans claimed that



SUM MA RY 405

the very essence of Holy Communion consisted in its being open for all the

sinners.
In the debate both sides resorted to the Bible. The Biblical question thus

turnedinto a questionof the interpretation of the Bible. At this point the Luther-

an Confessions were found again. In the battle against the Free Church move-

ment the leading, young clergymen adopted a clearcut confessionalism to be

used as their sign together with biblicism. Such an out-of-date stand as this

was naturally attacked from both the Free Church and the Liberal side, for,
according to them it feil nothing short of slavish obedience to ancient beliefs.

A totally different view, however, -was held by certain young clergymen; for

example Elis Bergroth, K. A. Hilden and A. Auvinen whose Organ, »Ecclesiasti-

cal Periodical Vartija» started appearing in 1888. They saw in confessionalism

a defence for, and a revival of, the old evangelical principles of the Church. In a

short time they also succeeded in uniting the scattered religious movements

within the Church. The Hedbergian (Evangelical or Ultra-Lutheran) movement

had always emphasized the confession and the Biblicisticmovement considered

it the best defence against the arbitrary interpretation of the Bible as prac-
tized by the Free Church supporters and sectarians. The Vartija and the private
clerical Conferences called forth by its editors, proved to be a uniting factor

within the Church for several years.

The programme laid down by the Vartija and discussed in the Conferences,
aimed first of ali at moral regeneration among the clergy. This was to take

place both in doctrine and in practice. The slogan »confession and discipline»
was often expressed in this connection. In 1889 Elis Bergroth wrote in the Var-

tija as follows: »The position of the Church at present is quite clear. The people's
love for it is its support and therefore it is a people’s Church (»folk Church»),
Whether it will remain as such depends solely on the Church itself. Private

controversies between the various sections within the clergy must no longer
interfere with the common cause. We must stand United and firm under Con-

fession. We must not fall away from it; and even if we do not see eye to eye on

every point of the Symbolas, let us, however, earnestly try to understand

one another for most differences are of words only and not of ideas.»

»Another demand is the discipline of the clergy and of the parishioners. It is

with great pleasure that one observes that great progress has been made as

regards the former. No longer are eyes shut to vice and folly as has sometimes

been the case in days gone by. Where a brotherly warning fails the hard word
of the law must be resorted to. Sympathy and mercy are more appropriate for

the Church and the parishioners than for the clergyman and his family.»
The principle of »live and let live» so common in the previous decade, had

completely disappeared. The period of compromise was over. The Church once

more wanted to appear as Church Militant. Large sections of the educated clas-

ses had spiritually left the Church. Now it was the turn of the Church to leave
the godless and to take care of those who stillbelieved. The Church had returned

to reality again and re-estimated its own and the enemy’s forces. It is an un-

avoidable consequence that the aims and the means of the Church undergo a

similar transformation. By the end of the 80’s the Church of Finland had really
found new means of coping with the Situation that had arisen at the beginning
of the decade. The change which had taken place in the attitude of the Church

can best be seen in the following four aspects.
First the Church tried to draw a line between itselt and the outside World.

Ever since the late 50’s this pietistic attitude had had a steady foothold in the

Church, but it was not until the eighties that the principle really became im-



406 SUMM A R Y

portant. As regards the clergy it was applied in all its severity. Ecclesiastical

papers took as definite a stand as the Free Church Organs regarding the merce-

nary attitude of some clergymen. »The Vartija» went as far as naming brethren

who had gone astray and repeatedly urged the diocesan consistories to resort

to the heaviest disciplinary measures whenever needed. Great emphasis was

laid upon the piety of the life of theological students as well as upontheir true

Conversion. Drinking was considered the main vice of the clergy, which opinion
became even more pronounced with the spreading of the temperance movement.

The criticism of drinking soon turned into a demand for total abstinence. The

importance and effects of the moral awakening of the clergy in this respect can

best be seen in the fact that the idea of total abstinence spread like an avalanche

amongst the clergy at the end of the 80’s and at the beginning of the 90’s. In

1885 the majority of the clergy had stillthought the freedom of a Christian tobe

restricted by the temperance movement, but in the early 90’s spirits was no

longer served in most vicarages nor at dinners during clerical meetings. The

Church, which was so heavily criticised because of its doctrine, could not

afford to shut its eyes to the vice and folly of its servants.

The clergy was thus to serve as models for the parishioners, whose morals

were also beginning to attract more and more notice. A Christian way of life

was to be expected from them as well. Attempts were made again to differentiate
between the true believers and the nominal ones, a way of thinking which had

almost disappeared during the previous decade. Such questions as the obser-

vance of the Sabbath and a stricter Church discipline were frequently taken up

by Christian-minded newspapers and at the meetings of the clergy. Further-

more, something deeper than a merely superficial honesty was to be expected
from a Christian. The Christian ideal of life and the general way of life led by
the upper classes were thought to be wide apart. This again caused a great deal

of agitation and made everybody even more uncompromising. The absolutely
negative stand taken by the Free Church movement with respect to dancing,
theatre, cardgames and other wordly forms of amusement was now approved
of by the I.utheran clergy, especially because a similar tendency had already
been developing within the Church itself. The attitude of the clergy is clearly
reflected in the words of the Rev. H. Wegelius, who, at the clerical Conference

at Tampere in 1888, expressed his attitude towards »so-called innocent amuse-

ments»: »One may with no risk whatever indulge in matters which will bring
eternal evil to others. Each man shall listen to his conscience, but he shall also

see to it that his conscience will not be unduly silenced.» No doubt definite

attempts were made, however, to influence consciences so that they would

brand both dancing and the theatre as sinful.

Cries for having a clear line between true Christianity and the outside World

were thus becoming louder and louder in the Church of Finland at the begin-
ning of the 90’s. This was preached by the new revival of the Pietistic move-

ment, it was preached by the rapidly spreading Laestadian movement in the

north and it was preached by the new YMCA-movement in the cities of the

South. The time was not content with compromising. A resolute stand was

considered the best on both sides of the line drawn between belief and disbelief.

It was another characteristic of the times that attempts were made to attract

laymen to parish work. This idea had also originated in the Free Church move-

ment in the first place. One of the demands made at the Alliance meeting at Tam-

pere was »that the difference between a clergyman and a layman should be

abolished and that laymen should be used regularly in parish activities and as

preachers.» Still it is true that even in the early Lutheran revival movements



SUMMARY 407

laymen had playcd an active part. In the areas where the Pietistic movements

were strongest their conventicles with lay preachers functioned smoothly with

the local parishes and clergymen. Within the Hedbergian movement the Luther-

an Evangelical Society was sending an ever increasing number of laymen
preachers ali over the country. The aim of the Society was to act in co-operation
with the clergy, to which, however, not ali the preachers saw eye to eye. The

Laestadian preachers again paid no heed to the clergy and the revival spread
further and further south. On the whole, the attitude of the clergy towards

lay preachers in the middle of the 80’s was still quite cool, if not adverse.

It was not until the educated and the middle dass people of the cities had come

under the influence of the F'ree Church preachers that the clergy had to take a

definite stand in the matter.

At first the views within the clergy were quite divergent. Some clergymen
favoured voluntary work done by laymen but the majority, being afraid of

their unlutheran practices, clearly opposed it.As late as 1888 the majority in the

private clerical meeting recommended the banishment of foreign preachers
from the country, which was legally justified by the Act of Religion of 1781.

It was, however, the very success of the Free Church movement, Methodism and

Baptism, that opened the eyes of the clergy to the fact that laymen also had a

useful part to play in, and for, the Lutheran Church. And what is even more:

the active part taken by the Lutheran laity was expected to counterbalance the

work done by dissenters.

The religious zeal of the dissenting preachers had thus both frightened and

roused the alert members of the clergy. It was only now that they realized

the great possibilities of the laymen in the parish. By the beginning of the 90’s

this new attitude had already matured into a definite pian, according to which

the parishioners were quite naturally expected to do their share of the common

work. At the Diocesan Synods in the autumn of 1890, no question was raised

as to the Biblical basis of laymen’s work, which, no more than five years be-

fore, had been the origin of disagreement. In 1890 the matter at issue was how

this kind of work could best be organised in the Church.

As practical measures to be taken there were suggested the re-envigorating
of Church councils and village Services and the founding of Sunday-schools.
Particularly the last activity developed rapidly into a significant form of work,
which brought a number of laymen into practical parish work. The old Finnish

Sunday-school, the traditions of which dated from the beginning of the Centu-

ry, had been an essential part in the educational system of the Church. The

teaching of reading and of Catechism was part of its regulär Programme. The

new Sunday-school, whose Finnish pioneers had been Free Church supporters,
tried first of ali to be a spiritual »religious meeting». The conflict between the

new and old forms of Sunday-school activity was at its height in the years
1885—87. The Lutheran Sunday-school Society, founded in 1887, was com-

pletely built up on the new principles.
The end of the 1880’s also saw the founding of Christian societies for young

people. The YMCA and a Lutheran youth Organization, which later developed
into the Youth Organization of the Lutheran Evangelical Society, were both

started in 1889.

The changed attitude can also be seen in the relations of the Church and

the State. When the anti-church criticism of the leading sections of Society
became stronger and stronger it became also more evident to the supporter
of the Church that the Church could not rely on the State for ever. When

secular Society no longer accepted the principles of the Church, it would not



408 SÜMMARY

take long before Society would openly disregard them. The Diet opposed
the wishes of the Church on many questions particularly in Connection with

the development of the so-called ambulatory School System, which had been

an integral part of the primary education given by the Church. The close

relations with the State, which had been an advantage so far, proved now

to be a hindrance.

Within the Church there could now be heard new voices speaking on behalf

of greater independence for the Church. Questions taken up were on the whole

practical. At the private clerical Conference at Kuopio in 1889, the Rev. Johan-

nes Schwartzberg demanded legal rights for the Church to levy taxes and

suggested the founding of a central fund for the Church. One year later Gustaf

Johansson suggested that the municipal authorities should return the alms

collected for poor relief to the Church and that it should then be distributed

through the Church organs. He also suggested the founding of a special Church

welfare organ. Another important task for which the Church needed money

was the ambulatory School System. The demand for financial independence
was bound to bring forth the fundamental question of the relations between

the Church and the State. Bishop Johansson’s paper for the Diocesan Synod
in 1890 carried the most weight in this question. He wrote: »Modern develop-
ment has taken such a course which, if continued, will unmistakably lead

to a complete Separation of Church and State.» According to him the funda-

mental cause of this was the estrangement from religion of the educated classes,
who were drawing farther and farther away from the Church. Such a result

was not to be hoped, however. His ideal was »the joint action of Church and

State on common ground but otherwise each should remain independent».
In 1890 the Postal Manifesto was issued, which subordinated the General

Post Office of Finland to the Russian Ministry for Home Affairs and thus

violated the Finnish Constitution very seriously. This violation opened every-
body’s eyes to the national perii which was awaiting the country. Both the

opponents and the supporters of the Church realized again the over-all import-
ance of the Finnish Evangelical-Lutheran Church in Finland’s defensive

struggle against the East. Other considerations had to give way, for the great
political value of the close relation between the Church and the State was

again seen in its whole significance. Yet the discussions among the clergy
in the late 80’s had proved that the State Church as such was no longer con-

sidered as having an absolute value. The Church was willing to serve the State

but under different circumstances it also feit ready to separate from the State.

The fourth change in the attitudes took piace in the question of religious
freedom. It is true that the Dissenters’ Act, passed in 1889, was, owing to the

anti-liberal stand taken by the organs of the Church, quite restricted if not

altogether reactionary. However, this stand was largely due to the fact that

the Church was not willing to take such a decisive Step without first having
an opportunity to see what results a minor alteration like this would bring in

its wake. Once the Act had been passed itwas also acknowledged by the clergy
that the Act was insufficient. No agreement could be reached, however, as to

what kind of further alterationsought to be made. There were two alternatives

to choose from: either to make it easier to leave the Church or to reduce the

demands made by the Church on its members.

The disagreement came to a peak in the controversy over compulsory com-

munion. Among the clergy the discussion was taken up by Gustaf Johansson,
the leader of the Biblicistic party, in 1890. According to him the Church had

no right, despite the Church Law, to demand participation in Holy Communion



SUMMARY 409

as a requirement for marriage in particular, or for the membership of the

Church in general. His theological premises were furnished by his pietistic
conception of the Church, according to which he differentiated between »the

true followers of Christ» on the one hand, »the circle of disciples» on the other
and further »the great number of the baptized». The members of the last cate-

gory were not even worthy of participating in Holy Communion, but still it

was natural that they belonged to the Church and could benefit from its teach-

ings. Thus the godless could be members of the Church but the füll religious
qualifications should not be required from them. Johansson also emphasized
the wrong which was being done to persons with »religiously sensitive

consciences» if they were forced to participate in Holy Communion without

being yet spiritually mature but still having to participate because they were

contemplating matrimony.
The opinion of the High Church party (the group around »Vartija» —not

to be confused with Anglican High Church tendencies) as represented by Elis

Bergroth, Herman Räbergh and Agathon Meurman (the last mentioned one

of the leaders of the Finnish Party), criticised particularly the requirements
laid down by Johansson for taking part in Holy Communion. Like the Gospel
the Holy Communion is a means of grace and it would be quite absurd if a

sinner or a man who thinks himself to be godless could not participate in

Holy Communion. In defending the Old-Lutheran principles the High Church

party was also defending the Old-Lutheran practice: Any baptized and con-

firmed who feels himself to be weak in belief and a sinner shall take part in

Holy Communion to strengthen his belief. Anyone who had conscientious

objections to taking part in Holy Communion should be allowed to enter into

civilmarriage. The Church should not alter its confession and its Orderbecause

of the dissenters. Those who had disavowed Christianity should be excluded

from the Church.

This controversy could not be settled in the 1890’s. It was only after the

February Manifesto (1899) that the question could be tackled in its entirety.
The compulsory participation in Holy Communion was abolished in 1910 and

civil marriage became optional in 1917. The two opposing sides thus both

succeeded in achieving their aims.

The period from 1880 to 1890 signified a deep crisis in the life of the Finnish

Church. Up to 1880 the Church had been a State Church, a bureaucratic Church

and a hierarchical Church. It is true that sorae of the characteristics survived

but the position and the function of the Church could no longer be based upon
them. The Church had been obliged to find new means of activity and base

this on new principles. This orientation has remained in the Church ofFinland.

Up to the present day marked confessionalism and an anti-worldly attitude

have been manifest in the Church. The part played by the laymen in the

administration of the parishes and in parish activities has increased and be-

come established. The attitude of the Church to the State is still critical but

on the whole positive. Freedom of religion is accepted as natural. The response

made by the Church to the challenge of the 80’s has thus set the main course

of the development of the Finnish Church for several decades to come.



Suomen Kirkkohistoriallisen Seuran

julkaisuja

Vuosikirjat: 19—20 1929—1930

33—34 1943—1944

35—36 1945—1946

37—38 1947—1948

43—14 1953—1954

48—51 1958—1961

54—57 1964—1967

58—59 1968—1969

60—61 1970—1971

62—63 1972—1973

64—67 1974—1977

68—69 1978—1979

70—71 1980—1981

72 1982

Toimituksia:

50:3. Laestadius Därhushjonet 3

66. In arce et vigilia. In honorem Ilmari Salomies

67:1. Blomstedt & Matinolli Turun hiippakunnan paimenmuistio 1554—1809 (Alhai-
nen-—Hailuoto)

69. Lempiäinen Kastekäytäntö Suomen kirkossa 1500- ja 1600-luvulla

70. Parvio Canon Ecclesiasticus

71. Ojanen Kirkko ja kansanelämä Länsi-Hämeessä 1800-luvulla

72. Laasonen Pohjois-Karjalan luterilainen kirkollinen kansankulttuuri Ruotsin val-

lan aikana

73. Lempiäinen Piispan- ja rovastintarkastukset Suomessa ennen isoavihaa

74. Raittila Lestadiolaisuuden matrikkeli ja bibliografia
75. Tamminen Kansakoulun uskonnon opetussuunnitelma vuosina 1912—1939

77. Widtn Prästmötet i Äbo stift 1629—1864

78. lisalo Suomen koulujen uskonnonopetus 1843—1883

79. Veikkola Teologinen lauantaiseura kirkon puolustajana suurlakon jälkeisenä ai-

kana 1905—1914

80. Virkkala Emil Teodor Gestrin ja satakuntalainen pyhäliike (SLEY)
82. Setälä Suomalaista kirkollista idänpolitiikkaa 1917—1944

83. Laasonen Vanhan kirkollisuuden hajoaminen Pohjois-Karjalassa
84. Rimpiläinen Läntisen perinteen mukainen hautauskäytäntö Suomessa ennen

isoavihaa

87. Rajainen Luterilaisuus Venäjän valtikan alaisena

88. Sandholm Kyrkan och hospitalshjonen
89. Mielonen Suomen papisto ja alkoholikysymys 1859—1886

90. Lempiäinen Turun hiippakunnan tarkastuspöytäkirjat isonvihan ajalta
91. Rajainen Naisliike ja sukupuolimoraali
92. Heininen Marcus Henrici Helsingius
93. Investigatio memoriae patrum. Libellus in honorem Kauko Pirinen



95. Väänänen Vanhan Suomen papisto
96. Väänänen Pappissivistys Vanhassa Suomessa

97. Halmesmaa Kirkkokuri murroksen kynnyksellä
98. Larkio Papisto ja raittiuskysymys
99. Heino Hyppyherätys Länsi-Suomen rukoilevaisuuden synnyttäjä

100. Jääskinen The leon of the Virgin of Tikhvin

103. Laasonen Johannes Gezelius vanhempi ja suomalainen täysortodoksia
104. Silfverhulh Kirkon ja keisarin sensuuri. Uskonnollisen kirjallisuuden valvonta

Suomessa 1809—1865

105. Nova et vetera. Studia in honorem Martti Parvio

107. Rimpiläinen In labore et aerumna. Luterilaisten seurakuntien papinvirkojen hoi

to isonvihan aikana Suomessa

108. Jalkanen Lukkarin- ja urkurinvirka Suomessa 1870—1918

109. Halmesmaa Kirkkokurisäännöstö Suomessa 1848—1869

110. Kena Kirkon aseman ja asenteiden muotoutuminen itsenäistyneessä Suomessa

1918—1922

111. Lehtiö Uskonnonopetusta ilman koulua. Evankelisen kristinuskonopetuksen
aseman ja sisällön kehitys Saksan demokraattisessa tasavallassa vuoteen 1959

112. Heikkilä Kirkollisen yhdistysaktiivisuuden leviäminen Suomessa

113. Erkki Antti Juhonpieti, Kirjeet ja kirjoitukset
114. Näsman Carl Gustaf Ottelin

115. Manuale seu Exequiale Aboense

116. Paarma Hiippakuntahallinto Suomessa 1554—1604

118. Veikkola Nuorkirkollinen uudistusvirtaus Suomen kirkossa suurlakosta 1905 en-

simmäisiin kirkkopäiviin 1918

119. Reijonen Uskonnonvapauden toteuttaminen Suomessa vuosina 1917—1922

120. Taipale Rippikoulun syntyvaiheet Turun hiippakunnassa vuosina 1627—1763

121. Raittila Lestadiolaisuus Pohjois-Amerikassa vuoteen 1885

122. Arffman Yliopistot ja kirkon magisterium reformaation alkuvaiheessa

123. Vappula Sotilaspapin virka Suomen ruotujakoisessa sotaväessä 1812—1880

124. Laasonen Papinvirkojen täyttö Suomessa myöhäiskaroliinisena aikana

125. Collegium scientiae. Suomen oppihistorian kehityslinjoja keskiajalta Turun aka-

temian alkuaikoihin

Näitä teoksia saa kirjakauppojen välityksellä. Seuran jäsenet saavat julkaisut alen-

nuksella tilaamalla ne Tieteellisten seurain julkaisuvarastosta, os. PL 248, 00171 Hel-

sinki 17. Jäseneksi ilmoittautumisiaottaa vastaan Seuran sihteeri, teol lis. Esko Kos-

kenvesa, os. Kierretie 47, 01650 Vantaa 65.

Dessa böcker erhälles via alla bokhandlar. Samfundets medlemmar kan fä publika-
tionerna med rabatt, om de beställes frän Vetenskapliga samfundens biblioteks publi-
kationslager. Adress är: Postfack 248, 00171 Helsingfors 17. Samfundets sekreterare

emottar anmälningar som medlem i Samfundet. Sekreterarens adress är: teol.lic. Es-

ko Koskenvesa, Skruvgängsvägen 47, 01650 Vanda 65.







ISBN 951-9021-47-7

ISSN 0356-0759






