
https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SUOMALAISEN  LAKIMIESYHDISTYKSEN 
\'  JULKAISUJA,  E-sarja N:o  8  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

Normi yhteisen 
mittapuun  käytäntönä  

SUOMALAINEN LAKIMIESYHDISTYS • HELsINKI 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


JulkaLcuvaliokunta  
Raimo  Lahti 

 Risto  Nuolimaa 
 Markku  Helin 

 Mika  Hemmo 
 Lea  Purhonen 

Tilausosoite  
Suomalainen  Lakimiesyhdistys 

 Kasarmikatu  23 A 17 
00130 Helsinki  
avoinna  klo  9-15 
p. (09) 603 567, 1. (09) 604 668 

 sly@lakimies.org  
www.lakimies.org  

Kannen  kuva:  Suomen Kuvapalvelu 
 Kannen  suunnittelu:  Heikki  Kalliomaa  

©  2003  Suomalainen  Lakimiesyhdistys  ja  kirjoittajat 
 ISSN 1458-0446 

ISBN 951-855-214-2  
Gummerus Kirjapaino Oy, Saarijärvi  2003  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Esipuhe  

Francois Ewald on  paitsi Pariisissa toimivan vakuutusalan  am-
mattikorkeakoulun Ecole  nationale  d'assurancesin (ENAss)  joh-
taja, mutta hänet tunnetaan myös laajalti ranskalaisen  filosofin 

 Michel Foucault'n  pitkäaikaisena assistenttina  ja  työtoverina. 
 Tässä ominaisuudessa  hän  on  myös Foucault'n elämäntyötä 

vaalivan  Centre Michel Foucault'n  keskeisiä taustahahmoja  ja 
 Foucault'n jälkeenjääneiden  töiden vastaava toimittaja. Lisäksi 

hänet tunnetaan laadukkaan ranskalaisen kirjallisuuslehden  
Magazine lii-térairen  aktiivisena avustajana,  ja  hän  on  myös 
vakuutusalan aikakauskirjan Risques  perustajia. 

Vaikka  Ewald  ei  olekaan tutkijantaustaltaan ensisijaisesti 
juristi - hänellä  on  oikeudellinen tutkinto mutta  on  väitellyt 
yhteiskuntatieteissä -, hänen tutkimukselliset intressinsä ovat 
liittyneet nimenomaan oikeuteen. Vuonna  1986  hän  julkaisi 
laajalti huomiota herättäneen kirjan, joka oli pitkälti fou-
cault'lainen näkökulma länsieurooppalaisen hyvinvointivaltion 
oikeudelliseen logiikkaan.' Muutamaa vuotta myöhemmin 
tutkimusryhmä julkaisi Ewaldin johdolla laajan analyysin 
Ranskan  Code  Civilin  valmisteluasiakirjoista.'  

1980-luvun lopulla Kaarlo Tuon kutsui Ewaldin mukaan 
Suomen Akatemian rahoittamassa tutkimusprojektissa "Oi-
keuden rajat" syntyneeseen kirjahankkeeseen, jonka työnimenä 
oli "Normi  ja  normaalisuus".  Ewald  kirjoitti nyt ilmestyvän  

'Francois Ewald, L  'Etat  providence. Paris:  Grasset,  1986. 
2  Naissance du Code civil: la raison du législateur. Travaux préparatoires 
du Code civil rassemblés par PA. Fenet. Extraits choisis et prsentés 
sous la direction de Francois Ewald, par Florence Bellivier et al. Paris: 
Flammarion, 1989. 

5 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


tekstin nimenomaisesti kirjahanketta silmällä pitäen, eikä sitä 
ole sellaisenaan aikaisemmin julkaistu. 

Kirjahanke  jäi kuitenkin toteutumatta.  Monet  kirjoittajat 
ovat sittemmin julkaisseet kontribuutionsa muodossa  tai  toi-
sessa muualla. Näitä ovat  mm.: 

Lars D.  Eriksson,  "The Disappearance of Morality", s. 166-
176,  teoksessa  Lars D.  Eriksson,  Kritik,  moral  och rätt. Artik-
lar och diskussionsinlägg. Institutionens för offentlig rätt pub-
likationer  D:1 1.  Helsingfors: Helsingfors universitet,  1992.  

Risto Eräsaari,  Essays on Non-Conventional Community. 
Publications of the Research Unit for Contemporary Culture 
36.  Jyväskylä: Jyväskylän yliopisto,  1993.  

Ilpo  Helen,  Äidin elämän politiikka.  Helsinki:  Gaudeamus, 
 1997,  luku  2  "Abortti sosiaalisena ongelmana"  (s. 32-48), 
 luku  3.2.  "Kliininen malli"  (s. 68-87)  sekä luku  5.1.  

"Aborttitilanne"  (s. 223-232).  

Sakari Hänninen, "Laki, normi, valta:  Foucault  ja  'vaaralli-
sen yksilön' ongelma",  s. 150-167,  teoksessa Sakari Hänni-
nen  ja  Jouko  Karjalainen (toim.),  Biovallan  kysymyksiä. Kir-
joituksia  koyh»den  ja  sosiaalisten uhkien  hallinnoimisesta.  
Helsinki:  Gaudeamus,  1997.  

Panu Minkkinen,  "Tarinoita epänormaalista: rikollisuuden 
myytit tieteessä  ja  elokuvassa",  s. 433-449,  teoksessa  Kaijus 

 Ervasti  ja  Nina  Meincke (toim.),  Oikeuden tuolla puolen.  
Helsinki:  Kauppakaari,  2002.  

Muita kirjoittajia olivat Pasi  Falk  ja  Ari Hirvonen.  

6  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


ESIPUHE  

Ewaldin  artikkeli, jonka oli tarkoitus toimia kirjan keskei-
senä tekstinä, jäi kuitenkin kokonaan julkaisematta. Mutta 
koska artikkelin aihe  ja  tematiikka ovat enemmän  tai  vähem-
män ajattomia,  se  julkaistaan nyt erikseen.  Sen  seuraksi  on  lii-
tetty Kaarlo Tuorin samaan kirjaan tarkoitettu artikkeli, joka 
tarkastelee pitkälti samoja kysymyksiä hieman eri näkökul-
masta. Myös Tuorin artikkeli  on  siis kirjoitettu  1980-  ja  1990- 
lukujen vaihteessa, eikä sitä ole sisällöllisesti päivitetty millään 
tavalla. Sellaisenaan sitä  ei  ole julkaistu aikaisemmin vaikka osia 
siitä  on  erilaisina versioina Tuorin viime vuosina julkaisemissa 
kirjoissa. 3  

Panu Minkkinen  on  toimittanut tämän kirjan. Alkuperäi-
sen kirjan toimittajia olivat Pasi  Falk  ja  Kaarlo Tuon,  ja  kum-
mankin käden jäljet näkyvät myös tämän kirjan toimitukselli-
sissa ratkaisuissa. Marjut Salokannel  ja  Kaarlo Tuon suomensi - 
vat  Ewaldin  artikkelin. 

Helsingissä, kesäkuussa  2003. 

 Panu Minkkinen  

Ks.  esim.  Kaarlo Tuon, Oikeus, valta  ja  demokratia.  Helsinki: 
 Lakimiesliiton  kustannus,  1990,  Kaarlo Tuo  ni,  Kriittinen  oikeuspositi-

vismi.  Helsinki: WSLT,  2000,  ja  Kaarlo Tuon,  Foucault'n  oikeus. Kir-
joituksia oikeudesta  ja sen  tutkimisesta.  Helsinki: WSLT,  2002.  

YA 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Sisällys 

Esipuhe 	 .  5 

Fran  çois  Ewald  
Normi yhteisen mittapuun  käytäntöna............................... 11 

1. Normin  teema  Foucault'lla ............................................ 11 
2. Kurinpito....................................................................... 17 
3. Vakuutus....................................................................... 25 
4. Standardisointi............................................................... 39 
5. Miti  normi  on ? .............................................................. 49 
6. Normi  ja  oikeus............................................................. 69 
7. Normi yhteisen mittapuun historiassa............................72  

Kaarlo Tuon 
Sosiaalisenoikeuden arkeologia .......................................... 77 

1.  "Foucault'lainen" oikeusfilosofia.................................... 77 
1.1.  OikeusfIlosofian  ongelmat.................................... 77 
1.2.  Rationaalisuuskäytäntöjen genealoginen  ja  
arkeologinen analyysi................................................... 79 
1.3.  Kriittinen positivismi aikakautemme 
oikeusfilosofiana.......................................................... 84 

2.  Sosiaalisen oikeuden tasot.............................................. 89 
2.1.  Transaktion ja  tasapainon käytännöt.................... 90 
2.2.  Yleiset oikeusperiaatteet arvostelmasääntöna......... 91 
2.3.  Normi oikeudenmukaisuussääntönä..................... 93 

3.  Yleisten oikeusperiaatteiden  ja  Normin  ristiriita............. 96 
4.  Kriittisen positivismin uusi muotoilu........................... 101 
5.  "Foucault'laisen" oikeusfilosofian  mandollisuus........... 109  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

Normi yhteisen mittapuun käytäntönä  

1.  Normin  teema  Foucault'lla  

Michel Foucault  päättää teoksensa  Volonté  de  savoir  freskoon, 
 jossa  hän  kehittää hypoteesin siitä, miten  vallan  mekanismit 

ovat muuttuneet länsimaisissa yhteiskunnissa kiassiseka ajalta 
alkaen. Uudet  vallan  mekanismit, jotka avasivat  biovallan  aika-
kauden, ovat ihmisruumiiseen kohdistuvan kurinpidon  ja  ih-
misryhmiä sääntelevän  kontrollin  muotoja.' Aikaisempaa  vallan 

 tyyppiä luonnehti "oikeus saattaa kuolemaan  tai  antaa elää",  ja 
 se  toimi negatiivisesti poisottamisen  tai repression  muodossa; 

 sen  huipentumana oli kuolema. Sitä  on  seurannut "valta, jonka 
 on  määrä tuottaa, kasvattaa  ja  järjestää voimia  ja  kykyjä", 

"valta,  jota  harjoitetaan positiivisella tavalla elämää kohtaan, 
joka pyrkii ohjaamaan  ja  lisäämään elämää, kontrolloimaan sitä 
yksityiskohdissaan  ja  sääntelemään  sitä kokonaisuutena".  To-
dettuaan,  että tämä muutos  vallan mekanismeissa  merkitsee 
"elämän ilmaantumista historiaan",  Foucault  päättää kyseisen 
jakson seuraavasti:  

Michel Foucault, La  volonté  de  savoir.  Histoire  de la  sexualité 1. Paris: 
 Gallimard,  1976, s 177  ss. -  Kirja löytyy suomeksi teoksesta  Michel  

Foucauk,  Seksuaalisuuden  historia:  tiedontahto, nautintojen  käyttö, huoli 
itsestä.  Suom. Kaisa Sivenius.  Helsinki:  Gaudeamus,  1998.  Kaikki viit-
teet jatkossa ovat kuitenkin ranskankieliseen laitokseen  ja ne  on  suo-
mennettu uudestaan. Suom. huom.  

11  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

Biovallan  kehityksen toinen seuraus  on  normin  leikin kas-
vava merkitys  lain  juridisen järjestelmän kustannuksella. 2  

Tällä lausumallaan  Foucault  ei  varmastikaan tarkoita, että  bio-
vallan  kehitykseen liittyisi jonkinlainen oikeuden rappio.  Hän 

 itse asiassa täsmentää, että normalisoivan yhteiskunnan muo-
dostuminen  ei  suinkaan johda  lain tai  oikeudellisten instituuti-
oiden häviämiseen vaan että siihen pikemminkin kytkeytyy 
lainsäädännön hämmästyttävä lisääntyminen. Käytännössä 
lainsäätäjä  ei  koskaan ole ollut yhtä puhelias kuin  biovallan 

 aikakaudella.  Normin vastapoolina  ei  olekaan laki vaan "Juri-
dinen" eli  se,  mikä tekee laista  suvereenisuuden  ideaan liittyvän  
vallan ilmenemismuodon.  Jos  "laki  ei  voi olla aseeton", kuten 

 Foucault  väittää,  ja  jos  kuolema  on  sen  ensisijainen ase, tämä  ei 
 johdu  lain  olemuksesta. Laki voi näet toimia myös  normin 
 tavoin, muotoilla  normin  ja  olla  osa  sellaista valtaa, joka "kva-

lifioi, mittaa, arvioi  ja hierarkisoi  pikemminkin kuin ilmenee 
murhaavassa loistossaan" 3. Monarkian oikeudelle ominaista 

 J  uridista  vastaan asettuu  biovallan  aikana Normatiivinen,  jota 
"perustuslait, kodifikaatiot,  lainsäätäjän jatkuva  ja meluisa toi- 

,,4.  minta ilmentavat. 
Oikeusfilosofialle Foucault'n  toteamuksella  on  kaksi seu-

rausta. Ensinnäkin oikeus -  ja  laki  sen  muodollisena ilmaisuna 
-  on  erotettava Juridisesta. Teoksessaan  Volonté  de  savoir  Fou-
cault  osoitti, kuinka Juridinen toimi "koodina", jonka kautta 
kuninkaan valta konstituoitiin  ja muotoiltiin ja  jonka avulla 
sitä myös refiektoitiin. Juridinen  ei  kuitenkaan ole oikeuden 
ainoa mandollinen muoto 5 .  Biovallan  nousua luonnehtiva 

2 lbid.,s.  189.  
3 lbid.,s.  189.  
4 lbid.,s.  190.  
5 lbid.,s.  109  ss.  

12  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

"Juridisen taantuma",  se,  että biovallalle ominaiset  vallan 
 mekanismit eivät enää voi ilmetä  lain  muodossa,  ei  välttämättä 

merkitse oikeuden katoamista. Oikeuden  historia  voidaan  ja 
 tulee hahmottaa siten, että oikeuden historiallisesti muuttuville 

muodollisille ilmaisutavoille annetaan merkitys  ja  tehtävä. 
Tämä vaikuttaa myös siihen, miten normi ymmärretään:  Fou-
cault  sijoittaa  normin  arvostelemisen tapojen joukkoon. Normi 

 on  epäilemättä yhteydessä valtaan, mutta normia  ei luonnehdi 
 niinkään voiman käyttö  tai  väkivalta kuin tietty logiikka, tietty 

talous,  vallan  tietty tapa reflektoida strategioitaan  ja  määritellä 
kohteitaan.  Normin  logiikka mandollistaa  sen,  että "elämästä" 
voi  tulla vallan  kohde, mutta  se on  myös "elämään" kohdistuva 
erityinen  vallan  tyyppi. Lyhyesti sanottuna, juuri  normin  lo-
giikka antaa vallalle "biopolitiikan" muodon.  

"Normin  leikin"  ja  "lain  juridisen järjestelmän" vastak-
kainasettelu viittaa kandenlaiseen tutkimukseen. Ensinnäkin 
modernisuuden ontologiseen tutkimukseen:  Jos  moderni  on 

 tyypiltään normatiivista, mitä  se  silloin  on?  Mitä opimme mo-
dernista,  jos  lähestymme sitä  normin  ja sen  ympärille järjes-
täytyneiden  vallan  ja  tiedon käytäntöjen kautta? Mitä nämä 
kaytännöt ovat?  Millä  alueilla  ne  vaikuttavat? Miten  ne jäsenty

-vät?  Toisena ongelmana  on,  miten muutokset tiedon  ja  vallan 
 suhteessa vaikuttavat oikeuden olemassaoloon, asemaan  ja  toi-

mintaan modernissa yhteiskunnassa. Mikä asema oikeudelle  jää 
 "Juridisen taantumassa"? Onko  normin  varaan jäsentyvä oikeus 

mandollinen? Millainen olisi tällaisen oikeuden muoto  ja  mil-
laiset  sen  mandollisuudet  ja  vaarat?  

Georges Canguilhem on  korostanut, kuinka vähän apua 
etymologiasta  on  modernin normi-käsitteen ymmärtämiselle: 
"Kun tiedämme, että latinankielinen sana  norma  merkitsee 
kolmioviivoitinta  ja  norma/is kohtisuoraa,  tiedämme lähes kai- 

13  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald 

ken termien  'normi'  ja  'normaali' merkityksen alkuperästä" 6 .  

Joachim  Ritterin  Historisches Wörterbuch  der  Philosophie  muis-
tuttaa  termin  teknisestä alkuperästä. Vitruvius käyttää sitä 
teoksessaan  De  architectura suorakulmien mittausvälineestä. 
Metaföran  kautta normi-termiä ruvetaan käyttämään oikeus- 
säännön merkityksessä. Niinpä  Cicero,  jonka lähtökohtana  on 
stoalainen  käsitys luonnon arkkitehtonisesta säännönmukai-
suudesta, puhuu Luonnosta  "lain normina" (norma legis).  
Normia käytetään pitkään säännön synonyyminä. Esimerkiksi  
Calvin  kirjoittaa teoksessaan Institutio christianae religionis: 
"Jumala  on  lakinsa kautta määrännyt, mikä  on  hyvää  ja  oikein, 

 ja  on  tällä tavoin halunnut alistaa ihmiset tietyn  normin  alai-
suuteen. 

Säannön  ja  normin  suhteissa tapahtuu kuitenkin erikoinen 
mullistus  1800-luvun alussa. Normi  ei  enää ole säännön toinen 
nimi vaan tarkoittaa nyt sekä tietyn tyyppisiä sääntöjä että nii-
den tuottamistapaa, varsinkin tiettyä arvottamisen periaatetta. 
Normi palvelee edelleenkin säännön noudattamisen  ja  siitä 
poikkeamisen mittana, mutta  se  ei  ole enää sidoksissa suoruu-
den ideaan;  se  ei  viittaa enää viivottimeen vaan keskiarvoon; 
normi saa nyt arvonsa normaalin  ja  epänormaalin  tai  normaa-
lin  ja  patologisen vastakohtien leikistä. 

Myös  normin  sanasto laajenee tuntuvasti: normista  ei  enää 
johdeta ainoastaan normaalin vaan myös normaalisuuden 

 (1834), normatiivisen (1868)  ja  normalisoinnin  (1920)  käsit-
teet. Tämä omalaatuinen normi-johdannaisten käsitteiden in-
flaatio läpäisee monet tekniikan  ja  talouden alat.  Se  ulottuu 
myös moraalia, oikeutta  ja  politiikkaa tutkiviin tieteisiin, joita 

 1800-luvun lopulta alkaen etenkin Saksassa aletaan reflektoida 
"normatiivisina" tieteinä.  

6  Georges  Canguilheim,  Le normal et le  pathologique.  Paris: Presses 
 Universitaires  de France, 1966, s. 177. 

14  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

Vielä kaksi vuosisataa sitten sana "normi" eli hiljaista, tus-
kin näkyvää olemassaoloa; tänään  se on johdannaisineen  yksi 
käytetyimmistä  ja  samalla myös useimmin väärin käytetyistä 
termeistä niin arkikielessä kuin ihmistieteiden sanastossakin. 
Säikähdämme  ja  pelkäämme normeja, ikään kuin häpeäisimme 
olla pelkästään normaaleja. 

Kuitenkin juristit puhuvat nykyään  vain  normeista,  ja  psy-
kologit  ja  sosiologit pyrkivät omilla saroillaan tunnistamaan 
normeja, joiden pakotteet tuntuvat myös näennäisesti kaikkein 
vähiten määräytyneessä käyttäytymisessä. Hyveellinen saattaa 
uskotella itselleen toimivansa velvollisuudesta, vaikka  hän  vain 

 sopeuttaa käyttäytymisensä  normin  mukaiseksi. Terveyttä saa-
tetaan pitää sairauden poissaolona, mutta  se on vain  osoitus 
organismin normaalista toiminnasta. Jopa maku, esteettinen 
arvostelma,  jota  saatetaan pitää arvostelmista subjektiivisim-
pana,  vain  toistaa sisäistettyjä normeja arviointiensa säännön-
mukaisuudessa. Yleinen hygienia, kaupunkisuunnittelu, ym-
päristönsuojelun  ja  ydinenergian turvallisuusmääräykset, 
tuotteiden laatu  ja kuluttajansuoja,  kaikki tämä perustuu lo-
puttomiin normatiivisiin päätöksiin. Mikä sosiaalisissa käytän-
nöissä  ja  tiedon järjestelmissä mandollisti  ja  aikaansai tämän 
normatiivisuuden inflaation siirryttäessä  1 700-luvulta  1800-
lüvulle?  Minkälainen  kokemus  tuolloin ilmaantui? Mikä  on  sen 

 merkitys  ja  tulevaisuus, mitkä ovat  sen  mandollisuudet  ja  
rat? 

On  hämmästyttävää, että ainakaan Ranskassa  ei Canguil
-hemin  Le Normal et le  Pathologique  -teoksen  ja Foucault'n  töi-

den lisäksi ole juurikaan pohdittu  normin  käsitettä  tai  sitä 
epistemologista  ja  poliittista suhdannetta,  jota normatiivisuus 

 niin selvästi leimaa. Canguilhem  on  tutkinut normia evaluaa-
tioperiaatteena.  Foucault on  kuvannut moderneille tieto/valta-
suhteille luonteenomaista normatiivista järjestystä psykiatriassa, 
lääketieteessä, ihmistieteissä, rangaistusjärjestelmässä  ja seksu- 

15  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

aalisuudessa. Normatiivisten järjestysten  kuvaus yhdistää Fou-
cault'n tuotantoa teoksesta  Maladie  mentale  et personalité 
(1954)  teokseen  Volonté  de  savoir  (1976).  Poikkeuksena  on  
Archéologie du  savoir,  joka  on  metodologinen  kirja. Mielisai-
raalan synty, johon  L 'Histoire de la  folie  päättyy, saa alkunsa 
"uudesta rajanvedosta", jonka logiikan  Foucault  sittemmin 
osoittaa myös vankilan synnyssä. "Ihminen", jonka ilmaantu-
mista  Les mots et  les choses  jäljittää  ja  jonka mandollista katoa-
mista  se  ennakoi, konstituoituu kolmen käsiteparin varaan: 
flinktio  ja  normi, konflikti  ja  sääntö sekä  signflkaatio  ja  järjes-
telmä2. Kurinpitomuodot,  joita  Surveilkr  et punir  erittelee 
eräinä modernien yhteiskuntien tärkeimmistä  vallan tekno-
logioista,  Foucault  määrittelee  "normin vallaksi"8 . Volonté  de  
savoir  -teoksen mukaan taas "seksuaalisuuden dispositiivi"  on 

 yksi normatiivisen  vallan  olennaisista seurauksista; erittely- 
tasona  on  nyt  valtio  ja sen  hallinnoimat populaatiot. 

Foucault'ta  ei  kuitenkaan voi luonnehtia  normin filosofiksi. 
Hän  ei  itse edes koskaan tematisoinut normatiivisuuden kysy-
mystä sinänsä. Foucault'n projektina oli tutkia subjektin  ja 

 totuuden välisiä suhteita länsimaissa.  Ja  tässä projektissaan  hän 
 joutui toistuvasti toteamaan, että moderneissa yhteiskunnissa 

näitä suhteita ohjaa  normin käytäntöjen  kehitys  ja  lisääntymi-
nen. Saattaisikin olla hyödyllistä tutkia Foucault'n teoksia et-
simällä niistä normatiivisen järjestyksen ominaispiirteitä. Ana-
lyysia voisi täydentää vertaamalla näitä piirteitä muihin  nor- 

Michel Foucault, Les mots et  les choses: une archéologie  des sciences  hu
-maines.  Paris:  Gallimard,  1966, s. 369. 

'Michel Foucault,  Surveiller etpunir: naissance  de la prison. Paris:  Galli-
mard,  1975, s. 186.  -  Teos  on  ilmestynyt suomeksi  (Tarkkailkija ran-
gaista. Suom.  Eevi Nivanka.  Helsinki:  Otava,  1980).  Jatkossa viitataan 
kuitenkin alkuperäiseen ranskankieliseen teokseen. Lainaukset  on  myös 
käännetty uudestaan.  Suom. huom.  

16  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITTAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

matiivisiin käytäntöihin,  joita Foucault'lla  ei  ollut tilai-
suutta tutkia.  

2.  Kurinpito  

Normin käytäntöihin termin  modernissa merkityksessä kuuluu 
ensinnäkin kurinpito. Teoksessaan  Surveiller etpunir  Foucault 

 kuvasi kurinpitokäytäntöjen jatkuvaa laajenemista  1600-  ja 
 1700-luvuilla, niiden leviämistä  koko  yhteiskuntaan,  "kurin-

pitoyhteiskunnan syntya. 
"Kurinpitoyhteiskunnan"  synty perustui kolmeen kehitys- 

kulkuun, joista ensimmäistä  ja  epäilemättä tärkeintä  Foucault 
 kutsuu kurinpidon  funktion nurinkääntymiseksi: 

Alun  perin  sillä  pyrittiin neutraloimaan vaaroja, pitämään 
hyödyttömiä  tai  levottomia väestönosia aloillaan, torjumaan 
liian monilukuisten väenkokousten aiheuttamia haittoja; 
sittemmin ... siltä  on  edellytetty positiivista roolia, yksilöi-
den mandollisen hyödyllisyyden kasvattamista.' °  

Estävästä kurinpitovallasta,  joka keskittyi ainoastaan negatiivi
-sun funktioihin  kuten pahan pysäyttämiseen, tiedonvälityksen 

katkaisemiseen  ja  ajan pysäyttämiseen, siirryttiin kurinpitome-
kanismiin. 

Toisena kehityskulkuna  on kurinpitomekanismien levittäy-
tyminen: 

Kurinpitoon tukeutuvien  laitosten lisääntyessä  sen  meka- 
nismit irtaantuvat samaila tendenssinomaisesti instituuti- 

9 lbid.,s.  211. 
 Ibid.,  s. 211. 

17  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çoLc  Ewald  

oista, suijetuista linnakkeistaan,  ja  alkavat liikkua "va-
paassa" tilassa; massiiviset  ja  kiinteät kurinpitomuodot ha-
jaantuvat  kontrollin joustaviksi, siirrettävissä  ja sopeutetta

-vissa oleviksi menettelyiksi. 

Kurinpito  ei  ole enää ominaista ainoastaan "suljetuille,  raja- 
alueille perustetuille" instituutioille, vaan mikä tahansa insti-
tuutio saattaa käyttää kurinpidon skeemaa. Vapautuneet  ja 

 kaikkialla läsnäolevat kurinpitomuodot eivät enää kohdistu 
 vain  niihin, joita rangaistaan, pahaan,  jota  halutaan pidätellä; 

 ne  asettuvat palvelemaan hyvää, kaikille koituvaa hyvää, kaik-
kea yhteiskunnallisesti hyödyllistä tuotantoa. Kurinpito koh-
distuu erotuksetta kaikkiin. Lopulta "kurinpitomekanismit  

„12 	 . 	 .. . 	 . valtiollistuvat keskitetyssa pohisiorganisaatiossa,  jonka tehta-
vänä  on  harjoittaa "jatkuvaa,  kaiken  kattavaa, kaikkialla läsnä- 
olevaa  ja  kaiken läpinäkyväksi  tekevää valvontaa" 3. Tähän pe-
rustuu johtopäätös, joka  on  Surveiller  et  punir  -teoksen  pää- 
teemoja. Kurinpidon skeeman  ja tekniikoiden  yleistyminen  on 

 mandollistanut vankilan, joka tarjoaa modernille yhteiskun-
nalle todellisen kuvan itsestään: "Onko siinä mitään hämmäs-
tyttävää, että vankila muistuttaa tehtaita, kouluja, kasarme)a  

,‚1  sairaaloita, jotka kaikki puolestaan muistuttavat vankiloita? 
Tällä  Foucault  ei  tarkoittanut, että "kurinpitoyhteiskunta" 

olisi yhteiskunta, jossa yleisesti suljetaan laitoksiin. Kurinpidon 
leviäminen päinvastoin itse asiassa osoittaa, että  sen  tekniikat 
vierastavat laitoksiin sulkemista  tai,  täsmällisemmin, että ku-
rinpitoon liittyvä laitoksiin sulkeminen  ei  ole enää luonteeltaan 
eristävää. Juuri  se,  että kurinpito  ei  enää eristä,  on kurinpito- 

"Ibid.,  s. 213.  '  Ibid.,  s. 214.  '  Ibid.,  s. 215.  '  Ibid.,  s. 229. 

18  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITFAPIJUN KÄYFÄNTÖNÄ 

yhteiskunnan tunnusmerkki. Kurinpidon leviäminen  ei  jaa 
 sosiaalista tilaa toisistaan erillisiin osiin vaan päinvastoin  ho-

mogenisoi  sitä. Tärkeätä kurinpitoyhteiskunnan ideassa  on  itse 
yhteiskunnan  idea: kurinpito  saa aikaan yhteiskunnan;  se  luo 
eräänlaisen yhteisen  kielen erityyppisille  instituutioille, tekee 
nämä toisilleen ymmärrettäviksi. 

Vankila  ei  ole tästä poikkeus: kurinpito tekee vankilasta 
rangaistusten hallinnoimisen yksinomaisen välineen mutta  ei 
vieraannuta  sitä kuitenkaan muusta yhteiskunnasta. Juuri tä-
män vuoksi vankila voi esittää kouluttavansa rikolliset uudel-
leen  ja organisoituvansa  rikollisten sosialisaation tavoitteen 
mukaisesti. Vapaudenriiston oikeudellinen rajanveto  ei  enää 
merkitse rajanvetoa reaalisen tasolla.  Se on  "väärä", näennäinen 
rajanveto, joka  ei  enää edellytä mitään  sen  paremmin  vallan 

 mekanismien kuin rikollisen objektivoinninkaan puolella. 
Vankilalle  on  luonteenomaista, että tuomitsemisen oikeudelli- 

rajanveto  on  puhdasta pintaa, eikä  sillä  ole mitään koske-
tuskohtaa olemiseen.  Ei  kuitenkaan tule unohtaa sitä, mitä 

 Foucault  pitää tunnusomaisena modernille: kurinpidon suurta 
atkumoa. 

Kurinpitoyhteiskunta  on  absoluuttisen kommunikaation 
yhteiskunta: kurinpitomuotojen leviäminen sallii  kaiken kom

-munikoivan  kaiken  kanssa toistumien  ja  loputtomien homolo-
gioiden leikissä. 

Normi  tai normatiivisuus  sallii estävän kurinpidon 
muuntumisen kurinpitomekanismiksi,  se on matriisi,  joka 
muuttaa negatiivisen positiiviseksi  ja  mandollistaa kurinpidon 
yleistymisen. Mutta samalla tämä muutos itse synnyttää  nor-
min  ja normatiivisuuden.  Juuri  normin  välityksellä yhteiskunta 
kommunikoi itsensä kanssa muuttuessaan kurinpitoyhteiskun-
naksi.  Normin  välityksellä tuotannon, tiedon  ja  rikkauden ku-
rinpidolliset instituutiot jäsentyvät  ja  ovat keskenään vuorovai - 

19  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

kutuksessa.  Normi homogenisoi sosiaalisen tilan vaikkakaan  ei 
 yhtenäistä sitä.  

Foucault  kuvaa kurinpidon kolmea keskeistä välineitä:  hier
-arkkista  valvontaa, normalisoivaa rangaistusta  ja  tutkintoa' 5 .  

Kysymys  ei  ehkä niinkään ole kolmesta välineestä kuin kol-
mesta tavasta käyttää samaa  normin  perustana olevaa tekno-
logiaa. Näillä välineillä pyritään tavallaan ratkaisemaan  vallan 

 perinteiset ongelmat: moninaisuuden järjestäminen, kokonai-
suuden  ja sen  osien keskinäinen jäsentäminen. Normatiivisuus 
tarjoaa tämän vanhan ongelman erityisen ratkaisun.  Se  toimii 
ensinnäkin tuotannon eikä  repression  periaatteen pohjalta: 
normi tuottaa, lisää  ja  tehostaa pikemmin kuin pakottaa, kiel-
tää  ja  estää. Mutta  se  noudattaa tässäkin  yksilöiistämisen  logiik-
kaa.  Foucault  palaa tähän teemaan jatkuvasti: kurinpito "tuot-
taa" yksilöitä;  se on  erityinen valtatekniikka,  jolle  yksilöt ovat 
samalla kertaa  vallan  käytön kohteita  ja  välineitä' 6.  Mutta 
normi  ei  ainoastaan yksilöllistä: normi toimii samalla yksilöi-
den välisenä siteenä, heitä yhdistävänä kommunikaation peri-
aatteena. Normi  on referenssi,  joka syntyy, kun ryhmä objekti-
voituu yksilöinä. Normi mandollistaa kommunikaation, jolla  ei 

 ole alkuperää eikä subjektia. 
Normatiivinen skeema  perustuu erityiseen näky vyyden 

talouteen. "Kurinpidon harjoittaminen edellyttää dispositiivia, 
joka asettaa pidäkkeitä katseen avulla; koneistoa, jossa näkemi-
sen tekniikat tuottavat  vallan  vaikutukset  ja  jossa pakotuskeinot 
puolestaan tekevät kohteensa selvästi  havaittaviksi" 17 . Normatii-
vinen kurinpito tukeutuu ennen kaikkea tilaan  ja  arkkitehtuu-
riin, kiviin  ja  seiniin. Arkkitehtuuri  on  eräässä mielessä kor-
vannut kuninkaan. Normatiivisessa tilassa arkkitehtuuri  ei  ole 

' 5 lbid.,s.  172  ss.  
' 6 lbid.,s.  172. 

 Ibid.,  s. 173. 

20  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

enää -  tai  ei  ole enää ainoastaan - valian symboli  tai  merkki;  se 
 korvaa aiemman  vallan,  se on  valtaa. Arkkitehtuuri  on  väline, 

tekniikka, dispositiivi, jonka ansiosta minää koskevat arvostel
-mat  voivat edelleenkin olla objektiivisia samalla kun suvereeni 

 on  kadonnut subjektien yksilöllistämisen rinnakkaisilmiönä. 
Nyt  se  kommunikaation periaate, arvojen arvo  tai  merkitysten 
merkitys, joka mandollistaa arvostelmien objektiivisuuden, voi 
konstituoitua itsereferentiaalisen mekanismin tuloksena. Itse 
asiassa kurinpito  ja  tutkinto  sen  välineenä kääntävät aiempaa 
vallankäyttöä luonnehtineen näkyvyyden organisaation 
ylösalaisin' 8 . Ensinnäkin näkyvyyden tila muuntuu yksiulottei-
seksi: vertikaalinen, ylhäältä  alas  suuntautuva akseli katoaa  ja 

 näkyvyys  on  nyt puhtaasti horisontaalista, lateraalista  ja relatii
-vista. Kurinpidon normatiivisessa  tilassa suvereenilla  ei  ole vas-

tinetta. Katseesta itsestään tulee näkymätön: "Kurinpitovalta 
toimii tekemällä itsensä näkymättömäksi;  sen  sijaan  se  asettaa 
alaisilleen pakollisen näkyvyyden periaatteen" 9. Näkyvyydellä 

 ei  ole enää näkyvää, paikannettavaa alkuperää;  sillä  ei  ole 
muuta lähdettä kuin  ne,  jotka  se  tekee näkyviksi (näkyviksi 
myös itselleen). 

Esi-kurinpidollisessa 	(esi-normatiivisessa) 	järjestyksessä 
suvereeni valta organisoi valtaansa ilmentäviä loisteliaita spek-
taakkeleja; näihin kuuluivat esimerkiksi teloitusseremoniat. 
Foucault'n mukaan "poliittisen seremonian tehtävänä oli tar-
jota tilaisuus  vallan  ylenpaittiselle  ja  samalla säännellylle  mani

-festaatiolle;  se  oli voiman tuhlaileva ilmaus, samanaikaisesti 
sekä liioiteltua että kodifioitua voiman käyttöä, missä valta  

,,20 	 ,,  vahvisti itseaan . Foucauit tiivistaa: Perinteisesti valta  on 
 jotain, joka nähdään, joka näyttää  ja manifestoi  itsensä  ja  jonka 

' 8 lbid.,s.  189.  
' 9 lbid.,s.  189. 
20  Ibid.,  s.183. 

21  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald  

voima paradoksaalisesti perustuu juuri voiman näyttämiseen. 
 Vallan  kohteet voivat jäädä varjoon:  he  saavat valoa ainoastaan 

heille suodusta  vallan  osasta  tai  siitä  vallan heijastuksesta, jota  
,,21 he  hetken kantavat. Ymmartakaamme  taman vallan manifes-

taation  funktio:  se  muistuttaa jokaista paikastaan, palauttaa 
jokaiselle identiteettinsä. Kukin  on  mitä  on  vallan  hänelle 
suoman näkyvyyden ansiosta. Valta  on  kaikkein yksilöllisintä 
silloin, kun jokainen tunnistaa oman identiteettinsä  vallan yk-
seyden  ja  identiteetin kautta. 

Kurinpidossa  varjo saavuttaa valon. Tämä tapahtuu  normin 
 logiikan - "yksilöllistämisen poliittisen akselin nurinkäänty-

misen"22  - mukaisesti. "Kurinpidossa juuri subjektien (kohtei-
den)  on  oltava näkyvissä. Heidän valaisemisensa varmistaa hei-
hin kohdistuvan  vallan otteen."23  Jokainen yksilö objektivoi-
daan jatkuvan yksilöllistämisen periaatteen mukaisesti. Jokai-
sesta yksilöstä tulee tapaus, joka  on  erilainen kuin toiset  (ja 

 kuin yksilö itse). Miten tämä normatiivinen yksilöllistäminen 
toimii?  

Se  noudattaa puhtaasti lateraalista  ja relatiivista  logiikkaa. 
Normatiivinen yksilöllistäminen  ei  viittaa luontoon  tai subjek

-tien olemukseen.  Se  ei  ole muodoltaan spesifioivaa:  sen  tar-
koituksena  ei  ole paljastaa yksilössä ominaisuuksia, jotka olisi-
vat ominaisia hänen lajilleen  tai  hänen luonnolleen. Kurinpi-
dollinen yksilöllistäminen  on positivistista yksilöllistämistä, 

 joka  ei tukeudu metafysiikkaan  tai substanssiin. Se  muistuttaa 
 kielen  järjestelmää, jossa signifloijien väliset vastakohdat pa-

lautuvat  vain  eroihin  ja  jota  eriteltäessä  ei  voida takertua signi-
floijien substanssiin. Kysymys  on  puhtaasta suhteesta, suh-
teesta, jolla  ei  ole perustaa. 

21 Ibid.,s.  189. 
22 Ibid.,s. 194. 
23 Ibid.,s. 189. 

22 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN  MITFAPUUN KÄYrÄNTÖNÄ 

• Normatiivinen yksilöllistäminen  on  puhtaasti vertailevaa; 
ainoastaan eroilla  on sima merkitysta . Kurinpito yksilollistaa 

 lakkaamatta, mutta tämä  ei  tapandu kategorioittain vaan kate-
gorioiden sisällä.  Se  ei  viittaa mihinkään sellaiseen tietoon, joka 
olisi ulkoista sille minkä  se  tekee näkyväksi  ja  jota  se yksilöllis-
tää. "Takamaailmojen",  sisäisten olemusten  ja  salaisuuksien 
aikakausi päättyy  ja  puhtaasti positivistisen tiedon aikakausi 
alkaa. 

Mitä normi täsmällisesti ottaen  on? Se on mittapuu,  joka 
yksilöllistää, mandollistaa jatkuvan yksiöinnin  ja  samalla tekee 
yksilöistä keskenään vertailukelpoisia.  Normin  avulla voidaan 
paljastaa loputtomasti yhä hienojakoisempia eroja. Nämä erot 
eivät kuitenkaan suije ketään tietyn luonnon vangiksi, koska  ne 

 ilmaisevat ainoastaan yksilöiden välistä, jatkuvasti muuttuvaa 
suhdetta. Normi  on  vertailun  ja vertailtavuuden  periaate, yh-
teinen mittapuu, joka edellyttää ryhmän suhdetta  vain  itseensä, 
ryhmän puhdasta itsereferentiaalisuutta, joka  on  vapautunut 
ulkoisuuden  ja vertikaalisuuden  suhteista. 

Foucault'n analyysista  teoksessa  Surveiller  et punir  voidaan 
johtaa kaksi muuta  normin -  tai normatiivisuuden -  ominai-
suutta. Normi  tai normatiivinen yksilöllistäminen  eivät ensin-
näkään  tunne alkoisuutta.  Niinpä epänormaalin luonto  ei 

 poikkea normaalin luonnosta. Normi integroi  kaiken,  mikä 
haluaisi ylittää  sen  rajat; mikään ero  ei  oikeuta ulkopuolisuu

-den  vaatimusta. Canguilhem osoitti tämän analysoidessaan 
hirviöitä. Normiin tukeutuvassa ajattelussa anomalia  ei  todista 
niin merkittävästä erosta, että  se viittaisi  luonnossa oleviin  ra-
janvetoihin. Anomaliakin  ilmentää  vain  tietyn mandollisuuden 
olemassaoloa.  Isidore Geoffroy Saint-Hilaire  totesikin, että 
"luonnonlaeista  ei  ole poikkeuksia, poikkeuksia  on vain luon- 

24 Ibid.,s. l92jas.  195. 

23 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald 

. 	 . 	,,25 	 .. 	 .. 	 . 	 . 	 . nontieteilijoiden  laeista .  Tama  ei  tarkoita  sita, etta  poikkeus 
vahvistaisi säannön, vaan pikemminkin sitä, että poikkeus 
kuuluu säännön piiriin. 

Linja epänormaalista normaaliin  on  epävarma.  Se  ei  pa
-laudu  mihinkään luonnossa olevaan. Epänormaali kuuluu 

 normin  piiriin: niin jättiläinen kuin kääpiökin, niin idiootti 
kuin nerokin. Tämä  ei  kuitenkaan tarkoita, että normatiivisessa 
tilassa  ei  olisi mandollista tehdä rajanvetoja, että siinä  ei  olisi 
sijaa arvottamisprosessille.  Normin käytännöt  eivät ole relati-
vistisia. Normaali  on  kyllä epänormaalin  vastakohta. Mutta 
kyseessä  on  erikoislaatuinen rajanveto:  se  muotoilaan  kynnys-
ten  ja  rajojen termein.  Se  ei  koskaan ilmaise luonnonlakia;  se 

 muotoilee ainoastaan tietyn ryhmän puhtaan suhteen itseensä. 
Tällä  on  merkitystä myös sille, miten  epänormaalia  kohdel-

laan. Foucault'n mukaan "rankaiseminen  on  harjaannutta- 
„26  mista . Kurinpito  ei  toimi eristamalla vaan intensivoimalla. 

Kurinpitoyhteiskunnassa rangaistukseen tuomittujen kohtelu  ei 
 poikkea siitä, mitä kunnon kansalaisiin sovelletaan.  "Kurin-

pidollinen  rangaistus vastaa sisällöllisesti, ainakin suureksi 
osaksi, itse velvollisuutta.  Se  ei  ole niinkään raivostuneen  lain 

 kosto  kuin  lain  sisällön toistamista,  sen  vaatimuksen  tehosta- 
,,27 	 .. 	 . 	 . 	 .  mista. 	Se,  etta  vankila muodostaa kurinpidollisen tilan,  ei  

johdu siitä, että vankila perustuu oikeudelliselle  vapaudenriis
-tolle.  Syynä  on se,  että vankilan korkeiden muurien suojassa 

toistuu  se,  millä  normaaleja yksilöitä tuotetaan. Kun kurinpito 
 ja  samalla yhteiskunta itse muuttuu normatiiviseksi, myös  sen  

25  Isidore  Geoffroy  Saint-Hilaire,  Histoire générale et particuliere des 
anomalies de l'organisation chez l'homme et  les animaux.  Tome 3. Brux-
elles: Atlas, 1838,s. 180. 
26 Ibid.,s.  182. 
27 Ibid.,s.  182. 

24 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN  MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

instituutioista - armeijasta, koulusta, tehtaasta, vankilasta - 
tulee toistensa kaltaisia. 

"Normia"  ja  "kurinpitoa"  ei  pidä seköittaa keskenään. 
Kurinpito suuntautuu ruumiiseen harjaannuttamisen tarkoi-. 
tuksessa. Normi puolestaan  on  tapa tuottaa yhteinen mittapuu. 
Normi sekä tekee vertailukelpoiseksi että yksilöllistää: normi 

 on  näkyvyyden periaate, joka toimii ryhmän itsereflektion 
puhtaan mekanismin avulla. Kurinpito  ei  ole välttämättä nor-
matiivista. Foucauk'n mukaan  modernia  luonnehtii norma-
tiivisuuden aikakauden koittaminen: kurinpidon normalisoi

-tummen,  siirtyminen estävästä kurinpidosta kurinpitomeka-
nismiin  ja  vastaavasti kurinpitoyhteiskunnan muodostuminen 
(tätä yhteiskuntaa  ei  luonnehdi  laitoksiin sulkeminen, vaikka 
tätäkin menetelmää yhä käytetään). Olennaisinta kuitenkin  on 

 tietty tila:  yksitasoinen, vaihdettavuuteen perustuva, eristämi-
sestä luopunut, loputtomasti toistuva tila, jonka ulkopuolella  ei 

 ole mitään.  

3.  Vakuutus 
 28 

Kurinpidon  yhteydessä normi paikantuu arkkitehtonisiin jär-
jestelyihin, apparaatteihin  ja  instituutioihin, jotka ovat välttä-
mättä paikallisia. Vakuutuksen yhteydessä normia käytetään 
populaatioiden ohjaamiseen  ja  sosiaaliturvan instituution yh-
teydessä tietyn valtion väestön ohjaamiseen. Näin mikrofrsii

-kan  tasolta siirrytään biopolitiikan tasolle. Riski merkitsee itse 
asiassa vakuutukselle samaa kuin normi kurinpidolle; riski  va-. 

 kuutuksen konstitutiivisena kategoriana  on kurinpidollisen 
 normin  täsmällinen vastine.  

28  Ks.  tämän jakson osalta teostani L'Etat  providence. Paris:  Grasset, 
 1986,  etenkin  II  osan lukuja  1  ja  2. 

25  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

Vakuutus  on monimerkityksinen  termi, joka viittaa  a)  tiet-
tyyn tekniikkaan,  riskin  tekniikkaan sellaisena kuin  se  muo-
toillaan vakuutusmatematiikassa,  b)  vahinkojen hyvittämisen  ja 

 korvaamisen  käytäntöihin,  jotka toteuttavat  riskin  tekniikkaa 
määrättyjen politiikkojen  ja  strategioiden  mukaisesti, sekä  c) 

 julkisiin  ja  yksityisiin  vakuutusinstituutioihin.  Tässä rajoitutaan 
tarkastelemaan  riskin  tekniikkaa. 

Mikä  on  riski?  Arkikielessä tätä termiä käytetään synonyy
-mina vaaralle,  onnettomuudelle, joka jotakuta voi kohdata;  se 

 viittaa objektiiviseen uhkaan. Vakuutuksen yhteydessä riski  ei 
 viittaa mihinkään todelliseen tapahtumaan eikä edes tapah-

tumatyyppiin - "onnettomuuksiin" - vaan erityiseen tapaan 
käsitellä tapahtumia, jotka voivat kohdata yksilöiden ryhmää 

 tai  tarkemmin sanottuna yksilöiden muodostaman kollektiivin 
(tietyn populaation) omistamia  tai edustamia  arvoja  tai  pää-
omia. Mikään  ei  ole itsessään riski, todellisuudessa riskiä  ei  ole 
olemassa. Kääntäen sanottuna, mikä tahansa voi olla riski; 
kaikki riippuu siitä, miten vaaraa analysoidaan, miten tapah-
tumaa arvioidaan. Kantia mukaillen voitaisiin sanoa, että  riskin 

 kategoria  on  ymmärryksen kategoria:  se  ei  ole annettuna aisti-
muksissa  tai  havainnoissa.  Riskin teknologiana  vakuutus  on 

 ennen muuta eräs rationaalisuuden skeema, tapa hajottaa, 
koota uudelleen  ja  järjestää todellisuuden osia. 

Vakuutus  on  tietyn tyyppisen rationaalisuuden käytäntö, 
rationaalisuuden, joka formalisoi todennäköisyyslaskennan. 
Tämä selittää, että  vain  riskejä vastaan vakuutetaan 29  ja  että 
riskit voivat olla niin erilaisia kuin kuolema, onnettomuus, 
raekuuro, sairaus, syntymä, asepalvelus, konkurssi, oikeuden-
käynti ... Vakuutuksenantajan toiminta  ei  ole passiivista riskien 
olemassaolon toteamista, jotta niiden varalta voitaisiin ehdottaa 
turvaa. Kuluneen ilmaisun mukaan "vakuutuksenantaja tuottaa  

29  Havaittaneen,  että  ei  ole mandollista ottaa vakuutusta vaaran varalta.  

26  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NoRM!  YHTEISEN MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

riskejä"; vakuutuksenantaja paljastaa riskejä siellä, missä aiem-
min uskottiin olevan välttämätöntä alistua tyynesti kohtalon 
iskuille. 

Riski  on  lyhyesti ilmaistuna eräs objektivoinnin periaate.  Se 
 antaa tietynlaisen objektiivisuuden yksityis-, ammatti-  tai  liike- 

elämän tapahtumille: kuolemalle, onnettomuudelle, louk-
kaantumiselle, menetykselle, sattumalle. Vakuutus antaa tu-
tuille tapahtumille uudenlaisen objektiivisuuden, joka muuttaa 
niiden luonteen. Vakuutus luo uuden maailman, korvaa ah-
distuksen  ja  pelon täyttämän eletyn  ja  koetun maailman riskien 
maailmalla. Kun vakuutuksenantajat kehuivat laskelmiensa 
vapauttavia vaikutuksia, kun  he  selittivät, että ymmärtämällä 
pelkäämämme vaarat pelkkinä riskeinä voimme samalla suo-
jautua niitä vastaan,  he  puhuivat tietysti mainostajina. Argu-
mentti perustui kuitenkin idealle tästä maailman muuttumi-
sesta. 

Riski  on  samanaikaisesti sekä objektiivisuuden että objekti-
voinnin periaate. Tämä edellyttää tiukan positivistista asen-
netta. Vakuutus rakentuu itse asiassa kandelle pilarille: yhtäältä 
tilastolliselle taulukolle, joka toteaa tiettyjen tapahtumien 
säännönmukaisuuden,  ja  toisaalta siihen sovelletulle todennä-
köisyyslaskennalle, jonka avulla voidaan arvioida näiden ta-
pahtumien toteutumisen todennäköisyys. Vakuutus  on  syn-
tynyt hyvin omalaatuisesta maailmankuvasta, joka perustuu 
todennäköisyyslaskennalle  ja tilastoinnille.  Yleisesti katsotaan, 
että  moderni  tiede sai lopullisen muotonsa  1600-luvun tieteel-
lisessä vallankumouksessa. Voimme puhua kuitenkin toden-
näköisyyslaskennan vallankumouksesta yhtä oikeutetusti kuin 
kopernikaanisesta  tai gal  ilealaisesta vallankumouksesta30 . 

Todennäköisyyslaskennan  sekä  sen  tieteellisten  ja  sosiaalisten  

Ks.  erityisesti  Lorenz  Krüger  et al.  (toim.),  The Probabilistic Revo-
lution. Cambridge, MA: MIT Press, 1987. 

27  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

sovellutusten kehitys  on  mullistanut sellaiset mitä tutuimmat 
käsitteet kuin tosiseikka, laki  ja  syy. Muutos vastaa sitä, mitä 
Foucauk teoksensa  Les mots et  les  choses  alussa kuvaa siirtymi-
senä samankaltaisuuksien  ja  merkkien maailmasta järjestyksen 

 ja  klassisen  matesiksen maailmaan31 .  Muutos vaikuttaa ihmisen 
 ja  asioiden identiteettiin sekä näiden keskinäisiin suhteisiin 

samoin kuin koodeihin  ja  merkityksenantoon. Galilealaisen 
 vallankumouksen tavoin myös todennäköisyyslaskennan val-

lankumous kohtasi vastustusta  ja  väärinkäsityksiä. Tunnettua 
 on,  miten  Auguste Comte tai Jean-Baptiste Say  vastustivat  to-

dennäköisyyslaskennan  soveltamista ihmistieteisiin, miten va-
pauden kanssa yhteensovittamatonta historiallista determinis-
miä arvosteltiin filosofisin perustein  ja  miten juridiikassa väi-
teltiin loputtomiin syyllisyyden  ja  riskin  eduista vastuuta  mää-
räävinä  tekijöinä. 

Tilastotieteilijän  tavoin vakuutuksenantaja pidättyy tiukasti 
elettyä  ja  koettua maailmaa koskevista arvostelmista. Tapahtu-
mat ovat ennen kaikkea itsenäisiä tosiseikkoja, joilla  ei  ole 
syytä, menneisyyttä  tai  tulevaisuutta.  Ne  ovat yksilöitä, puh-
taita atomeja maailman suurella  ja  tasaisella pinnalla.  Ne  eivät 
signifioi mitään.  Ne  vain  ovat.  Ne  ovat tuskin kuvattavissa; nii-
den identiteetti typistyy lukuun, joka ilmoittaa niiden määrän: 
yksi  piste,  yksi yksikkö. Tämä konstituoitujen merkitysten pur-
kaminen vastaa sitä, miten  Claude Lvi-Strauss  arvosteli sartre-
laista historiankäsitystä: 

Historiallinen tosiseikka  on  jotain mikä todella tapahtui; 
mutta missä  se  tapahtui? Vallankumouksen  tai  sodan  jokai-
nen episodi palautuu yksilöllisten psyykkisten liikkeiden 
moninaisuuteen; jokainen näistä liikkeistä ilmaisee tiedosta-
mattomia kehityskulkuja,  ja  nämä taas hajoavat aivo-,  hor- 

Foucault, Les mots et  les  choses,  luvut  Ilja  III. 

28  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITtAPUUN KAYTÄNTÖNA 

moni-  tai hermotoiminnan ilmiöiksi,  jotka puolestaan viit-
taavat fysikaaliseen  tai  kemialliseen järjestykseen ... Siksi 
historiallinen tosiseikka  ei  ole yhtään  sen  enempäa  annettu 
kuin muutkaan tosiseikat;  sen  konstituoi  historioitsija  tai 

 historiallinen toimija abstrahoimalla  ja  ikään kuin päätty- 
. 	 32  mattoman  regression  uhalla. 

Tilastotieteilijän  on  ensinnäkin sulkeistettava merkityksenannon 
tavanomaiset verkostot  ja  pitäydyttävä  sillä  epämääräisellä  rajalla, 
missä maailma uhkaa joka hetki hajota tosiseikkojen  ja  tapah-
tumien äärettömäksi tomuksi. Vastaavasti kun vakuutuksenan-
taja suvereenissa välinpitämättömyydessään toteaa onnettomuu-
den  tai  kuoleman tosiseikan, häntä  ei  kiinnosta  sen  syy. Merki-
tystä vailla  on,  olisiko onnettomuus ollut vältettävissä, onko 
joku siitä vastuussa, onko  sillä  historiansa. Merkitystä  on vain 

 sillä  tosiseikalla,  että onnettomuus  on  tapahtunut  tai,  täsmälli-
semmin, että  se  tapahtuu toistuvasti  ja  miltei samanlaisena. Näin 
objektivoidulla onnettomuudella  ei  ole uhria eikä syytä. 

Kyse  on  siitä, että  on vapauduttava  merkitysten tavanomai-
sesta leikistä  ja  pitäydyttävä tosiseikkojen  puhtaaseen faktuaali-
suuteen, tapahtumien pelkkään toteamiseen. Kantilaista  ter-
minologiaa  soveltaen:  on  pysyttäydyttävä,  sikäli kuin  se on 

 mandollista, pelkällä havainnon tasolla, pelkästään tilan  ja  ajan 
koordinaattien varassa,  ja  abstrahoiduttava  ymmärryksen käy-
töstä. Maailmalla  ei  tällöin ole merkitystä vaan  se typistyy  an-
nettujen tosiseikkojen puhtaaksi kasautumaksi.  Sillä  siinä mää-
rin kuin merkityksenannon tavanomaisen verkoston toiminta 

 on  pysäytetty, kaikki tosiseikat, myös kaikkein merkityksettö-
mimmiltä vaikuttavat,  on  otettava huomioon. Voimme puhua 
tosiseikkojen, hierarkisoimattomien  ja  privilegioimattomien 
tosiseikkojen, loputtomasta  nälästä. Miten kaikesta tästä voi  

32  Claude Levi-Strauss,  Lapenséesauvage. Paris: Plon, 1962, s. 340. 

29 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

syntyä uudelleen merkitys  ja  järjestys? Miten voidaan välttää 
läpäisemästä tapahtumien pintaa kohti luonnon syvyyttä, syi-
den sisäisyyttä, kantavan periaatteen diagonaalisuutta? Miten 
voidaan olla valikoimatta, palauttamatta näitä puhtaita moni-
naisuuksia jonkinlaiseksi identiteetiksi? 

Tämän mandollistaa todennäköisyyslaskenta. Todennäköi-
syyden logiikassa merkitys  ei  edellytä irrottautumista puhtaan 

 pinnan  maailmasta, puhtaasta faktuaalisuudesta, missä tois-
tensa kaltaiset tosiseikat toistuvat  ja kasaantuvat  loputtomasti. 
Määrä itsessään tuottaa merkityksen. Joukon  (populaation, 
kollektiivin) käsite korvaa luonnon  tai  olemuksen käsitteen. 
Moraalisessa  ja  sosiaalisessa maailmassa, tässä oletetun vapau-
den valtakunnassa, havaitaan säännönmukaisuuksia  ja vakioita 

 (avioliitto, rikos, itsemurha ,jne.), joiden syy  jää hämäräksi. 
 Tapana  on  kuvitella jumalallinen johdatus  tai  etsiä riittävää 

syytä, joka pystyisi selittämään nämä ilmiöt, ikään kuin ilmiöi-
den säännönmukaisuuden pitäisi perustua johonkin näkymät-
tömään, selittävään lakiin, ikään kuin selittäminen tarkoittaisi 
näkyvän maailman kaksinaistamista syiden  ja  lakien näkymät-
tömällä maailmalla. 

Todennäköisyyksiin  perustuva ajattelu luopuu tällaisesta 
maailman kaksinaistamisesta. Tosiseikat eivät ole merkkejä 
eivätkä indiisioita.  Ne  eivät palaudu mihinkään muuhun kuin 
itseensä. Näkyvä maailma  ei  ole ilmausta jostain olennaisem

-masta,  näkymättömästä maailmasta. Merkityksen tuottaa pel-
kästään tosiseikan toistuminen. Tämäntyyppiselle ajattelulle 
tosiseikkojen todellisuus kasvaa niiden määrän lisääntyessä. 
Yksittäisellä, poikkeuksellisella tapahtumalla  ei  ole juurikaan 
merkitystä, koska  sen esiintymistiheys  on  käytännöllisesti kat-
soen  nolla. Todennäköisyyslaskenta  toimii järjen viekkauden 
tavoin: vaikka syitä  ei  tunneta, niiden täytyy ilmetä vaikutus-
tensa kautta. Kun todennäköisyyslaskenta ottaa huomioon  

30  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MITIAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

ainoastaan vaikutukset,  sen  avulla uusintamisen lait voidaan 
tunnistaa siten, että syihin  ei  tarvitse pureutua. 

Tosiseikat  järjestetään kategorioittain, joilla  on  nimet kuten 
syntymä, kuolema, onnettomuus, itsemurha,  koko. Kategori-
oita  käytetään kuitenkin tiukan nominalistisesti. Kategoria 
tyhjentyy täysin tosiseikkoihin, jotka  se  kokoaa, niihin hieno-
jakoisiin yksikkoihin, jotka  sen alle  järjestetään. Kun  Descartes 

 etsi vahanpalasen olemusta,  hän  muunteli  sen  ominaisuuksia 
tavoittaakseen niiden vakion. Todennäköisyyslaskenta  ei sen 

 sijaan  tunne vakioita. Kategoria  ei  viittaa mihinkään selittävään 
periaatteeseen,  se on  pelkkä tosiseilckojen avoin joukko.  Kate-
goria on  kuin substantiivi, jolla  ei  ole substanssia,  tai ulko-
kuori, jonka sisällä  ei  ole mitään. Mitkään  kategorian  kokoa-
mista  yksiköistä eivät ole toistensa kanssa identtisiä. Kategoria 
kokoaa muuttujia  ja variaatioita,  joita  ei  yhdistä mikään vakio. 

 Se on luokittelun  periaate. Esimerkiksi  "Koko"  ei  tarkoita ih-
misen tiettyä kokoa:  se  hajoaa eri  kokojen moninaisuudeksi. 

 Vastaavasti onnettomuuden kategoria viittaa ainoastaan niihin 
lukuisiin onnettomuuksiin, jotka järjestetään  sen alle. 

Predikaatit  eivät suinkaan osoita jonkin olemuksen identi-
teettiä vaan hajoavat niiksi lukuisiksi havainnoiksi, jotka  ne 

 kokoavat. Tilastoille  ja todennäköisyyksille  perustuva ajattelu 
tuntee  vain predikaatteja,  joilla  ei  ole subjektia. Tämän objek-
tivoinnin tavan mukaan onnettomuus  ei  enää ole  jota kuta 

 kohdannut epäonni;  se  saa todellisuuden  sui generis.  Ihminen  ei 
 enää ole olemassa luonnon tavoin;  hän  ei  ole olemassa edes 

elävien ihmisten moninaisuutena vaan pelldcinä itsenäistyneinä 
ominaisuuksina:  koko,  paino, voimakkuus. Yksilön ominai-
suudet hajoavat muiden yksilöiden ominaisuuksien joukkoon. 
Yksittäisiä yksilöitä, joilla kullakin olisi kokonsa  ja  painonsa,  ei 

 enää ole olemassa,  on vain  keskenään sekoittuneista yksilöistä 
koostuva populaatio. Kohtaamme tässä oudon sekoituksen, 
erikoisen  kirurgisen  leikkauksen, jonka merkityksen  ja panok- 

31  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald 

set  ilmaisee parhaiten tapa, jolla  Alphonse  Quetelet konstruoi 
Keskivertoihmisen. 

Quetelet'lta  on  löydettävissä ainakin kolme muotoilua 
Keskivertoihmisen teoriasta. Keskivertoihmisen  idea  seuraa 
ensinnäkin suoraan keskiarvon käsitteestä: 

Kun kokoamme yhteen samanikäiset  ja  samaa sukupuolta 
olevat yksilöt  ja  laskemme keskiarvot heidän kunkin  vald

-oistaan,  saamme  sen  kuvitteellisen hahmon vakiot,  jota  kut-
sun tämän ihmisryhmän keskivertoihmiseksi.  Jos  tie-
täisimme esimerkiksi kaildden  25-vuotiaiden  ranskalaisten 
miesten koon  ja laskisimme sen  keskiarvon, saamamme 

• 	i 	i. 	 •  i 	1 	i 	33  arvo oitsi  25-vuotiaan IcesKivertomlenen  KOKO.  

Näin määritekynä keskivertoihminen  on  "kuvitteellinen 
olento":  25-vuotiasta ranskalaista keskivertoihmistä  ei  ole ole-
massa. Keskivertoihminen  on  myös tietylle paikkakunnalle 
tiettynä ajankohtana ominainen ihmistyyppi:  

On  ikään kuin luonnolla olisi oma ihmistyyppinsä kullekin 
maalle  ja sen kulloisillekin olosuhteille.  Tämän ihmistyypin 
sisäiset erot aiheutuisivat puhtaasti satunnaisista syistä, joilla 
olisi sama intensiteetti keskiarvon kummallakin puolella. 
Kun tarkastelemme asiaa tältä kannalta  ja  kun edellytämme 
riittävän suurta havaintojen määrää, jokaisen ikäluokan 
keskivertoihminen sijoittuisi kanden yhtä lukuisan joukon 
väliin, joista toiseen kuuluvat keskivertoihmistä kooltaan 
suuremmat  ja  toiseen tätä pienemmät yksilöt. Lisäksi ryh-
mät jakaantuisivat mitä säännönmukaisimmin kokojärjes-
tyksessä. Monilukuisimpia ovat ryhmät, jotka poikkeavat  

Alphonse  Quetelet,  Du  système  social et des  lois  qui  le  régissent.  Paris: 
 Guillaumin,  1848, s. 13-14. 

32  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MITtAPUUN KÄYFÄNTÖNÄ  

vähiten keskiarvosta: sitä mukaa kuin erot kasvavat, niitä 
edustavien ihmisten määrä pienenee; sekä jättiläiset että 
kääpiöt ovat hyvin harvinaisia; viimeksi mainittuja  ei  tule 
kuitenkaan pitää anomalioina,  ne  ovat välttämättömiä täy- 
dentämään satunnaisten syiden  lain  määräämiä nousevia  ja 
laskevia  sarjoja. Jokaisella ryhmällä  on  itse asiassa määritelty 
arvonsa. Vaikka ihmiset  haj aantuvat  yhteiskuntaan  ja 

 vaikka heidän kokonsa sekoittuvat näennäisesti mitä oikul- 
lisimmalla tavalla, heidän välilään  on  kuitenkin salaperäi - 

side,  jonka ansiosta kutakin yksilöä voidaan pitää vält- 
tämättömänä osana sellaista kokonaisuutta,  jota  emme voi  

34  tavoittaa fyysisesti vaan ainoastaan tieteen silmin. 

Havaittaneen,  että myös tässä toisessa versiossa Keskivertoih
-minen  on  yhä edelleen fiktio:  "On  ikään kuin ...", Quetelet 

sanoo selvästi. Kuitenkin satunnaisten syiden laki osoittaa, että 
fiktiolla  on  jokin vastine.  Se  ei  vastaa tiettyä ihmistä, joka olisi 
kyseisen yhteiskunnan keskivertoihminen, mutta kylläkin tä-
män yhteiskunnan ihmistyyppiä. Kyseessä  ei  ole malli, origi-
naali,  jota  todelliset ihmiset kopioina vastaisivat enemmän  tai 

 vähemmän, vaan pikemminkin heidän yhteinen referenssinsä. 
Tämä todistaa, että heillä  on  "luonnollinen" identiteetti  ja  että 

 on  olemassa ihmistä koskevia lainalaisuuksia. Lopuksi Quetelet 
luonnehtii Keskivertoihmistä seuraavasti: 

Ihminen, joka minulla  on  mielessäni,  on  yhteiskunnassa 
vastaavassa asemassa kuin ruumiin painopiste,  hän  on  kes-
kiarvo, jonka ympärillä yhteiskunnalliset elementit huoju-
vat.  Hän  on,  jos  niin halutaan, kuvitteellinen  oho,  jonka 
kannalta kaikki, mikä tapahtuu, vastaa yhteiskunnan kes-
kiarvoja. 

34 lbids  18-19. 

33  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald 

Quetelet  lisää: 

Tämä tapa määritellä keskivertoihminen  ei  ole pelkkää  ute- 
liasta spekulaatiota, vaan  se  voi tarjota mitä merkittävimpiä 
palveluksia ihmistä  ja  sosiaalista järjestelmää tutkivalle tie-
teelle.  Se  edeltää välttämättä kaikkea muuta yhteiskunnalli-
seen fysiikkaan suuntautuvaa tutkimusta, koska  se  ikään 
kuin muodostaa tälle perustan. Tietyn kansakunnan keski-
vertoihminen vastaa itse asiassa ihmisruumiin painopistettä; 
siihen  on  suhteutettava kaikkien tasapainotilan  ja  liikkeen  
• 1 	•..•  i 	 . 	35  iimioiaen  arviot. 

Keskivertoihminen  ei  siten ole ihminen, joka olisi paikannetta
-vissa  johonkin yhteiskunnassa.  Se on  yhteiskunta itse sellaisena 

kuin  se  ilmenee tilastoihin sovelletun todennäköisyyslaskennan 
objektivoimana. Quetelet'n esityksessä  ei  ole jälkeäkään keski-
vertoihmistä koskevasta realismista. Keskivertoihminen saman-
aikaisesti sekä mandollistaa ihmistä koskevan tieteellisen  ar-
vostelman  että  on  tämän arvostelman välttämätön korrelaatti. 
Kun hylätään metafyysinen ihmisluonto, yksilöt voidaan  iden-
tifloida  ja  heistä voidaan esittää tieteellisiä arvostelmia  vain 

 sellaisen sosiaalisen arvostelman mukaisesti, jonka referenssinä 
 on  juuri tämä keskivertoihminen. 

Keskivertoihmisen  teoria onkin  vain  uusi,  moderni  tapa 
yksiöllistää tietyn populaation yksilöt.  Se vain  määrittelee  sen, 

 mihin nykyisin jatkuvasti vedotaan  normin  ja  normaalin muo-
dossa. Keskivertoihmisen käsite ilmaisee uuden yksilöitä koske- 

Alphonse  Quetelet,  Sur l'homme et le développement de  ses facultés, ou, 
Essai  de physique  sociale,  Paris: Bachelier, 1835, Tome I, s. 20  ja  Tome 
II, s. 250. 

34 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

van arvostelman  tavan  ja  on  samalla tämän arvostelman korre-
laatti: 

Minusta  on  aina ollut mandotonta arvioida erillisen yksilön 
rohkeuden -  tai  sen  mitä pidetään rohkeutena - absoluut-
tista astetta;  sillä  mitä mittayksikköä voitaisiin soveltaa? 
Voidaanko yksilöä havainnoida tarpeeksi kauan  ja  riittävän 
kiinteästi, jotta  koko  hänen käyttäytymisensä voitaisiin ot-
taa huomioon rohkeiden toimintojen arvon arvioimiseksi? 
Mikä tuomioistuin voisi antaa tällaisia arvostelmia;  ja  rut-
täisikö  näiden toimintojen lukumäärä tyydyttäviin johto-
päätöksiin? Kuka vastaisi siitä, että tämä yksilö  ei  olisi 
muuttunut havaintojen teon kuluessa? Kun tarkastelemme 
tarpeeksi suurta joukkoa ihmisiä, melkein kaikki nämä vai-
keudet katoavat, erityisesti,  jos  tarkoituksena  on  määrittää 

 vain  suhteita eikä absoluuttisia arvoja. 36  

Keskivertoihmistä  koskevalla teoriallaan Quetelet esittää  vain 
 uuden yksilöllistämisen tavan, eivätkä  sen  lähtökohtana ole 

enää itse yksilöt, heidän luontonsa  tai  ideaali,  jota  heidän tulisi 
tavoitella, vaan ryhmä, johon  he  kuuluvat. Keskivertoihmisen 
teoria  on  väline, jonka avulla ulkoinen referenssi - kadotettu 
alkuperä, onnellinen tulevaisuus, tietty päämäärä - voidaan 
korvata kollektiivin  ja sen  muodostavien  yksilöiden referenssillä 
itseensä. Keskivertoihmisen konstruktiollaan Quetelet antoi 
mandollisuuden ajatella yhteiskuntaa  ja  yksilöitä ilman ulkoista 
referenssiä  ja  loi näin perustan sosiologialle. 

Vakuutuksenantajan  "riski" objektiivisuuden, laskennan  ja 
 uudelleen jakamisen periaatteena vastaa täsmällisesti Quetelet'n 

"sosiaalisen fysiikan" objektivoimaa  ja  tuottamaa "keskiverto- 
ihmistä". Quetelet'n keskivertoihmisen tavoin myös riski  on  

"Ibid.,  Tome I, s. 147-148. 

35  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald  

sääntö, joka perustuu todennäköisyyslaskennan soveltamiseen, 
sääntö, joka  ei  palaudu  tiettyyn luontoon  (metafysiikan ohje!- 
man  mukaisesti)  tai  moraaliin (siihen mitä ihmisen pitäisi olla 

 tai  tehdä) vaan mandollistaa ryhmän jatkuvat  (ja  positivistiset) 
 itseään koskevat arvostelmat. 

Riski  on  laskettavissa,  ja  se on  kollektiivinen. Nämä 
ominaisuudet riippuvat vastavuoroisesti toisistaan. Onnetto-
muus vahinkona, epäonnena  ja  kärsimyksenä  on  aina yksilölli-
nen onnettomuus, joka koskettaa  vain  tiettyä yksilöä. Onnet-
tomuuden riski  sen  sijaan koskee  koko populaatiota.  Vakuu-
tuksen kannalta yksilöllistä riskiä  ei  varsinaisesti ole olemassa. 
Riski  on  aina sosiaalinen. Itse asiassa riski  on  mandollista laskea 
vasta tietyn populaation tasolla. 

Vakuutuksenantajan  tehtävänä  on  juuri konstituoida tämä 
populaatio riskejä valikoimalla  ja  jakamalla. Vakuutus voi pe-
rustua  vain  ryhmiin;  se yhteiskunnallistaa  riskit. Vakuutus te-
kee jokaisesta kokonaisuuden osan. Toimintatapansa mukai-
sesti vakuutus luo vastavuoroisuuksia, tietoisesti silloin kun  on 

 kysymys keskinäisistä vakuutusyhtiöistä  ja  tiedostamattomasti 
silloin kun  on  kysymys vakuutusmaksuille perustuvista yhti-
oista.  

Riskin idea  edellyttää, että kaikki populaation muodostavat 
yksilöt ovat samassa asemassa: kaikki ovat riskitekijöitä  ja  riskin 

 alaisia. Tämä  ei  kuitenkaan tarkoita, että kaikki aiheuttaisivat 
samat riskit  ja  olisivat samojen riskien alaisia. Riski määrittelee 
kokonaisuuden, mutta kullekin yksilölle  on  ominaista hänen 
erityisen riskinsä todennäköisyys. Vakuutus yksilöllistää,  se 

 määrittelee jokaisen riskinä mutta sellaisen yksilöllisyyden ris-
kinä, joka  ei  enää viittaa mihinkään abstraktiin normiin vaan 
joka suhteutuu vakuutetun väestön toisiin jäseniin; tämä yksi-
Iöllisyys  on  luonteeltaan keskimääräistä  tai  sosiologista yksilölli-
syyttä.  

36 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MIlTAPUUN KÄ'TÄNTÖNÄ 

Vakuutukselle  ominainen vastavuoroisuus mandollistaa  sen, 
 että yksilöt voivat pieniä maksuja vastaan saada korvauksen 

heitä kohtaavista menetyksistä. Tämä  ei  kuitenkaan vielä erota 
vakuutusta sellaisista alkukantaisista vastavuoroisen avustuksen 

 ja  solidaarisuuden muodoista kuin korporaatiot  ja veijeskun-
nat.  Vakuutusta  ei luonnehdi  ainoastaan, että  se  jakaa yksilö!- 
listen  vahinkojen kustannukset ryhmän kannettavaksi. Olen-
naista  on,  että tässä uudelleenjaossa  ei  enää noudateta avustuk-
sen  tai  hyväntekeväisyyden  muotoa vaan tiettyä sääntöä, tiettyä 
oikeudenmukaisuussääntöä. 

Aiemmin katsottiin, että hyvän  ja  pahan, onnen  ja  epäon-
nen, luonnollinen jakaantuminen  on  sellaisenaan oikeuden-
mukainen. Sattuman oli annettava toteutua. Jokaisen oli va-
paasti  ja  omasta tandostaan suojauduttava  sen  varalta. Tästä 
seurasi, että oikeudenmukaisuusarvostelmien tuli perustua va-
hinkojen syyn selvittämiseen: oli saatava selville, oliko vahin-
gon aiheuttanut luonto vai joku toinen yksilö, jonka olisi kan-
nettava vahingon kustannukset. 

Vakuutukseen  liittyy aivan toisenkaltainen oikeudenmukai-
suuden  idea:  syyn idean korvaa  idea  kollektiivisten kustannus-
ten uudelleenjaosta, missä kunkin osuus vahvistetaan tietyn 
säännön mukaisesti.  Riskin idea  ei  viittaa vahingon syyhyn 
vaan sääntöön, jonka mukaisesti vahingosta aiheutuneet kus-
tannukset jaetaan. Vakuutukseen liittyvä oikeudenmukaisuus- 
sääntö  ei  enää viittaa luontoon vaan ryhmään. Kyseessä  on  oi-
keudenmukaisuuden sosiaalinen sääntö, jonka ryhmä voi va-
paasti määritellä itselleen. 

Mitä riski sitten  on,  mitä  on  tulipalon riski, työtapaturman 
 tai  liikenneonnettomuuden riski, vastuun riski  ja  elämän riski? 

Riski  on  sääntö, joka samanaikaisesti mandollistaa sekä tietyn 
populaation yhtenäistämisen että  sen muodostavien  yksilöiden 
tunnistamisen itsereferenssin mekanismin avulla.  Se on  eräs  

37  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

yhteisen mittapuun käytäntö, vertailtavuuden  ja  yksilöllistämi
-sen  puhtaasti positivistinen periaate. 

Tämä jakso  on  sopiva lopettaa kahteen huomautukseen. 
Ensinnäkin normalisoivassa kurinpidossa  ja  riskissä  tai keskiar-
vossa  toistuu sama  kokemus positivistisesta  ja  itsereferentiaali-
sesta  yhteisestä mittapuusta, arvostelmasäännöstä, vaikka tämä 

 kokemus paikantuu  eri instituutioihin  ja  eri tasoille. Voimme 
toisin sanoen puhua eräänlaisesta  normin  mallista. Normi  ei 

 ole jotain erityisesti  vain kurinpidolle  ominaista.  Sen  logiikka 
toimii muissakin instituutioissa, joissa sitä toteutetaan toisilla 
teknologioilla. Voimme kutsua normiksi itse tätä logiikkaa. 

Toiseksi: Kun teollistuneessa Euroopassa  1 800-luvun lo-
pulla otetaan käyttöön sosiaalivakuutus,  riskin  teknologiasta 
tulee myös tietyn politiikan periaate.  Riskin  teknologiasta eri 
ulottuvuuksissaan - epistemologisessa, taloudellisessa, moraali-
sessa, oikeudellisessa  ja  poliittisessa - tulee uuden poliittisen  ja 

 sosiaalisen organisoinnin periaate. Vakuutus  ei  muutu sosiaali- 
seksi niinkään siten  ja  siksi, että uudenlaiset riskit - kuten 
"ammatillinen" riski  tai  "sosiaaliset" riskit - otetaan vakuutuk-
sen piiriin. Kysymys  on  pikemminkin siitä, että yhteiskunta 
alkaa analysoida itseään  ja  ongelmiaan yleistetyn  riskin tekno-
logian  avulla. Vakuutus viittaakin  1800-luvun lopulla sekä 
instituutioiden kokonaisuuteen että diagrammiin, jonka kautta 
yhteiskunta refiektoi organisaationsa, toimintansa  ja  säänte-
lynsä  perusteita. 

Tämä edellyttää uudenlaista suhdetta valtion  ja  vakuutuk-
sen käsitteiden välillä. Vakuutusta  ei  käsitetä  vain  elimenä, val-
tioon paikantuvana instituutiona  tai  valtion organisoimana 
instituutioiden kokonaisuutena. Itse  valtio  ymmärretään va-
kuutuksen idean pohjalta. Vakuutus  ei  ole  vain  yksi valtion 
funktioista, vaan  se  vaikuttaa valtion luonteeseen.  Valtio  itse  on 

 valtava vakuutusinstit•uutio.  

38  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN KÄ"TÄNTÖNÄ  

Se,  että vankilasta  1 800-luvun alussa tulee yleinen rangais-
tusmuoto, merkitsee Foucault'n mukaan "kurinpitoyhteiskun-
nan" syntyä, yhteiskunnan, joka mikrovaltojen tasolla nou-
dattaa  normin  logiikkaa. Vakuutuksen kehitys  1 800-luvulla, 
sosiaalivakuutuksen käyttöönotto  ja  tämän jälkeen yleisten 
sosiaaliturvajärjestelmien luominen merkitsevät puolestaan 
"vakuutusyhteiskunnan" syntyä; tämä toteuttaa populaatioiden 
tasolla samaa  normin  logiikkaa kuin "kurinpitoyhteiskunta" 
mikrovaltojen tasolla.  

4.  Standardisointi  

Tekninen standardisointi37  ei  ole tietyn  mallin  mukaisten 
objektien valmistamista.  Se on  "sellaisten viiteasiakirjojen 
tuottamista, jotka sisältävät ratkaisuja niihin teknisiin  ja  talou-
dellisiin ongelmiin, joita toistuvasti syntyy taloudellisten, tek-
nisten, tieteellisten  ja  sosiaalisten osapuolten välisissä suh-
teissa"38 . Standardisointi  ei  näin viittaa niinkään tuotteen 
saattamiseen vastaamaan tiettyä mallia vaan pikemminkin yh-
teisymmärryksen saavuttamiseen tämän  mallin  valinnasta.  

Encyclopedia  Britannica  antaa artikkelissaan "Standardi- 
sointi" seuraavan määritelmän: "Standardi  on  esineiden  tai  

Teknisestä  ja  teollisesta standardisoinnista käytetään ranskan kielessä 
termiä  normalisation  ja  tässä toiminnassa tuotetuista mittapuista puo-
lestaan termiä  norm.  Tämä kielellinen sukulaisuus  on  tärkeää Ewaldin 
argumentaatiolle, jossa  hän  pyrkii osoittamaan, miten normi  ja  normali-
sointi läpaisevät  koko  modernin yhteiskunnan. Suomennoksessa  nor-
malisation on  kuitenkin tässä yhteydessä jouduttu kääntämään  standar-
disoinniksi  ja  norm  puolestaan standardiksi, mikä valitettavasti kielelli

-sellä  tasolla heikentää Ewaldin argumentaation voimaa. - Suom. huom.  
38  Standardisointia  koskeva asetus numero  84-74, 26.  tammikuuta 

 1984. 

39  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald  

toimintojen vertailua varten valittu malli. Standardi tarjoaa 
arvostelmakriteerin." Standardisointi  on  näin  ollen  normien, 
mittaamis-  ja vertailuvälineiden, arvostelmasääntöjen  tuotta-
mista: "Standardi voidaan määritellä sellaiseksi referenssin  tai 

 vertailun pohjana olevaksi kriteeriksi, mitaksi  tai  esimerkiksi 
menettelytavasta, prosessista, ulottuvuudesta, laaj uudesta, mää-
rästä, laadusta  tai  ajasta, joka perustuu tietyn auktoriteetin 
päätökseen, tapaan  tai konsensukseen"39. Standardisoinnin 

 käsitteeseen kietoutuu käsitys yhteisestä mittapuusta, vertailta-
vuuden periaatteesta. Standardisoinnin ongelma  on  yhteisen 
mittapuun ongelma. Sikäli kuin standardisointi viittaa tuotta-
vaan toimintaan, kyse  ei  ole esineiden tuottamisesta vaan  me-
nettelytavasta,  joka mandollistaa yhteisymmärryksen  standar-
din  valinnasta. 

Tämä standardisoinnin määritelmä antaa  sen  historialle 
paradoksaalisen leiman. Standardisoinnin käytäntö saavutti 
itsetietoisuuden  1900-luvun alussa: sekä itse termi  (1928)  että 
ensimmäiset kansalliset  ja  kansainväliset standardisoinnin in-
stituutiot ovat peräisin tältä ajalta40. Standardisointi näyttäytyi 
omille toimijoilleen uutena ongelmana,  ja  kuitenkin heidän 
siitä antamansa kuvaus viittasi siihen, että sitä  on  aina ollut 
olemassa. Kieli, kirjoitus, raha, mittausvälineet, tottumukset, 
tavat, kaikki nämä instituutiot, joita ilman alkukantaisinkaan 
yhteiskunta  ei  ole käsitettävissä, näyttävät ainakin jälkikäteen 

''  Norman F. Harriman,  Standardc and Standardisation. New York: 
McGraw-Hill, 1928, s. 24.  
40 Normenausschutz  der  Deutschen Industrie  (1917), Union Suisse de Nor-
malisation (1918), American Engineering Standardc Committee, Corn-
mision  permanente  de standardisation  (Ranska),  Engineering Standards 
Committee  (Englanti),  International Standardizing Association (1928-
1930). 

40  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITTAPUUN  KÄYTÄNTÖNÄ  

arvioiden saaneen alkunsa standardisoinnin kaytannosta .41  

Näin standardisointi olisi seurannut ihmiskuntaa  koko  tämän 
kehityksen ajan.  Se  olisi primääri sosiaalinen funktio, joka  on 

 vaikuttanut käyttäytymismuotoihin (niitä säännönmukaistaen), 
tekniikoihin (tekniikka  on  aina pohjimmaltaan standardisoi-
tua, uusinnettavaa  ja  siirrettävää)  ja  ennen kaikkea kommuni-
kaation välineisiin (merkit edellyttävät aina niiden materiaali-
suuden  ja  merkitysarvojen standardisointia).  Mikään sosiaali-
nen ilmiö  ei  voi välttyä standardisoinnilta. Mitään yhteiskuntaa 

 ei  voi ymmärtää ilman standardisointia, tämä seuraa yhteis-
kuntaa jatkuvana funktiona. 

Standardisointi  on  kuitenkin ennen muuta kommunikaa-
tion perusta, juuri  se  tekee kielestä yhteisen  kielen.  Modernien 
edustajiensa mukaan standardisointi  on yhteiskunnallistumisen 

 perusta. Heidän mukaansa  ei  ole yhteiskuntaa vailla normia, 
vailla koodia, vailla yhteistä mittapuuta, vailla kommunikaa-
tion periaatetta. Tämä paljasti teknisen standardisoinnin  funk-
tion:  oli muodostettava tuottajien keskinäinen sekä tuottajien 

 ja  kuluttajien välinen yhteiskunta, annettava sille yhteinen kieli 
 ja  instituutiot. Tekninen standardisointi, joka sijoittui yhteis-

kunnallistumisen muotojen pitkään historiaan, toteutti tämän 
yleisen yhteiskunnallisen  funktion  erityisellä tavalla. 

Ensimmäisenä erona oli, että tekninen standardisointi oli 
tietoista, tandonvaltaista  ja  harkittua toimintaa. Standardisointi 

 ei  ollut enää passiivista vaan tahtoon perustuvaa  ja  ohjelmoi-
tua . Standardisoinnin vaatimus  ei  koskenut  vain yksittaista 

'  Ks. Jacques Maily,  La Normalisation, Paris: Dunod, 1946, s. 11  ss.; 
 Norman F. Harriman, op.  cit.,  s. 1; John Gaillard,  Indu,ctrial  Standardi-. 

zation,  its  princzles  and application, New York: H.W. Wilson, 1934, 
1  ss;  Waldemar Heilmich,  Vom Wesen  der  deutschen Normung.  Berlin: 

 Deutscher Normenausschuß,  1941, DIN 1917-1927. 
42  Albert W. Whitney  tulkitsee tämän muutoksen  siirtymänä  luonnolli- 
sesta valinnasta harkitun  valinnan  menetelmään, ks.  National Industrial 

41 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

tuottajaa  tai  tuotannonalaa  vaan tuotantoa sellaisenaan  ja sen 
 myötä myös kulutusta. 

Tämä systemaattisuus antaa tekniselle standardisoinnille 
aivan erityisen piirteen. Niinpä  sen  alkuperää  ei  voi etsiä ilmi-
öistä, jotka jälkikäteen saattavat näyttää standardisoinnin tek-
niikoiden ennakoivaka hyödyntämiseltä. Esimerkkejä ovat 
vaikkapa Venetsian laivanrakentaminen, missä  1 500-luvulta 
alkaen toteutettiin tiettyä työnjaon menetelmää, kenraaliluut-
nantti  de  Gribeauval'in  1700-luvun lopulla muotoilemat ty-
kistöä koskevat määräykset  tai Albert W.  Whitneyn  1793 

 suunnittelemat työpajat, joiden oli määrä valmistaa  10 000 
 muskettikivääriä  Yhdysvaltojen hallitukselle. 

Teknisellä standardisoinnilla  on  toisenlainen genealogia. 
Sitä  ei  voida ymmärtää ilman insinöörin hahmoa. Standardi- 
sointi  on  insinöörin kieltä,  ja sen institutionalisointi  määrittää 
ajankohdan, jolloin tämä kieli voi väittää tulleensa yhteiseksi 
kieleksi. Standardisoinnin instituutiot ovat lähtöisin insinöö-
rien (mekaanikkojen, sähköteknikkojen) yhdistyksistä, joita 

 1800-luvun toisella puoliskolla syntyi kaikkiin teollistuneisiin 
maihin. Tässä  on  standardisoinnin  ensimmäinen genealoginen 
linja: standardisointi  on  teolliseen kehitykseen liittyneiden tie-
teellisten  ja  teknologisten  muutosten tytär. 

Varsinaisesti standardisoinnin tarve tiedostettiin ensim-
mäistä kertaa ensimmäisen maailmansodan aikana, jolloin 
myös luotiin ensimmäiset viralliset standardisointielimet. Tässä 
ilmenee standardisoinnin toinen genealoginen linja:  sen  taus-
talla olivat tuotannon tarpeet, vaatimukset tuotannon yhte - 

Conference Board, Industrial Standardisation, New York: National 
Industrial Conference Board, 1929, s. 18. 
43 Jacques Maily, op.cit.,  s. 24. 

42 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN  KAYTÄNTÖNA 

näistämisestä  sekä sotatarvikkeiden keskinäisestä vaihdettavuu-
desta  ja  yhteensopivuudesta.  

Välittömästi sotaa seuranneena aikana standardisointi näyt-
täytyi eräänlaisena modernin maailman ylitsepääsemättömänä 
vaatimuksena. Tulevaisuus, teollinen  ja  taloudellinen menestys, 
näytti riippuvan standardisoinnista. Teollisuuspiirit pitivät sitä 
pakottavana välttämättömyytenä. Kaikissa teollistuneissa 
maissa perustettiin standardisointielimiä,  ja  ilmestyi lukuisia 
julkaisuja, jotka muistuttivat jokaista, niin tuottajaa kuin ku-
luttajaakin, standardisoinnin velvollisuudesta. Standardisointi 

 ei  ollut enää tekniikka, joka olisi voitu vapaasti omaksua  tai 
 jättää omaksumatta.  Sen  oli määrä tästä lähtien tarjota kehys 

tuotannolle  ja  vaihdolle  koko  maailmassa. Tämä  on  standar
-disoinnin  kolmas,  taloudellinen  ja  sosiologinen genealoginen 

linja. 
Standardisoinnin  vaatimuksesta voimme lukea teollisuus-

johtajien ymmärtäneen, että  he  muodostivat yhteiskunnan, että 
oli syntynyt teollinen yhteiskunta  ja  että  se  edellytti omaa kiel-
tään, omia koodejaan  ja  omia sääntelymuotojaan.  Standar

-disointiliike  osoitti, että teollisen kehityksen, uusien tarpeiden 
 ja  joukkokulutuksen  tajuttiin olevan merkkejä uudesta maail-

masta,  jota  eivät erota vanhasta maailmasta ainoastaan uudet 
tekniikat  ja  tuotantokapasiteetin kasvu vaan myös uudet kom-
munikoinnin välineet  ja  uudet säännöt.  

On  erotettava toisistaan standardisoinnin funktiot  tai  pää-
määrät  ja sen  tekniikat. Standardisoinnin funktiot ovat hyvin 
tunnettuja: yksinkertaistaminen, yhtenäistäminen  ja  spesifi- 

.45 	 . 	 . 	 . ointi .  Yksinkertaistaminen tarkoittaa tuotemallien lukumaa - 
ran  supistamista, toisiaan liikaa muistuttavien tuotteiden  kar- 

Ks. Waldemar  Hellmich, op.cit.;  Jacques  Maily, op.cit.,  s. 26. 
Jacques  Maily, op.cit.,  s. 35  ss;  Norman F. Harriman,  op.cit.,  s. 24  ss.; 

 National Industrial Conference Board, op.  cit.,  s. 23  ss.  

43  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

simista.  Yhtenäistäminen tarkoittaa tuotteiden ominaisuuksien 
määrittämistä siten, että  ne  olisivat keskenään yhteensopivia  ja 
vaihdettavia. Spesiflointi  puolestaan viittaa täsmällisen yhteis-
ymmärryksen saavuttamiseen tuotteiden laadusta  ja sen arvi-
ointitavasta.  Nämä standardisoinnin funktiot ovat  osa  tuotan-
non rationalisoinnin ohjelmaa,  jota  toteutetaan hukkakäyttöä 
vähentämällä, varastojen paremmalla ohjauksella  ja  tuotannon 
yleisellä sääntelyllä; tavoitteena  on  kriisien hallinta saattamalla 
tarjonta  ja kysynta  sopusointuun . Kyse  on  lyhyesti ilmaistuna 
ajan hallinnasta. 

Teollista standardisointia  ei  kuitenkaan voi tyhjentävästi 
luonnehtia pelkästään näillä funktioilla  ja  tavoitteilla. Olen-
naista  on  tekniikka, joka mandollistaa niiden saavuttamisen. 
Standardisointia käsittelevissä artikkeleissa  ja  kirjoissa luetel-
laan, aina lähes samassa järjestyksessä, erilaisia, kohteiltaan 
poikkeavia standardeja: terminologiset standardit, metrologiset 
standardit, ulottuvuuksia mittaavat standardit, laadulliset  stan- 

.47 	..... 	• 	•..• 	. dardit . Naita erityyppisia  standardeja  ei  kuitenkaan voi ym- 
märtää toisistaan riippumatta. Niille  on  ominaista eräänlainen 
keskinäinen solidaarisuus: kielelliset standardit palvelevat  met

-rologisten  standardien kuvaamista, joiden avulla puolestaan 
laadulliset standardit muotoillaan. 

Tämä standardien keskinäinen solidaarisuus selittyy  sillä, 
 että standardisoinnin varsinaisena kohteena  on  kieli. Standardi- 

sointi alkaa sanastosta: 

Tiettyä ongelmaa lähestyttäessä  on  ensiksi päästävä yhteis-
ymmärrykseen termien täsmällisestä merkityksestä: kullekin 
asialle  on  oltava  vain  yksi termi  ja  kullakin termillä  on  ol-

Ks, Jacques  Maily, op.cit.,  luku  V, "Les  avantages  de la normalisa- 
tion", s. 89  ss.  

Ks.  esim.  ibid.,  s. 48  ss.  

44  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

tava  vain  yksi merkitys ... Myös standardisoinnin ensim- 
mäinen tehtävä  on  laatia normit, jotka määrittelevät yksise- 
litteisesti teknisen terminologian, tuotenimikkeistön  ja  

48  tuotteiden kuvalhsen esittamisen. 

Kysymys  on  aina merkkien  ja  kirjoituksen järjestelmään saakka 
ulottuvasta sanaston standardisoinnista: arkikielen merkit  ja 
ilmaisumuodot  eivät täytä vaadittavaa täsmällisyyttä. Sanoihin 
liittyy lukuja  ja  piirroksia, jotka myös  on  standardisoitu. 

Kielellinen standardisointi ulottuu myös  kielen  rakentee-
seen. Standardisoinnin kielellä  on  oma kielioppinsa, toisin sa-
noen oma logiikkansa.  Se  palvelee tiettyä ajattelun muotoa, 

 jota  tämä kieli edellyttää  ja  jota  sen  samalla  on  määrä ilmentää: 
tiettyä analyysin tyyliä, tiettyä tapaa jakaa  ja  hajottaa objektit, 
tehtävät  ja  tarpeet sekä segmentoida  ja individualisoida ne. 

 Uuden  kielen työstämisen  ohella standardisointi  on  myös  ob- 
• 	. 	. 	• 	. 	. 	. 	. 	• 	. 	 .  49 jektivoinnin  periaate  ja objektiviteetuen  tuottaja . Keinotekoi-
nen kieli, johon tekninen standardisointi perustuu, täyttää sekä 
objektivoinnin että näin tuotetun objektiviteetin ilmaisemisen 
funktiota. 

Tämän  kielen  tehtävänä  on  yhtäältä välttää monimerkityk-
sellisyyttä.  Se on  täsmällisyyden, tarkkuuden  ja  varmuuden 
kieli, joka  ei  tunne  sanaleikkejä  tai kielikuvia,  josta  on  karsittu 
"häiritsevät äänet";  se on  täydellisen kommunikaation kieli. 
Mutta toisaalta -  ja  tämä  on  yhtä tärkeää - tämä kieli luo 
tietyn maailman. Standardisointi perustaa uuden suhteen 
sanojen  ja  asioiden välille. 

Pohjimmiltaan standardisoinnissa  on  kyse siitä, että tästä 
kielestä,  sen sanastosta ja  rakenteesta sekä  sen  ilmaisemasta 

 aj attelutavasta  tehdään yhteinen kieli,  kommun ikaation  yleinen  

48  Ibid.,  s. 49. 
Ks. John Gaillard, Definition of concepts in a standard, s. 36. 

45  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

periaate. Tämän  kielen ei  ole määrä päteä  vain  jonkin teolli-
suudenalan sisällä vaan myös teollisuudenalojen keskinäisissä 
sekä tuottajien  ja  kuluttajien välisissä suhteissa.  Sen  täytyy 
kyetä ilmaisemaan, koodaamaan uudelleen  ja  sopeuttamaan 
toisiinsa kaikkien osapuolten - tuottajien  ja  kuluttajien, osta-
jien  ja  myyjien sekä tuottajien keskinäiset - vaateet. Standardi- 
sointi luo  kielen,  joka mandollistaa näiden osapuolten  välisen 

 yhteisymmärryksen  ja  yhteiskunnan muodostamisen 50 .  Stan-
dardisoinnissa on  olennaisesti kyse tätä koodia koskevan 
yhteisymmärryksen tuottamisesta niin, että osapuolet jakavat 
myös yhteisen  kielen  edellyttämät ajattelutavat  ja  arvot.  Stan-
dardisoinnin  projektina  on  vakiinnuttaa uusia yhteisiä mitta- 
puita, asianmukaisia analyysin  ja  ilmaisun sääntöjä,  ja  kasvattaa 
tämän  kielen  käyttämiseen kaikki, jotka ovat tekemisissä talou-
dellisen vaihdannan kanssa. 

Standardisoinnissa  on  näin kysymys yhteisen  kielen 
 muodostamisesta, teollistuneen yhteiskunnan edellyttämän 

puhtaan kommunikaation täydellisen  kielen  luomisesta  ja  va-
kiinnuttamisesta. Mutta millainen sisältö tällä kielellä  on,  mitä 

 sillä  sanotaan? Eivätkö tällä tavoin tuotetut normit ole  vain 
 uusi, täsmennetty  ja  täydellistetty  versio  jo  aiemmin käytetyistä 

kommunikaatiovälineistä? Miten määritellään  ne  vaatimukset 
 ja  suoritukset, joita tämä kieli ilmentää? Mikä  on  teollisen 

standardisoinnin normi? 
Teknisen standardisoinnin toinen erityispiirre  on  siinä, että 

vaatimukset  ja  suoritukset määritellään suhteellisuuden  ja  soli-
daarisuuden toisiinsa kietoutuneiden periaatteiden mukaisesti. 
Standardisoinnin yhteydessä tuotantonormin mittana  on ku-
lutusnormi  ja  päinvastoin. Standardisointiin kuuluu solidaa - 

50 Norman F. Harriman,  op.cit.,  s.  XVI.  

46  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORM!  YHTEISEN MITTAPUUN KÄYFÄNTÖNÄ 

risuuden  ja  keskinäisen riippuvuuden idea51 . Kaikkien  on 
 ajateltava toimintaperiaatettaan suhteessa aina  jo määrittynee

-seen tyydytettävään  tarpeeseen eikä suhteessa johonkin täydelli-
syyden ihanteeseen, jonka jokainen voisi eristäytyneessä toi-
minnassaan saavuttaa (tällaisessa ihanteessa  ei  enää ole mieltä). 
Standardisointi  on  tapa organisoida tämä solidaarisuus, joka 
tekee jokaisesta toisensa peilin  ja  mitan. 

"Täydellisyys  ei  kuulu standardisoinnin ideaan" 52 . Täydelli-
sen korvaa  one best,  toisin sanoen suhteellisesti katsottuna  pa-
ras:  teollisten mandollisuuksien, taloudellisen kapasiteetin sekä 
tiettyjen käyttötapojen  ja  niiden asettamien vaatimusten kan-
nalta  paras. Standardisointi  on  arvottamista, mutta arvotta-
mista, jossa absoluuttinen  tai  täydellinen  ei  enää ole arvo53 . 

Tuote  on  hyvä, kun  se  vastaa käyttötapaansa. Standardisointi 
antaa välineen, jonka avulla tämä käyttötapa voidaan määritellä 
täsmällisesti.  Normin  järjestyksessä arvoja  ei  voida määritellä 
apriorisesti vaan ainoastaan jatkuvassa vertailun prosessissa, 
minkä mandollistaminen onkin standardisoinnin tavoitteena. 
Standardisoinnin  ja  ylipäätään normalisoinnin prosessi muun-
taa arvojen problematiikkaa: arvojen arvo  ei  enää perustu jo-
honkin ideaaliin vaan siihen, että  ne  ilmaisevat tietyn ryhmän 
sisäisiä solidaarisuuksia. Standardit (normit) ilmentävät kom-
promisseja: normien välisiä kompromisseja, jotka vastaavat 
normien keskinäisen solidaarisuuden periaatetta; teknisten  ja 

 teollisten mandollisuuksien välisiä kompromisseja; tuotteiden 
 ja  tarpeiden välisiä kompromisseja.  

51  Waldemar  Heilmich, op.cit.:  "Es  gibt keine vereinzelte  Norm:  alle 
Normen sind voneinander abhängig."  

Norman F. Harriman,  op.cit.,  s. 79. 
Ks. Jessie V. Coles, Standardization of consumers' goods, an aid to con-

sumer-buying. New York: Ronald Press, 1932. 

47  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

Tekninen standardisointi  on  esimerkki arvottamisesta, joka 
 ei  viittaa mihinkään universaaliin mittapuuhun  ja  jossa tasa-

paino  on  syrjäyttänyt absoluuttisen arvojen arvona. Vaikka 
normi vakauttaa  ja säännönmukaistaa,  se  pätee  vain  tietyn ajan. 
Kompromissina  se on kuolevainen  yhteinen mittapuu, refe-
renssi. Teknisessä standardisoinnissa normi (standardi)  on  ly-
hyesti sanoen mittapuu,  jota  luonnehtii  se,  että  se  ilmaisee 
ryhmän suhdetta itseensä  (on  syytä muistaa, että tämä ryhmä 
saattaa jakaantua  koko  maapallon alueelle). 

Kohtaamme nämä eri ominaisuudet myös standardien  aset-
tamismenettelyissä. Standardisointi  ei rinnastu  lakien säätämi-
seen. Yksipuolisella, ylhäältä annetulla määräyksellä  ei  standar-
disoida,  eikä standardisointi ole valtion funktio.  Se  edellyttää 
sellaisten järjestöjen perustamista, joissa kaikki asianomaiset 
toimijat - tuottajat, kuluttajat, insinöörit  ja  tutkijat - voivat 
neuvotella edustamiensa vaatimustensa yhteisestä mittapuusta.  

54  Standardisointiin sisaltyy  erityinen  demokratian  muoto .  Se 
 käsittää yleensä kaksi tasoa: ensimmäinen taso, jolla  on kompe-

tenssi  päättää  standardeista,  on  organisoitu eri toirnialojen - 
kuten sähkö-, konepaja-,  auto-  ja  rakennusteollisuuden - mukai-
sesti. Toiselle tasolle sijoittuvat standardisoinnin keskusjärjestöt, 
jotka huolehtivat standardien keskinäisestä yhteensopivuudesta. 
Tässä  ne  noudattavat periaatetta, jonka mukaan "normien  on 

 muodostettava täydellisen homogeeninen kokonaisuus"5 .  Tämä 
periaate tekee standardisoinnista päättymättömän tehtävän. 

Mitä teoffinen standardisointi siis  on?  Siihen kytkeytyvät 
erottamattomasti sekä tietty objektiivisuuden periaate että sel-
laisten yhteisten mittapuiden järjestelmä, jotka ryhmä - kansalli- 

Jacques Mailly, op.cit.,  s. 150  ss.;  National Industrial Conference 
Board, op.cit., Chapter VI, "The American Standards Association and 
Other National Standardizing Bodies", s. 100  ss.  
"jacques Mailly, op.cit.,  s. 61. 

48 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN  KÄYFÄNTÖNÄ  

set  rajat tuottajien  ja  kuluttajien ylittävä joukko - antaa itselleen 
ilman muuta referenssiä kuin kulloisetkin vaatimuksensa  ja  suo-
rituksensa  ja  joiden ansiosta  se  voi kommunikoida itsensä 
kanssa.  

5.  Mitä normi  on?  

Kurinpidon,  vakuutuksen  ja  standardisoinnin menettelyjä  ei 
 kuitenkaan pidä sekoittaa keskenään. Kurinpidon kohteena ovat 

ihmisruumiit, joissa  se  saa aikaan suorituksia tottelevaisuuden 
skeeman mukaisesti; vakuutus suuntautuu tiettyyn populaati-
oon,  jota  se  ohjaa abstraktisti turvallisuuden nimissä; standardi- 
sointi taas pyrkii määrittelemään vaatimuksille  ja  tuotteille kes-
kinäisen vaihdettavuuden  ja  yhteensopivuuden  sääntöjä. Tästä 
huolimatta nämä kolme käytäntöjen ryhmää voidaan sijoittaa 
saman normi-termin  alle.  Mitä yhteistä niillä  on?  Miten  ne 

 jäsentyvät  keskenään?  Ja  mitä johtopäätöksiä niiden vertailusta 
voidaan tehdä  normin  käsitteen selventämiseksi? 

Ensinnäkin voidaan havaita, että kuhunkin näistä käytän- 
noista liittyy vastustamaton laajentumisen tendenssi. Kurinpi-
dosta tulee normatiivista, kun  se  yleistyy, kun  sen  funktio 
kääntyy negatiivisesta positiiviseksi,  ja  toisaalta juuri  normin 

 logiikka mandollistaa  sen,  että kurinpito voi yleistyä.  "Kurin-
pitoyhteiskunnan"  ja  normin  ideoiden välillä  on  näin  ollen 

 välttämätön suhde. Vakuutusmuodot taas ovat jatkuvasti lisän-
neet alaansa  ja  instituutioitaan,  sen  jälkeen kun  ne  lopulta 

 1800-luvun alussa säänneltiin oikeudellisesti. Enää  ei  ole sosi-
aalista ongelmaa,  jota  ei  käsiteltäisi  riskin  termein: puhtaana- 
pito, terveys, ympäristön saastuminen, sopeutumattomuus, 
rikollisuus. Sosiaaliturvan instituutio tekee vakuutuksesta jopa 
sosiaalisen siteen muodon. Kysymys  ei  ehkä ole "normalisoin-
nista" mutta ainakin "normativisoinnin" yleisestä liikkeestä,  

49 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald  

joka perustuu  riskin  teknologiaan. Tekninen standardisointi 
tuntuu myös edellyttävän loputonta laajenemista: tuotteen 
standardisointi merkitsee myös tuotantotekniikan samoin kuin 
tuotteella tyydytettävien tarpeiden standardisointia. Canguil

-hem  havaitsi tämän: 

Tekninen normi (standardi) lähestyy yhä enemmän ideaa 
yhteiskunnasta  ja sen  arvojen hierarkiasta, standardisointi-
päätös edellyttää kaikkien toisiaan vastaavien, täydentävien 

 tai  korvaavien päätösten representaatiota. 56  

Näin nämä kolme normatiivista menettelytapaa ovat  osa  pro-
sessia, joka näyttää päättyvän vasta kun kukin niistä  on  omalla 
alueellaan tyhjentänyt mandollisen toimivaltansa kentän. 
Mutta yhtä hyvin voitaisiin osoittaa, että nämä eri menettely-
tavat ovat yhteydessä toisiinsa siten, että  ne  vetävät toisensa 
mukaan eräänlaiseen normatiivisuuden spiraaliin. Työtapatur

-mien  moderni hallinnointi  on  hyvä esimerkki: tapaturmava-
kuutus  on  johtanut työturvallisuutta tutkivan tieteen eli  ergo-
nomian  syntyyn, joka puolestaan  on  selvästi sidoksissa työn 
tieteelliseen organisointiin. Sosiaalisen hygienian vaatimukset 
ovat taas edistäneet rakentamisen teollistumista,  jota  myös ra-
kennustoimintaa koskevan vakuutuksen kehitys  on  rohkaissut. 

Normatiivisista verkostoista  olisi laadittava kartta, josta 
nähtäisiin, miten eri tasojen normit ovat yhteydessä toisiinsa: 
turvallisuusnormi suo ritusnormiin, kurinpidollinen normi 
tuotantonormiin, tuotantonormi väestönormiin. "Normit", 
Canguilhem toistaa, "ovat järjestelmänomaisesti yhteydessä 
toisiinsa, ainakin potentiaalisesti. Niiden keskinäinen yhteys 

 (ko-relatiivisuus)  sosiaalisessa järjestelmässä  on  omiaan teke- 

56  Georges Canguilhem, op.cit.,  s. 183-184. 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

mään  tästä järjestelmästä organisaation, toisin sanoen ykseyden 
itsessään, ellei itsestään  ja  itseään varten." 57  

Normit ovat aina sosiaalisia, eikä eristäytynyttä normia voi 
olla olemassa. Normi viittaa aina toiseen normiin, josta  se on 

 samalla riippuvainen. Normit kommunikoivat keskenään eri 
tasojen  tai  tilojen välillä eräänlaisen modulaarisen logiikan mu-
kaisesti. Normi saa merkityksensä toisesta normista:  vain  normi 
voi antaa normatiivisen arvon toiselle normille. Voimme puhua 
normatiivisen solidaarisuuden  ja  normatiivisten ennakkoehto-
jen  periaatteista.  Normin  kehitys noudattaa kaikki  tai  ei  mitään 
-logiikkaa. Voimme puhua normatiivisuuden paradoksista: 
jotta normi voisi olla olemassa, näyttää siltä, että toisen  normin 

 olisi  jo  oltava olemassa.  Ja  jos  tietty normi  on  olemassa,  koko 
 kyseisen alan  on  oltava ainakin potentiaalisesti normatiivinen. 

Olisikin virheellistä sanoa, että  Volonté  de  savoir,  joka ulottaa 
"Normatiivisen" valtioon  ja sen  populaatioihin,  korjaisi  tai  edes 
täydentäisi Surveil.ier  et  punir  -teosta, joka sijoitti normatiivi-
suuden ainoastaan kurinpidon tasolle. Tämä siirtymä oli  osa 
normin  omaa logiikkaa. Kun normi ilmaantuu,  se institutiona-
lisoituu  välttämättä järjestyksenä: moderneja yhteiskuntia 
luonnehtivana normatiivisenajärjestyksenä.  

Normien  ko-relatiivisuus,  niiden keskinäinen yhteys, antaa 
 metodisen  viitteen: normi  on  erotettava siitä apparaatista,  in-

stituutiosta, valtatekniikasta,  joka mobilisoi  normin  ja  joka 
toimii  normin  periaatteen mukaisesti. Normi  (tai normatiivi-
suus)  ei  ole enää ainoastaan jotain kurinpidolle, vakuutukselle 

 tai standardisoinnile  ominaista. Normia  ei  varsinkaan voi 
luonnehtia pikkutarkan, yksityiskohtiin ulottuvan valtamuo

-don  harjoittamiseksi eikä toimintansa mikrofysiikan kautta. 
Yleisemmällä tasolla  on  erotettava toisistaan yhtäältä normi, 
joka tapauksesta riippuen voi omaksua kurinpitosäännöstön, 

' 7 lbid.,s.  185. 

51  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald 

riskimääritelmän  tai  teknisen asiakirjan muodon,  ja  toisaalta 
näihin normeihin tukeutuva  ja  niitä hyödyntävä vallankäyttö. 
Normi  tai normatiivisuus  ei  ole sidottu tietylle tasolle -  makro- 
tai mikrotasolle -  eikä myöskään kohteidensa kuten ruumii

-den, populaatioiden tai  tuotteiden tiettyihin ominaisuuksiin. 
Normatiivisuus  on  läsnä kaikkialla. Normatiivisuutta  ei  myös-
kään pidä sekoittaa vallankäyttöön, joka tukeutuu siihen:  jos 

 sanomme vakaa käytettävän tietyn fysiikan lakien mukaan, 
normi kuuluu  vallan  "metafysiikkaan".  

Mitä normi siis  on? Se on  tapa, jolla tietty ryhmä voi antaa 
itselleen yhteisen mittapuun tiukan itsereferenssin periaatteen 
mukaisesti viittaamatta mihinkään ulkopuoliseen ideaan  tai 
objektiin.  Normi edellyttää arkkitehtonisia järjestelyjä, disposi-
tiiveja, kokonaista  vallan  fysiikkaa, minkä ansiosta tyhmä voi 

 tulla  itselleen näkyväksi. Samoin  se  edellyttää menettelytapoja, 
havaintoja, laskelmia, sellaista tiedon kokonaisuutta, jonka  on 

 määrä muuntaa, tiukan positivistisesti, moninaisuus yhdeksi. 
Normatiivinen menettely voi noudattaa erilaisia skeemoja: ku-
rinpidon panoptista skeemaa, vakuutuksen todennäköisyyksille 
perustuvaa skeemaa, standardisoinnin kommunikatiivista 
skeemaa. Näillä kolmella skeemalla  on  sama muoto: kussakin 
tapauksessa normina toimiva sääntö, jonka avulla jokainen voi 
mitata  ja  arvioida itseään  ja  näin identifloida itsensä,  on  joh-
dettu juuri niistä, joihin  se  kohdistuu. Tämä eriskummallinen 
logiikka sulkee ryhmän väistämättömästi itseensä eikä kerran 
vakiinnuttuaan salli enää kenenkään irtaantua vaikutuspiiris-
taan. 

Normi tarkoittaa tiettyä arvostelmasääntöä, tiettyä arvostel-
masäännön tuottamisen tapaa.  Se on  tapa järjestää moninai-
suuksia, jäsentää niitä, saattaa  ne  suhteeseen itsensä kanssa 
puhtaan itsereferenssin periaatteen mukaisesti. Normi tuottaa 
objektiivisuutta.  Se on  kommunikaation periaate, erityinen 
tapa ratkaista intersubjektiivisuuden ongelma. Normi yhden- 

52 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

vertaistaa;  se  saattaa kunkin vertailtavaksi kaikkien toisten 
kanssa;  se  tarjoaa mittapuun. Kun meitä mitataan, olemme 
kaikki toistemme kaltaisia; emme koskaan ole niin erilaisia, että 
voisimme kieltää kuuluvamme samaan lajiin.  Jos normittami-
nen on luokittelemista, se on  sitä ennen kaikkea siksi, että 
normi luo yhdenvertaisuuden luokkia. 

Mutta normi synnyttää myös epäyhdenvertaisuutta. Tässä 
 on  ainoa objektiivisuuden muoto, jonka normi meille antaa:  se 
 kehottaa meitä kaikkia mieltämään itsemme erilaiseksi kuin 

muut;  se  sulkee yksilön tapaukseensa, yksilöllisyyteensä, väis-
tämättömään erityisyyteensä. Täsmällisesti sanottuna normatii-
visuus paitsi vahvistaa kaikkien keskinäisen yhdenvertaisuuden 
myös hienojakoistaa heidän välisensä erot. Normatiivisen yh-
denvertaisuuden todellisuus  on  siinä, että olemme kaikki  toi- 
summe  verrattavissa;  sen  tehokkuus taas  on  erojen vahvistami-
sessa. Normi  ei  ole totalitaarinen;  se yksilöllistää; se  antaa jokai-
selle mandollisuuden vedota omaan yksilöllisyyteensä  ja  elää 

 sen  mukaisesti; mutta tästä huolimatta kukaan  ei välty yhtei-
seltä mittapuulta.  Normi  ei  ole ryhmän kokonaisuus, joka 
asettaisi ryhmän jäsenille pidäkkeitä  ja  pakotteita;  se on  mitta-
usyksikkö: puhdas suhde, jolla  ei  ole ulkoista tukea. 

Ymmärrämme, että normatiivisuus yhdenvertaisuuden  ja 
 yhteisen mittapuun käytäntönä  on yhteensovitettavissa  tietyn-

laisen oikeuden olemassaolon kanssa. Normatiiviset käytännöt 
saattavat jopa edellyttää tällaista oikeutta aikakautenamme,  jota 

 leimaa mandottomuus päästä yhteisymmärrykseen, joskaan  ei 
 arvoista, niin kuitenkin siitä, mikä toimii arvojen arvona. 

Normatiivisuus auttaa ymmärtämään, miten kommunikaatio 
 on  mandollista universaalisten arvojen aikakauden päätyttyä, 

 sen  arvojen hajaannuksen  ja vastakkainasettelun  vallitessa, joka 
 jo  kaksi vuosisataa  on  luonnehtinut yhteiskuntaelämää. Normi 

 on  keino tuottaa oikeutta sosiaalisena oikeutena, oikeutta, 
jonka käytännöt eivät enää viittaa universaaleihin arvoihin.  

53 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

Täsmällisemmin sanottuna, silloin kun normatiivinen järjestys 
konstituoi yhteiskunnan modernisuuden, oikeus voi olla  vain 

 sosiaalista oikeutta. 
Sosiaalista oikeutta luonnehtii kaksi merkittävää piirrettä. 

 Se  ei  ensinnäkään järjesty sellaisen  lain  mallin  mukaisesti, jossa 
lakia pidetään suvereenin tandon aktina. Normatiivisessa jär-
jestyksessä  ei  ole enää sijaa suvereenille. Kukaan  ei  voi väittää 
olevansa  normin julkilausumisen  subjekti;  normin  luo  kollek-
tiivi,  ryhmä, ilman, että kukaan sitä nimenomaisesti tahtoisi. 
Normi todetaan,  se  havaitaan; kenenkään vallassa  ei  ole julistaa 
sitä. Epäilemättä normi tekee ryhmästä itsensä suvereenin, 
mutta tätä suvereenisuutta  ei  voida johtaa minkäänlaisesta so-
pimuksesta.  Se  kuuluu enemmän tosiasioiden kuin oikeuden 
järjestykseen. Lainsäätäjän suvereenisuus, vaikka  se muotoikai-
sun yleistandon  ilmaukseksi,  on  normin  katsannossa pelkkä 
näennäisyys  ja  muoto, välttämätön fiktio, jonka tehtävänä  on 

 varmistaa, että yhteistä mittapuuta todella kunnioitetaan  ja 
 noudatetaan. Jotta normi olisi voimassa yhteisenä mittapuuna, 

 sen  täytyy epäilemättä päteä suvereenina, mutta juuri tämä 
impiikoi, että normi itse  ei  koskaan perustu minkään suveree

-nm  aktiin.  
Toiseksi, normatiivisessa järjestyksessä voi  kyllä  olla parla-

mentti - käytännössä niitä  on  useita, niillä  on  taipumus  ii-
sääntyä -  mutta Lainsäätäjää  ei  enää ole. Lainsäätäjän paikka 

 on  tyhjä  ja  lopullisesti vapaa. Laki muodollisessa merkityksessä 
 ei  enää saa arvoaan siitä, että  se ilmaisisi yleistahtoa tai  yleistä 

etua, vaan normista,  jota  se  ilmentää. Parlamentti  ei  enää lausu 
julki, mitä oikeus  on. Se  voi  vain  vahvistaa  ne  säännöt, joille 
voidaan asettaa tiukan pakottavuuden vaatimus. Normatiivi

-sessa  järjestyksessä velvollisuuksien pakottavuuden  aste  voi 
vaihdella. Tällaisessa järjestyksessä oikeuteenkaan  ei  edes vält-
tämättä liity velvollisuutta  tai sanktiota.  Teknisen  standar-
disoinnin  kannattajat korostavat jatkuvasti, että normia  ei  ase- 

54  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN  KÄYTÄNTÖNÄ 

teta  ulkoapäin yksipuolisella päätöksellä vaan  se  neuvotellaan. 
 Normin  pätevyys  ei  perustu yksipuoliseen päätökseen vaan 

siihen, että  normin  olemassaolo todetaan ilman, että siihen 
liittyisi nimenomaista noudattamisvaatimusta. Normatiivisessa 
tilassa pakotus  on  pikemminkin este kuin apuväline.  

Lain  ja sen  voimakkaiden pakotteiden rinnalle normatiivi
-sessa  järjestyksessä vaaditaan sijaa sille, mitä YK:ssa kutsutaan 

"päätöslauselmiksi"  ja  "suosituksiksi".  Niillä  ei  ole sopimusten 
kaltaista sitovuutta.  Ne  toimivat kuitenkin referenssinä arvioi-
taessa valtioiden käyttäytymistä. Näin  on  erityisesti silloin, kun 

 ne  perustuvat konsensukseen. Täsmällisesti sanoen: päätöslau
-selmat  ja  suositukset ilmaisevat normeja.  

Léon Duguit,  joka asetti sosiaalisen  normin  oikeuden 
perustaksi, luokitteli oikeuteen liittyvän mandollisen pakotuk

-sen  asteet  alkaen väkivaltaan tukeutuvasta kollektiivin reakti-
osta. Pakotuksen sekä eriasteisen suvaitsevaisuuden  ja  suvaitse-
mattomuuden tosiasiat todistavat  normin  olemassaolosta;  ne 

 osoittavat, että  normin  pätevyys  ei  ole sidoksissa muodolliseen 
 j ulkilausumistapaan  vaan eräänlaiseen sosiaalisen puolustuksen  

(defense sociak)  tai  turvallisuuden mekanismiin,  jota  parlamen-
tin tulisi kyetä tarkkailemaan  ja  ohjaamaan. Normiin perustu-
vassa  oikeudessa suvereenisuuden vertikaaliset suhteet  on  kor-
vattu sosiaalisen puolustuksen horisontaalisilla suhteilla. 

Normi  on  siis tietty tapa tuottaa yhteinen mittapuu, yhtei-
nen arvostelmasääntö, joka mandollistaa oikeuden modernissa 
yhteiskunnassa. Tähän liittyy kolme keskeistä ominaispiirrettä. 

Näistä ensimmäinen  on se  ihmisten  ja  asioiden objektivoin
-nm  tyyppi, joka mandollistaa  normin:  homogeenisten positiivien 

 kentän luominen. Normi sekä avaa tilan, jossa näkyvyys mah-
dollistaa vertailtavuuden, että toimii mittapuuna, jonka tämä 
vertailtavuuden yleinen periaate synnyttää. Millainen objekti-
voinnin tyyppi mandollistaa tämän vertailujen leikin? Voitai-
siin puhua eräänlaisesta  pinnan  objektiivisuudesta: normi tekee  

55  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald  

näkyväksi  ja  rekisteröi ilmiöiden pelkän ilmiasun. Normatiivi-
nen  katse  ei  pyri tunkeutumaan ilmiasun sisäpuolelle.  Se pi-
täytyy tosiasioiden puhtaaseen faktuaalisuuteen;  se  ei  pyri ylit-
tämään tätä faktuaalisuutta etsimällä tosiasioiden syitä.  To-
siseikat  itsessään riittävät; niitä  ei  tarkastella ilmaisusuhteessa; 
tosiseikat  vain  ovat, vailla olemusta. Niitä  ei  käsitellä paljasta-
misen  tai  tulkinnan menetelmin. Normatiiviselle katseelle to-
siseikka  ei  koskaan viittaa syyhyn vaan aina  vain  toiseen  to-
siseikkaan;  katse  liikkuu näkyvästä näkyvään, loputtomasti. 

Normatiivinen  näkyvyys  ei  ole luonteeltaan  vain  pinnan 
 näkyvyyttä;  se on  myös ääretöntä näkyvyyttä.  Sen,  minkä  nor-

matiivinen  katse  menettää hylätessään ilmiöiden sisätilan,  se  saa 
takaisin ilmiöiden ulkoisuuden tasolla, havaintojen  ja rekiste-
röintien moninkertaistumisessa.  Kun pyritään selvittämään 
syitä, kun referenssinä  on olemusten  maailma, tarvitaan  vain 

 muutamia tosiasioita;  ne  riittävät paljastamaan olemuksen. 
Normatiivinen positivismi  ei sen  sijaan voi asettaa itselleen 
mitään rajoja.  Sen tiedonnälkä  on tyydyttämätön.  Mikään  ei  
pysty pysäyttämään sitä. Teoksessaan  Surveiller  et  punir  Fou-
cault  totesi, että kurinpidollinen näkyvyys  on  ääretöntä  ja  jat-
kuvaa. Kurinpidon aikakausi  on  hänen mukaansa loputtoman 
tutkinnan aikakautta. Myös vakuutuksessa kohtaamme tämän 
saman  tyydyttämättömän tiedonnälän: kun tietty populaatio 

 on  alistettu  riskille,  sitä valvotaan, kontrolloidaan  ja  tarkkail-
laan herkeämättä,  se  hajotetaan osiinsa, joista muodostetaan 
jälleen kokonaisuus,  ja  näin yhä uudelleen. Quetelet olisi ha-
lunnut, että jokaista tarkkaillaan jatkuvasti aina nuoruudesta 
alkaen  ja  että tästä myös tehdään muistiinpanoja.  Se on  päät-
tymättömän inventaarion, täydellisen luetteloinnin  ja  aukot- 
toman  väestönlaskennan  utopia!  

Normi tekee näkyväksi eroja, joiden nojalla erotumme toi-
sista  ja  myös itsestämme. Normatiivinen tosiseikka  ei  ole tietyn 
subjektin ominaisuus vaan tietty ero,  se  mikä erottaa subjektin  

56  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITTAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ 

toisesta. Normatiivinen identiteetti  on  pelkän suhteen identi-
teettiä, normatiivinen tila  ja  aika ovat puhtaan diiferentiaalisia. 

Periaatteensa mukaisesti normi  kyllä  yksilöllistää;  se  yksilö!-
listää jatkuvasti. Tällä yksilöllistämisellä  on  kaksi ominaispiir-
rettä: yksilöllistäminen  ei  ensinnäkään viittaa mihinkään ole-
mukseen,  ja  toiseksi yksilöllisyys  ei suije  pois vertailtavuutta. 
Vaikka voimmekin erottua toisista  ja  keskiarvosta, olemme aina 

 normin  piirissä. Emme voi paeta normia.  Nero tai  idiootti  ei 
 viittaa laadullisiin eroihin luonnossa vaan ainoastaan  aste-eroi-

hin älykkyysasteikolla. Normille alistettuina, keskiarvoon suh-
teutettuina, ihmiset, jotka eivät koskaan ole samanpituisia, ovat 
kaikki kuitenkin ihmisiä pituudestaan riippumatta. Epänor-
maali  ei  koskaan ole täysin erilainen. 

Normi  on mittapuu,  joka toimii sulkematta ulos:  se imai-
see,  liittää piiriinsä senkin, joka väittää ylittävänsä  normin. 

 Normi palauttaa hirviönkin ainoastaan lajin sisäiseksi eroksi. 
 Normin  näkökulmasta ihmisiä eivät erota toisistaan heidän 

ominaisuutensa vaan ominaisuuksien  aste-erot; erot ovat mää-
rällisiä eivätkä laadullisia. Tämä voi lohduttaa humanistia  va-
kaumuksessaan.  Se,  että ihmistä tarkkaillaan  ja pilkotaan  erilai-
silla biometrisillä  ja antropometrisillä mittauksilla,  todistaa 
vastaansanomattomasti Ihmisen olemassaolosta. Ihmisen  nor-
matiivinen objektivointi  tulee ihmisoikeuksien avuksi: kaikki 
ihmiset ovat yhdenvertaisia, kaikki ilmentävät samoja ominai-
suuksia. Heidän eronsa ovat välttämättä satunnaisia,  sillä  ne 

 eivät koskaan palaudu mihinkään vakioiseen olemukseen. 
Tämä puhtaiden tosiseikkojen positivismi  on normatiivisen 

 järjestyksen perustava ominaisuus. Juuri  sen  ansiosta normi voi 
toimia samanaikaisesti sekä objektiivisuuden periaatteena että 
yhteisenä kielenä. Mikäli haluamme puhua  normin  normista, 
tämän  normin  muodostaisi juuri tiukka positivismi, joka  pi-
täytyy ilmiöiden pinnassa. Normi vaatii ensinnäkin yhteisen 

 kielen  omaksumista. Ensimmäinen normatiivinen päätös  on 

57 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

aina kielellinen:  on omaksuttava vertailtavuuden mandollistava 
 ja  kommunikaation salliva kieli.  Normin  mandollisuuden eh-

toja ovat puhtaan tosiseikan positivismi, kvalitatiivisen  kielen 
 korvaaminen kvantitatiivisella  ja  todennäköisyyslaskennan 
 viekkaus, jonka ansiosta tosiseikkojen moninaisuus voidaan 

järjestää ilman minkään sisäisen luonnon tukea. 
Normatiivisuus  edellyttää toisin sanoen kaksinaista pää-

töstä: negatiivista  ja  positiivista. Negatiiviselta kannalta  normin 
 kieli edellyttää, että tosiseikat voidaan aina erottaa tulkinnois-

taan.  Normin  näkökulmasta kaikki tulkinta  on  subjektiivista, 
kaikki selitykset ovat  vain  mielipiteitä  ja  teoria  on metafrsiik-
kaa. Normatiivisuus  mandollistaa filosofisista  ja  uskonnollisista 
vakaumuksista riippumattoman kommunikaation  ja  vaihdon. 
Usko  ja  tieto  on kertakaikkisesti  erotettu toisistaan. Vastaavasti 
normatiivisuus erityisenä ilmaisun järjestyksenä edellyttää 
puhtaasti deskriptiivistä kieltä, jonka sanasto  ja  rakenne kyke-
nevät estämään merkityksen pakenemisen vertauskuviin.  Jos 

 kutsumme "maalliseksi" sellaisen politiikan periaatetta, jonka 
ehtona  on  mandollisuus erottaa objektiivisuus tulkinnoista  ja 

 uskomuksista,  normia  on  pidettävä mitä suurimmassa määrin 
maaflisena. 

Edellä viitattiin  jo  siihen, että normatiivinen maailma  on 
 kaikkea muuta kuin luonnollinen. Tosiseikat eivät ole annet-

tuja vaan  ne  on  aina valloitettava. Tosiseikat  on  aina erotettava 
tulkinnoistaan. Tilastoihin sovellettu todennäköisyyslaskenta 

 on  yksi tärkeimmistä välineistä, joilla tämä välttämätön ero 
voidaan toteuttaa. Tilastollinen todennäköisyyslaskenta nfl-

nastuu tässä  normin  kieleen,  sen  sanastoon  ja  rakenteeseen.  Se 
 toimii yhteisen  kielen  tavoin, koska  se  tuottaa doktriinista  nip-

pumatonta  objektiivisuutta. Puhdasta objektiivisuutta, joka  ei 
 edellyttäisi objektivointia,  ei  tietenkään koskaan ole olemassa. 

Todennäköisyyslaskentaa  ja  tilastotiedettä objektivoinnin tek-
niikkoina  luonnehtii  se,  että  ne  tuottavat tosiseikkoja, joiden  

58  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN  MITFAPUUN KÄYrÄNTÖNÄ  

objektiivisuus kykenee toimimaan yhteisenä kielenä, koska  se 
on  vapautettu kaikesta metafysiikasta. Tämä  ei  merkitse, että 
todennäköisyyslaskenta  ja  tilastotiede olisivat neutraaleja tek-
niikoita  tai  että puhtaita tosiseikkoja olisi olemassa. Kysymys 

 on  siitä, että nämä tekniikat tekevät tietyn objektiivisuuden 
mandolliseksi.  

Normin  toinen ominaispiirre  on  sen  reLatiivisuus.  Tämä 
koskee tapaa, jolla arvojen arvo määräytyy normatiivisessa jär-
jestyksessä. Relatiivisuus sekä rajoittaa normien arvoa että  kon-
stituoi  sen.  

Absoluuttinen normi olisi ristiriidassa  normin  idean kanssa: 
normi  on mittapuu,  jonka ryhmä antaa itselleen itsereferenssin 
kautta. Normiin  ei  laista poiketen voida liittää ajallisesti rajoit-
tamattoman voimassaolon vaadetta. Normi voi  kyllä  olla tar-
koitettu ajallisesti kestäväksi - tulemme päinvastoin näkemään, 
että normeihin voi kytkeytyä hyvinkin pitkä ajallinen kesto - 
mutta normatiivinen kesto sisältää aina  normin  muuntumisen 
mandollisuuden. Standardisoinnin arvo teollisuuden edustajille 

 on  juuri  normin (standardin) sopeutumiskyvyssä,  sen  kyvyssä 
ottaa huomioon tilanteiden jatkuvasti muuttuvat olosuhteet; 
juuri tämä tekee normista lakiin nähden ylivertaisen. Normi 
saa arvonsa siitä, että  se  ei  ole ajan ulkopuolella. 

Absoluuttinen normi menettäisi  normin  luonteen  ja  edut. 
Vastaavasti normi  ei  myöskään voi koskaan olla universaali. 
Tämä seuraa  normin  muodostumisen tavasta. Sosiologia aina-
kin Durkheimista lähtien samoin kuin kulttuurietnologia ovat 
jatkuvasti toistaneet, että  normin  pätevyys  ei  voi ylittää ryh-
mää, joka asettaa  sen säännökseen:  "Tosiseikka voidaan määri-
tellä patologiseksi  vain  suhteessa tiettyyn lajiin;  ja  sitä voidaan 
kutsua normaaliksi  vain  suhteessa määrättyyn kehitysvaihee - 

59 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald 

seensa"58 .  Sama koskee biologisia normeja: terveydelliset normit 
eivät ole samoja kaikille; lapsia, aikuisia  ja  vanhuksia koskevat 
eri normit. Tästä normien relatiivisuudesta seuraa, että  ei  olisi 
mitään mieltä soveltaa tietyn ryhmän normia toiseen ryhmään. 

Kaikki tämä  on  hyvin tiedossa,  ja  yleensä tämänkaltainen 
relatiivisuus tulkitaan  normin  puutteeksi. Ikään kuin  se,  että 
tiettyä sääntöä leimaavat aika  ja  historia, suhdanne  ja  olosuh-
teet, tietty tilanne, riistäisi siltä  sen  arvon, ellei peräti tuornitsisi 
sitä. Relativismisyyte kuitenkin todistaa  vain  siitä, että norma-
tiivista arvottamisen tapaa  ei  ole ymmärretty. Normien relatii-
visuus sulkee pois niiden ekvivalenttisuuden mandollisuuden. 
Relatiivisuus  ei  tässä viittaa minkäänlaiseen relativismiin.  Se, 

 että  normin  pätevyys  ei  voi ylittää  sen omaksunutta  ryhmää, 
merkitsee juuri sitä, että normit eivät ole keskenään ekviva-
lentteja, toisillaan korvattavia. Lyhyesti sanottuna  on  olemassa 
erityinen normatiivisen arvottamisen järjestys,  jolle kantilaiset 

 arvottamisen kriteerit ovat täysin vieraita. Kukaan  ei  ole esittä-
nyt tätä paremmin kuin Canguilhem. 

Teoksessaan  Le normal et  lepathologique Canguilhem  osoit-
taa, että normi  ei palaudu  luontoon, jonka vakioita  se ilmaisisi, 

 vaan arvottamisen prosessiin, joka ilmentää elävän olion tapaa 
sopeutua ympäristöönsä: 

Elämä  ei  ole välinpitämätön niitä olosuhteita kohtaan, 
joissa  se on  mandollista, elämälle  on  ominaista polaarisuus 

 ja sen  kautta jopa tiedostamaton arvokannanotto, lyhyesti 
sanottuna elämä  on  normatiivista toimintaa. 59  

Emile Durkheim,  Les regles de la méthode sociologique.  Paris: PUF, 
1981, s. 57. 

Georges Canguilhem, op.cit., s. 77. 

60 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITTAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

Normin ontologia  on  tasapainon ontologiaa, puhtaan suhteen 
ontologiaa, tulemisen ontologiaa. Mikäli haluamme puhua 
luonnosta, kysymys  on  tässä tapauksessa luonnosta, joka  on 
"polaarisuus",  toisin sanottuna jotain modernin frsiikan  tar-
koittamalle  luonnolle taysin vastakohtaista .  Ei  ole sattuma, 
että biologia  ja  lääketiede toimivat  normin epistemologiassa 
ideaalitieteinä,  että  normin epistemologiassa  raja  hyvän  ja  pa-
han välille vedetään normaalin  ja  patologisen kasiteparin mu-
kaisesti. Normatiivisessa järjestyksessä  ei  tunneta muuta arvot-
tamisen periaatetta kuin subjekti itse: juuri tämä  on  normatii-
visuuden  periaate. 

Ainoa mandollinen hyvän  ja  pahan erottelukriteeri  on se, 
 mitä normatiivinen subjekti - yksilö, tyhmä  tai  yhteiskunta - 

tavoittelee  tai  pyrkii välttämään,  se  minkä normatiivinen sub-
jekti asettaa etusijalle  tai  minkä  se  torjuu kärsimystä  tuotta- 
vana. Subjektille  ominainen normatiivisuus  on  aina oikeassa, 
koska sitä  ei  voida kiistää.  Se  ei  ole mielivaltaista. Vaikka ter-
veys  ja  sairaus voidaan epäilemättä erottaa toisistaan tutkinta-
menetelmien avulla, pelkässä fsiologisessa objektiivisuudessaan 

 ne  ovat vailla arvoja;  ne  ovat ainoastaan objektiivisesti mandol-
lisia. Fysiologiset tilat saavat positiivisen  ja  negatiivisen arvonsa 
tavasta, jolla subjekti kokee  ne  suhteessaan ympäristöönsä; nii-
den arvot toisin sanoen perustuvat subjektin omaan normatii-
viseen valtaan: 

Myös sairaus  on  elämän normi, mutta  se on alempiarvoinen 
 normi siinä mielessä, että  se  ei  salli mitään vaihtelua 

voimassaolonsa olosuhteissa eikä  se  myöskään pysty muun-
tautumaan toiseksi normiksi ... Sairas  on  sairas, koska  hän 

 ei  pysty myöntämään kuin yhden  normin ...  Sairas  ei  ole  

60  Ibid.,  s. 79. 

61  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çoi.c  Ewald  

epänormaali siksi, että hänellä  ei  olisi normia, vaan siksi, 
 etta  hanelta  puuttuu kyky normatiivisuuteen. 

Terveyttä  tai  sairautta  ei  ole olemassa itsessään vaan ainoastaan 
normatiivisuuden kykyyn suhteutettuna. Tämä  ei  tarkoita, että 
sairaus  ei  olisi jotain objektiivista, vaan, että sairaus saa merki-
tyksensä ainoastaan suhteessaan siihen arvottamisen kykyyn, 
joka kuuluu yksin subjektille. Tämän vuoksi olisi mieletöntä 
sanella subjektille tämän valinnat ulkoapäin annetun  tai  uni-
versaalisuudesta  arvonsa saavan  ja  tilanteesta irrotetun säännön 
mukaisesti. Ainoastaan subjekti voi päättää säännön arvosta: 

Normaalia  tai  patologista tosiseikkaa sellaisenaan  ei  ole 
olemassa. Anomalia  tai mutaatio  eivät ole itsessään patolo-
gisia.  Ne  ilmaisevat mandollisia elämän normeja.  Jos  näinä 
normit ovat aiempia normeja vähempiarvoisia elämän  va- 
kauden, hedelmällisyyden, muuntautumiskyvyn kannalta, 
tällöin niitä kutsutaan patologisiksi.  Jos  nämä normit kui-
tenkin osoittautuvat samassa ympäristössä ekvivalenteiksi 

 tai  toisessa ympäristössä korkeampiarvoisiksi, tällöin niitä 
kutsutaan normaaleiksi. Niiden normaalius perustuu niiden 
normatiivisuuteen. 

Normit eivät ole ekvivalentteja; normalisointi  ei  ole  relativis-
mia.  Kuitenkin ainoastaan normatiivinen subjekti voi  hierarki- 
soida normien erot  ja  myös elää nämä erot omassa elämässään. 
Normi viittaa näin erityiseen arvottamisen muotoon, joka  on 

 vieras kantilaiselle  kategorisen imperatiivin mallille.  Normi 
kuvaa tieteen uuden aikakauden kanssa samanaikaista  arvotta-
misprosessia,  jonka referenssit eivät enää vastaa modernin fysii- 

61  Ibid.,  s. 120. 
62 Ibid.,s.  91. 

62  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITFAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

kan  mallia. Normatiivisen arvottamisen järjestyksellä  on  kaksi 
silmiinpistävää erityispiirrettä. Normi ensinnäkin osoittaa, että  

63  tosiseikka voi olla myos arvo . Normi keskiarvona syntyy 
toteamuksesta. Mutta sikäli kuin tämä keskiarvo  on 

 tilastollinen ilmaus siitä, mikä koetaan terveytenä,  se  ilmaisee 
samalla tietyn arvon: tasapainopisteen, jonka subjekti kokee 
hyväksi:  

Jos on  totta, että ihmisruumis  on  eräässä mielessä sosiaali-
sen toiminnan tuote,  ei  ole mieletöntä olettaa keskiarvon 
paljastamien piirteiden vakioisuuden johtuvan siitä, että 
ihmiset tietoisesti  tai  tiedostamattaan noudattavat tiettyjä 
elämän normeja. Tämän seurauksena tilastollinen esiinty-
mistiheys ilmaisee ihmislajissa  biologisen  normatiivisuuden 

 ohella myös sosiaalista normatiivisuutta." 

Normia luonnehtii siis polaarisuus:  se  viittaa tiettyyn tapaan 
asettaa vastakkain  ja  erottaa toisistaan hyvä  ja  paha. Canguil

-hem  huomauttaa, että normaalin  ja  epänormaalin  suhde  ei  ole 
"ristiriidan  ja  ulkoisuuden  vaan  inversion  ja  polaarisuuden  

„65 	.. 	•. 	 .  suhde . Niinpa, kuten olemme  jo  voineet havaita, epanor-
maali  ei  ole normaalin ulkopuolella: normaalin  ja  epänormaa-
lm  välinen rajanveto  on  eräänlainen sisäinen rajanveto, joka 
perustuu inkluusioon eikä ulossulkemiseen, eksiduusioon. 
Tässä rajanvedossa  on  kyse  distinktion  ja  diskriminaation  peri-. 
aatteesta. Mutta  jos  epänormaalin  ja  normaalin välinen rajan- 

63  André  Lalande, Vocabulaire  technique et critique de la  Philosophie.  13. 
 ed.  Paris:  Société francaise  de  philosophie,  1980,  hakusana  "Normal", s. 

689. 
Georges  Canguilhem, op.cit.,  s. 102. 

65 Ibid.,s.  177. 

63  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald 

veto  sijoittuu suurelle jatkumolle, miten  se  ylipäätään  on  mah-
dollinen? 

Biologiassa tämä  on anomalian  statuksen ongelma. 
Kuunnelkaamme uudestaan Canguilhemia. Yhtäältä anomalia  

66 on  normaalia, aivan kuten elama  on mutaatiota, variaatiota ,  ja 
 aivan kuten tilastotieteelle  on  olemassa  vain  eroja vailla  vald-

oita.  Mutta  jos normina  on variaatio,  miten voidaan sanoa, että 
tietty variaatio  on  epänormaali?  Jos  objektiivisesti mandollista 
anomaliaa voidaan kutsua epänormaaliksi, tämä  ei  johdu siitä, 
että voitaisiin viitata johonkin  aprioriseen  malliin, siihen mitä 
johonkin lajiin kuuluvan yksilön pitäisi olla. Anomaliaa voi-
daan kutsua epänormaaliksi silloin, kun  se  koetaan kärsimyk-
senä, haittana, esteenä  tai vammana  elävän organismin  ja sen 

 ympäristön välisessä dialektiikassa. Vaikka kaikki mandollinen 
 ei  olisikaan normaalia,  se  ei  tarkoita sitä, että jokin olisi luon-

nostaan mandotonta.  Se  tarkoittaa, että kaikki mandollinen  ei 
 ole keskenään ekvivalenttia sille, joka  sen  joutuu kokemaan 67 . 

Epänormaalin  ja  normaalin välinen ero  ei  toisin sanoen 
koskaan perustu luontoon.  Se  ei  myöskään ole ainoastaan 
kvantitatiivinen ero.  Se  muotoillaan kynnysten  ja  rajojen luk-
kuvilla termeillä sosiaalisten  ja  biologisten  vaatimusten  ja  yksi-
löllisten suoritusten välisessä suhteessa. Normaalin  ja epänor

-maalin välinen rajanveto osoittaa kynnyksen, missä elävän or-
ganismin  ja sen  ympäristön välinen tasapaino murtuu, koska 
vaatimusten  ja  suoritusten ero  on  kasvanut liian suureksi. Täl-
löin vaatimukset  ja  suoritukset muuntuvat  ja  samalla kynnys 
asettuu uuteen kohtaan. 

Politiikan alueella tapahtuva normatiivinen arvottaminen 
voidaan ilmaista samojen käsitteiden avulla. Myöntäkäämme, 
että elämme  normin  mukaan toimivassa yhteiskunnassa. Tällai- 

66  ,.  fend., s. 197  ja  ss.  201-202. 
67  Ibid.,  s. 81  ss.  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MITFAPUIJN KÄYrÄNTÖNÄ  

sessa  yhteiskunnassa arvojen jakaantuminen ilmaisee ryhmän 
suhdetta itseensä. Ryhmän tekniikat,  sen  historia,  tulevaisuus  ja 
sen  kilpailusuhteet  toisten ryhmien kanssa asettavat sille teolli-
sia, koulutusta koskevia  ja  muita vaatimuksia, jotka toimivat 
yksilöiden suoritusten mittapuuna sekä niiden luokittelun  ja 

 hierarkisoinnin  periaatteena. Tällöin epänormaali määritellään 
vammaisuutena, soveltumattomuutena  tai kelpaamattomuu-
tena. Epänormaalius  ei  enää palaudu mihinkään luonnolliseen 
ominaisuuteen;  se  viittaa ryhmän puhtaaseen suhteeseen itsensä 
kanssa.  Se  muotoillaan kynnyksenä, liikkuvana  ja  epävakaana 
kynnyksenä.  Kulloisistakin vaatimuksista riippuen epänormaa -
lm  -  siis soveltumattomuuden  ja  siitä seuraavan ulossulkemisen 
- kynnykset määritellään eri tavoin. 

Kynnysten  ja  rajanvetojen  moninaisuutta vastaa niiden vah-
vistamisen varsinaisesti poliittinen ulottuvuus. Taistelu tiettyä 
tekniikkaa  ja sen  asettamia vaatimuksia vastaan viittaa haluun 
muuttaa ulossulkemisen kynnyksiä.  Ja  kääntäen, normaalin  ja 

 epänormaalin rajanvedon modiflointi  edellyttää  sen  teknisen 
perustan muuntamista, josta käsin vaatimukset määrittyvät. 

Normatiivinen  yhteiskunta  on  outo yhteiskunta. Muiden 
yhteiskuntien tavoin  se  sulkee jotkut ulkopuolelleen, mutta 
tämä ulossulkeminen  ei  enää perustu mihinkään luontoon 
viittaavaan ennakkokäsitykseen. Kysymykessä  on  tietty polaa-
risuus, tietty potentiaalisuuteen sijoittuva ero, tietyn mennei-
syyden  ja  tietyn tulevaisuuden välinen jännite. Normatiivisella 
yhteiskunnalla  on  omat vaatimuksensa, mutta  ne  eivät koskaan 
perustu luontoon vaan ovat aina sosiaalisia. Arvottamisen  ra-
janvedon  periaate sijaitsee yhteiskunnassa itsessään. Mutta tästä 
periaatteesta seuraavat erottelut eivät ole vakioisia.  On  olemassa 
kaksi mandollista strategiaa: voidaan joko nostaa kykyjen tasoa, 
mitä kutsutaan kasvatukseksi, koulutukseksi  tai normalisoin-
niksi; tai  voidaan pyrkiä muuttamaan sitä, mikä määrittää  ra-
janvedon,  ja  tätä puolestaan kutsutaan vastarinnaksi.  Norma- 

65  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald  

tiivisessa  yhteiskunnassa politiikka  on  aina poleemista  ja  kiertyy 
tasapainon ympärille. Politiikka  ei suuntaudu  niinkään tietyn 
tavoitteen saavuttamiseen jonkin ohjelman logiikan mukaisesti 
kuin tasapainotilojen ylläpitämiseen  ja  neuvottelemiseen. 
Perustava hyvä normatiivisissa yhteiskunnissa  on  näet juuri itse 
tasapainotila. 

Saatetaan kuitenkin väittää, että vaikka normit konstituoi
-vat  tietyn objektiivisuuden kentän  ja  viittaavat tiettyyn arvot-

tamisen prosessiin,  ne  eivät silti pystyisi toimimaan yhteisenä 
mittapuuna  ja  samalla oikeuden mandollisuuden edellytyksenä. 
Tämä johtuisi siitä, että normeilta  jo tuottamistapansa  vuoksi 
puuttuu yhteiseltä mittapuulta vaadittava vakaus  ja  pysyvyys. 
Miten yhteisenä referenssinä voisi toimia sääntö, jonka täytyy 
jatkuvasti muuntua  ja  joka  ei  siksi pysty tarjoamaan turvalli-
suutta niille, joiden olisi  sen  perusteella tehtävä arvostelmia  ja 

 päätöksiä? Jotta sääntö voisi toimia yhteisenä mittapuuna, eikö 
 sen  pitäisi olla kiinteä  ja  niiden tahtojen ulottumattomissa, 

jotka tukeutuvat siihen? Miten kieli, jonka sanasto jatkuvasti 
vaihtelee  ja  jota  sitä puhuvat subjektit voivat muunnella, voisi 
mandollistaa kommunikaation? Voiko oikeus, jonka säännöt 
jatkuvasti muuttuvat  ja  jota  sen  kohteet voivat itse tulkita, olla 
enää oikeutta? 

Normit ovat todellakin muuttuvia.  Normin  on  oltava 
herkkä historialle  ja sen  muutoksille. Mutta miten voidaan 
selittää, että normi voi toimia sääntönä,  jos  siltä puuttuu pysy-
vyys? Selitys  on  siinä, että itse asiassa normien vaihtelurytmi 
torjuu  ne  epävarmuuden vaarat, joita mandollisesti pelätään. 

Normien vakaus kuuluu normatiivisen kokemuksen 
ominaispiirteisiin.  Jo Quetelet,  joka tutki Ranskan rikosoikeu-
dellisen lainkäytön tilastoja, hämmästyi rikollisuuden määrän 
vakioisuutta. Sosiologiset säännönmukaisuudet ovat olennai-
sesti vakaita.  Ne  eivät alistu niiden tandolle, jotka yrittävät 
muunnella niitä: rikollisuustilastot, jotka pysyvät vuodesta  toi- 

66  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NoRM!  YHTEISEN MITTAPUUN  KAYFÄNTÖNA  

seen  lähes samanlaisina, eivät juuri näytä olevan hallitusten 
preventiivisten  ja  repressiivisten  pyrkimysten vaikutettavissa; 
myöskään ryhmän muodostavien yksilöiden vaihtuminen  ja 

 uusiutuminen  ei  vaikuta tilastoihin. Samoin vaikka terveys- 
normit eivät olekaan muuttumattomia, niiden vaihtelu, joka 
riippuu väestön  ja sen  ympäristön välisten suhteiden muutok-
sesta,  on  kaikkien ekologisten muutosten tavoin hidasta.  Ja 

 vaikka tekniset normit noudattavat epäilemättä erilaista aika-
taulua, nekin voivat muuttua  vain  hitaasti, koska muutos  on 

 sidoksissa teknisen innovaation lisäksi myös ympäristön vas-
taanotto-  ja  omaksumiskykyyn;  ympäristö  on  taipuvainen vas-
tustamaan muutosta siitä seuraavan tasapainotilan järkkymisen 
vuoksi. Niinpä teknologisia muutoksia  on  voitu käyttää luon-
nehtimaan eri tyyppisiä yhteiskuntia; esimerkiksi teollistuneesta 
yhteiskunnasta  on  puhuttu yli sadan vuoden ajanjaksoa tar-
koittaen. Sosiologialle sosiaalisen järjestelmän vakaus onkin 
aina todennäköisintä; selitystä vaatii nimenomaan muutos. 
Normit eivät  tunne  vallankumouksia; normit pikemminkin 
vakauttavat  ja  rajoittavat vallankumouksia. Lyhyesti sanottuna, 
normatiivisuuden kronologia kuuluu pitkän keston,  longue 

 duréen,  tasolle. Vastaavasti voitaisiin sanoa kääntäen, että histo-
rioitsijoiden  longue  durée  kuvaa normien aikaa. 

Normatiivisuuden epävakautta  ei  siis tarvitse pelätä.  Nor-
mit  eivät synny päätöksen, ajan kulun yhtäkkiä muuttavan 
hetken logiikan mukaisesti. Normit päinvastoin edustavat ajal-
lista jatkuvuutta, joka läpäisee yksilöiden tekemät päätökset. 
Normatiivisen epävakauden pelko, joka  ei  vastaa tosiasioita, 
voidaan selittää  vain tämäntyyppiseen  sääntelyyn kohdistuvan 
vastarinnan ilmaisuna. 

Perinteisesti ajatellaan, että säännön kiinteys  ja  varmuus 
edellyttää, että sääntö perustuu varmoille, rationaalisille  ja uni-. 

 versaaleille  periaatteille, joiden pätevyys  ei  riipu paikasta  tai 
 ajasta. Ajatellaan, että  historian  liikkeissä sääntö voi olla  varma  

67 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran  çois  Ewald 

vain  silloin, kun  se  tukeutuu periaatteeseen, jonka uskotaan 
olevan riippumaton suhdanteista  ja soveltamistilanteista.  Näin 
muuten ajatellaan, vaikka  ei  tiedetä, pitäisikö periaatteisiin 
luottaa siksi, että  ne  ovat itsessään varmoja, vai saako päinvas-
toin juuri turvallisuuden tarpeemme meidät asettamaan  ne 

 epäilysten ulkopuolelle. Mutta tosiasiassa periaatteisiin viittaa- 
minen  ei  tuota turvallisuutta,  jota  niiltä odotetaan. Tämän 
näytti  Code  civilin  jälkeinen oikeudellinen  kokemus.  Käytän-
nön tarpeiden vuoksi periaatteita tulkitaan jatkuvasti. Periaat-
teiden avulla nykyisyys halutaan sitoa yhä kauempana olevaan 
menneisyyteen, mikä tekee periaatteista referenssin, joka 
osoittautuu pikemminkin esteeksi kuin avuksi. Niinpä suur-
teollisuuden edustajat vaativatkin  1800-luvun lopulla, että hei-
dän epäadekvaatiksi arvioimansa siviilioikeuden  raja-alueelle oli 
luotava erityinen oikeudenala - sosiaalioikeus - ohjaamaan 
työelämän suhteita. 

Normatiiviseen  sääntelyyn kohdistettu vastaväite, joka pe-
rustuu normien muuntuvuuteen, tuo mieleen hätääntymisen, 
minkä valtion maallistumisen ongelma  1800-luvulla julkisuu-
dessa synnytti: kuinka tavallinen kansa käyttäytyisi velvollisuu-
den mukaisesti,  jos  enää  ei  olisi mandollista vedota Jumalan 
suvereenisuuteen  ja  viimeiseen tuomioon?  1800-luvun suuri 
moraalinen  kokemus  oli  sen  toteaminen, että vaikka Jumalaa  ei 

 ollutkaan olemassa, ihmiset edelleenkin käyttäytyivät velvolli-
suuksien mukaisesti tottumuksesta  tai intressiensä  vuoksi; jär-
jestys  ei  häiriintynyt eikä tilastollisten säännönmukaisuuksien 
käyrissä todettu käännettä.  Ei  siis ole syytä pelätä minkäänlaista 

 normin  subjektivismia: normi  ei  ole alistettu yksilölliselle tah
-dolle,  jonka maamerkkinä  se  toimii, eikä myöskään suvereenille 

yleistandolle, joka kuluttaisi itsensä loppuun normatiivisissa 
muutoksissa. 

Normi  on  kaikkein vähiten mielivaltainen sääntö. 
Keskiarvojen  ja  tilastollisten säännönmukaisuuksien vakioisuus  

68  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


N0RMI  YHTEISEN MITTAPUUN  KÄYrÄNTÖNÄ  

todistaa tietyn normatiivisen objektiivisuuden olemassaolosta 
tiettynä aikana tietyssä paikassa. Tiedetään myös, että olosuh-
teiden pysyessä muuttumattomina tilastolliset säännönmukai-
suudet toistuvat.  Ne  noudattavat eräänlaista sosiologisen  mer-
nan  periaatetta, joka voidaan tulkita todisteeksi tietyssä  nor-
matiivisessa identiteetissä  saavutetusta tasapainosta.  Apriorisesti  
näyttää siltä, että normatiivisessa järjestyksessä kaikki olisi mah-
dollista. Tämä illuusio perustuu sille, että normatiivista järjes-
tystä tarkastellaan tandon  ja suvereenisuuden kategorioiden 

 avulla, jotka eivät kuitenkaan ole sille ominaisia. Vaikka peri-
aatteessa normatiivisessa järjestyksessä kaikki  on  mandollista, 
käytännössä mandollisuudet ovat ennalta määrättyjä  ja vähälu-
kuisia.  Normin  rationaalisuus tuottaa eräänlaisen pragmaat-
tisen positivismin,  jota  kaikki  tai  ei  mitään -ajattelu  ei  kykene 
tavoittamaan. Onkin ymmärrettävä, että elävän olion käyttäy-
tyminen voi olla säänneltyä muutoinkin kuin sille ulkoa käsin 
asetetun  lain  ansiosta.  

6.  Normi  ja  oikeus 

Edellä  on  koetettu valaista Foucault'n teoksensa  Volonté  de  
savoir  lopussa esittämää hieman arvoituksellista väitettä, jonka 
mukaan  biovallan  nousun seurauksena "verrattuna yhteiskun-
taan sellaisena kuin  sen  olemme tunteneet aina  1700-luvulle  
asti olemme siirtyneet juridisen taantumisen vaiheeseen ,,68  

Tämä voidaan ymmärtää niin, että oikeuden merkitys olisi 
supistunut modernissa yhteiskunnassa. Jatkossa  Foucault  itse-
kin luonnehtii kodifikaatioita, perustuslakeja  ja  lakeja "illuusi-
oiksi", "muodoiksi, jotka tekevät olennaisesti normalisoivan  

68  Foucault, La  volonté  de  savoir,  s. 190. 

69  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

vallan  hyväksyttäväksi" 69 .  Tämän mukaan "oikeudellisten" väli-
neiden jatkuva lisääntyminen,  se  tosiseikka, että moderniin 
vallankäyttöön liittyy näiden välineiden inflaatio, mandollis-
taisi  normin  järjestyksen mukaisesti toimivan  vallan.  Kun ote-
taan huomioon  se  merkitys, joka "oikeudelle" yhteiskunnas-
samme annetaan, Foucault'n teesi olisi omiaan rohkaisemaan 
nostalgista arvostelua, jossa haikaillaan vanhaa hyvää aikaa, 
jolloin oikeus  ja  valta olivat onnellisesti sovussa keskenään. 
Mutta tämä tulkinta  ei  pidä kandestakaan syystä. Foucault'lle 
vanhaa hyvää aikaa  ei  ensinnäkään koskaan ole ollut olemassa. 
Toiseksi biovaltaa  ei  ole mieltä arvostella oikeudellisen  mallin 

 avulla. 
Eräässä  Volonté  de savoir'in edeltävässä  jaksossa  Foucault 

 tutki syitä, joiden vuoksi "valta skematisoidaan oikeudellisessa  
,,70  muodossa;  ja sen  vaikutukset maaritellaan tottelevaisuutena 

 Hän  esitti kaksi syytä, joista ensimmäinen  on  luonteeltaan ylei-
nen. "Valta  on siedettävissä  sillä  ehdolla, että  se  kätkee tärkeän 
osan itsestään" 71 . Valta tekee oikeudesta esittämisensä välineen 
säilyttääkseen olennaisen salaisuutensa. Toinen syy  on  historial-
linen. Monarkia redusoi "aikaisempien  vallan  muotojen lukui-
suuden" valtion muotoon samalla kun  se  tekee itsestään oikeu-
den periaatteen. Tässä yhteydessä olisi ehkä puhuttava pikem-
minkin tietystä oikeustyypistä, Juridisesta,  jota  luonnehtivat 
yhtenäiss, laki ilmaisumuotona sekä kielto  ja  sanktio  meka-
nismeina .  Tama oikeustyyppi,  Juridinen,  ei  ollut  vain  muoto, 
joka teki kuninkaanvallan hyväksyttäväksi.  Se  oli myös kunin-
kaanvailan "kieli",  sen  "manifestaatiotapa",  sen  "koodi"73 .  

69  Ibid. 
70 Ibid.,  s. 112. 
71  Ibid.,  s. 113.  
72 Ibid.,s.  114.  
73 Ibid.,s  115-116. 

70  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITTAPUUN  KÄYTÄNTÖNÄ  

Vaikka  monarkiassa  juuri oikeus tekee  vallasta  hyväksyttävän, 
 tämä  hyväksyttävyys  ei  ole illuusio  tai  ideologiaa: "Länsimaiset 

monarkiat  on  tosiaankin pystytetty oikeusjärjestelminä, niitä  on 
reflektoitu oikeusteorioiden  kautta  ja ne  ovat käyttäneet  vallan  

i 	 • 	 •i 	i 	 i 	„74  meicanismejaan ouceuaen muoaossa  
Foucault  ei  siten  sen  paremmin julista oikeuden pikaista 

katoamista kuin arvostele biovakaa oikeuden nimissä. Fou-
cault'n ongelmana  ei  myöskään ole niinkään oikeuden asema 
vallankäytössä -  se,  onko biovalta yhteensopiva oikeuden har-
joittamisen kanssa - kuin  se,  voidaanko oikeutta käyttää  vallan 
erittelrssä "mallina",  periaatteena, joka tekee  vallan ymmärrettä-
väksi7 .  Foucault on  kiinnostunut oikeudellisen  ja  poliittisen  tai 

 vallan  ja  oikeuden suhteista niiden ehtojen kannalta, joita  val-
lan  mekanismien erittely edellyttää. Valta  ei  missään tapauk-
sessa toimi oikeudessa, joka pikemminkin kätkee  vallan  oman 
soveltamisensa totuuteen. Kuitenkaan kuninkaanvallan kuvaa-
misessa  ei  voida sivuuttaa oikeutta, kieltä, jonka Monarkia 
omaksui näyttäytyäkseen valtion valtana.  Sen  sijaan  biovallan 

 kohdalla viittaus oikeuteen  on  pelkkä illuusio, koska tämän 
tyyppisen  vallan  kieli  on  tekninen kieli, jolla  ei  ole mitään te-
kemistä oikeudellisen diskurssin kanssa. 

Foucault'n  analyysi jättää avoimeksi kaksi ongelmaa. Ensin-
näkin,  jos  viittaus oikeuteen  on  biovallan erittelemiseksi  puh-
taasti ideologinen, mikä asema  on  annettava kaikille niille "oi-
keuden välineille" (kodifikaatiot, perustuslait, lait, reglementit), 
joiden lisääntyminen liittyy nimenomaan  biovallan  kehityk-
seen?  Ja  toiseksi:  jos "normin  leikki korvaa lakiin perustuvan 
• 	•I• 	 •.. • 	 .. 	,,76 	ii 	i 	i. 	• 	i  • 	.. 	• i••  juriwsen jarjesteiman  vallan Koocilna  ja  Kleiena, mika  on 

 tämän jälkeen oikeuden muoto? 

74 Ibid.,s.  115.  
75 Ibid.,s.  113.  
76 1b1d.,s.  189. 

71  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Fran çois Ewald  

Olemme vastanneet näihin kysymyksiin, että nykyisen 
oikeuden ilmaisuvälineitä  ei  tule eritellä Juridisen  mallin  avulla 

 ja  että Juridisen vastapoolina  on Normatiivinen. Tiivistimme 
normatiivisuuden  rakenteet kolmen esimerkin avulla:  kurin- 
pito, vakuutus  ja  teollinen standardisointi. Päädyimme tällöin 
ensinnäkin antamaan sanalle normi uuden merkityksen: normi 

 on  tietyn arvon, keskiarvon, ilmaiseva sääntö  ja  sellainen yhtei-
sen mittapuun muoto, jonka ryhmän itsereferenssin mekanismi 
tuottaa. 

Toiseksi osoitimme, että oikeus  ei  typisty ilmaisumuotoi-
hinsa (perustuslakeihin, kodifikaatioihin,  lakeihin)  ja  että nämä 
muodot  on  suhteutettava siihen, mikä kyseisessä yhteiskunnassa 
pätee yhteisenä mittapuuna, toisin sanoen arvostelman objektii-
visuuden takaavana periaatteena. Näin voidaan hahmottaa sel-
lainen oikeuden  historia,  joka  ei  enää viittaa oikeuden olemuk-
seen  ja  joka sitten välttää kertomuksen oikeuden  väistämättö-
mästä  rappiosta.  

7.  Normi yhteisen mittapuun historiassa 

Lopuksi kaksi  huomautusta, joista ensimmäinen koskee sanas-
toa. Kun tunnistamme  normin  tietyssä ryhmässä voimassa ole-
van yhteisen mittapuun muodoksi, emme väitä, että tässä olisi 

 normin  yleinen merkitys. Vaikka yhteiskunta  ei  ole ajateltavissa 
ilman jotain mikä toimii yhteisenä mittapuuna, tällä  ei  välttä-
mättä tarvitse olla  normin  muotoa.  Normin  muoto, joka  on 

 vaihtoehto klassiselle suvereenisuuden mallille, luonnehtii aino-
astaan  modernia  yhteiskuntaa, siis yhteiskuntaa,  jota Foucauk'n 
terminologiaa  käyttäen hallitsevat  biovallan  mekanismit  ja  tek-
niikat. 

Käyttäessämme  sanaa normi yksikössä olemme tarkoittaneet 
normia yhteisen mittapuun abstraktina  mallina.  Mutta  ei  pidä  

72 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN  MI1TAPUUN KÄYTÄNTÖNÄ  

kuvitella, että modernien yhteiskuntien yllä olisi jotain sellaista 
kuin yksi suuri normi. Normi  ei  korvaa poissaolevaa suvereenia. 
Normatiivisessa tilassa normit ovat aina monikollisia. Normeja 

 on  yhtä paljon kuin yhdistettävien toimintojen tyyppejä: teollisia 
normeja (tietyn yrittäjäryhmän yhteisenä kielenä), käyttäytymis-
normeja (jotka tekevät instituutiot keskenään vertailukelpoi-
siksi), elämän normeja (tiettyä populaatiota varten), oikeudellisia 

 ja  poliittisia normeja (eri normien keskinäisen jäsentämisen  ja 
 harmonisoinnin  alueena). Normit eivät jäsenny keskenään  hier

-arkkisen  tai pyramidimaisen skeeman  mukaisesti.  Ne  määrittä
-vät  tiloja  ja  verkostoja, jotka ovat aina partikulaarisia;  ne  kom-

munikoivat  keskenään muotonsa kautta, lateraalisesti. 
Ilmeni, että normi toimii yhteisen mittapuun käytäntönä 

niin kurinpidossa, vakuutuksessa kuin teollisessa  standar-
disoinnissa.  Ei  voida ajatella yhteiskuntaa, jossa  ei  olisi mitään 
yhteistä mittapuuta, yhteistä kieltä. Juuri yhteinen mittapuu 
muodostaa yhteiskunnan sidoksen, mandollistaa vaihdon  ja 

 kommunikaation. Normi  on  osa  yhteisen mittapuun pitkää 
historiaa.  Se on  laji yhteisen mittapuun  genuksessa,  suvussa.  

Normin jäsentäminen  yhteisen mittapuun historiaan avaa 
useita näkökulmia. Ensinnäkin  modernia  voidaan tutkia mit-
taamisen tekniikoista käsin. Voimme olettaa, että yhteiskunta 
modernisoituu niiden muutosten ansiosta, joita teknisissä, po-
liittisissa  ja  sosiaalisissa mittausvälineissä tapahtuu.  Eikö  esi-
merkiksi Ranskan vallankumous mandollistanut  ja  toteuttanut 
nimenomaan laajan mittausjärjestelmien muutoksen? Voimme 
viitata metrijärjestelmään, kansalliskieleen, kalenteriuudistuk

-seen, Code  civiliin  samoin kuin niihin  demokratian valtio-
sääntöisiin tekniikoihin,  joita käytetään yhteisen mittapuun 
poliittisessa tuottamisessa. Ihmistieteiden historiaa  1800-lu-
vulla voitaisiin niin ikään lukea siten, että niiden avulla moder-
nille yhteiskunnalle pyrittiin tuottamaan  sen  tarvitsemat sosi-
aaliset  ja  poliittiset mittausvälineet. Näin moderneja yhteis- 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

kuntia voitaisiin ajatella kuvattavan mittaustekniikoiden muu-
toksista käsin. Olisi tehtävä inventaario yhteiskunnassamme 
kullakin tasolla - mikrotasolta makrotasolle, paikalliselta  ta- 
soita ylikansalliselle -  ja  kussakin ryhmässä, kussakin tekno-
logisessa kokonaisuudessa, toimivista yhteisistä mittapuista, 
toisin sanoen yhteisistä kielistä  ja  objektiivisuuden muodoista. 
Mutta niitä  ja  niiden toimintaa olisi myös vertailtava keske-
nään sellaisten isomorfloiden  ja homologioiden paljastamiseksi, 

 joissa tiivistyisivät modernin yhteiskunnan yleiset ominaispiir-
teet. 

Tällainen lähestymistapa mandollistaisi poliittisen  filosofian 
 metodien  uudistamisen. Poliittisen  filosofian  suuntaarninen 
 tutkimaan mittaustekniikoita estäisi  sen typistymisen  pelkäksi 

aatehistoriaksi, josta puuttuu kokonaan kriittinen ulottuvuus 
samoin kuin yhteys materiaaliseen ulottuvuuteen. Yhteinen 
mittapuu  on  mitä suurimmissa määrin poliittinen realiteetti. 
Juuri  sen  avulla ryhmä muodostaa yhteiskunnan, juuri  se  mää-
rittelee yhteiskunnan koodit, rauhoittaa yhteiskunnan  ja  tar-
joaa sille sääntelemisensä välineet. Yhteisestä mittapuusta tais-
tellaan  ja  kiistellään;  sen  joka haluaa olla vallassa  ja  hallita  nor-
mia  täytyy kontrolloida yhteistä mittapuuta. Suvereeni  on  aina 
ollut  se,  joka määrittelee mittapuut. Vaikka näillä taisteluilla 
olisi myös ideologinen ulottuvuus, niillä  on  kuitenkin käytän-
nöllinen perusta: uusien mittapuiden tarve syntyy nimenomaan 
taloudellisista  ja  sosiaalisista  käytännöistä  sekä erityisesti tek-
nologisista muutoksista. Koska yhteisen mittapuun käytännöt 
kuuluvat tekniseen järjestykseen, niitä voidaan kuvata positi-
vistisesti. Niissä artikuloituvat tiedon järjestelmät  ja  materiaali-
set dispositiivit.  

Mittapuun käytäntöjen tutkimuksena poliittisen  filosofian 
 tulisi pohtia, miten, millaisten taistelujen  ja  prosessien välityk-

sellä, tiedon  ja  vallan  tekniikat tuottavat  sen  säännön  tai  sään-
töjen joukon, joka tietyssä yhteiskunnassa  sen  historian  tiettynä  

74  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


NORMI YHTEISEN MITTAPUUN KAYrÄNTÖNA 

ajanjaksona pätee yhteisenä koodina, yhteenliittymisen peri-
aatteena.  Jos  poliittinen filosofia suunnattaisiin mittaamisen 
tekniikoiden tutkimukseen,  se saavuttaisi  sellaisen kriittisen 
ulottuvuuden, jossa  ei  olisi kyse mistään ideologisten järjestel-
mien keskinäisestä arvottamisesta.  Sillä  olisi käytettävissään 
väline, jonka avulla  se  voisi erottaa yhtäältä käytännössä toimi-
neet diskurssit  ja  toisaalta diskurssit, jotka ovat ainoastaan 
kommentoineet ulkopuolellaan toteutuneita käytäntöjä. 

Kun politiikkaa tarkastellaan yhteisen mittapuun käytän-
nöistä lähtien, sitä tarkastellaan tekniikkana  ja  poliittiset tek-
niikat sijoitetaan sosiaalisten tekniikoiden joukkoon. Tästä 
näkökulmasta  ei  juuri ole mieltä luonnehtia yhteiskuntaa  tai 

 poliittista hallitsemistapaa tietyn olemuksen identiteetin avulla. 
 Teknologian  kannalta yhteiskunnalla  ei  ole olemusta; yhteis-

kunta  on  aina ikään kuin yhteiskuntien joukko. Myöskään 
modernin yhteiskunnan tutkimuksen  ei  tulisi suuntautua pal-
jastamaan jonkinlaista yhteiskunnan perustavaa periaatetta. 

 Moderni  yhteiskunta olisi pikemminkin hajotettava  sen muo-
dostaviin  lukuisiin yhteiskuntiin, jotta voitaisiin tutkia miten 
erilaiset yhteisen mittapuun käytännöt jäsentyvät keskenään. 

Tästä näkökulmasta olisi erityisesti tutkittava, missä määrin 
 moderni  ja  demokratia voidaan samastaa. Itse asiassa näyttää 

siltä, että demokratiaan tavanomaisesti liitetyt ominaispiirteet 
eivät pätisi modernin tunnusmerkkeinä, johdetaanpa  ne  sitten 
suvereenisuuden asemasta (yhden henkilön tandon korvaami-
nen yleistandolla), transsendentaalisen referenssin puuttumi-
sesta  tai  olosuhteiden yhdenvertaisuudesta. Niinpä olemme 
havainneet, että yhteisen mittapuun  historian  kannalta  moder-
nia  ei luonnehdi  niinkään suvereenisuuden haltijan vaihtumi-
nen kuin suvereenisuuskäsitteen diskvalifikaatio. Samoin 
olemme todenneet, että muutoksia yhteistä mittapuuta jäsentä-
vässä tiedon järjestelmässä  ei  tule sekoittaa sellaiseen  referens

-sien  puuttumiseen, mitä toteamus olosuhteiden yhdenvertai.- 

75 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Francois Ewald  

suudesta  edellyttää. Teknologinen lähestymistapa voisi tarjota 
perinteisille oikeudellisille  ja  ideologisille lähestymistavoile 

 vaihtoehtoisen modernin erittelyn, joka välttäisi marxilai-
sen materialismin virheet. Lyhyesti ilmaistuna,  on  tutkit-
tava  normin  ja  demokratian  välisiä suhteita.  

76  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

Sosiaalisen oikeuden arkeologia  

1.  "Foucauk'lainen" oikeusfilosofia  

1.1.  Oikeusfilosofian  ongelmat  

Francois Ewald,  Foucauk'n  assistentti  College de  France'ssa,  on 
 pyrkinyt kehittelemäa.n "foucault'laista" oikeusfilosofiaa  ja  siihen 

tukeutuvaa sosiaalisen oikeuden konseptiota'.  Ewald  aloittaa 
edellä julkaistun artikkelinsa selostamalla Volonté  de  savoir  -teok-
sen analyysia oikeuden  ja  normin  välisistä suhteista. Foucauk 
esittää kaksi näennäisesti ristiriitaista teesiä. Yhtäältä  "biovallan" 

 kehitys johtaa  "normin  leikin kasvavaan merkitykseen  lain  juridi-
sen järjestelmän kustannuksella"; seurauksena  on  "juridisen 
taantuma". Mutta toisaalta  biovallan  kehitykseen liittyy myös 
"oikeudellisten instrumenttien inflaatio", lainsäätäjän ennen- 
kuulumaton puheliaisuus. 

Ewaldin  ratkaisuna Foucault'n analyysin näennäiseen ristirii-
taan  on  oikeuden historiallisuus.  Se  "juridinen", jonka taantu

-masta biovallan  aikakaudella Foucauk puhuu,  ei  ole oikeuden 
ainoa mandollinen muoto. Lainsäätäjän uusi puheliaisuus  ei 

 edusta aiempaa, taantuvaa vaan uutta, uudenlaista rationaali-
suutta ilmentävää  ja  uudentyyppisten vakakäytäntöjen  kanssa 
yhteenkietoutunutta oikeuden muotoa  tai  -  mitä termiä itse  

1  Kuten artikkelistani  toivottavasti ilmenee,  en  tarkoita sosiaalisella 
oikeudella  sääntelykohteensa -  esimerkiksi työn  ja  sosiaaliturvan  - 

 nojalla  rajautuvaa oikeudenalaa  vaan erityisen  rationaalisuutensa 
leimaamaa oikeustyyppiä.  

77  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

käytän jatkossa  -  uutta  oikeustyyppiä.  Oikeus  on  historiallisesti 
muuttuva ilmiö,  ja  oikeuden  historia  on hahmotettava  oikeus- 
tyyppien historiana, jossa oikeuden kulloinenkin muoto saa  spe

-sifin  merkityksen  ja  tehtävän.  
Ewald  johtaa Foucault'n  "normin  leikin"  ja  "lain  juridisen 

järjestelmän"  vastakkainasettelusta  kaksi  tutkimustehtävää.  
Näistä ensimmäistä, modernin ontologian tutkimusta, toteuttaa 
Ewaldin artikkeli, jossa  hän  erittelee normatiivisuuden leimaa- 
maa epistemologista  ja  poliittista suhdannettamme kurinpito-
käytäntöjen, vakuutuksen  ja  teollisen standardisoinnin esimerk

-klen  avulla. 
Toinen tutkimustehtävä taas kuuluu nimenomaisesti oikeus- 

filosofian  alaan,  ja  sitä  Ewald on  pyrkinyt toteuttamaan ennen 
muuta päätyökseen luonnehdittavassa teoksessa  L  'Etat  pro vi-
denci.  Modernin oikeuden tutkimuksessa ("foucault'laisen") 
oikeusfilosofian tehtävänä  on  eritellä, miten  ne  "muutokset tie-
don  ja  vallan  suhteessa", joita normatiivisuus modernin ontolo-
giaa hallitsevana prinsiippinä ilmentää, "vaikuttavat oikeuden 
olemassaoloon, asemaan  ja  toimintaan modernissa yhteiskun-
nassa? Mikä asema oikeudelle  jää  'Juridisen taantumassa'? Onko 

 normin  varaan jäsentyvä oikeus mandollinen? Millainen olisi 
tällaisen oikeuden muoto  ja  millaiset  sen  mandollisuudet  ja  vaa-
rat?" 

Toisaalla  Ewald on  vielä pyrkinyt täsmentämään nykyisen 
oikeuskehityksen ("foucault'laiselle") oikeusfilosofialle asettamia 
tehtäviä. Ongelmana  on  ensinnäkin oikeuden historiallisuus: 
Miten oikeudella voi olla  historia,  ja  mitä oikeuden historiaffisuus 
oikein tarkoittaa? Toinen ongelma puolestaan koskee oikeudel-
listen kaytäntöjen evaluaation  ja  kritiikin mandollisuutta,  mab- 

2  Francois Ewald, L  'Etat  providence.  Grasset:  Paris 1986. 

78  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

dollisuutta  ylittää oikeuspositivismi palaamatta kuitenkaan iuon-
nonoikeuden universalistisiin positioihin. 3  

1.2. Rationaalisuuskäytäntöjen genealoginen  ja  arkeologinen 
analyysi 

Foucauk'lla  itsellään  ei  ollut nimenomaista oikeusfilosofista oh-
jelmaa. Oikeus oli hänen huomionsa kohteena  vain  välillisesti. 

 Foucault  tarkasteli oikeutta vallankäytön koodina  ja  oikeudellista 
diskurssia vallankäytön mekanismeja ymmärrettäväksi tekevänä 

 tai  niitä peittävänä skeemana. Niin sanotulla klassisella aikakau-
della,  1600-  ja  1700-luvuilla, kehiteltyjen mutta edelleenkin 
ajankohtaisten vakateknologioiden erittelyä  on Foucault'n  mu-
kaan vaikeuttanut vallankäytön tematisoiminen oikeudellisen 
diskurssin välinein. Oikeudellisen dliskurssin vallankäytöstä an-
tamaa kuvaa  Foucault  luonnehtii vallankäytön juridis-diskursii-
viseksi representaatioksi.  Keskeiset käsitteet ovat laki  ja  suvereeni- 
suits.  Valta  on  suvereenin valtaa alamaisiaan kohtaan,  ja  laki  on 

.4 	 ,  taman vallan manifestaatio,  muoto  ja legitimaatio.  Foucault n 
 analyysit moderneista valtateknologioista läpäisee suvereenisuu

-den  ja  lain  käsitteiden varaan rakentuvan oikeudellisen diskurssin 
kritiikki.  Modernit valtakäytännöt  eivät ole hänen mukaansa 
eriteltävissä suvereenisuuden  ja  lain  käsitteiden avulla. Juridis-
diskursiivinen representaatio pikemminkin peittää näkyvistä 
näille käytännöille ominaiset teknologiat.  

Francois Ewald, "Pour un positivisme critique: Michel Foucault et la 
Fhibosophie du droit",  Drafts 137, 1986, s. 137-142. 

Michel Foucauk, "Two Lectures", s. 78-108,  teoksessa  Michel Fou-
cault,  Power/Knowledge.  Selected Interviews and Other Writings 1972-
197Z Edited by Cohn Gordon. New York: Pantheon, 1980, s. 93  ss.;  
Michel Foucault, The History of Sexuality. Volume 1: An Introduction.  
Harmondsworth: Penguin Books, 1981, s. 82  ss.  

79 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

Vaikka Foucault'n oma suhtautuminen oikeudelliseen 
diskurssiin  olikin  kriittis-poleeminen, hänen työnsä tarjoavat 
kuitenkin Ewaldin mukaan lähtökohdat oikeusfilosofialle, joka 
haluaa tarttua modernin oikeuskehityksen tuottamiin ongelmiin. 
Foucault'n antina  on  ennen muuta  se  metodi, jolla  hän  analysoi 
rationaalisuuskäytäntöjä. Foucauk'laisesta lähtökohdasta oikeutta 

 on  tarkasteltava nominalistisesti: oikeutta sinänsä  ei  ole olemassa, 
 on vain  aina partikulaarisia, tiettyä rationaalisuutta noudattavia 

oikeudellisia  käytäntöjä. 5  
Kun  Ewald  puhuu Foucault'n metodista,  hän  epäilemättä 

viittaa  sen genealogiseen ja  arkeologiseen ulottuvuuteen. Fou-
cault'lainen genealogia  on  nykyisyyden historiaa,  se  lähtee tietystä 
nykyisyyteen sijoittuvasta ongelmasta, huolenaiheesta,  ja  pyrkii 
jäljittämään  ne  historialliset, kontingentit käytännöt, jotka ovat 
tuottaneet tämän ongelmaksi koetun ilmiön. Arkeologia taas pyr-
kii paljastamaan jonkin käytännön - valtakäytännön, diskursiivi

-sen  käytännön, rationaalisuuskäytännön ... - mandollisuuden 
ehtoja, eräänlaisia käytäntöjen syvärakenteita. Voimme ehkä sa-
noa, että genealogia liikkuu horisontaalisella aika-akselilla, ar-
keologia taas vertikaalisessa "syvyyssuunnassa". 

Viimeisinä vuosinaan  Foucault  luonnehti projektiaan mielel-
lään kokemuksen japroblematisaation  käsitteillä. Hänen työnsä oli 
ollut ajattelun historiaa,  ja  ajattelun  historia  puolestaan tutkii 
tapaa, jolla ihmiset problematisoivat  sen  mitä ovat  ja  tekevät sekä 
maailman jossa elävät1 Problematisointi viittaa kokemukseen, 
siihen kuinka esimerkiksi seksuaalisuus (vrt. Foucauk'n seksuaali-
suuden  historia),  hulluus (vrt. Foucault'n Histoire  de la  folie)  tai 

 rikollisuus (vrt. Foucault'n Surveiller  et punir)  koetaan. Esimer- 

"Pour  un positivisme  critique", s. 137-138 

80  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

kiksi  seksuaalisuuden kokemuksen olennainen ainesosa  on  tapa, 
jolla jokin seksuaalisuudeksi kutsuttu problematisoidaan. 6  

Myös  Ewald  käyttää kokemuksen  ja problematisaation  käsit-
teitä oikeusfilosofisessa ohjelmassaan eräinlaisena yleisenä  ana

-lyysikehikkona. Oikeusfilosofian  tehtävänä  on  hänen mukaansa 
tutkia  oikeui.Ieiista kokemusta, oikeuden problematisoinnin  tapoja. 
Oikeuden historiallisuus  on  oikeudellisen kokemuksen historial-
lisuutta,  ja  oikeudellisessa kokemuksessa  on  puolestaan olennai-
sesti kysymys siitä, miten oikeus kulloinkin problematisoidaan, 
minkälaisilla kriteereillä oikeus kulloinkin rajataan, mikä kul-
loinkin toimii legaliteetin oikeudellisuuden mittapuuna! 

Ewaldin oikeusfilosofiassa  voidaan niin ikään foucault'laisit
-min  erottaa arkeologinen  ja genealoginen  ulottuvuus, joista edel-

linen toimii horisontaalisessa aikatasossa, jälkimmäinen taas "sy-
vyyssuunnassa". Arkeologisessa ulottuvuudessa kysellään oikeu-
dellisten käytäntöjen sekä oikeudellisten kokemusten  ja  oikeuden 
problematisointitapojen ehtoja - voinemme sanoa: rationaa-
lisuusehtoja - kun taas genealogisessa ulottuvuudessa seurataan, 
minkälaiset käytännöt - tekniset, sosiaaliset, poliittiset  ja  diskur

-siiviset käytännöt -  ovat tuottaneet oikeuden tietyn problema-
tisointitavan. 

Ewaldin oikeusfllosofian  eräänä foucault'laisena lähtökoh-
tana  on  oikeuden tarkasteleminen ennen muuta rationaalisuus-
käytäntöinä. Muiden sosiaalisten kaytäntöjen tavoin myös oi-
keudelliset käytännöt ilmentävät  ja ruumiillistavat  tiettyä ratio-
naalisuutta, jonka kautta niitä myös reflektoidaan. Tämä ratio-
naalisuus määrittää oikeudellisille käytännöille  ja  niissä ilmene-
välle oikeudelliselle kokemukselle ominaista oikeuden problema - 

6  Ks.  esim.  Foucault, The History of Sexuality, s. 9  ss.,  ja  Michel Fou-
cault, Foucault Live. Interviews, 1966-84. Ed. by  Sylvère Lotringer. 
Semiotexte:  New York, 1989, s. 294-295. 
L  'Etat  providence, s. 29  ss.  

81  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

tisoinnin  tapaa. Ewaldin mukaan oikeudelliset käytännöt onkin 
länsimaisessa juridisessa kokemuksessa aina Aristotelesta alkaen 
miellerty nimenomaan  arvostelmien käytäntöinä. Oikeuden teh-
tävänä länsimaisessa traditiossa  on  ollut varmistaa yhteiskunnan 
jäsenten itseään  ja  toisiaan koskevien arvostelmien objektiivisuus. 8  

Tiettyä oikeustyyppiä luonnehtiva rationaalisuus tiivistyy 
Ewaldin mukaan  sen  arvostelmasäännössä. Arvostelmasääntö,  joka 
ilmenee oikeudellisissa käytännöissä - modernissa oikeudessa: 
lainsäädännössä, oikeuskäytännössä  ja  doktriinissa -  on  avain 
oikeustyypin rationaalisuuteen, sille ominaiseen oikeudelliseen 
kokemukseen  ja  oikeuden problematisoinnin tapaan. Ewaldin 
oikeuskonseptio lähtee eräänlaisesta oikeuden tasottelun ajatuk-
sesta. Oikeus  ei  tyhjene  oikeudellisissa käytännöissä näyttäyty-
vään "pintatasoonsa" vaan  sillä  on  ikään kuin kaksijakoinen ra-
kenne. Oikeuteen kuuluu myös sellainen refieksiivinen  ja  kriit-
tinen instanssi, jonka avulla oikeudelliset käytännöt voivat rel-
lektoida itseään  ja  oikeudellisuuttaan  ja  jonka avulla legaliteetille 
voidaan asettaa kysymys oikeudesta.  Se  estää oikeuden hajoami-
sen pelkiksi pakotuksen käytännöiksi,  ja  juuri  sen  kautta tietyille 
sosiaalisille käytännöille annetaan oikeudellisuuden leima. 

Tänä oikeuden refieksiivisenä  ja  kriittisenä instanssina  toimii 
arvostelmasääntö. Arvostelmasääntö  on  oikeuden identifloimisen 

 ja  problematisoimisen  kriteeri,  ja  se  ohjaa oikeudeffisten käytän-
töjen arvostelmia. Arvostelmasääntö  on  "oikeuden oikeus". 

Teesi oikeuden kaksijakoisesta rakenteesta  ja  arvostelmasään
-nosta oikeuden kriittisenä instanssina  on  askel  arkeologisessa 

"syvyyssuunnassa", jossa kysellään oikeudellisten käytäntöjen sekä 
oikeudellisen kokemuksen  ja  oikeuden problematisointitavan 
mandollisuuden ehtoja. Mutta Ewaldin oikeusfilosofisen  ana- 

8  L'Etat  providence, s. 31-32,  ja  "Pour  un positivisme  critique", s. 138-
139. 
L  'Etat  providence, s. 33  ss.,  ja  "Pour  un positivisme  critique", s. 139. 

82  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

lyysikehikon  arkeologisessa ulottuvuudessa arvostelmasääntö  on 
 vasta ensimmäinen  askel. Arvostelmasääntökin  on  sidottu tiettyi-

hin ehtoihin, jotka vasta tuottavat  sen  mandollisuuden. 
Ewaldin  artikkeli sisältää aineksia, joita 'oi pitää jopa histo-

rianfilosoflaan vivahtavilta. Näitä ilmentää erityisesti ajatus kuta-
kin yhteiskuntaa  tai yhteiskuntatyyppiä luonnehtivasta  yhteisestä  
mittapuusta,  joka muodostaa ikään kuin perustavan yhteiskun-
nallisen sidoksen  ja  mandollistaa yhteiskunnan jäsenten keskinäi-
sen sosiaalisen vaihdon  ja  kommunikaation. Tätä yhteistä mitta- 
puuta  Ewald  kutsuu erityisesti oikeutta tarkastellessaan myös 
oikeudenmukaisuussäännöksi. 

Oikeudenmukaisuussäännön  käsite viittaa Ewaldin arkeo-
logisessa skeemassa johonkin, joka edeltää juridista kokemusta  ja 

 sille ominaista arvostelmasääntöä. Oikeudenmukaisuussääntö  on 
 jotain, joka vasta tekee juridisen kokemuksen  ja  arvostelmasään-

nön  mandolliseksi.  Se on  historiallisesti määrittyneen juridisen 
kokemuksen mandollisuuden ehto.  

Ewald'°  erottaa Aristoteleen pohjalta kolme oikeudenmukai-
suuskäsitteen ainesosaa: yhdenvertaisuuden  ja  epäyhdenvertai-
suuden  tietty artikulaatio; yhteinen mittapuu, jolla yhdenvertai-
suutta  ja  epäyhdenvertaisuutta  arvioidaan; sekä vastavuoroisuus, 
joka paikantaa oikeudenmukaisuuden tiettyyn yhteisoon,  Ans

-toteleen polikseen. Oikeudenmukaisuussääntö  on  sen  yhteisym-
märryksen,  konvention,  sisältö, joka tietyssä yhteisössä tiettynä 
aikakautena vallitsee yhdenvertaisuuden  ja  epäyhdenvertaisuuden 

 kriteereistä. Oikeudenmukaisuussääntö yhteisenä mittapuuna 
pitää yhteisöä koossa  ja  takaa sosiaalisten siteiden  ja  yhteisön 
jäsenten identiteetin vastavuoroisuuden.  Jos arvostelmasääntö 

 toimii "oikeuden oikeutena", oikeudenmukaisuussääntö  on 
 puolestaan Ewaldille  koko  yhteiskunnan "sääntöjen sääntö", yh-

teiskunnan perustava konventio.  

1  L'Etatprovidence»  s. 552  ss.  

83  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

Ewaklin oikeudenmukaisuussääntö  ei  ole moraalinen  tai 
moraalifilosofinen  vaan epistemologinen käsite.  Se  kokoaa  ne 

 epistemologiset  ehdot, joiden vallitessa oikeutta - tiettyä oikeus-
tyyppia - ylipaataan voidaan ajatella.  Ewald  korostaakin,  etta 
oikeudenmukaisuussääntö  on  pohjimmiltaan pikemminkin ole-
mista  kuin pitämistä koskevan tiedon ongelma.  Se on  alistettu 
ihmisiä  ja  asioita koskevalle, totena pidetylle tiedolle, joka tarjoaa 
perustan oikeudenmukaisuuden edellyttämälle vertailulle, yh-
denvertaisuuksien  ja  epäyhdenvertaisuuksien määrittämiselle. 

 Siksi kunkin aikakauden oikeudenmukaisuussääntö  on  riippu-
vainen sille ominaisesta epistemologisesta asetelmasta. 

Ewaldin oikeudenmukaisuussä.annön  käsitteen taustalla  on 
 selvästi nähtävissä foucault'lainen ajatus kullekin aikakaudelle 

ominaisesta tiedon  ja  diskurssin syvärakenteesta, epistemestä,  joka 
myös määrää yhteiskunnallisissa käytännöissä ilmenevää ratio-
naalisuutta. Oikeudellisten  ja  muiden yhteiskunnallisten käy- 
rantojen noudattama rationaalisuus nousee saman  epistemen  
pohjalta.  

1.3.  Kriittinen positivismi aikakautemme oikeusfilosofiana  

Moderni  oikeus  on Ewaldille  sosiaalista oikeutta,  ja  sitä koskevan 
oikeusfilosofisen tutkimuksen  on  eriteltävä sille ominaista oikeu-
dellista kokemusta, oikeuden problematisoinnin tapaa, arvostel-
masääntöä  ja  tämän mandollisuuden ehtoja (oikeudenmukai-
suussääntöä). Tässä oikeusfllosofian  on  noudatettava ohjelmaa, 

 jota  Ewald  kutsuu  kriittiseksi positivismiksi.  Tällä nimityksellä 
 Ewald  vetää rajaa kahteen suuntaan, yhtäältä luonnonoikeudelli

-sun suuntauksiin  ja  toisaalta Kelsenin puhtaaseen oikeusoppuin. 
Länsimaisessa traditiossa "oikeuden oikeus", siis arvostelma-

sääntö oikeuden refieksiivisenä instanssina,  on  perinteisesti miel- 

L'Etat  providence, s. 554. 

84  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

letty luonnonoikeuden  käsittein. Sosiaaliselle oikeuddlle ominai-
nen juridinen  kokemus  ei  kuitenkaan Ewaldin' 2  mukaan anna 
enää sijaa luonnonoikeudelle. Sosiaalisen oikeuden aikakausi  on 

 positiivisen oikeuden aikakautta. Oikeutta  ei  voida enää ankku-
roida teleologiseen luontoon kosmoksena kuten kiassisessa luon-
nonoikeusfilosofiassa mutta  ei  myöskään universaaliin ihmis-
luontoon kuten modernissa, uuden ajan  alun  luonnonoikeudelli

-sessa  ajattelussa. Arvojen muuntuminen suhteellisiksi  ja subjek-
tiivisiksi  estää yritykset artikuloida oikeus jälleen luonnonoikeu

-teen.  
Kuitenkin  se  oikeuden kriittisen instanssin tehtävä, jonka 

aiemmin täytti luonnonoikeus,  on  toteutettava myös sosiaalisen 
oikeuden oloissa, jotta oikeus  ei liudentuisi  muihin yhteiskun-
nallisiin käytäntöihin. Tässä  on  itse asiassa Ewaldille oikeusfilo-
sofian keskeinen ongelma sosiaalisen oikeuden oloissa. Miten 
sosiaalinen oikeus positiivisena oikeutena voi määrittää oikeudel-
lisuuden kriteerin? Miten sosiaalinen oikeus voi estää muuntumi-
sensa pelkäksi legaliteetiksi  tai  pelkäksi pakotuksen välineeksi? 
Miten sosiaalisen oikeuden oloissa voidaan täyttää luonnonoi-
keuden funktio, "oikeuden oikeuden" tehtävä?  

Ewald  lukee Kelsenin suureksi ansioksi  sen,  että tämä muo-
toili sosiaalisen oikeuden juridista kokemusta vastaavan  teorian 

 oikeudesta, joka  ei  viittaa ulkopuolelleen vaan perustuu omaan 
positiivisuuteensa.  Kelsen  tosin erehtyi esittäessään puhtaan  oj

-keusoppinsa teoriana  oikeudesta yleensä, vaikka  sen  kohteena 
onkin nimenomaan sosiaalisen oikeuden ailcakaudelle ominainen 
positiivinen oikeus.  Kelsen  ei  myöskään kyennyt vastaamaan 
kysymykseen -  tai  edes asettamaan kysymystä - sosiaalisen  oj- 

12  L  'Etat  providence, s. 38-39  ja  s. 578  ss.,  sekä  Francois Ewald, "The 
Law of Law", s. 37-50,  teoksessa  Gunther Teubner  (ed.),  Autopoietic 

 Law: A New Approach to Law and Society. Berlin: de Gruyter,  1988, s. 
44ss. 

85 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaark  Tuon  

keuden arvostelmasäännöstä,  sen  "oikeuden oikeudesta". Puhdas 
oikeusoppi  ei  osoita ratkaisua ongelmaan, miten sosiaalinen oi- 
keus puhtaasti positiivisena oikeutena pystyy rajoittamaan itseään 

 ja  estämään vajoamisensa totalitaarisen vallankäytön pidäkkeet- 
tömäksi instrumentiksi.' 3  

Ewaldin  kriittinen positivismi  ei hylkän Kelsenin positivis-
tista  lähtökohtaa. Puhtaasta oikeusopista poiketen kriittinen po-
sitivismi kuitenkin tunnustaa sosiaalisen oikeuden positiivisuu

-den  historiallisuuden. Juuri tämä avaa Ewaldin mukaan  knit- 
tische positivismille  mandollisuuden osoittaa positiivisuuden 
sisältä oikeuden refieksiivinen  ja  kriittinen instanssi. Positiivisen 
oikeuden historiallisuuden kautta voidaan tunnistaa  se  "oikeuden 
oikeus", joka sosiaalisen oikeuden aikakaudella huolehtii luon-
nonoikeudelle aiemmin kuuluneesta tehtävästä. 

Volonté  de  savoir  -teoksen jälkeisissä töissään  Foucault  esitteli 
hallinnoimisen (gouvernement)  käsitteen  ja  luonnosteli hallinnoi- 
misen  tapojen sekä poliittisten  rationaalisuuksien  ja  poliittisten 
teknologioiden historiaa uuden ajan Euroopassa  1800-luvun al- 
kuun asti' 4 .  Ewald  jatkaa tässäkin Foucault'n ohjelmaa. 

L'Etat  providence, s. 505  ss.;  Francois Ewald,  "Une expérience fou-
caldienne: les principes gnraux  du droit", s. 788-793, Critique 471-
472, 1986, s. 793; Ewald, "The Law of Law", s. 39  ss.  
"Michel Foucault, "On Governmentality", s. 5-21, Ideology d Con-
sciousness, Autumn 1979; Michel Foucault, "The Subject and Power", s. 
208-227,  teoksessa  Hubert L. Dreyfus  ja  Paul Rabinow,  Michel Fou-
cault. Beyond Sturcturalism and Hermeneutics. Chicago, IL: The Uni-
versity of Chicago Press, 1983; Michel Foucauk, "Political Technology 
of the Self", s. 145-162,  teoksessa  Luther H. Martin, Huck Gutman, 
Patrick H. Hutton  (eds),  Technologies of the Self A seminar with Michel 
Foucault. London: Tavistock,  1988; Michel Foucault, "Politics and 
Reason", s. 57-85,  teoksessa  Michel Foucault, Politics Philosophy CuL-
ture.  Interviews and other writings 1977-1984. Ed. by Lawrence D. 
Kritzman. New York: Routledge, 1990. 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

Hänen päätyötään L'Etat  providence  voi eräältä juonteeltaan 
luonnehtia hyvinvointivaltiota leimaavan hallinnoimisen taidon 

 tai  poliittisen rationaalisuuden  ja  tätä rationaaliuutta toteutta-
vien poliittisten teknologioiden genealogiaksi.  Ewald  seuraa libe-
raalin poliittisen rationaalisuuden murtumista Ranskassa  1800- 
luvulla  ja sen  korvautumista  vuosisadan vaihteeseen mennessä 
hyvinvointivaltion sosiologisella  tai  solidaarisella poliittisella ratio-
naalisuudella. Sitä puolestaan toteuttavat uudentyyppiset poliitti-
set  teknologiat  kuten  riskin  ja  vakuutuksen  teknoogiat.  Nämä 
poliittiset teknologiat ovat samalla uusia  biovallan  muotoja.  Hy- 

15  vinvointivaitto  toteuttaa Ewaldin mukaan  sen  biovallan une!- 
man,  jonka varhaisia ilmentymiä klassisella aikakaudella  Foucault 

 oli eritellyt. Nämä teknologiat ovat niin ikään uusi  askel  norma-
tiivisen  ja  normalisoivan, Normiin tukeutuvan  vallankäytön ke-
hityksessä.  

L  'Etat  providence  sisältää paitsi hyvinvointivaltion myös  sen 
 poliittista rationaalisuutta vastaavan sosiaalisen oikeuden genea-

logian.  Ja  tämäkin genealogia, joka osaltaan pyrkii toteuttamaan 
kriittiseksi positivismiksi täsmentyneen "foucault'laisen" oikeus- 
filosofian  ohjelmaa, tukeutuu Foucault'hon, ennen kaikkea tä-
män hajanaisiin viitteisiin oikeuden  ja  Normin  kasvavasta yh-
teenkietoutumisesta 

Kutsukaamme  Laiksi sitä oikeustyyppiä, joka tukeutuu suve-
reenisuuskäsitteeseen  ja  johon Foucault'n arvostelema valtakäy-
täntöjen juridis-diskursiivinen representaatio vuorostaan nojau-
tuu. Juuri Laki  on se  "Juridinen", jonka vastapooliksi  Foucault 

 asettaa  "normin  leikin".  

15  L'Etat providence, s. 337. 
16  Foucauk, "Two Lectures", s. 107;  Foucauk,  The History of Sexuality, 
s. 144-145; Michel Foucauk, "The Dangerous Individual", s. 125-
151,  teoksessa  Politics Philosophy Culture. 

87 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

Foucault'n  tavoin myös  Ewald  käyttää Lakia eräänlaisena 
kontrastikäsitteenä. Laki  on se  7uri-diktion"  tyyppi,  jota  vasten 

 hän  peilaa sosiaalisen oikeuden käytäntöjä  ja  sosiaaliselle oikeu-
delle ominaista rationaalisuutta. Foucault'n luonnosmaisissa 
huomautuksissa  Lain  historia  ulottui aina keskiajalta  liberaaliin 

 oikeuteen  asti' 7  Ewald  sen  sijaan kytkee  Lain  oikeudellisten 
sääntöjen muodostamisen, ilmaisemisen  ja  soveltamisen tyyppinä 
- näin Ewaldin neologismi "juri-diktio" lienee selvennettävissä - 
nimenomaisesti liberaahin oikeuteen. Ranskan oikeushistoriassa 
liberaalin oikeuden säädännäisiä monumentteja ovat Ewaldille 
ennen kaikkea Ranskan vallankumouksen valtiosääntöasiakirjat 

 ja  Code civil  liberaalin siviilioikeuden dokumentaationa.  Kant 
 puolestaan oli liberaalin oikeuden  filosofi  par excellence,  jonka 

töistä  Ewald  tiivistää liberaalin oikeudellisen rationaalisuuden 
kuten sitä luonnehtivien arvostelma-  ja  oikeudenmukaisuus- 
sääntöjen ominaispiirteet. 

Sosiaalisen oikeuden genealogia  on  kertomus  Code  civilin 
vastuusäännösten ilmentämän  liberaalisen oikeuden rationaali-
suuden vähittäisestä murtumisesta  1 800-luvulla teknisten, sosi-
aalisten  ja  poliittisten käytäntöjen muutosten paineessa,  sen kor

-vautumisesta  hyvinvointivaltion solidaarista poliittista rationaali-
suutta toteuttavalla sosiaalisella oikeudella. Ewaldin genealogia 
jatkaa Foucault'n kertomusta siitä, miten Normi alkaa vallata 
oikeudellisia käytantöjä. Ewalclin huomion keskipisteessä ovat 
teknisen  ja  teollisen murroksen synnyttämät työtapaturmat, libe-
raahn oikeuden vastuusäännösten riittämättömyys niiden oikeu-
delliseen käsittelyyn  ja  liberaalin oikeuden syyllisyysperäisen  vas

-tuukäsitteen korvautuminen  riskin  kategorialla  onnettomuuksien 
kustannusten  ja  korvausten jaon säantönä. Niistä normatiivisista 
käytännöistä, joiden valossa  Ewald  edellä julkaistussa artikkelis- 

Foucauk,  "Two Lectures", s. 94  ss.,  ja  Foucault, The  Hi.ctoiy  of Sexu-
ality, s. 85  ss.  

88 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

saan erittelee Normia modernin yhteiskunnan yhteisenä mitta-
puuna, sosiaalisen oikeuden genealogia painottaa nimenomaan 

 riskin käytäntöjä.  
Sosiaalisen oikeuden konseption arvioinnissa sivuutan 

kuitenkin Ranskan kehitykseen paljolti pitäytyvän genealogisen 
narratiivin. Keskityn tapaan, jolla  Ewald  -  kriittisen positivismin 
ohjelmaansa toteuttaen - analysoi sosiaalista oikeutta arkeologi-
sessa "syvyyssuunnassa". Juuri arkeologisessa ulottuvuudessa  id

-teytyvät  kriittisen positivismin vastaukset kysymyksiin, jotka 
 "normin  leikin"  ja  "lain  juridisen järjestelmän" foucault'lainen 

vastakkainasettelu Ewaldin mukaan asettaa oikeusfilosofialle. 
Arvioin  sosiaalisen oikeuden konseptiota eräänä ehdotuksena 

modernin oikeuden tasottelemiseksi. Koetan aluksi selventää, 
miten  Ewald  tulkitsee oikeuden tasoja,  ja  paneudun tämän jäl-
keen perustavaan ristiriitaan, joka tätä tulkintaa nähdäkseni  hor-
juttaa.  Tämä ristiriita paikantuu arvostelmasäännön - yleisten 
oikeusperiaatteiden -  ja oikeudenmukaisuussä.nnön -  Normin - 

 välisiin suhteisiin. Yritän myös luonnostella sellaista vastausta 
tämän ristiriidan ratkaisemiseksi, joka pitäisi kiinni kriittisen 
positivismin keskeisestä lähtökohdasta, modernin oikeuden  fun

-damentaalisesta positlivisuudesta  ja  välttämättömyydestä kehitellä 
sitä arvioiva mirtapuu tämän positiivisuuden sisältä. Lopuksi 
palaan vielä Ewaldin  ja Foucault'n  välisiin suhteisiin  ja asetan 

 kysymyksen "foucauk'laisen" oikeusfllosofian mandollisuudesta.  

2.  Sosiaalisen oikeuden tasot  

Ewaldin  sosiaalisen oikeuden konseptiossa voi erottaa kolme "ar-
keologista tasoa": oikeudellisten käytäntöjen "pintataso", yleiset 
oikeusperiaatteet sosiaalisen oikeuden arvostelmasääntönä  ja 

 Normi modernin yhteiskunnan oikeudenmukaisuussääntönä. 
Kolmitasoisena erittelynä  sen  voinee rinnastaa esimerkiksi  Ro- 

89  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

berto Mangabeira Ungerilta tiivistämääni erotteluun,  jossa 
pintatasolle sijoittuvia yksittäisiä säädöksiä  ja tuomioistuinratkai-
suja  selittävät  ja legitimoivat  oikeudelliset periaatteet  ja politiikat, 

 jotka puolestaan tukeutuvat yhteiskunnan formatiiviseen  kon- 
tekstiin, yhteiskunnan perustavaan institutionaaliseen  ja "ima- ,, 	 18  ginaariseen perusrakenteeseen.  Omassa tasotteluehdotuksessani 
olen puolestaan puhunut lakimuodon, oikeusideologian  tai oike- 
uskuktuurin  ja oikeusmuodon  tasoista, joista viime mainittu 
vielä täsmentyy legitimiteettiongelman yhteydessä oikeuden jus-
tifikaatioperiaatteeksi' 9 .  

2.1.  Transaktion ja  tasapainon käytännöt 

Ewald2°  kokoaa sosiaalisen oikeuden käytäntöjen keskeiset tun-
nusmerkit  transaktion  ja  tasapainon  käsitteisiin. Sosiaalinen oi-
keus  on sopimukseffista  oikeutta. Sille ominaiset sopimukset ovat 
transaktioita eli sopimuksia, jotka päättävät osapuolten  välisen 
konfliktin  vastavuoroisia uhrauksia  ja  myönnytyksiä edellyttä-
vään kompromissiin. 

Transaktioiden oikeutena  sosiaalinen oikeus  on  myös ryh-
mien  ja  intressien oikeutta. Oikeuden lähteenä ovat kollektiivisten 
intressien väliset, aina  vain  väliaikaiset kompromissit, joissa kir-
jataan ryhmien kulloinenkin valtatasapaino. Lisäksi sosiaalinen 
oikeus  on  ryhmien oikeutta myös kohteittensa kannalta tarkas-
teltuna. Sosiaalinen oikeus jakaa oikeuksia  ja velvollisuuksia  ryh- 
mien jäsenille: kuluttajile, einkeinonharjoittajille, vuokralaisile 

 ja vuokranantajille,  työläisille  ja työnantajille  jne. Liberaalin oi- 

Kaarlo Tuon, Oikeus, vafra  ja  demokratia.  Helsinki: Lakimiesliiton 
 kustannus,  1990, s. 83-84.  

Ibid.,  s. 26-27  ja  s. 239-240. 
20  L  'Etat  providence, s. 357  ss.,  ja  Francois Ewald, "A Concept of Social 
Law", s. 40-75,  teoksessa  Gunther Teubner  (ed.),  Dilemmas of Law in 
the Welfare State. Berlin: Walter de Gnuyten, 1986. 

90 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

keuden  yhdenvertaiset oikeussubjektit korvautuvat yhteiskun-
nallisten iyhmien jäsenillä. 

Ryhmien  ja  kollektiivisten intressien oikeutena sosiaalinen 
oikeus luopuu liberaalin oikeuden yleisyyden  ja  yhdenvertaisuu

-den tunnusmerkeistä.  Sosiaalinen oikeus  on  korostetusti  ep4yh-
denvertaisuuksien  oikeutta:  se  pyrkii tasoittamaan  ja  korjaamaan 
yhteiskunnallisia epäyhdenvertaisuuksia  ja  näin palauttamaan 
intressien  ja  ryhmien  välisen,  alati uhanalaisen tasapainotilan. 

Sosiaalinen oikeus  on  suvaitsevaista,  toleranttia  oikeutta.  Se 
 ei  niinkään pyri ehdottomasti ehkäisemään tietynlaisia toimintoja 

- esimerkiksi ympäristöä saastuttavaa tuotantoa - vaan pikem-
minkin asettaa niille rajoja  ja  kynnyksiä.  Sosiaalisen oikeuden 
lakien ehdotonta velvoittavuutta vähentää Ewaldin mukaan myös 

 se,  että niitä  ei  suinkaan aina muotoilla välittömästi sovellettavina 
sääntöinä. Sosiaalinen oikeus  on  jatkuvassa liikkeessä olevan yh-
teiskunnan oikeutta, jonka  on rekisteröitävä  herkästi tätä liikettä. 
Sosiaalisen oikeuden lait turvautuvat  sen  vuoksi ilmaisuihin, joi-
den normatiivinen sisältö täsmentyy  ja  modifioituu  kulloisenkin 
soveltamistilanteen olosuhteita vastaavasti. Tällaiset ilmaisut 
muuttavat oikeudellisen  normin  ja  yhteiskunnallisen tosiasian 
välistä suhdetta  ja  liudentavat Solknin  ja  Semin  dikotomiaa.  

Sosiaalisen oikeuden oloissa oikeudelliset arvostelmat kuten 
tuomioistuinten ratkaisut ovat tasapainoarvostelmia.  Ne  painot-
tavat käyttäytymisten,  tekojen,  suoritusten jne. välistä suhdetta 
pikemmin kuin kunkin niistä sisäistä luonnetta. Tasapainoar-
vostelmat ovat myös joustavia: niiden  on  sopeuduttava ajan  ja 

 paikan olosuhteisiin, minkä vuoksi  ne  eivät kunnioittaa jäykkiä, 
apriorisia periaatteita.  

2.2.  Yleiset oikeusperiaatteet arvostelmasääntönä 

Sosiaalinen oikeus  on  positiivista oikeutta, joka asetetaan nimen- 
omaisilla päätöksillä.  Se on  myös interventionistista oikeutta,  

91  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

joka tähtää yhteiskunnaffisten epäyhdenvertaisuuksien tasoittami-
seen  ja  toteuttaa näin yhteiskunnan solidaarista hallinnointia. 

 Sillä  on  eräässä mielessä rajaton kutsumus. Epäyhdenvertaisuuk-
sien korjaaminen  on  päättymätön tehtävä.  

Kuten  esimerkiksi  F. A. Hayek2 ' on  liberalistisesta positios-
taan korostanut, oikeuden positivoituminen sisältää totalitaris-
min vaaran.  Hayek  ei  kuitenkaan ole pystynyt osoittamaan tota-
litarismin ongelmaan muuta ratkaisua kuin paluun liberaaliin 
poliittiseen  ja  oikeudelliseen rationaalisuuteen. Mutta onko tämä 
todellakin ainoa ratkaisu? Onko sosiaalinen oikeus tuomittu sa-
mastumaan pelkäksi legaliteetiksi? Vai voiko sosiaalinen oikeus 
löytää itselleen sellaisen kriittisen instanssin, joka sallii  sen  itse 
arvioida  ja  rajoittaa itseään? Tässä  on  kriittisen positivismin oh-
jelmassa muotoiltu ongelma sosiaalisen oikeuden arvostelma-
saannosta. 

Sosiaalinen oikeus  ei  voi tukea arvostelmasääntöään univer-
saaleihin periaatteisiin, jotka johdettaisiin kosmisesta maailman-
järjestyksestä  tai  ihmisluonnosta. Sosiaalisen oikeuden  on  löy-
dettävä arvostelmasääntönsä omasta positiivisuudestaan. Toisen 
maailmansodan jälkeiset oikeudeffiset käytännöt ovatkin Ewaldin 
mukaan kyenneet antamaan vastauksen sosiaalisen oikeuden 
arvostelmasäännön ongelmaan, jonka edessä vielä Kelsenin puh-
taan oikeusopin positivismi oli neuvoton. Ewaldin tulkinnan 
mukaan sosiaalisen oikeuden kriittisenä instanssina  ja  rajana toi-
mivat yleiset oikeusperiaatteet,  joihin kuuluvat muun muassa ih-
misoikeudet. 

Yleiset oikeusperiaatteet ovat Ewaldille eräänlaisia oikeudelli-
sen  tradition sedimentaatioita,  jotka tuomarin  on  määrä kaivaa 
esille valtiosääntöasiakirjoista sekä lainsäätämis-  ja  tuomioistuin- 

21  F. A. Hayek, Law, Legislation and Liberty. A new statement of the libe-
ral  pninc:ples  of justice and political economy. Volumes 1-3. London: 
Routledge & Kegan Paul, 1982. 

92 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

käytännöstä. Yleisten oikeusperiaatteiden avulla positiivinen oi-
keus löytää kriittisen instanssinsa, oikeuden oikeutensa, omasta 
positiivisuudestaan. Oikeudellisen  tradition kerrostumina  yleiset 
oikeusperiaatteetkin palautuvat positiivisen oikeuden käytäntöi

-hin.  Toisin kuin liberaalissa oikeudessa  ne  eivät enää johda päte-
vyyttään oikeuden positiivisuudelle ulkoisista ideoista  tai prinsii-
peistä.22  

2.3.  Normi oikeudenmukaisuussääntönä 

Ewaldin  tutkimusohjelma edellyttää etenemistä vielä sosiaalisen 
oikeuden arvostelmasäännönkin taakse. Hänen tulkintansa mu-
kaan kunkin oikeustyypin taustalla  on  tietty oikeudenmukai-
suussääntö, tietty yhdenvertaisuuksien  ja epäyhdenvertaisuuksien 

 mittapuuna toimiva yhteiskunnallinen konventio, yhteiskunnan 
"sääntöjen sääntö". Tätä voidaan Ewaldin oikeuden tasottelu-
ehdotukseksi tulkitussa skeemassa pitää viimeisenä tasona, joka 
siten rinnastuu esimerkiksi Ungerin formatiiviseen kontekstiin 

 tai  omaan oikeusmuotooni. Ewaldin oikeudenmukaisuussään-
nössä  on  tosin täsmällisesti ottaen kyse pikemminkin oikeuden 
mandollisuuden ehdosta kuin itse oikeuden kerrostumasta. 

Sosiaalisen oikeuden aikakaudella oikeudenmukaisuus  on  
sosiaalista oikeudenmukaisuutta.  Hayekin mukaan sosiaaliselle 
oikeudenmukaisuudelle  ei  voida antaa kiinteää positiivista sisäl-
töä. Juuri tästä seuraa hänen mukaansa  se  totalitarismin ten-
denssi, joka liittyy sosiaalisen oikeudenmukaisuuden nimiin  van- 

. .......23  . novaan lainsaatamiskaytantoon.  Miten sosiaalisen oikeuden-
mukaisuuden ongelma ratkeaa Ewaiclin sosiaalisen oikeuden ar-
keologiassa Voidaanko sosiaalinen oikeudenmukaisuus ilmaista  

22  L'Etat providence, s. 507  ss., "Une exprience foucaldienne"  ja  "The 
Law of Law", s. 46. 
23  Hayek,  op.cit.,  Vol. 2, s. 62  ss.  

93  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

sellaisena yhdenvertaisuuden  ja  epäyhdenvertaisuudet  keskenään 
artikuloivana  sääntönä  tai  mittapuuna, josta voidaan saavuttaa 
yhteisymmärys? 

Ewaldin  mukaan tallaisena oikeudenmukaisuussaantona, 
joka korvaa liberaalin oikeuden mandollistavan muodollisen yh-
denvertaisuuden, toimii Normi. Sosiaalinen oikeudenmukaisuus  
on  Normin  oikeudenmukaisuutta,  ja  sosiaalisen oikeuden ratio-
naalisuus  on  Normin  rationaalisuutta. 

Ranskalaisen  Normin  käsitettä koskevan nykykeskustelun 
käynnisti tieteenhistorioitsija  ja  -filosofi  Georges  Canguilhem 

 alunperin vuonna  1943  ilmestyneellä teoksellaan  Le normal et le 
pathologique,  jonka pääpaino oli  biologisten  ja  fysiologisten nor-
mien erittelyssä. Teoksensa uusintapainokseen lisäämässää.n jälki- 
osassa, jonka tarkastelut  on  ajoitettu vuosille  1963-1966, Can

-guilhem  kuitenkin laajensi näkökulmansa yhteiskunnallisiin 
normeihin; esimerkkeinä  hän  käytti muun muassa teknisiä  ja 

 teollisia standardeja.25  Canguilhemin "klassikkoon" viittasi myös 
Foucauk, kun  hän  Surveiller etpunir  -teoksessaan analysoi  Nor- 
mia  sinä Laista poikkeavana sääntötyyppinä, johon kurinpito-
valta tukeutuu26 . 

Ewaldin Canguilhemilta  ja  Foucault'lta saamat  vaikutteet 
ovat luettavissa hänen tässä kirjassa julkaistusta artikkelistaan. 
Siitä voidaan tiivistää myös  ne  Normi-käsitteen yleiset tunnus-
merkit, jotka  Ewald  kehittelee kurinpidon, vakuutuksen  ja  riskin 

 sekä teollisen  ja  teknisen standardisoinnin tarjoamien esimerk
-klen  sekä biologisiin normeihin tekemiensä ekskurssien avulla. 

Normi  on  Ewaldille  lyhyesti määritekynä jossakin ryhmässä 
noudatettava  itsereferentiaalinen mittapuu,  jota  ryhmän jäsenet  
24  L  'Etat  providence, s. 583  ss.  
25  Georges Canguilheim,  Le normal et le  pathologique.  Paris: Presses 
Universitaires de France, 1966. 
26  Michel Foucauk,  Discipline and Punish.  Harmondsworth: Penguin 
Books, 1979,s. 183-184. 

94  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

käyttävät itseäan  ja  toisiaan koskevien arvostelmien perustana. 
Normille ominainen itsereferentiaalisuus tarkoittaa, että ryhmä 
ammentaa norminsa itsestään. Normi  ei  viittaa ryhmän ulko-
puoliseen kriteeriin vaan ryhmään itseensä. Normi  on  re/atiivinen  
ja  liikkuva:  se on  pätevä  vain  tietyssä ryhmässä,  ja sen  tulee 
muuttua ryhmän kaytäntöjen muutosten tandissa.  

Normin epistemologialle  on  ominaista ensinnäkin  Semin  ja  
Soi/enin  välisen  kuilun ylittäminen; normi eräällä tavalla johde-
taan tosiasioista. Toiseksi Normi jakaa  sen  positivistisen  tai  nomi-
nalistisen  suhtautumisen tosiasioihin, joka ilmentää Ewaldin aika-
kaudellemme ominaisena pitämää  epistemeä  ja  jota  erityisesti 
tilastotiede  ja  todennäköisyyslaskenta olennoivat.  

Normin positivistinen, fenomenaalisia  eroja paljastava suh-
tautuminen tosiasioihin vaikuttaa myös siihen ilmaisutapaan  tai 

 koodiin,  jota normatiivisessa sääntelyssä  käytetään. Niin Fou-
cault'n kuin Ewaldinkin analyysin mukaan Laki operoi kaksi-
napaisella sallitun  ja  kielletyn  tai  laillisen  tai  laittoman koodilla. 
Normi  sen  sijaan sijoittaa tosiasiat eräänlaiselle jatkuvalle astei-
kolle  ja  erottaa normaalin epänormaalista keskiarvojen  tai  kynnys-
ten  ja  rajojen avulla. 

Normi yhdenvertaistaa kohteensa mutta noudattaa tässäkin 
eri logiikkaa kuin Laki. Normi yhdenvertaistaa ryhmän jäsenet 
luomalla eräänlaisen näkyvän vertailtavuuden tilan. Mutta samalla 

 se  myös epäyhdenvertaistaa  ja  yksilöllistää,  se  tekee näkyväksi  ja 
 mittaa yksilöiden välisiä eroja. 

Sosiaalisen oikeuden aikakaudella Normista  on  siis  tullut 
 yhteiskunnan oikeudenmukaisuussääntö, jonka logiikkaa myös 

oikeus noudattaa  ja  jonka rationaalisuus ohjaa myös oikeudellis-
ten käytäntöjen rationaalisuutta. Ewaldin sosiaalinen oikeus  on 

 transaktioiden  oikeutta, joka tukeutuu tasapainon  ja  toleranssin 
ideoihin;  se on  luopunut kaksinapaisesta kielletyn  ja  sallitun 
koodista;  se  vahvistaa pikemminkin rajoja  ja  kynnyksiä;  se on 

 menettänyt Laille  tai  liberaalille olkeudelle  ominaisen pysyvyyden  

95 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

ja  yleisyyden. Nämä Ewaldin  sosiaaliselle oikeudelle osoittamat 
tunnusmerkit ovat nimenomaan  Normin  tunnusmerkkejä,  ne 

 noudattavat  Normin  rationaalisuutta.  

3.  Yleisten oikeusperiaatteiden  ja  Normin  ristiriita 

Ewaldin  sosiaalisen oikeuden analyysi epäilemättä tavoittaa mo-
nia niistä erityisesti hyvinvointivaltioon liittyvistä oikeuden ke-
hityspiirteistä, joihin useat muutkin tutkijat ovat kiinnittäneet 
huomiota. Hyvinvointivaltion kehityksen myötä strateginen 
(korporativistinen) oikeusnormien asettamismenettely  on  kiis-
tattomasti vallannut alaa;  lain  tasoiset säannökset ovat yhtäältä 
väljentyneet  ja  toisaalta menettäneet pysyvyyttään  ja  yleisyyttään; 
oikeusnormien  asettaminen  on desentralisoitunut; oikeusnor-
mien asettamismenettelyssä tukeudutaan  yhä enemmän sosiolo-
giseen, yhteiskunnallisia yhdenvertaisuuksia  ja  epäyhdenvertai-
suuksia mittaavaan  tietoon; oikeuslähteiden painotukset ovat 
muuttuneet; tuomioistuinten  ja  hallintoviranomaisten  suhde 
lakiin  on  muuttunut; kohtuusnäkökohdat ovat painottuneet 
lainkäytössä jne. 

Myöskään Ewaldin "arkeologisen" analyysin ensimmäinen 
 askel,  teesi yleisistä  oikeusperiaatteista oikeuden sisäisenä rajana  ja 
 kriteerinä, sosiaalisen oikeuden arvostelmasääntönä,  ei  ehkä ole 

niin omaperäinen kuin ensi katsannossa saattaa vaikuttaa.  Rin
-nastukseni  on  kenties yllättävä mutta  ei  nähdäkseni vailla perus-

teita: Ewaldin teesillä  on  tiettyä sukulaisuutta vaikkapa  Ronald 
Dworkinin  tapaan eritellä periaatteiden  ja  instrumentalististen 
politiilckojen  (policy)  välisiä suhteita. Myös Dworkinilla periaat- 

96  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

teet  rajoittavat politiikkoja toteuttavan lainsäädännön pätevyys- 
aluetta. 

Vasta Ewaldin arkeologisen analyysin toinen  askel,  teesi 
Normista sosiaalisen oikeuden mandollisuuden ehtona, moder-
nin yhteiskunnan oikeudenmukaisuussääntönä, johtaa hänet 
suuntaan, joka selvästi poikkeaa oikeusteoreettisen nykykeskus-
telun vakavirtauksista. Mutta samalla juuri tämä  askel  myös 
tuottaa hänen konseptioonsa sellaisen sisäisen ristiriidan, jonka 
ainoastaan oikeudenmukaisuussäännön uudelleenmuotoilu voi 
ratkaista. 

Ewaldin  tulkinnan mukaan sosiaalisen oikeuden käytännöt 
 transaktion  ja  tasapainon käytäntöinä noudattavat  Normin  ra-

tionaalisuutta. Ihinisoikeudet  ja  muut yleiset oikeusperiaatteet 
sosiaalisen oikeuden arvostelmasääntönä kuitenkin asettavat niille 
pidäkkeitä; yleiset oikeusperiaatteet rajoittavat  Normin  rationaa-
lisuuden mukaisesti toimivien käytäntöjen alaa. Mutta toisaalta 
Normi  on  jotain yleisiä oikeusperiaatteita kuten ihmisoikeuksia 
perustavampaa. Normi modernin yhteiskunnan oikeudenmukai-
suussääntönä  on  sosiaalisen oikeuden  ja  myös  sen  kriittisenä  ja 

 refieksiivisenä instanssina  toimivien yleisten oikeusperiaatteiden 
mandollisuuden ehto. Miten yleiset oikeusperiaatteet voivat ra-
joittaa  Normin  toimintaa,  jos  ne  itse ovat riippuvaisia Normista 
mandollisuutensa ehtona? 

Onko kysymyksessä kuitenkin  vain  näennäinen ristiriita, 
paradoksi? Näin voitaisiin ehkä sanoa,  jos  voitaisiin osoittaa, että 
myös yleiset oikeusperiaatteet pohjimmiltaan noudattavat  mo-
dernia  yhteiskuntaa hallitsevaa  Normin  rationaalisuutta.  Ja  näin 

 Ewald  itse asiassa väittääkin. 
Normi  on  ryhmän  tai  yhteiskunnan itsereferentiaalinen 

mittapuu, jonka ainoa lähde  ja  referenssi  on  ryhmä  tai yhteis- 

27  Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously. London: Duckworth, 1978, 
 ent.  s. 22-23  ja  s. 81  ss.  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

kunta itse. Vastaavasti  Ewald  korostaa, että sosiaalisen oikeuden 
aikakaudella yleiset oikeusperiaatteet eivät enää voi olla univer-
saaleja, kosmisesta luonnosta  tai  ihmisluonnosta johdettuja prin-
siippejä, jotka filosofia muotoilisi. Yleiset oikeusperiaatteet ovat 
historiallistuneet  ja  positivoituneet.  Ne  ovat kerrostuma oikeu-
dellisten käytäntöjen luomassa oikeudellisessa traditiossa. Tämä 
koskee Ewaldin28  mukaan myös ihmisoikeuksia. Aikakautemme 
episteme  ei  salli ihmisoikeuksia perustekavan kantilaisella  trans

-sendentaalisella subjektilla  tai  ylipäätään universaalilla ihmisen 
luonnolla  tai  olemuksella.  Ihmisoikeudet voidaan ankkuroida 

 vain  historiaan, oikeudelliseen traditioon. Ihmisoikeudetkin jaka-
vat sosiaalisen oikeuden fundamentaalisen positivismin.  

Ewald  katsoo siis yleisten oikeusperiaatteiden vastaavan  Nor-
min  rationaalisuutta siinä, että myös niiden lähteenä  on  yhteis-
kunta itse, tarkemmin sanottuna yhteiskunnan  historia.  Yleisiä 
oikeusperiaatteitakaan  ei  johdeta  yhteiskunnan ulkopuolelta vaan 

 ne  "löydetään"  sen  omasta historiasta. 
Ewaldin  toinen perustelu yleisten oikeusperiaatteiden  ja 

 Normin  rationaalisuuden vastaavuudelle liittyy asetelmaan, joka 
 on  perin tuttu viimeaikaista oikeusteoreettista keskustelua seu-

ranneelle: yleisten oilceusperiaatteiden keskinäiseen punnintaan. 
 Ewald  korostaa, että yleisten oikeusperiaatteiden välisessä kon-

fliktissa tuomari joutuu sovittamaan niitä keskenään  ja  arvioi-
maan niiden suhteellista painavuutta.  Ewald  tulkitsee kuitenkin 
myös tätä tilannetta sosiaalisen oikeuden konseptionsa lävitse. 
Periaatekonfiiktien ratkaisut ovat hänelle tyyppiesimerkki sosi-
aaliselle oikeudelle ominaisista tasapainon  ja  transaktion  käytän-
näistä.29  Tämän väitteen arvioimiseksi meidän  on  tarkasteltava 
lähemmin yleisten oikeusperiaatteiden suhdetta yhteiskunnalii- 

28  "Une  expérience foucaldienne",  s. 793. 
29  L'Etatprovidence, s. 510-511. 

98 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

sille normeille ominaiseen epistemologiaan, muodostumisproses
-sun  ja toimintatapaan.  

Normin epistemologiaa  luonnehtivat Ewaldin mukaan  
Semin  ja  Soi/enin  välisen  kuilun ylittäminen sekä positivistinen 

 tai nominalistinen  suhtautuminen tosiasioihin. Yleisiä oikeus- 
periaatteita  ei sen  sijaan johdeta  sen  kaltaisesta tosiasioiden  ha-
vainnoinnista  ja  mittaamisesta,  jota  tyypillisimmin edustavat 
tilastointi  ja todennäköisyyslaskenta.  Niitä  ei  myöskään ilmaista 
keskiarvoina, rajoina  tai kynnyksinä,  kuten  Normin juri-diktioon 

 niin ikään kuuluisi.  
Normin epistemologiaan  liittyy sille ominainen yhden-

vertaistamisen  ja epäyhdenvertaistamisen  dialektiikka: Normi 
yhdenvertaistaa luomalla näkyvän vertailtavuuden tilan, mutta 
tässä tilassa  se  samalla epäyhdenvertaistaa mitatessaan ryhmän 
jäsenten välisiä eroja. Ihmisoikeuksien, keskeisten yleisten 
oikeusperiaatteiden, toimintatapa  ei sen  sijaan perustu yksilöiden 
välisten erojen paijastamiseen  ja  samalla epäyhdenvertais-
tamiseen. Voimme myöntää, että ihmisoikeudet ovat historialli-
sia  ja kulttuurisidonnaisia oikeusperiaatteita.  Kuitenkin siinä 
yhteiskunnassa, jossa niitä noudatetaan,  ne  kohdistuvat yhtäläi-
sesti kaikkiin yksilöihin. Positivoituina  ja historiallistuneinakin 

 niiden toimintatapa  on  kenties lähempänä Lakia kuin Normia! 
Sosiaalisten normien muodostumisprosessiin kuuluvat olen-

naisena osana transaktiot, (intressi)ryhmien väliset neuvottelut  ja 
 kompromissit. Myös tässä yleiset oilceusperiaatteet poikkeavat 

 Normin juri-diktiosta.  Tämän  Ewald  joutuu itsekin impiisiitti-
sesti myöntämään, kun  hän  erittelee tuomarin roolia yleisten 
oikeusperiaatteiden artikuloinnissa. 

Tuomarin tehtävänä  on  muotoilla yleiset oikeusperiaatteet, 
kaivaa  ne  esiin oikeudellisen  tradition sedimentaatiosta. Oikeu

-dehnen  traditio edustaa Ewaldin3°  mukaan eräänlaista  kollektii- 

3°  L'Etatprovidence,  s. 510. 

99  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

vista  juridista  tajunta4  tai  tahtoa, joka tuomarin  on  määrä il-
maista  ja  joka samalla rajoittaa hänen luovaa panostaan oikeus- 
periaatteiden artikuloinnissa. Muotoilun, jonka tuomari oikeus- 
periaatteille antaa,  on  saavutettava yhteiskunnassa tietty kon-
sensus.  

Ewald on  lainannut kollektiivisen tajunnan  ja  konsensuksen 
käsitteet  Emile Durkheimilta.  Tämä määritteli kollektiivisen 
tajunnan "saman yhteiskunnan keskimääräisille jäsenille yhteisten 
uskomusten  ja  tuntemusten kokonaisuudeksi"31 .  Myös konsensus 

 on Ewaldin  mukaan kollektiivisen tajunnan ilmiö, durkheimi-
lainen sosiaalinen  fakta,  joka kuuluu pikemminkin tosiasioiden 
kuin tandon järjestykseen.  Se  viittaa kollektiiviseen tajuntaan 
reflektoimattomassa  tai  jopa tiedostamattomassa tilassaan. 
Niinpä konsensus ryhmän yhteisymmärryksenä  ei  perustu  ni

-menomaisiin  tandon  tai suostumuksen ilmaisuihin.  Sen  perus-
teita  on  vaikea ellei mandoton eksplikoida. 32  

Viittauksellaan  kollektiiviseen tajuntaan  ja  konsensukseen 
yleisten oikeusperiaatteiden lähteenä  ja  koetinkivenä  Ewald  lisää 
sosiaaliseen oikeuteen -  tai  sen  mandollisuuden ehtoihin - ker-
rostuman, joka väistämättä pakenee yhteiskunnallisille normeille 
ominaista muodostumisprosessia. Yleisten oikeusperiaatteiden 
muodostumisella  ei  Ewaldin omankaan  analyysin mukaan ole 
sellaista yhteyttä transaktioihin  ja  intressikompromisseihin,  joka 
luonnehtii  Normin  juri-diktiota.  Kollektiivinen tajunta  ja  kon-
sensus, joka mittaa myös periaatekonfiiktien ratkaisun hyväksyt-
tävyytta, näyttävät pikemminkin olevan eräänlainen yhteiskun-
nan jäsenten jakama artikuloimaton mentaalinen tausta, joka 
vasta luo edellytykset  Normin  juri-diktiota  vastaavalle sosiaalisten 

'  Emile Durkheim,  Sosiaalisesta työnjaosta.  Helsinki:  Gaudeamus,  1990, 
s. 84. 
32  L'Etatprovidence, s. 516. 

100 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

normien asettamiselle. Rinnastus Durkheimin33  korostamiin 
sopimuskäytännön  ei-sopimuksellisiin  edellytyksiin  ei  osune  ko-
vin  kauas maalistaan. 

Yleisiä oikeusperiaatteita  ja  Normia yhdistäväksi yhtäläisyy-
deksi  jää  periaatteiden historiailisuus  ja  positiivisuus,  niiden si-
donnaisuus tiettyyn yhteiskuntaan,  sen  historiaan  ja  kulttuuriin. 

 Jos pitäisimme  tätä riittävänä osoituksena siitä, että myös ihmis-
oikeudet  ja  muut yleiset oikeusperiaatteet noudattavat  Normin 

 rationaalisuutta,  Normin  käsite menettäisi huomattavan osan 
analyyttista erottelukykyään. Joutuisimme luopumaan kaikista 
niistä täsmennyksistä, joita  Ewald on  esittänyt Normille ominai-
sesta  Semin  ja  Soi/enin  suhteesta,  Normin positivismista  ja  nomi-
nalismista, Normille  tyypillisestä yksiöllistämisen  ja  subjektivaa-
tion  tavasta sekä sosiaalisten normien muodostumisprosessista. 

Toinen mandollisuus  on  tunnustaa, että Ewaldin sosiaalisen 
oikeuden arkeologiaan sisältyy ristiriita,  jota  ei  ole mandollista 
ratkaista hänen lähtökohdistaan käsin. Sosiaalisen oikeuden ra-
tionaalisuus  on  Normin  rationaalisuutta. Kuitenkin sosiaaliseen 
oikeuteen kuuluu myös sellainen refieksiivinen  ja  kriittinen 
instanssi, joka  ei  noudata tätä rationaalisuutta. Samalla juuri 
tämä instanssi asettaa rajoja  ja  pidäkkeitä  Normin  rationaali-
suutta vastaavalle legaliteetille. Yleiset oikeusperiaatteet sosiaalisen 
oikeuden arvostelmasää.ntönä irrottautuvat Normista, joka 
Ewaldilie  on  hyvinvointivaltion aikakauden sääntöjen sääntö, 
modernin yhteiskunnan oikeudenmukaisuussääntö.  

4.  Kriittisen positivismin uusi muotoilu 

Oikeudenmukaisuussääntö  yhteiskunnan sääntöjen sääntönä  on 
Ewaldille  ennen muuta epistemologinen käsite. Tässä hänen oi- 

" Durkheim, op.cit.,  s. 189  ss.  

101  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

keuden tasotteluehdotuksensa  poikkeaa muista vaihtoehtoisista 
tulkinnoista. Koetan seuraavassa kuitenkin perustella kantaa, 
jonka mukaan Ewaldin sosiaalisen oikeuden arkeologiassa havait-
semamme ristiriidan purkaminen edellyttäa,  etta  modernin oi-
keuden oikeudenmukaisuussaäntö muotoillaan uudelleen  legi-
timiteettinäkökulmasta,  modernin oikeuden viimekätisenä justz1-
kaatioperth4tteena.  

Yritän myös osoittaa, että ehdottamani näkökulman vaihdos 
 ei  välttämättä johda luopumaan kummastakaan kriittisen positi

-vismin ainesosasta,  sen  paremmin positivismista kuin kriittisyy-
destä. Elämme positiivisen oikeuden aikakautta. Sisällölliset  ja 
muuttumattomat luonnonoikeudelliset  periaatteet ovat menettä-
neet uskottavuutensa, eivätkä  ne  enää voi taata oikeuden pysy-
vyyttä  ja  samalla tarjota kriteeriä positiivisen oikeuden kritiikille. 

 Kuten  Ewald  korostaa kriittisen positivismin ohjelmassaan, oi-
keuden kritiikin mittapuut  on  ammennettava  positiivisesta oi-
keudesta itsestään. 

Esitän aluksi lyhyesti  ne  lähtökohdat, joihin oma käsitykseni 
modernin oikeuden viimekätisestä justifikaatioperiaatteesta  ja 

 samalla ehdotukseni modernin oikeuden oikeudenmukaisuus- 
säännön muotoiluksi perustuvat. Tämän jälkeen pyrin purka-
maan Ewaldin konseption sisäistä ristiriitaa oman ehdotukseni 
suunnassa.  

Moderni  oikeus  on  siis positiivista, nimenomaisilla päätök-
sillä asetettua  ja  jatkuvasti muutettavissa olevaa oikeutta. Yleisiä 
oikeusperiaatteita voidaan Ewaldin tavoin pitää eräänlaisina oi-
keudellisen  tradition  sedimentaatioina,  joita luonnehtii  pinta- 
tason oikeudellista normiainesta verkkaisempi muutosrytmi. Siitä 
huolimatta kyseenalaistamisen mandollisuus ulottuu myös oike-
usperiaatteiden tasolle. Tästä todistaa muun muassa periaatteiden 

 ja vastaperiaatteiden  kilpailu eri oikeudenaloilla,  jota  esimerkiksi  

102  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSL8 LISEN  OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

Unger34  on  painottanut  ja  johon Ewaldkin35  on  periaatteiden 
välisiä konflikteja tarkastellessaan viitannut. 

Oikeudellisten yleisperiaatteiden historiähistumisen vuoksi 
myöskään oikeuden viimekätiselle justifikaatioperiaatteelle (oi-
keudenmukaisuussäännölle)  ei  voida antaa sisällöllistä tulkintaa. 
Sisällöllisenä periaatteena myös  se  olisi näet jatkuvasti kyseen-
alaistettavissa. Näyttää siis siltä, että  modernia,  positiivista oike-
utta kantava justifikaatioperiaate voisi olla  vain  muodollinen  tai  
menettelyllinen:  se  määrittelisi  sitä menettelyä, jossa kiistanalaiset 
oikeusnormien asettamista, soveltamista  tai  tulkintaa koskevat 
kysymykset tulisi ratkaista. 

Kun  Ewald  painottaa oikeudenmukaisuussäännön epistemo-
logista luonnetta,  hän  jakaa Foucault'n tendenssin sulkeistaa 
(normatiivinen) legitimiteettikysymys modernin vallankäytön 
genealogiassa  ja  arkeologiassa. Tällöin ihmisten suhde  ei  vain  
objektiiviseen vaan myös sosiaaliseen maailmaan typistetään kog- 
nitiivis-inst'rumentalistiseen  ulottuvuuteen. Foucault'n tavoin 
myös  Ewald on  taipuvainen erittelemään sosiaalista toimintaa 
ainoastaan strategisena toimintana. 

Modernien valtakäytäntöjen  genealogi  saattaa puolustaa 
legitimiteettikysymyksen sivuuttarnista  sillä,  että  se on  hänen 
nykyisyyden historialle valitsemansa lähtökohdan kannalta irrele-
vantti  ja  että  se  pikemminkin hämärtää valtateknologioiden ana-
lyysia. Mutta  Ewald  ei  ole pelkästään vakakäytäntöjen analyy-
tikko. Foucault'sta poiketen hänellä  on  myös nimenomainen 
oikeusfilosofinen ohjelma - kriittinen positivismi, joka näyttää 
puolestaan väistämättä törmäävän legitimiteettikysymykseen.  

Roberto  Mangabeira  Unger, The Critical Legal Studies Movement. 
Cambridge, Massachusetts, and London: Harvard University Press 
1986. 
35  L'Etatprovidence,  s. 510. 

103  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

Ewald36  erottaa käsitteellisessä skeemassaan legaliteetin  ja  
oikeuden.  Legaliteetti -  kuten positiiviset lait  -  on  oikeutta  vain, 

 jos  se  täyttää  arvostelmasäännön  osoittamat  oikeudellisuuden 
 kriteerit. Mutta  -  voimme kysyä - eikö arvostelmasäännön  lega-

liteetille  asettama kysymys oikeudesta ole juuri legitimiteettiky-
symys, eikö arvostelmasääntö mittaa juuri legaliteetin legitimi-
teettiä? Näin tulkittuna arvostelmasääntö olisi siten ensimmäisen 
vaiheen legitimiteettikriteeri. Sosiaaliseen oikeuteen sovellettuna 
tämä merkitsisi, että ihmisoikeudet  ja  muut yleiset oikeusperi-
aatteet mittaisivat sosiaalisen oikeuden käytäntöjen  ja  niiden 
tuottaman normatiivisen materiaalin legitimiteettiä. 

Ewaldin  luonnehdinta yleisten oikeusperiaatteiden yhtey-
destä kollektiiviseen tajuntaan  ja  yhteiskunnalliseen konsensuk-
seen viittaa siihen, että legitimiteettiketju  ei  pysähtyisi vielä  ar-
vostelmasäännön  tasolle. Legitimiteettivaatimus kohdistuu nyt 
yleisiin oikeusperiaatteisiin itseensä. Pysähtykäämme tarkastele-
maan sitä kollektiivista tajuntaa, jossa tämä legitimiteettivaatimus 

 on  määrä lunastaa. 
Rinnastin  edellä Ewaldin teesin yleisistä oikeusperiaatteista 

sosiaalisen oikeuden arvostelmasääntönä Dworkinin tulkintaan 
periaatteiden  ja  instrumentalististen  politiikkojen välisistä suh-
teista. Dworkinin periaatteet eivät ole  Normin juri-diktiota  vas-
taavien nimenomaisten neuvottelujen  ja  intressikompromissien 

 tulosta.  Ne  ovat pikemminkin sellaisen jatkuvan yhteiskunnalli-
sen keskustelun kiteytymiä, jonka kohteena  on  sosiaalisen kans-
sakäymisen eettinen  ja  moraalinen ulottuvuus.  Ja  tähän ulottu-
vuuteen viittaa impiisiittisesti myös  Ewald kytkiessään  yleiset 
oikeusperiaatteet kollektiiviseen tajuntaan  ja  konsensukseen.  

Ewald on  lainannut kollektiivisen tajunnan  ja  konsensuksen 
käsitteensä Durkheimiltä. Samalla  hän  on  kuitenkin sivuuttanut 

% L'Etatprovidence,  s. 35-36.  
Durkheim, op.cit, ent.  s. 261  ss.  

104  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

eräät Durkheimin painottamat modernin kulttuurin erityispiir-
teet. Sosiaalisesta lyönjaosta  -teoksen keskeisiä teesejä oli, että kol-
lektiiviseen tajuntaan perustuva mekaaninen solidaarisuus  syr-
jäytyy  modernissa työnjaollisessa yhteiskunnassa enenevästi sellai-
sen orgaanisen solidaarisuuden tieltä, joka nojautuu erikoistunei

-den  funktioiden  keskinäiseen riippuvuuteen. Modernissa yhteis-
kunnassa kollektiivisen tajunnan ala, intensiteetti  ja määräävyys 

 supistuvat. Myös  sen  sisältö muuttuu. Kollektiivinen taj unta 
tukeutuu Durkheimin mukaan yhä vähemmän perinteen aukto-
riteettiin, siitä tulee yhä abstraktimpi  ja järkiperäisempi ja  se  sallii 
yhä enemmän yksilöllistä vaihtelua. 

Nämä Durkheimin kuvaamat tendenssit ovat suoranaisessa 
ristiriidassa siihen kollektiivisen tajunnan reflektoirnattomaan  ja 

 a-rationaaliseen luonteeseen,  jota  Ewald  konsensuksen käsitteen 
yhteydessä korostaa. Ewaldista poiketen voimme päinvastoin 
olettaa, että eettisistä arvoista sekä moraalisäännöistä  ja  -periaat-
teista vallitseva konsensus vaatii yhä painokkaammin tuekseen 
yhteisymmärrystä nimenomaisesti argumentoiduista peruste- 
luista. Tällainen yhteisymmärrys edellyttää  sen  kaltaisia yhteis-
kunnallisia arvo-  ja moraalilceskusteluja,  joita Jiirgen Habermas 38  
on  kutsunut  eettisiksi  ja  mora4is-.praktisiksi diskursseiksi  ja  joihin 
myös Dworkinin periaatekäsitys viittaa. 

Ehdotin modernin oikeuden oikeudenmukaisuussäännön 
muotoilemista menettelyllisenä periaatteena. Myös  Normin juri-
diktioon  kuuluu tietty menettelyllinen aspekti, joka määrittää 
sosiaalisten normien muodostumisprosessia. Ongelmana  vain on, 

 että Ewaldin kuvaus tästä prosessista sulkee ulos juuri  ne praktisia 
 kysymyksiä koskevan kommunikaation muodot, joita yleiset 

oikeusperiaatteet sosiaalisen oikeuden arvostelmasääntönä,  sen  

38  Jürgen  Habermas,  "Towards a Communication-Concept of Rational 
Collective Will-Formation", s. 144-154, Ratio  Juris  1989. 

105 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon 

ensimmäisen asteen legitimiteettikriteerinä, tulkintani mukaan 
edellyttävät. 

Itsereferentiaalisena  mittapuuna Normi kasvaa kohteestaan, 
yhteiskunnasta itsestään.  Se  perustuu tosiasioiden havainnointiin 

 ja  mittaamiseen. Mutta toisaalta sille  on Ewaldin39  mukaan omi-
naista perustava mielivakaisuus. Havainnoitavat tosiasiat eivät lyö 
lukkoon  sen  paremmin kulloinkin normitettavia kohteita kuin 
normittamisessa, toisin sanoen yhdenvertaisuuksien  ja  epäyhden-
vertaisuuksien määrittämisessä  ja  artikuloimisessa, sovellettavia 
mittapuitakaan.  Normit  on  asetettava neuvottelu-  ja  sopimus-
teitse. Sosiaalinen oikeudenmukaisuus  on sopimuksenvarainen 

 asia. 
Totesimme, että  Ewald on  taipuvainen typistämään sosiaali-

sen kanssakäymisen strategiseksi toiminnaksi. Niinpä  Normin 
 juri-diktioon  kuuluvat sopimuksetkin, joita  Ewald  toisinaan kut-

suu myös solidaarisuussopimuksiksi, perustuvat osapuolten stra-
tegiseen toimintaan.  Ne  ovat ristiriitaisia mutta kuitenkin toisis-
taan riippuvaisia erityisintressejä  kantavien  ryhmien välisiä 
kompromisseja, jotka ilmentävät ryhmien kulloisiakin valta-ase-
telmia. Normeista käytävä keskustelu  on Ewaldin4°  mukaan 
luonteeltaan retorista  ja  seuraa suostuttelun  (dissuasion)  logiikkaa. 
Ewaldin kuvaan hyvinvointivaltion norminasettamismenette-
lyistä mahtuu ainoastaan intressikompromisseihin tähtäävä stra-
teginen menettely. Hänen hyvinvointivakionsa  on  toteuttanut 
käytännössä (uus)korporatistisen ohjelman.  

Normin  juri-diktio  edellyttää  kyllä  Ewaldin  mukaan 
tietynlaisia demokraattisia menettelyjä:  on  luotava edellytykset 
kaikkien intressien artikuloimiselle  ja  niiden keskinäisile  neu

-votteluile.  Niinpä hyvinvointivaltion solidaarinen poliittinen 
rationaalisuus edellyttää myös parlamenttia  ja  poliittisia perus- 

L  'Etat  providence, s. 592. 
40  L'Etatprovidence,  s. 596  ss.  

106  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

oikeuksia. Parlamentti  ja  poliittiset perusoikeudet eivät ole 
Ewaldille pelkkä  fasadi,  joka  vain  peittäisi  ja legitimoisi  hyvin-
vointivaltion valtakäytäntöjä. Mutta nämäkin demokraattisen 
oikeusvakion valtiosääntöiset tukinojat  on  Ewaldin  tulkinnassa 
alistettu  Normin juri-diktioon  kuuluvalle intressikompromissien 
tavoittelulle. 

Sosiaalinen oikeus  on  intressiryhmien  oikeutta, intressikom-
promissien kirjaanvientiä. Sosiaaliselle oikeudelle ominaiset neu-
vottelut  ja transaktiot edellyttävätkin  sellaisia kollektiivisen julki-
sen toiminnan vapauksia kuin sanan-, kokoontumis-  ja yhdisty-
misvapautta.  Parlamentti  on  puolestaan  koko  yhteiskuntaa kos-
kevan kompromissinmuodostuksen näyttämö, jossa myös mää-
ritellään transaktioiden osapuolet, annetaan kollektiivisille eri-
tyisintresseile juridinen tunnustus  ja  vahvistetaan niiden  välisen 
kompromissin  ja  tasapainon ehdot. 

Ewaldin  sosiaalinen oikeus siis edellyttää poliittista demokra-
tiaa yleisellä  ja yhtäläisellä äänioikeudella valittuine kansanedus-
tuslaitoksineen ja  poliittisine perusoikeuksineen. Mutta Ewaldin 
demokratiatulkinta mandollistaa  vain  sellaisen norminmuodos-
tusprosessin, joka noudattaa  strategisen  toiminnan logiikkaa  ja 

 päätyy intressikompromisseihin. Tämä tulkinta  ei  anna sijaa  sei-
laisille  yhteisiä praktisia kysymyksiä koskevan kommunikaation 
muodoille, joita olen Habermasia seuraten kutsunut eettisiksi  ja 
moraalis-praktisiksi diskursseiksi ja  joita Ewaldin oma teesi ylei-
sistä oikeusperiaatteista sosiaalisen oikeuden arvostelmasääntönä 
impiikoi. 

Ewaldin  andas demokratiatuikinta tylsistyttää hänen positi-
visminsa kriittistä kärkeä.  Hän  ei  pysty kehittelemään sellaisia 
kriittisiä mittapuita, jotka voisivat kyseenalaistaa  Normin  logiik-
kaa seuraavia oikeudellisia käytäntöjä niiden menettelyllisistä 
ehdoista käsin.  

41  L'Etat providence, s. 467-468, 593  ja  597. 

107 

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Ka4rlo  Tuon  

Ewaklin  sosiaalisen oikeuden arkeologian sisäinen ristiriita 
 tai  jännite paikantuu intressikompromisseihin tähtäavän  strategi-

sen  menettelyn suhteeseen praktisten kysymysten eettiseen  ja 
 moraaliseen ulottuvuuteen. Jännite voidaan poistaa antamalla 

proseduraaliselle oikeudenmukaisuussäännölle sellainen muo-
toilu, joka ottaa huomioon praktisista kysymyksistä käytävän 
eettisen  ja  moraalisen keskustelun. Näille  praktisen diskurssin 

 muodoille  on menettelyllisen oikeudenmukaisuussäännön  muo-
toilussa niin ikään annettava etusija strategiseen  kompromissin-
muodostukseen  nähden. Tätä edellyttää myös Ewaldin  kanta 

 yleisistä oikeusperiaatteista sosiaalisen oikeuden arvostelmasään-
tönä, joka rajoittaa  Normin  rationaalisuutta seuraavia  ja  olennai-
sesti strategiseen menettelyyn turvautuvia oikeudellisia käytän-
toja. 

Ehdottamaani oikeudenmukaisuussäännön  muotoilua voi-
daan kriittisen positivismin ohjelmassa perustella länsimaisten 
demokratioiden valtiosääntöihin kirjatuilla kansansuvereenisuu

-den  ja  perusoikeuksien periaatteilla. Nämä periaatteet voidaan 
tulkita tavalla, joka edellyttäa  strategisen norminmuodostusme-
nettelyn  ikään kuin suodattuvan eettisten  ja  moraalisten  diskurs-
sien  kautta: strateginen menettely vaatii eettisten  ja  moraalisten 
diskurssien antamaa valtakirjaa, joka määrittelee  kompromissin-
muodostuksen  kohteet, osapuolet  ja  ehdot. 

Näin muotoillun oikeudenmukaisuussäännön näkökulmasta 
myös parlamentti  ja  sitä ympäröivä poliittinen julkisuus, jonka 
toimintaedellytyksiä poliittiset perusoikeudet turvaavat, saavat 
toisenlaisen  funktion  kuin  Ewald  niille  on  Normin juri-diktiossa 

 antanut. Oikeudenmukaisuussäännön kriittisestä perspektiivistä 
parlamentin  ja  poliittisen julkisuuden  ei  enää tulisi olla ensisijai-
sesti kompromissinmuodostuksen näyttämö vaan pikemminkin 

 koko  yhteiskuntaa koskevan eettisen  ja  moraalisen keskustelun 
tiivistymä.  Strategisen  menettelyn kannalta niiden tärkein tehtävä 
olisi kompromissinmuodostuksen kohteiden, osapuolten  ja  eh- 

108  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA  

tojen  määrittely. Tällainen tehtävä parlamentilla  on Ewaldin 
 mukaan myös  Normin  j uri-diktiossa.  Hänen demokratiatulkin-

tansa, joka tuntee  vain intressikompromisseihin  tähtäävän me-
nettelyn,  ei  kuitenkaan pysty hahmottamaan sitä praktisten ky-
symysten ulottuvuutta,  jolle  tämän menettelyn kohteiden  ja  eh-
tojen määrittely sijoittuu.  

5.  "Foucault'laisen" oikeusfilosofian  mandollisuus 

Olennaisena lähteenä ristiriidalle, jonka havaitsimme Ewaldin 
sosiaalisen oikeuden arkeologiassa, oli hänen Foucault'lta peri-
mänsä taipumus typistää sosiaalinen toiminta peIkästä.n  strategi-
seksi toiminnaksi. Tämä rajaus myös osaltaan selitti oikeuden-
mukaisuussäännön määrittelemisen ensisijaisesti epistemologi

-sena  käsitteenä.  
Ewald  perustaa liberaalia  ja  sosiaalista oikeutta vastaavien 

oikeudenmukaisuussääntöjen eron siihen  epistemen  tasolle sijoit-
tuvaan katkokseen,  jota  ilmentävät ennen muuta tilastotieteen  ja 

 todennäköisyyslaskennan  sekä positivististen ihmis-  ja  yhteis-
kuntatieteiden kehitys  1 800-luvulla. Ewaldin tulkinta moder-
nista  epistemestä  on  kuitenkin hämmästyttävän yksipuolinen  jo 

 verrattuna siihen kuvaan, jonka  Foucault Les mots et  les  choses -  
teoksessaan antoi äärellisyyden analytiikaksi kutsumastaan  ih

-mistieteiden problematilkasta  ja  ihmistieteiden  käyttämistä  me-
netelmistä42 . Ihmis-  ja  yhteiskuntatieteissä  1 800-luku  ei  ollut 
ainoastaan positivismin nousun vuosisata;  se  ou  yhtä hyvin esi-
merkiksi historismin  ja  hermeneutiikan vuosisata.  

Ewald  saattaa puolustautua kriitikkoaan vastaan  sillä  Fou-
cault'nkin  korostamalla analyysiperiaatteella, jonka mukaan  epis- 

'  Michel Foucault, The Order of Things: An Archaeology of the Human 
Sciences. London:  Tavistock,  1974, s. 303 SS. 

109  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

temen täsmentäminen  on  riippuvainen kulloinkin tarkasteltavista 
tiedonlajeista. Mutta  jos  eriteltävänä  ovat modernin yhteiskun-
nan sääntelyperiaatteet, voimmeko sivuuttaa esimerkiksi  sen  kol-
lektiivisten arvojen ulottuvuuden,  jota  historistis-hermeneuttiset 
ihmistieteet  ovat korostaneet? 

Oikeutta koskevan analyysin yhteydessä  episteme-käsitteen 
perustava ongelma  on  siinä, että tieto/valta-suhteita painottaes-
saan  se  tavoittaa modernille leimallisesta kuktuurisesta murrok-
sesta ainoastaan kognitiivis-instrumentaalisen ulottuvuuden. 
Mutta eikö oikeuden näkökulmasta vähintäänkin yhtä relevantti 
ole esimerkiksi  se moraalitajunnan  muutos,  jota  ilmentää vaik-
kapa  Kantin  moraalifilosofla  ja  jota  on  luonnehdittu siirtymäksi 
konventionaalisesta postkonventionaaliseen moraalitajuntaan.  Ja 

 eikö myös kollektiivisen arvotradition problematisoituminen, 
 jota  esimerkiksi Durkheim painottaa omassa modernisaatiotul-

kinnassaan, vaikuta olennaisesti oikeudellisiinkin käytäntöihin? 
Oikeudenmukaisuussäännön  muotoilu menettelylliseksi 

justifikaatioperiaatteeksi vaatii epäilemättä tuekseen myös  sen 
 tyyppistä perustelua, jonka  Ewald  kytkee epistemologiseen  kat

-kokseen.  Se  ei  kuitenkaan voi enää rajoittua pelkästään kognitii
-vis-instrumentaaliseen näkökulmaan pitäytyvään epistemeen,  vaan 

 sen  on  eriteltävä modernin kulttuurista murrosta laajemmasta 
perspektiivistä. Tässä murroksessa  on  lyhyesti todettuna kysymys 
kulttuurisen perinnön refleksiivisyyden lisääntymisestä, kasva-
vasta kyseenalaistamisen mandollisuudesta  ja  perusteltavuuden 

 vaatimuksesta yhtä hyvin kognitiivis-instrumentaalisella, moraali-
sella kuin eettiselläkin ulottuvuudella. 

Oikeudenmukaisuussäännön  määrittelyä ohjaavassa epis-
teme-käsitteen käytössään  Ewald  siis seuraa Foucault'n antamia 
viitteitä, vaikka hänen tulkintansa modernista  epistemestä  ei  ehkä 
vastaakaan Foucault'n  Les mots et  les choses  -teoksessa piirtämää 
huomattavasti vivahteikkaampaa kuvaa. Haluaisin lopuksi kui-
tenkin  jo  periaatteellisemmalla  tasolla kiistää Ewaldin väitteen  

110  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


SOSIAALISEN OIKEUDEN ARKEOLOGIA 

siitä, että hänen kriittinen positivisminsa edustaa "foucault'laista" 
oikeusfllosofiaa. 

Argumentiksi  ei  käy  se Ewaldinkin toteama  seikka, että Fou-
cault'lla itsellään  ei  ollut nimenomaista oikeusfilosofiaa, että  Fou-
cault  oli kiinnostunut oikeudesta  ja  oikeudellisesta diskurssista 
ainoastaan valtakäytäntöjen koodina  ja  analyysikehikkona.  Olen-. 

 naista  on,  että Ewaldin kriittinen positivismi tukeutuu sellaiseen 
normatiiviseen kritiikkimuotoon, josta  Foucault  omassa projek-
tissaan sanoutui irti. 

Ewaldin  kriittisen positivismin kritiikki  on  eräänlaista  imma-
nenttia  kritiikkiä, jossa normatiivinen mittapuu - yleiset oikeus- 
periaatteet arvostelmasääntönä - johdetaan kohteesta - positiivi-
sesta oikeudesta - itsestään.  Foucault  puolestaan nimenomaisesti 
torjui normatiivisen kritiikin - myös immanentin kritiikin. Hä-
nen kritiikkimuotoaan voi ehkä kutsua  paljastavaksi kritiikiksi. 
Foucault'laisen genealogian lähtökohtana  on  tietty nykyisyyteen 
sijoittuva huolenaihe kuten tietty ongelmalliseksi koettu nyky- 
yhteiskunnan vakakaytäntö.  Genealogi  erittelee tämän käytän-
nön historiallista muotoutumista  ja  näin vapauttaa meidät ajat-
telemasta sitä luonnonvoimaisena  ja  vaihtoehdottomana.  Gene-
alogi  kieltäytyy kuitenkin johdonmukaisesti esittämästä nykyi-
syydelle  täsmennettyä  vaihtoehtoa, joka samalla toimisi normatii

-visen  kritiikin välineenä. Foucault'lainen diskursiivisten  ja ei-dis
-kursiivisten käytäntöjen  arkeologi  puolestaan omaksuu niihin 

tiukan positivistisen, ulkopuolisen tarkkailijan asenteen. 
Voimme keskustella siitä, onko "puhdas" paljastava kritiikki 

ylipäätään mandollista, sisäkääkö myös foucault'lainen genealo-
gia aina väistämättä vähintäänkin implisiittisiä normatiivisia 
lähtökohtia. Samoin voimme epäillä diskursiivisten käytäntöjen 

 arkeologin  onnistumista positivistisessa projektissaan.  "Foucault'-
laisen" oikeusfilosofian  mandollisuuden problematisoimiseen 
riittävät kuitenkin seuraavat kaksi teesiä: oikeusfilosofilla  on oi- 

111  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


Kaarlo Tuon  

keusdiskurssissa  aina osanottajan rooli,  ja  tässä roolissa  hän  ei  voi 
välttyä normatiivisilta kannanotoika.  

112  

https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg


https://c-info.fi/info/?token=qhjwRhJe1VdpE9i4.KEFx2NZUh0u3W-gQCyqGjw.Z4camzOTLzUhYji8uvMGTOG17wUBM50Vx1fnFdlDrdv-NviKLaCBHqZq6vHcM8U61w6Cib3gmB1GYVYhin3tU2KXnlI57U7vLza0Hs6AfeqzZkWe8gOqq936QoKAOp-EQ0wICPT-G_JnkHb6tqI3JpYBF6JV7NbMAhlw0f8gcadRoRsPl2BWgclEMf3rb2uiUI9gz40oU0KMlqaSusrjqg

