
Jarkko Tontti, Kaisa  Mäkelä  ja 
 Heta Gylling (toim.) 

Filosofien  oikeus  I  

SUOMALAINEN LAKIMIESYHDISTYS •  HELSINKI  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Julkaisuvaliokunta  
Raimo  Lahti,  puheenjohtaja 
Markku  Helin  
Mika Hemmo  
Risto Nuolimaa  
Lea Purhonen,  sihteeri 

Tilausosoite  
Suomalainen Lakimiesyhdistys 
Kasarmikatu  23 A 17 
00130 Helsinki 
p. (09) 603 567, f. (09) 604 668 
5-posti: sly@lakimies.org  
www.lakimies.org  

Kannen  kuva:  La Justice, B 5  rés.,  Bd  II,  fol.  20. 
 (julkaistu  Bibliothèque  Nationalen  luvalla) 

 Kannen  suunnittelu:  Heikki  Kalliomaa  

©  2001  Suomalainen  Lakimiesyhdistys  ja  kirjoittajat 
 ISSN 1458-0446 

ISBN 951-855-1 88-X  
Gummerus Kirjapaino Oy,  Saanjärvi  2001  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Sisällys 

Esipuhe 	 .7 
1 	Platon ja  oikeudenmukaisuus vailla takeita ...................................................... 11  

Mikko Lahtinen  
2 	Laki vapauden osatekijänä. Aristoteleen onnellinen kansalaisvaltio  ja  laki ...... 35  

Juha-Pekka  Rentto  
3 	Stoalainen  oikeus-ja yhteiskuntafilosofia ........................................................ 55 

Julia  Sihvola  
4 	Laki hyveen toteuttaj  ana.  Tuomas Akvinolaisen oppi ihniisluonnosta  ja  laki ...  69  

Juha-Pekka  Rentto  
5 	Valtio  ja sen  lait modemissa luonnonoikeusperinteessä ................................... 87  

Petter Korkman  
6 	Thomas Hobbes  tämän päivän näkökulmasta ................................................. 109  

Juha Tolonen  
7 	John Locke  ja  yksityinen omaisuus ................................................................ 123 

Matti  Häyry  
8 	G. W.  Leibnizin oikeusfilosofia ...................................................................... 133  

Markku  Roinila  
9 	Montesquieu:  miksi lakeja  ja  mitä lakien takana ............................................ 153  

Antero Jyränki  
10 Immanuel Kant  ja  oikeuden moraaliset perusteet ........................................... 169  

Jussi  Kotkavirta  
11 	Jean-Jacques Rousseau  yhteisöllisyyden korostaj  ana..................................... 187  

Heta  Gyllingja  Marianna Raub 
12 	Jeremy  Benthamja  klassinen utilitarismi ....................................................... 203 

Matti  Häyr,  
13 John Stuart Mill,  vapaamielisyys  ja  yksilön autonomia.................................. 215  

Heta Gylling  
14  Liberaalisiaja  konservatiivisia piirteitä Hegelin oikeusfilosofiassa ................ 225 

Markus  Wahiberg  
15 	F. C. von  Savigny  ja  "historiallinen koulu .. ..................................................... 249  

Kevät Nousiainen  
16 	Karl Marx'  kritiska rättsteori .......................................................................... 273 

Lars D.  Eriksson  
17 Rudolf von  Jhering -  oikeus yhteiskunnan elinehtoja suojaainassa................ 285  

Kimmo Nuotio  
18 	Hans  Kelsen —kriittinen esittely ..................................................................... 313  

Hannu Tapani  Kiami 
Kiijoittajat............................................................................................................ 325 

5  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Heta Gylling  ja  Marianna Raub 

11 Jean-Jacques Rousseau  
yhteisöllisyyden korostaj  ana  

Jokaisesta ajattelijasta voi varmasti sanoa, että hänen ymmärtämisekseen 
täytyy tietää edes jotain siitä ajasta, kulttuurista  ja  perinnöstä jossa  hän  on 

 kasvanut  ja  jossa oman ajattelunsa alkuun päässyt. Rousseaun kohdalla 
edes tämä  ei  riitä vaan - kuten olemme valmiita väittämään - hänen koko-
naisuutena hyvinkin epäjohdonmukaisen ajattelunsa hahmottamiseksi hä-
net täytyy jatkuvasti heijastaa aikaansa, paikkaansa  ja aikalaisiinsa omalaa-
tuisena kapinallisena,  jolla  ei  ollut tarvetta sulautua vallitsevaan  filosofi-
seen  kulttuuriin.  Rousseau  hylkäsi valistuksenjajohdatti osaltaan romantiik-
kaan aikana, jolloin monet valistuksen tunnetuimmista teoksista eivät ol-
leet vielä edes ilmestyneet. 

Tämä vääräaikaisuus onkin johtanut kiistelyihin siitä, pitäisikö hänet lop-
pujen lopuksi luokitella valistuksen vai romantiikan edustajaksi  tai  joksi-
kin siltä väliltä. Kiinnittääkö enemmän huomiota aikakauden henkeen kuin 
kirjoitusten sisältöön vai toisin päin?  Rousseau  oli luomassa eurooppalais-
ta romantiikkaa vaikuttaen niin Chateaubriandiin, Goetheen  ja Schilleriin 

 kuin Herderiin  ja Tolstoihinkin.  Toisaalta  hän innoitti  saksalaisen valistuk-
sen edustajaa, Kantia niin voimallisesti että sai etuoikeuden esiintyä ainoa-
na muotokuvana  Kantin  työhuoneessa. Hänen kasvatusfilosofmen teoksen-
sa  Emile  puolestaan järkytti  Kantin päivittäiset  rutiinit  ja  sai hänet unohta-
maan päiväkävelynsä. Yhteiskuntafilosofiassa  ja  poliittisessa filosofiassa 

 Rousseau  vaikutti niin Hegeliin kuin Marxiinkin  ja  nykyaikana jäljet löyty-
vät esimerkiksi  Charles Taylorista,  joka  on  itse todennut saaneensa suurim-
mat vaikutuksensa Rousseaulta  ja Herderiltä.  

Kuka  hän  oli  ja  mistä kaikki alkoi?  
Rousseausta  on  välttämätöntä mainita että  hän  syntyi Genevessä  sillä  Ge- 
neve  ei  koskaan kadonnut Rousseaun mielestä, vaikka  hän  nuoruudessaan 
hylkäsikin kaupunkinsa  ja  lähti seikkailemaan kohti Ranskaa. Tarinan  mu- 

187 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Heta Gylling  ja  Marianna Raub  

kaan  päätös syntyi eräänä sunnuntai-iltana kun  hän kävelyltä  tultuaan huo-
masi jääneensä kaupungin muurien ulkopuolelle. Vuosiin  1728-1732 ajoit-
tuneiden  värikkäiden nuoruusvuosien jälkeen  hän  ryhtyi jatkamaan niin 
musiikin kuin kirjallisuudenkin opintojaan, alkaen vähitellen olla valmis 
ensimmäiseen ajattelunsa  ja oppiensa  kehittelyn kauteen joka yleensä ajoi-
tetaan vuosiin  1749-1762. 

Rousseau  saapui kolmikymmenvuotiaana Pariisiin, jossa hyväksi onnek-
seen tapasi  Ensykiopedian  päätoimittajan  Denis Diderot'n,  ja  heidän ym-
pärilleen alkoivat Pariisin intellektuellit vähitellen kerääntyä. Musiikin opin-
not eivät suinkaan olleet menneet hukkaan,  sillä  tuona aikana  Rousseau 

 myöskin sävelsi  ja  olisi hyvin voinut elättää itsensä suosittuna oopperan- 
tekijänä. Mutta jokin hänen minässään - kenties Geneven kalvinistinen taus-
ta - sai hänet luopumaan taiteellisesta puolestaan  ja  jopa kokemaan jonkin-
moisen herätyksen. Kesällä  1749,  mentyään tapaamaan epäkristihisistä kir-
joituksistaan'  Vincennes' n  vankilaan joutunutta ystäväänsä Diderot'ta,  hän 

 yhtäkkiä, kuin suurena välähdyksenä2 , oivalsi kehityksen turmiollisuuden 
ihmiskunnalle. Tunnustuksissaan  Rousseau  kuvaa miten hurmioituneessa 
visiossaan  hän  näki ihmiskunnan luonnollisen hyvyyden jonka tieteet  ja 

 taiteet ovat olemassaolollaan  ja kehityksellään turmelleet.  Rousseau  oli löy-
tänyt vastauksensa Dijonin Akatemian järjestämän kirjoituskilpailun kysy-
mykseen "ovatko tieteet  ja  taiteet puhdistaneet ihmiskunnan tapoja?". Kir-
joitus  "Discours  sur les  Sciences et  les  Arts"  ilmestyi vuonna  1750.  

Rousseaun tuomio erityisesti Ranskalle oli selkeä. Renessanssista asti 
hiottu ranskalainen yhteiskunta - samoin kuin Egypti, Kreikka  ja Roomakin 
-  oli kadottanut vanhat hyveensäja menneen kunniansa kuvitellen kehitty-
vänsäja kehittävänsä itseään taiteiden  ja  tieteiden, sivistykseksi kutsuman-
sa väärän houkutuksen keinoin. Sivistyneiksi itseään kutsuvat yhteiskun-
nat ovat vieraantuneet todellisesta hyvästään samalla kun primitiivisestä 
tietämättömyydestä erkaantumattomat kansat - kuten geneveläiset  ja  Ame-
rikan  villit - olivat pystyneet paremmin säilyttämään hyveensä  ja onnelli-
suutensa.  Rousseaun mukaan ryhdikkään pehmentymätön  Sparta  antoi hy-
vän esimerkin siitä miten kulttuurin pehmentävää vaikutusta voi vastustaa, 
yhteiskunnan hyviä piirteitä suojaten. 

Eivät  vain  taiteet olleet Rousseaun silmissä moraalisesti arveluttavia vaan 
sama päti myös tieteisiin.  Tiede  ja  tieteellinen tieto  on  epäilyttävää,  sillä  se 

Diderot:  Letire  sur les Aveugles.  
Rousseau: Confessions 

188 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


JEAN-JACQUES  ROUSSEAU  

tyydyttää paheitamme  ja  inhimillistä ylpeyttämme. Tieteelliset metodit  ja 
 tulokset ovat epävarmoja  ja  ylläpitävät laiskuutta, hävittävät sotilaalliset 

hyveet  ja  moraaliset ominaisuudet. Ylistetty kirjapainotaitokin  on  tuottanut 
ihmiskunnalle suurta vahinkoa,  sillä  sen  avulla Hobbesin  ja Spinozan  kaltais-
ten  filosofien  vaaralliset ajatukset ovat säilyneet jälkipolville. 

Tällä voitokkaalla kilpakirjoituksellaan  Rousseau  asettui aikansa valistuk-
sen henkeä  ja  erityisesti Voltairea vastaan. Valistus, joka voltairelaisen  pes-
simistisessäkin  hengessä uskoi taiteidenja erityisesti tieteiden siunaukselli

-seen  vaikutukseen ainakin oppineiden keskuudessa, löysi keskuudestaan 
kapinallisen josta oli  vain vihamieheksi  ja ivallisten huomautusten kohteek-
si. 3  Rousseaun erilaisuuden ymmärtämistä  ei edesauta  edes  se,  että hänen 
näkemyksensä kulttuurin kehityksestä oli kaikkea muuta kuin selkeä. Onko 
kulttuurin kehittyminen aiheuttanut ihmiskunnan moraalisen rappeutumi-
sen vai onko kulttuuri rappeutumisen tuotosta? Kuvatessaan kirjoitukses-
saan kulttuurin  ja  tiedon tavoittelun mukanaan tuomia kauheuksia,  Rousseau 

 samanaikaisesti väittää tieteiden  ja  taiteiden olevan paheistamme lähtöisin. 
Onko tämä osoitus hänen pääuämättömyydestään vai meidän ymmärtämät-
tömyydestämme?4  Tähän ongelmaan  on  tarjottu kolmattakin ratkaisua, joka 

 on  vähiten imarteleva Rousseaulle. Kirjoitus  on  selvästikin syntynyt  koos-
teena  paljosta siitä mitä antiikista Rousseauhon mennessä oli kirjoitettu  ja 

 jota hän  itse kirjoituksessaan vapaasti lainaili  ja sovelsi. 5  
Kandeksan vuotta myöhemmin  Rousseau  palasi taiteen kritiikkiin. 

D'Alembert oli kirjoittanut  Ensykiopedian Geneveä käsittelevään artikke-
liin johdatuksen, jossa  hän  kritisoi kaupungin asettamaa teatterin kieltoa. 

 Rousseau  vastusti ajatusta teatterin tuomisesta Geneveen,  sillä  teatterin pää-
määränä  ei  hänen mielestään ollut suinkaan moraalinen hyöty vaan silkka 
mielihyvä. Sellaisena  teatteri  sopi  vain  jo paheellisiksi  muuttuneisiin kau-
punkeihin, toisin kuin Geneveen jossa Rousseaun uskomuksen mukaan ta-
vat olivat vielä jokseenkin puhtaita. Vaihtoehtoisesti  hän tarjosikin  tilalle 

 mm. sotilasparaateja  ja tanssiaisia  joissa naimisiinmenoiässä olevat voisi-
vat tavata toisiaan. Nämä näkemykset luonnollisestikin  vain  syvensivät 
kuilua valistukseen. 

Hyvänä esimerkkinä ivaffisista huomautuksista voi pitää kirjettä jonka  Voltaire  kirjoit-
fl Rousseaulle  30.8.1755.  
" Wokier,  Robert: Rousseau. Oxford University Press, 1995. 

Jo 1766  ilmestyi  Dom Joseph  Cajot'n  teos Rousseaun plagiarismeista.  

189 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Hera  Gylling  ja  Marianna Raub  

Näkemys ihmiskunnan kehityksestä täsmentyy 

Vuonna  1755  ilmestyneessä kirjoituksessaan  Discours  sur!  'Origine  de 1 'in
-égalité  Rousseaun keskeinen argumentti koski luonnollisen  ja  sosiaalisen 

epätasa-arvon luonteiden ymmärtämistä. Luonnollinen eli fysikaalinen epä-
tasa-arvo  on  luonnon luomaa iän, terveyden, ruumiin voimien  ja  mielen 
kykyjen erilaisuutta.  Sen  sijaan moraalinen  tai  sosiaalinen  (tai  poliittinen) 
epätasa-arvo, jonka alkuperä voidaan löytää,  on  ihmisten itsensä omaksu-
maa.  Rousseau  ei  hyväksynyt Hobbesin helvetin kaltaista luonnontilaa vaan 
antoi ihannoivan kuvan ihmisen alkuperäisestä olotilasta, kuvauksen luon-
nosta jossa onnelliset  ja  terveet ihmiset kuljeskelivat maan päällä, saaden 
ruokansa luonnosta, nukkuen mukavasti missä halusivat - eläen tyystin 
toisin kuin hobbesilaiset  sodan uhassa eläjät.  Rousseaun alkuperäinen ih-
minen oli selviytyjä joka lapsuudestaan asti oli tottunut ilmaston vaati-
muksiin, oppinut suojautumaan  ja  puolustautumaan vaarallisilta pedoilta. 

 Hän  oli tyystin toisenlainen kuin avuton, kaikkiin apuvälineihinsä tottunut 
nykyihminen. 

Alkujaan yksin kuLkeneet ihmiset kuitenkin vähitellen liittyivät muiden 
kanssa yhteen pieniksi joukoiksi, muodostaen vähitellen eri maissa yhden 
kansan  jota  yhdistivät tavat, samanlainen ruoka  ja  ilmasto - eivät vielä 
kuitenkaan lait  ja  säännöt. Ihmiset kesyyntyivät, kiintyivät toisiinsa eivät-
kä enää osanneet elää ilman toisiaan. Maatalouden keksiminen kuitenkin 
mullisti olemisen.  Se  johti työnjakoon  ja maanomistukseen ja  sitä kautta 
ihmiskunta joutui vallanhalun valtaan, pyrkien asettamaan toisiaan arvojär-
jestyksiin.  Se,  joka osasi parhaiten tanssia  tai  laulaa sai siitä kunnioitusta, 
samoin vahvin, kaunein, taitavin  tai kaunopuheisin.  Tämä oli Rousseaun 
mukaan ensimmäinen  askel  kohti epätasa-arvoa  ja  samalla kohti paheita. 
Turhamaisuus, halveksunta, kateus  ja  häpeä ilmaantuivat ihmisten elämään. 

Yhteiskunnan varsinainen perustaja oli kuitenkin  se,  joka ensimmäisenä 
otti käteensä multaa  ja  ilmoitti muille, tämä  on  minun, muiden ollessa riit-
tävän yksinkertaisia uskoakseen häntä. Ihmiskunta olisi välttynyt nkoksilta, 
sodiltaja murhilta  jos  joku olisi tuolloin huutanut muille: "älkää kuunnelko 
tuota huijaria,  sillä te  olette hukassa  jos  unohdatte että maa kuuluu kaikille 

 ja ei kellekään!".  Maan viljeleminen johti maan jakamiseen  ja  se erimieli-
syyksiin  oikeudenmukaisuudesta. Rikkaat vahvistivat asemaansa  ja  ruokki-
vat turhamaisuuttaan hallitsevana joukkona. Kaikki oli toisin kuin luonnon-
tilassa, jossa alkuperäinen, villi, luonnollinen ihminen halusi  vain  sitä mitä 

 hän  fyysisesti tarvitsi.  

190 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


JEAN -JACQUES  ROUSSEAU  

Säilyäkseen  ja selvitäkseen  ihmisten oli luotava jonkinlainen yhteiskun-
ta. Mutta miten?  Millä  ehdoilla ihmiset olisivat valmiita luopumaan omas-
ta vapaudestaan? Rousseaun mukaan oli löydettävä yhteenliittymismuoto 
joka puolustaisi  ja suojelisi  jokaisen  jäsenen  henkeä  ja  omaisuutta siten, 
että jokainen antautuu, antaa itsensä, täydellisesti yhteisölleen. Kun jokai-
nen tekee näin, olosuhteet ovat kaikille samat  ja  kaikkien asema  on  sama. 

 Ja  koska tilanne  on  samanlainen kaikille, kukaan  ei  hyödy tilanteen teke-
misestä hankalaksi muille.  Ja  koska antautuminen  on  täydellistä, liittokin 

 on  niin täydellinen kuin mandollista eikä kelläan  ei  ole mitään vaadittavaa: 
toisaalta yksilöt antaessaan itsensä täydellisesti yhteisölle eivät toisaalta 
anna itseään kenellekään.  Ei  ole ketään johon heillä  ei  olisi samoja oikeuk-
sia kuin muilla  on  heihin itseensä - kaikesta minkä menettää saa saman 
takaisin. 

Kun jokainen antaa itsensä yleistandon johdettavaksi, jokaisesta tulee 
 osa  jakamatonta, eheää kokonaisuutta. Tämä uusi julkinen persoona  on  ni-

meltään tasavalta,  jota  sen  jäsenet kutsuvat valtioksi silloin kun  se on  pas-
siivinen, suvereeniksi kun  se on  aktiivinen,  ja vallaksi  (tai  voimaksi) silloin 
kun sitä verrataan muihin samanlaisiin.  Sen  jäsenet ovat kansalaisia silloin 
kun  he  ovat  osa suvereenia  auktoriteettia  ja  alamaisia silloin kun  he  ovat 
valtion lakien alaisia. Tässä yhtenäisessä kokonaisuudessa vahinko  jota 
aiheutetaan  yhdelle jäsenelle, kohdistuu samalla aina kokonaisuuteen. Koska 
kokonaisuutta  ei  voi vahingoittaa jäsenten huomaamatta  on  kaikkien edun 
mukaista auttaa toisia aina kun  se vain on  tarpeen.  Ja  koska suvereeni koos-
tuu yksinomaan yksilöistä jotka  sen  tekivät, suvereenin etu  ei  voi koskaan 
olla vastakkainen yksilön edun kanssa. Tästä syystä suvereenin  ei  tarvitse 
antaa mitään takeita toiminnastaan. 

Jokaisella yksilöllä  on  kuitenkin oma tahtonsa joka eroaa yleistandosta 
joka hänellä  on  kansalaisena. Tämä tarkoittaa sitä, että hänen henkilökoh-
tainen intressinsä voi olla hyvinkin kaukana yleisestä intressistä. Saattaa 
käydä jopa niin että  hän  vain  haluaisi nauttia kaikista valtion tuomista eduis-
ta, iloisesti unohtaen velvollisuutensa alamaisena - vaarantaen  tai  jopa  tu-
hoten koko  systeemin. Jotta kokonaisuus toimisi, sopimuksessa onkin ol-
tava implisiittisesti mukana sääntö, joka sanoo että  se  joka kieltäytyy  tot-
telemasta yleistahtoa,  voidaan pakottaa tottelemaan, hänet voidaan "pakot-
taa olemaan vapaa". Tämä ehto - uskoi  Rousseau -  takaa poliittisen systee-
min toiminnan, samalla  ollen  ainoa asiajoka tekee sopimuksen legitiimiksi. 

Tällainen siirtymä luonnontilasta kansalaisyhteiskuntaan  on  mullistava 
ihmiselle, koska siinä oikeudenmukaisuus korvaa vaistonvaraisen käyttäyty - 

191  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Hera  Gylling  ja  Marianna Raub  

misen  ja  ihmisten teot muuttuvat moraalisiksi. Vasta kun velvollisuuden 
ääni voittaa fyysiset impuissit, ihmiset joutuvat toimimaan taipumusten 
sijasta järjen periaatteiden mukaan. Mutta vaikka ihminen joutuukin luo- 
pumaan monista eduista joita hänellä oli luonnontilassa,  hän  saa suurempia 
tilalle: 

"hänen kykynsä kehittyvät, ajatuksensa laajenevat, tunteensa jalostuvat, 
hänen  koko  sielunsa nousee sellaisiin korkeuksiin, että elleivät erilaiset 
uuden tilanteen väärinkäytökset niin usein alentaisi häntä jättämänsä tason 
alapuolelle, hänen tulisi jatkuvasti siunata sitä onnellista hetkeä jolloin 

 hän  pääsi entisestä pois, ikuisiksi ajoiksi; hetkeä joka muutti hänet tyhinästä, 
rajoittuneesta eläimestä intelligentiksi olennoksi  ja  ihmiseksi". 

Yhteiskuntasopimuksen sisällöstä  ja  päämääristä  

Rousseau  kirjoitti samanaikaisesti teoksiaan  Emile  ja  Yhteiskuntasopimuk-
sesta  ja ne  molemmat ilmestyivät vuonna  1762.  Teosten  teemat lomittuvat 
toistensa kanssa. Näkemys yhteiskunnan olemuksesta ilmenee  Emilessä  
seuraavasti: 

"Parhaita yhteiskunnallisia instituutioita ovat sellaiset, jotka tietävät par -
haiten, miten ihmiseltä tulee riistää heidän luonnolliset ominaisuutensa, 
ottaa häneltä pois hänen absoluuttinen olemassaolonsa  ja  antaa tilalle 
suhteellinen  ja  kuinka siirtää Minä sellaiseen yhteiseen yksikköön, jossa 
kukaan yksittäinen yksilö  ei  usko olevansa yksi vaan yksikön  osa  ja  vain 

 sellaisena ymmärrettävissä"6  

Tässä  Rousseau,  samalla kun  hän  esittää näkemyksensä kasvatuksensa ta-
voitteesta, myös luo pohjan yleistandon ajatukselle. Kasvatuksen tavoittee-
na  on  luoda ihminen, joka osaa elää oikeudenmukaisessa yhteiskunnassa  ja 

 jonka sydämeen  on  kirjoitettu lait niin, että niiden omaksumiseen  ei  tarvita 
pakkoa. Ihmisen olemassaolo hänen siirryttyään yhteisön jäseneksi  ei  enää 
ole absoluuttista,  ei-yhteistä-sisältävää, vaan suhteellista. Silti  on  olemassa 
vaara, että paheena häntä seuraa hänen yhteiskuntaan siirtymisensä jälkeen-
kin jotain, joka estää hänen parhaimpien ominaisuuksiensa kehittymistä. 7  
Tämän estämiseksi tarvitaan oikeanlaista kasvatusta  ja  lakeja. 

Koska  Rousseau  uskoi, että ihmisellä  on  enemmän hyötyä yhteiskuntaan  

6 Jean-Jacques Rousseau: Oeuvres Completes. Emile, IV, 249.  Toim.  B.  Gagnebm  ja  M. 
Raymond. Paris:  Gallimard,  1959. 

Oeuvres completes II, s. 283. 

192  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


JEAN -JACQUES  ROUSSEAU  

liittymisestä kuin ulkopuolelle jaanm... hän  ryhtyi  Yhteiskunrasopimuksessa  
tutkimaan mandollisuutta löytää sellainen hallitsemissääntö, joka 

"ottaa ihmiset sellaisina kuin  he  ovat  ja  lait sellaisina kuin  ne  saattavat olla".8  

Rousseaun lähtökohtina olivat kaikkien ihmisten vapaus  ja  tasa-arvo.  Hän 
 ei  pitänyt vaikeananiiden yhdistämistä vaan katsoi, että  ne  kuuluvat erotta-

mattomasti yhteen. Ihminen luopuu vapaudestaan  vain,  jos  siitä  on  hänelle 
hyötyä  ja  siksi  vain  sopimus, johon  hän  ryhtyy täysin vapaaehtoisesti,  on 

 pätevä. Yhteiskuntasopimus  on  tällainen sopimus  ja  vain  ne,  jotka siihen 
vapaaehtoisesti liittyvät, ovat yhteiskunnan jäseniä. Tästä seuraa, että Rous-
seaun näkemyksen mukaan ihminen itse asiassa säilyttää vapautensa, kos-
ka  hän  tottelee todellisuudessa  vain  itseään tottelemalla yleistahtoa, jossa 
kaikki tasa-arvoisesti ovat osallisina.9  

Yleistahtoa  muodostettaessa Rousseaun ajattelu  on,  kuten  Tracy B. 
Strongkin  huomauttaa, samansuuntaista kuin  John Rawlsin  "tietämättömyy-
den verhon" ajatuksessa. 

"Ellei silloin kun kansa tarpeellisilla tiedoilla varustettuna tekee päätöksiään, 
kansalaisilla olisi mitään yhteyttä keskenään, olisi pienten eroitusten suures-
ta luvusta aina tuloksena yleistahto,  ja  päätös olisi aina hyvä." 0  

Rousseaun päättelee, että  jos  kommunikaatio estetään, jokainen ajattelee 
itseään toisena  ja  päätyy näin oikeudenmukaiseen tulokseen eli yhteiseen 
hyvään. Yleistahto kuitenkin ilmenee  vain  yleisesti.  Se  voi esimerkiksi pää-
tyä siihen, että veroja pitää maksaa, mutta  ei  siihen kuka niitä maksaa  ja 

 kuinka paljon. Lait ovat yleistandon toimintaa  ja  niillä  

"ei  luontonsa mukaisesti voi olla partikulaaristaja yksilöllistä objektia" 

Rousseaun näkemys laeista  on  omintakeinen:  

"Ne  ovat yhteiskunnallisen liittoutumisen ehtoja... vapaus  ja  oikeuden-
mukaisuus taataan  vain  laeilla... ilman lakia  valtio  on vain  ruumis ilman 
sielua,  sillä  ei  riitä, että jokainen alistuu yleistandolle;  se on  tunnettava, 

 jota  sitä voisi seurata." 2  

8  Yhteiskuntasopiniuksesta.  Suomentanut  J. V.  Lehtonen.  Hämeenlinna: Karisto,  1918. 
s. 37. 

YS  ls.52. 
'°  YS 2 s. 70.  

Lettres  écrites  de la  montagne.  
12  OC IIIs.  310. 

193 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Heta Gylling  ja  Marianna Raub  

Yhteiskuntasopimuksen myöhemmässä versiossa  hän  täsmentää  lain  mää-
ritelmän seuraavasti: 

Milloin  koko  kansa tekee säädöksiä  koko  kansaan nähden, ottaa  se 
 huomioon  vain  itsensä;  ja  jos  silloin muodostuu suhde, niin muodostuu 

 se  koko  esineen välille yhdessä katsannossa  ja  koko  esineen välille toi-
sessa katsannossa, lainkaan jakamatta kokonaisuutta. Silloin  on  asia, josta 
säädös tehdään yleinen, samoin kuin tahtokin joka säädöksen tekee.  Ja 

 juuri tätä tandon ilmaisua sanon minä laiksi."3  

Tästä määritelmästä seuraa, että kansa eli suvereeni säätää lait. Laeista  on 
 erotettava käskyt, jotka tulevat kyseeseen silloin, kun ylin valtiovalta mää-

rää yksityisestä esineestä  ja  tämä kuuluu hallitusvallan toimiin.  
Rousseau  oli sitä mieltä, että lakijärjestelmän yleiset päämäärät voivat 

vaihdella maan olosuhteiden mukaan. Tällaisia olosuhteita ovat paikalli-
nen tilanne  ja  asukkaiden luonne. Hänen mielestään olosuhteiden huomioon-
ottaminen  on  tärkeämpää kuin  se,  että lakijärjestelmä oli sinänsä  paras  it-
sessään. Järjestelmän lähtökohtina tulee kuitenkin olla vapaus  ja  tasa-arvo, 
mutta  Rousseau  uskoi, että "kullakin kansalla  on  itsessään joku syy, joka 
pakottaa sovelluttamaan niitä aivan erikoisella tavalla".' 4  Rousseau,  toisin 
kuin nykyajan teoreetikot,  ei  pitänyt "kansan" määritelmän mitenkään ongel-
mallisena.  

Rousseau  jakaa lait neljään ryhmään: perustuslait, yksityisoikeudelliset 
lait, rikoslait  ja  neljäntenä  ja  tärkeimpänä  ne  lait, jotka  "on  piirretty ihmis-
ten sydämiin". Ensimmäisten suhteen  on  olennaista, että kansa aina pystyy 

 ne  muuttamaan. Yksityisoikeudellisia lakeja tarvitaan, jotta kansalaiset oli-
sivat mandollisimman riippumattomia toisistaan  ja  mandollisimman riip-
puvaisia valtiosta. Jälkimmäinen siitä syystä, että  vain  valtion ollessa vah-
va  sen  jäsenten vapaus  on  taattu. Neljänteen ryhmään perustuu  koko  val-
tion olemassaolo. Kyse  on  ihmisten tavoista, luontumuksista  ja  erityisesti 
yleisestä mielipiteestä, josta huolehtiminen  on  lainlaatijan  tehtävä, mutta 
joka hänen  on  suoritettava vaivihkaa, kun hänen näkyvä toimintansa kos-
kee yksityisiä säännöksiä.  15 

Rousseau  kirjoittaa yleisen mielipiteen, tapojen  ja  lakien yhteydestä, että 
sekä lainsäädäntö että yleinen mielipide ohjaavat tapoja  ja  siksi yleinen 
mielipide  on  lainomainen.  Vaikka lait eivät sinänsä määrääkään tapoja,  ne  

YS 2 s. 81.  
'  YS s. 102-103. 

YS s. 104-106. 

194  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


JEAN -JACQUES  ROUSSEAU  

synnyttävät niitä. Siksipä  jos  laki heikkenee, tavatkin turmeltuvat. Niinpä 
 Rousseau  suosittelee valittaviksi sensoreita, joiden tehtävänä  on  estää yleistä 

mielipidettä turmeltumasta  ja täten  säilyttää tapoja jopa antamalla niille 
määrätyt muodot.' 6  Korostamalla yleistä mielipidettä  ja  tapoja  Rousseau 
on  siis ennemminkin konservatiivinen  ja  siten vaikeasti luettavissa libera-
listisiin teoreetikoihin, joihin hänet usein yhdistetään.  Hän  arvostaa yleistä 
mielipidettä,  jota  John Stuart Mill  piti erityisen vaarallisena yksilön vapau-
delle  ja sen  kehitykselle. 

Mutta vaikka lainsäätäjä  on  selvillä,  sen  lisäksi tarvitaan lainlaatija  sillä 
 kuten  Rousseau  toteaa 

"yhteisö tahtoo hyvää, mutta  ei  näe sitä, mikä  se on".' 7  

Yleistahto  on  aina olemassa  ja  se on  aina oikea, mutta arvostelukyky joka 
sitä ohjaa,  ei  aina ole valistunut. Siksi  sen  jäseniä täytyy opettaa pääsemään 
selville siitä, mitä  se  tahtoo eli mikä  on se yleistahto,  joka tähtää kaikkien 
yhteiseen hyvään. Lainlaatijan asemaa onkin verrattu opettajan asemaan 
Ernilessä.' 8  Molempien toiminta  on  huomattavassa määrin kontrolloivaa, 

 sillä lainlaatijan  tulee  mm.  tuntea ihmisluonto  ja  tuntea voivansa muuttaa 
sitä niin, että jokaisesta yksilöstä tulee  osa  suurempaa kokonaisuutta. 

 Rousseau  kuitenkin pitää lainlaatijaa yhteisön ulkopuolisena tarkkailijana 
 ja  jonkinlaisena yli-ihmisenä  ja  hänen toimintaansa 

"erikoisena  ja korkeampana,  jolla  ei  ole mitään tekemistä inhimillisen 
vallankäytön kanssa." 9  

Tästä huolimatta lainlaatija, olipa  hän  kuinka näkymätön superolio tahan-
sa, pyrkii lait muotoilemalla vaikuttamaan siihen, että kansasta tulisi  by-
veellisempi  ja kypsempi.  Tässä lainlaatija, kuten  Rousseau  itsekin myön-
tää, käyttää valtaa vaikka  se  ei  olisikaan voimankäyttöä eikä todistelua. 
Tämä tarkoittaa kuitenkin käytännössä, että kansaa  on  yksinkertaisesti  ma-
nipuloitava,  koska  

"se  ei  ole ennen lakeja  se,  miksi  sen  on  tultava lakien kautta."2°  

16  y s. 206. 
'  YS s. 84. 
IS Jean Starobinski, Jean-Jacques Rousseau: Transparency and Obstruction, trans Arthur 
Goidhammer (Chicago: University of Chicago Press, 1988). 

YS s. 86. 
20  YS s. 88. 

195 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Heta Gylling  ja  Marianna Raub  

Rousseaun lainlaatijan  idea on  askarruttanut tutkijoita. Tarkoittaako  hän 
 jonkinlaista filosofikuningasta vai onko  hän  itse tämä lainlaatija? Vai onko 

hänen tarkoituksensa kiinnittää huomiota siihen, ettei meidän tule purematta 
niellä kaikkea, mitä kaikkitietäviksi julistautuvat lainlaatijat meille määrää-
vät?21  Yhtä kaikki lainlaatijan asema Rousseaun teoriassa  on  keskeinen  ja 

 liittyy yleistandon,  jos  sellaista  on, löytymisen probiemaattisuuteen. 
Rousseau  vastusti ajatusta siitä, että kansalaista voisi joku edustaa,  millä 

hän  pyrki murtamaan säätyjen  ja  puolueiden  vallan  sekä epätasa-arvoisuu-
den kansalaisten kesken eikä siksi hyväksynyt mitään välittäviä ryhmiä 
yhteisön  ja  valtion välillä. Välittävät ryhmät aiheuttavat  sen,  että äänestys-
tuloksesta tulee vähemmän yleinen.22  Rousseau kannattikin  suoraa demo-
kratiaa kreikkalaisten kaupunkivaltioiden malliin  ja  hänen ajattelunsa  on 

 vaikuttanut muihin suoran  demokratian  kannattajiin kuten Marxiin.  Rous-
seau  perusteli edustamisen mandottomuutta ensinnäkin  sillä,  että yleistahto 
toimii  vain  nykyisyydessä, 

"eilisen lait eivät velvoita tänään". 23  

Rousseau  vastustaa edustuksellisuutta myös samasta syystä kun  hän  vie-
roksuu  teatteria:  se  ei  edistä yhteisten tavoitteiden syntymistä.  Teatteri  on 

 kyllä  kaikkien  kokemus,  mutta  se  ei  ole yhteinen,  sillä representaatio  tekee 
yhteisyydestä mandottoman, koska yleisöltä  ei  vaadita mitään yhteisiä pää-
töksiä. Representaation ongelma  on,  paitsi että  se  tekee yleisöstä passiivi-
sen myös  se,  että tiettyjä inhimillisiä ominaisuuksia, ehkä juuri niitä, jotka 
tekevät meistä inhimillisiä,  ei  voi  representoida.24  Ja  ennen kaikkea, koska 
yleistandossa  on  kyse nimenomaan tandosta  ja  

"vallan  voi  kyllä  siirtää toiselle, mutta  ei tahtoa".25  

Toimeenpaneva  valta eli hallitus voi kuitenkin olla Rousseaunkin mielestä 
edustuksellinen, sikäli että siihen valitaan tietyt henkilöt.  Rousseau  myön- 
tää, että tarvitaan jokin elin panemaan kansan tahto toimeen, kertomaan  

21  Starobmski mt;  John Chapman,  "Rawis'  Theory of Justice", American Political Science 
Review 69 (2) June 1975; Tracy B. Strong: Jean-Jacques Rousseau: The Politics of the 
Ordinary (Thousand Oaks, Cal.: Sage Publications, 1995) 
22  YS s. 70. 
23  YS s. 153. 
24  Tracy B. Strong: The Idea of Political Theory, kpl 2. (Notre Dame, University of Notre 
Dame Press, 1990) 
25  YS s. 65. 

196  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


JEAN -JACQUES  ROUSSEAU  

mitä tehdään  ja  milloin. Hallitus  on  kansan palvelija  ja sen "toimimies", 
 mutta  ei  edustaja, jonka suhde alamaisiin  on  yhtä kuin suvereenin suhde 

hallitukseen. Hallitus  on  siis alamaisten  ja  suvereenin välissä siinä mieles-
sä, että  se  tekee suvereenin tandon erityiseksi,  sillä  suvereenin säätämät lait 
ovat yleisiä.26  

Rousseau  oli myös enemmistövallan kannattaja, vaikkei enemmistön 
mielipide hänen mielestään sinänsä takaa kansan todellisen tandon sisäl-
töä. Silti ainoastaan yhteiskuntasopimus edellyttää yksimielisyyttä  ja  tä-
män sopimuksen seurauksena muissa äänestyksellä tapahtuvissa päätök-
sissä enemmistön ääni ratkaisee  sen,  onko tehtävä päätös yleistandon 
ilmaisemien yleisten periaatteiden mukainen vai  ei.  Niinpä  jos  jonkun yk-
sittäisen henkilön oman mielipiteen vastainen mielipide voittaa,  se vain 

 osoittaa, että kyseinen henkilö  on  ollut väärässä.  Rousseau  tarkentaa tätä 
ajatustaan sanomalla, että mitä tärkeämmästä asiasta  on  kyse, sitä suurem-
paa yksimielisyyttä tarvitaan. Samoin mitä suurempaa nopeutta käsitelty 
asia vaatii, sitä enemmän tulee supistaa äänten jakautumisessa sallittua 
erotusta  ja  mikäli päätös  on  tehtävä heti,  jo  yhden äänen enemmistö riit

-tää.27  Koska enemmistö ilmeisesti päättää siitä, mitkä  asiat  ovat tärkeitä  ja 
 mitkä vähemmän tärkeitä, Rousseaun  ei  siis tarvinnut olla huolissaan vä-

hemmistöjen asemasta valtiossaan, koska nämä yksinkertaisesti ovat vää-
rässä.  Rousseau  korostaa, että yleistandon alaisuuteen kuuluvat  vain  ne  asi-
at,  jotka koskettavat kaikkien yhteistä hyötyä,  ja  hänen tavoitteenaan onkin 

 valtio,  jossa yksityisten asioiden merkitys vähenee vähenemistään. 
Uskonnon  ja  muiden käsitysten suhteen, jotka eivät koske kaikkia,  Rous-

seau  korostaa suvaitsevaisuutta, mikäli nämä ajatukset eivät johda kansalais-
velvollisuuksien laiminlyömiseen.  Hän  tuo esiin ajatuksen erityisestä kansa-
laisuskonnosta, joka ilmenee yhteistunteeseen kohdistuvina ajattelutapoina, 
joita ilman  on  mandotonta olla hyvä kansalainen  ja  uskollinen alamainen. 
Joka  ei  näihin usko, voidaan karkottaa epäyhteiskunnallisena ihmisenä. 28  

26  ys  s. 108-109, 161. 
27 y s. 176-179. 
28 YS s. 222-225. 

197 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Heta Gylling  ja  Marianna Raub  

Rousseaun vaikutuksesta  
Rousseau  vaikutti aikaansa myös tuomalla esille uudenlaisen minän käsit-
teen. Vaikka esimerkiksi  Descartes  oli korostanut subjektiivista minää, kyse 
oli ensisijaisesti loogisesti ajattelevasta minästä.  Rousseau  sen  sijaan pai-
notti  tunnetta  ja  hyveellisyyttä avaimena  minuuteen,  ei  ensisijaisesti jär-
keä,  ja  tätä "persoonallista" minää  hän  korostaakin kaikissa kirjoituksis-
saan:  

"I am unlike anyone I have ever met; I will even venture to say that lam 
like no one in the whole world" (Confessions)  

Rousseaun vapauden käsitys  on  kuitenkin  se,  joka lukijoita  on  eniten askar-
ruttanut - oli sitten kyseessä yhteiskuntasopimuksen vapauteen pakottami-
nen  tai  hänen  Tunnustuksissa  esittämänsä huomautus siitä, etteivät  Bastu-
jin muuritkaan  voi hänen vapauttaan rajoittaa. 

Mutta mitä  Rousseau  loppujen lopuksi tarkoittaa vapaudella? Ensisijai-
nen merkitys lienee "vapaus muista thmisistä". Kyse  ei  kuitenkaan ole  vain 

 oikeudesta itsemääräämiseen vaan todellakin epäluottamuksesta muihin 
ihmisiin, uskoa ihmisten  ja  siten  koko  yhteiskunnan turmeltuneisuuteen. 
Toisaalta sisimmässään ihmiset ovat puhtaita  ja sen  takia voivat tehdä 
yhteiskuntasopimuksen, muuttua yhdeksi yhtenäiseksi yhteiskunnalliseksi 
kokonaisuudeksi,  jota  ei  voi enää rikkoa osiinsa. Tämä ristiriitaisuus onkin 
saanut monet huomauttamaan, että  harva filosofi  on  käynyt samanlaista 
kamppailua individualismin  ja  kommunitarismin välillä. 29  

Tämä juuri tekee vaikeaksi arvioida mitä  Rousseau  todella tarkoittaa 
vapaudesta puhuessaan.  Vain se  lienee selvää, että hänen vapausnäkemyk-
sensä  on  äärimmäisen kaukana milliläisestä liberalistisesta yksilönvapau-
desta. Kantilainen autonomia puolestaan sisältää samat elementit, ts. näke-
myksen vapaudesta tiettyjen  mm.  moraalisten rajoitusten olemassaolona, 

 ei  niiden puutteena. Tämän vapauden tulkinnan ongelmana  on  kuitenkin 
 se,  että kaildd eivät välttämättä ymmärrä vapauden rajoja  tai  mitä ylipää-

tään todellinen vapaus  on -  jolloin muiden  on se  heille kerrottava. Toisin 
sanoen oletuksena  on,  että jotkut sattuvat tietämään, mitä Todellinen Va-
paus  on.  Mutta mistä tiedämme, että juuri Heillä  on  totuus hallussaan?3°  

29 Solomon, Robert C.: Continental Philosophy since 1750. The Rise and Fall of the the 
Self Oxford University Press 1988. 
30  Vrt.  Taylor, 'What is wrong with negative liberty?'.  Teoksessa  Stewart, R. M.: Readings 
in Social and Political Philosophy. Oxford University Press, 1986. 

198 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


SEAN -JACQUES  ROUSSEAU  

Kuten  jo  kirjoituksen alkupuolella totesimme, Rousseaun analysoinnin 
ongelmana  on se,  että hänen romanttinen reaktionsa eli järjen korvaaminen 
tunteella tapahtui varhain,  jo  ennen kuin suurimmat valistuksen teoksista 
oli kirjoitettu. Niinpä  on  ymmärrettävää, että Rousseausta  on  sanottu - kuten 
Goethen Wertheristäja Schillerin rosvoista - että lukija joka  ei  kykene tun-
temaan teosta (tuntemaan tunteena)  ei  voi toivoa ymmärtävänsä sitä. 

Rousseaun kielenkäyttökään  ei  ote omiaan helpottamaan hänen ymmärtä-
mistään. Esimerkiksi  Nouvelle Héloisessa  Rousseau  toisaalta toteaa, että ni-
menomaan  tunne  kertoo mikä  on  oikeaa mutta toisaalta huomauttaa miten 
"Jumala  on  antanut meille järjen hyvän tuntemiseksi", "omatunto paljastaa 
meille oikean toiminnan", "minkä tunnen olevan oikein,  on  oikein". Toisaal-
ta taas  hän  on  valmis toteamaan, että vaikka järkeen  ei  olekaan luottaniista, 

"sydämemme  pettää meidät tuhansin tavoin  ja sen  toiminnan motiivit 
ovat aina epäilyttäviä kun taas järki tavoittelee  vain  sitä mikä  on  hyvää  ja 
sen  säännöt ovat varmoja, selkeitä  ja  helppoja toteuttaa". 

Rousseaun kohdalla lienee perusteltua ihmetellä, miten  ja  missä roolissa 
 hän  niin tunteen kuin järjenkin näki. Osittain nämä epäselvyydet saattavat 

johtua siitä, että  Rousseau  tutki minuutta oikean elämän  mallin  löytämi-
seksi  ja  on  vaikea tietää mitä silloin etsitään. Etsitäänkö järkeä vai  tunnetta 

 vai vielä jotain muuta kun päämääränä  on  "sisäisen valon konsultointi"  tai  
"itseensä meneminen"  ("rentrer  en  soi-même"). 

Patriotismi,  joka seuraa sosiaalisen hyvän asettamisesta yksilöiden ylä-
puolelle johti Rousseaulla kuten Helvetiuksellakin julkisiin sotilaallisiin 
seremonioihin  ja  sukupuolten segregaatioon. Samoin menneisyyden ihailu 

 ja  muuttumattomuuden tarve olivat selkeitä  ei-valistuksellisia elementtejä: 
kirjeessään d'Alembertille  hän  huomautti miten pienessä Genevessä "kaik-
ki uudistukset ovat vaarallisia"  ja  Einilessä  pojalle selitetään, että "tyyty-
mättömyys osaansa kohtaan  on toivomista  että  asiat  olisivat toisin  ja  se on 

 pahan  ja epäjärjestyksen toivomista". 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


Heta Gylling  ja  Marianna Raub 

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) 

1712 	Syntyy Genevessä.  
1728-1729  Jättää Geneven, oleilee  Mme de Warensin  luona, kääntyy katohlaisuuteen. 

 1730-1731  Toimii musiikinopettaj  ana  Lausannessa  ja  Neuchâtelissa,  seuralaisena  ja  pal-
velijana.  

1732-1737 Mme Warensm  rakastaja  ja  uskottu, matkustelee paljon.  
1740 	Profet  pour l'éducation de M. de Sainte-Marie.  Toimii kotiopettajana, mihin 

mainittu kiijoitus liittyy.  
1742 	Profet concernant  de nouveaux signes pour la nusique,  jonka esittelee Parii- 

sissa Akatemialle.  
1744 	Dissertation  sur  la  musique  moderne.  Ystävystyy Diderot'n  kanssa, työsken- 

telee Venetsiassa lähetystössä.  
1745 	Muses  galantes  (ooppera). Muuttaa asumaan Thérèse Lavasseurin kanssa, 

jonka kanssa saa viisi  lasta  jotka kaikki hylkää heti heidän syntymänsä jäl-
keen.  

1748 	Kirjoittaa artikkeleita  Encyclopédiehin.  
1750 	Discours  sur les  Science et  les  Arts  syntyy kun  hän  käy tapaamassa  Diderot' - 

ta Vincennes'n  vankilassa.  
1752 	Le Devin du village  (ooppera).  
1754 	Lettre  sur  la  Musique francaise.  Matkustaa Geneveen  ja  kääntyy takaisin 

protestantiksi.  
1755 	Discours  sur L'inégalité, Economie polirique (Encyclopédie).  
1756 	Lettre  sur  la Providence. 
1758 	Leitre  a d'Alembert  sur les  spectacles. 
1760 	La Nouvelle Hélolse, our Entretien  sur les  romans. 
1762 	Emile  ou sur l'éducation  painetaan Pariisissa, parlamentti tuomitsee kirjan 

poltettavaksi  ja  kirjailijan pidätettäväksi. Contrat  Social  painetaan Hollan-
nissa  ja  kielletään Ranskassa.  Rousseau  pakenee Sveitsiin. Kirjat tuomitaan 
myös Genevessä.  

1763 	Lettre  a  C'hristophe de Beaumont, archevêque de Paris.  Emilen  puolustuspu- 
he. 

1764 	Lettres écrites  de la Montagne.  (Emilen ja  Contrat  Socialin  puolustuspuhei- 
ta.)  

1765 	La Profession de foi du vicaire savoyard. 
1766 	Lähtee Humen kanssa Englantiin. Joutuu tämänkin kanssa huonoihin välei - 

hin.  
1767 	Palaa Ranskaan.  Dictionnaire  de  Musique.  
1778 	Kuolee  Marquis de Girardinin  puistossa Ermenonvillessä.  
1780 	Rousseau  fuge  de Jean-Jacques. 
1782 	Les Reveries du promeneur solitaire. 
1782-1789 Les Confessions. 

200  

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A


JEAN -JACQUES  ROUSSEAU  

Kirjallisuus  

Cassirer,  Ernst: The Question of Jean-Jacques Rousseau.  Käänt.  ja  toim.  Peter Gay, New 
York, 1954. 

Chapman, John W.: Rousseau: Totalitarian or Liberal? New York, 1956. 
Charvet,  John: The Social Problem in the Philosophy of Rousseau. Cambridge University 

Press, Cambridge 1974. 
Cranston, Maurice: Rousseau on Equality.  Teoksessa  Frankel, Ellen, Miller Jr., Fred D., 

Paul, Jeffrey (toim.):  Liberty and Equality. Blackwell, London 1985. 
Derathé,  Robert: Le Rationalisme de Jean-Jacques Rousseau.  Presse  Universitaires  de 

France, Paris 1948. 
Derathé,  Robert: Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. Presses 

universitaire de France, Paris 1950. 
Duchet, Michèle:  Anthropologie  et Histoire au siècle des luniières.  Paris, 1971. 
Ellrich,  Robert: Rousseau and His Reader: The Rhetorical Situation in the Major Works. 

University of South Carolina Press, Chanel Mill 1969. 
Foucault, Michel:  Présentation de Rousseau jyge de Jean-Jacques.  Annand Cohn, Paris 

1963. 
Gildm, Hilail:  Rousseau 's Social Contract. The Design of the Argument. University of 

Chicago Press, Chicago 1983. 
Kelly, Christopher: Rousseau's Exemplary Life: The Confessions as Political Philosophy. 

Cornell University Press, Ithaca 1987. 
Masters, Roger D.: The Political Philosophy of Rousseau. Princeton University Press, 

Princetonl958. 
Meek, Ronald L.: Social Science and the ignoble Savage. Cambridge University Press, 

Cambridge 1976. 
Riley, Patrick: The General Will Before and After Rousseau. Princeton University Press, 

Princeton 1986. 
Shklar,  Judith: Men and Citizens: A Study of Rousseau's Social Theory. Cambridge Uni-

versity Press, Cambridge 1969. 
Still, Judith: Justice and Difference in the Works of Rousseau. Cambridge University 

Press, Cambridge 1993. 
Trousson,  Raymond: Jean-Jacques Rousseau: Le deuil éclatant du bonheur.  Paris 1989. 

https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

