Jarkko Tontti, Kaisa Médkeld ja.

Heta Gylling (toim.)

Filosofien oikeus I

SUOMALAINEN LAKIMIESYHDISTYS « HELSINKI


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Julkaisuvaliokunta

Raimo Lahti, puheenjohtaja
Markku Helin

Mika Hemmo

Risto Nuolimaa

Lea Purhonen, sihteeri

Tilausosoite

Suomalainen Lakimiesyhdistys
Kasarmikatu 23 A 17

00130 Helsinki

p. (09) 603 567, £. (09) 604 668
s-posti: sly@lakimies.org
www.lakimies.org

Kannen kuva: La Justice, B 5 rés., Bd 11, fol. 20.
(julkaistu Bibliotheque Nationalen luvalla)
Kannen suunnittelu: Heikki Kalliomaa

© 2001 Suomalainen Lakimiesyhdistys ja kirjoittajat
ISSN 1458-0446

ISBN 951-855-188-X

Gummerus Kirjapaino Oy, Saarijirvi 2001



https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Sisillys

ESIPURE ..ottt e s esons 7

1 Platon ja oikeudenmukaisuus vailla takeita ...........cccoeocviveverernrecorerenirerensresens 11
Mikko Lahtinen

2 Laki vapauden osatekijind. Aristoteleen onnellinen kansalaisvaltio ja laki ...... 35
Juha-Pekka Rentto

3 Stoalainen oikeus- ja yhteiskuntafilosofia ........c.ccccoriivvnvivinivennnnccnenvinenn. 55
Juha Sihvola

4 Laki hyveen toteuttajana. Tuomas Akvinolaisen oppi ihmisluonnosta ja laki ... 69
Juha-Pekka Rentto

5 Valtio ja sen lait modernissa luonnonoikeusperinteessi ...........cocoveeivererncnnenne 87
Petter Korkman

6 Thomas Hobbes tiimén péivin ndkokulmasta ........cccoovvvviciiennniinnsinicne. 109
Juha Tolonen

7 John Locke ja yksityinen OmMaiSuus ..........ccccevereerenreeimrenireresserersesrasseensnssessene 123
Marti Hayry

8 G. W. Leibnizin oikeusfilosofia .........ccceireiininccvirorinincenniornrennecnnnninnienees 133
Markku Roinila

9 Montesquieu: miksi lakeja ja mitd lakien takana ............ccccovvecveeneinncesenrienneenne 153
Antero Jyrdnki

10 Immanuel Kant ja oikeuden moraaliset perusteet ..........ccocevcrerveernneriieesveennnns 169
Jussi Kotkavirta

11 Jean-Jacques Rousseau yhteis6llisyyden korostajana.............coeeerervecervcnnnenes 187
Heta Gylling ja Marianna Raulo

12 Jeremy Bentham ja klassinen utilitarismi ...........ccoeccvceeerereereerncnreneerenesrersennes 203
Matti Hayry

13 John Stuart Mill, vapaamielisyys ja yksilon autonomia........ccceervevrrcvererrerrenne 215
Heta Gylling

14 Liberaalisia ja konservatiivisia piirteitd Hegelin oxkeusﬁlosoﬁassa ................ 225
Markus Wahlberg

15 E C. von Savigny ja "historiallinen koulu™.......c.ccoceoevinincvninnniinencinne. 249
Kevit Nousiainen

16 Karl Marx’ kritiska rittStEOri ....oovuvreevimriinniiniciiiisr e 273
Lars D. Eriksson

17 Rudolf von Jhering — oikeus yhteiskunnan elinehtoja suojaamassa ................ 285
Kimmo Nuotio

18 Hans Kelsen — kriittinen esittely .........ocvvvcrnrcininiininnncniivenennecennns 313
Hannu Tapani Klami

KiGOIttajat ....cvcucviniiciiiiiiiicce s e ssssssnsssssessseenssenas 325


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

11 Jean-Jacques Rousseau
yhteisOllisyyden korostajana

Jokaisesta ajattelijasta voi varmasti sanoa, ettd hinen ymmértdmisekseen
tdytyy tietdd edes jotain siité ajasta, kulttuurista ja perinnosti jossa hin on
kasvanut ja jossa oman ajattelunsa alkuun pédssyt. Rousseaun kohdalla
edes tdmd ei riitd vaan — kuten olemme valmiita viittdméin — hinen koko-
naisuutena hyvinkin epidjohdonmukaisen ajattelunsa hahmottamiseksi ha-
net tiytyy jatkuvasti heijastaa aikaansa, paikkaansa ja aikalaisiinsa. omalaa-
tuisena kapinallisena, jolla ei ollut tarvetta sulautua vallitsevaan filosofi-
seen kulttuuriin. Rousseau hylkisi valistuksen ja johdatti osaltaan romantiik-
kaan aikana, jolloin monet valistuksen tunnetuimmista teoksista eivat ol-
leet vield edes ilmestyneet.

Tami védrdaikaisuus onkin johtanut kiistelyihin siitd, pitdisiko hénet lop-
pujen lopuksi luokitella valistuksen vai romantiikan edustajaksi tai joksi-
kin siltd valilta. Kiinnittddako enemmin huomiota aikakauden henkeen kuin
kirjoitusten sisdltéon vai toisin pdin? Rousseau oli luomassa eurooppalais-
ta romantiikkaa vaikuttaen niin Chateaubriandiin, Goetheen ja Schilleriin
kuin Herderiin ja Tolstoihinkin. Toisaalta hén innoitti saksalaisen valistuk-
sen edustajaa, Kantia niin voimallisesti etté sai etuoikeuden esiintyi ainoa-
na muotokuvana Kantin tyShuoneessa. Hinen kasvatusfilosofinen teoksen-
sa Emile puolestaan jarkytti Kantin piivittiiset rutiinit ja sai héinet unohta-
maan pdivikdvelynsi. Yhteiskuntafilosofiassa ja poliittisessa filosofiassa
Rousseau vaikutti niin Hegeliin kuin Marxiinkin ja nykyaikana jiljet 16yty-
viit esimerkiksi Charles Taylorista, joka on itse todennut saaneensa suurim-
mat vaikutuksensa Rousseaulta ja Herderilta.

Kuka hén oli ja misti kaikki alkoi?

Rousseausta on vilttimatontd mainita ettd hén syntyi Genevessi silld Ge-
neve ei koskaan kadonnut Rousseaun mielests, vaikka héin nuoruudessaan
hylkisikin kaupunkinsa ja ldhti seikkailemaan kohti Ranskaa. Tarinan mu-

187


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

kaan péiitds syntyi erddni sunnuntai-iltana kun hén kivelylti tultuaan huo-
masi jaineensi kaupungin muurien ulkopuolelle. Vuosiin 1728-1732 ajoit-
tuneiden virikkiiden nuoruusvuosien jilkeen hin ryhtyi jatkamaan niin
musiikin kuin kirjallisuudenkin opintojaan, alkaen vihitellen olla valmis
ensimmaiiseen ajattelunsa ja oppiensa kehittelyn kauteen joka yleensi ajoi-
tetaan vuosiin 1749-1762.

Rousseau saapui kolmikymmenvuotiaana Pariisiin, jossa hyviksi onnek-
seen tapasi Ensyklopedian péitoimittajan Denis Diderot’n, ja heiddn ym-
parilleen alkoivat Pariisin intellektuellit vihitellen kerézntyé. Musiikin opin-
not eivit suinkaan olleet menneet hukkaan, silld tuona aikana Rousseau
my®&skin sdvelsi ja olisi hyvin voinut eldttdd itsensd suosittuna oopperan-
tekijidnd. Mutta jokin hénen minéssién — kenties Geneven kalvinistinen taus-
ta — sai hiinet luopumaan taiteellisesta puolestaan ja jopa kokemaan jonkin-
moisen herityksen. Kesilld 1749, mentyédn tapaamaan epékristillisista kir-
joituksistaan' Vincennes’n vankilaan joutunutta ystivéinsa Diderot’ta, hén
yhtikkid, kuin suurena vildhdykseni?, oivalsi kehityksen turmiollisuuden
ihmiskunnalle. Tunnustuksissaan Rousseau kuvaa miten hurmioituneessa
visiossaan hin néki ihmiskunnan luonnollisen hyvyyden jonka tieteet ja
taiteet ovat olemassaolollaan ja kehitykselldén turmelleet. Rousseau oli 15y-
tinyt vastauksensa Dijonin Akatemian jarjestimin kirjoituskilpailun kysy-
mykseen “ovatko tieteet ja taiteet puhdistaneet ihmiskunnan tapoja?”. Kir-
joitus "Discours sur les Sciences et les Arts” ilmestyi vuonna 1750.

Rousseaun tuomio erityisesti Ranskalle oli selked. Renessanssista asti
hiottu ranskalainen yhteiskunta — samoin kuin Egypti, Kreikka ja Roomakin
— oli kadottanut vanhat hyveensi ja menneen kunniansa kuvitellen kehitty-
vinsi ja kehittidvénsi itseddn taiteiden ja tieteiden, sivistykseksi kutsuman-
sa vairdn houkutuksen keinoin. Sivistyneiksi itsedédn kutsuvat yhteiskun-
nat ovat vieraantuneet todellisesta hyvistddn samalla kun primitiivisesti
tietimittdmyydestd erkaantumattomat kansat — kuten geneveldiset ja Ame-
rikan villit - olivat pystyneet paremmin siilyttiméén hyveensi ja onnelli-
suutensa. Rousseaun mukaan ryhdikkdén pehmentyméton Sparta antoi hy-
vin esimerkin siitd miten kulttuurin pehmentédvéi vaikutusta voi vastustaa,
yhteiskunnan hyvi piirteitd suojaten.

Eivit vain taiteet olleet Rousseaun silmissé moraalisesti arveluttavia vaan
sama piti myds tieteisiin. Tiede ja tieteellinen tieto on epdilyttavid, silld se

! Diderot: Lettre sur les Aveugles.
2 Rousseau: Confessions

188



https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSEA

tyydyttad paheitamme ja inhimillistd ylpeyttimme. Tieteelliset metodit ja
tulokset ovat epdvarmoja ja ylldpitavit laiskuutta, hivittdvit sotilaalliset
hyveet ja moraaliset ominaisuudet. Ylistetty kirjapainotaitokin on tuottanut
ihmiskunnalle suurta vahinkoa, silld sen avulla Hobbesin ja Spinozan kaltais-
ten filosofien vaaralliset ajatukset ovat séilyneet jilkipolville.

Tilla voitokkaalla kilpakirjoituksellaan Rousseau asettui aikansa valistuk-
sen henked ja erityisesti Voltairea vastaan. Valistus, joka voltairelaisen pes-
simistisessikin hengessd uskoi taiteiden ja erityisesti tieteiden siunaukselli-
seen vaikutukseen ainakin oppineiden keskuudessa, 10ysi keskuudestaan
kapinallisen josta oli vain vihamieheksi ja ivallisten huomautusten kohteek-
si.3 Rousseaun erilaisuuden ymmartamisté ei edesauta edes se, ettd hidnen
nikemyksensi kulttuurin kehityksesti oli kaikkea muuta kuin selked. Onko
kulttuurin kehittyminen aiheuttanut ihmiskunnan moraalisen rappeutumi-
sen vai onko kulttuuri rappeutumisen tuotosta? Kuvatessaan kirjoitukses-
saan kulttuurin ja tiedon tavoittelun mukanaan tuomia kauheuksia, Rousseau
samanaikaisesti viittéi tieteiden ja taiteiden olevan paheistamme l4htoisin.
Onko tdma osoitus hdnen padttaméttomyydestédéin vai meidin ymmaértimét-
t6myydestimme?* Tdhin ongelmaan on tarjottu kolmattakin ratkaisua, joka
on vihiten imarteleva Rousseaulle. Kirjoitus on selvistikin syntynyt koos-
teena paljosta siitd mitd antiikista Rousseauhon mennessi oli kirjoitettu ja
jota hin itse kirjoituksessaan vapaasti lainaili ja sovelsi.’

Kahdeksan vuotta myohemmin Rousseau palasi taiteen kritiikkiin.
D’ Alembert oli kirjoittanut Ensyklopedian Genevei kisitteleviédn artikke-
liin johdatuksen, jossa hin kritisoi kaupungin asettamaa teatterin kieltoa.
Rousseau vastusti ajatusta teatterin tuomisesta Geneveen, silli teatterin pié-
médrind ei hdnen mielestédn ollut suinkaan moraalinen hy6ty vaan silkka
mielihyvi. Sellaisena teatteri sopi vain jo paheellisiksi muuttuneisiin kau-
punkeihin, toisin kuin Geneveen jossa Rousseaun uskomuksen mukaan ta-
vat olivat vield jokseenkin puhtaita. Vaihtoehtoisesti hén tarjosikin tilalle
mm. sotilasparaateja ja tanssiaisia joissa naimisiinmenoidssi olevat voisi-
vat tavata toisiaan. Ndmi nidkemykset luonnollisestikin vain syvensivit
kuilua valistukseen.

ti Rousseaulle 30.8.1755.
4 Wokler, Robert: Rousseau. Oxford University Press, 1995.
5 Jo 1766 ilmestyi Dom Joseph Cajot’n teos Rousseaun plagiarismeista.

189


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

Niikemys ihmiskunnan kehityksesti tiismentyy

Vuonna 1755 ilmestyneessi kirjoituksessaan Discours sur I’Origine de l’in-
égalité Rousseaun keskeinen argumentti koski luonnollisen ja sosiaalisen
epitasa-arvon luonteiden ymmértimista. Luonnollinen eli fysikaalinen epé-
tasa-arvo on luonnon luomaa iin, terveyden, ruumiin voimien ja mielen
kykyjen erilaisuutta. Sen sijaan moraalinen tai sosiaalinen (tai poliittinen)
epétasa-arvo, jonka alkuperi voidaan 16ytéd, on ihmisten itsensd omaksu-
maa. Rousseau ei hyviksynyt Hobbesin helvetin kaltaista luonnontilaa vaan
antoi ihannoivan kuvan ihmisen alkuperiisesti olotilasta, kuvauksen luon-
nosta jossa onnelliset ja terveet ihmiset kuljeskelivat maan p#élld, saaden
ruokansa luonnosta, nukkuen mukavasti missd halusivat — elden tyystin
toisin kuin hobbesilaiset sodan uhassa eléjit. Rousseaun alkuperainen ih-
minen oli selviytyjd joka lapsuudestaan asti oli tottunut ilmaston vaati-
muksiin, oppinut suojautumaan ja puolustautumaan vaarallisilta pedoilta.
Hin oli tyystin toisenlainen kuin avuton, kaikkiin apuvilineihinsi tottunut
nykyihminen.

Alkujaan yksin kulkeneet ihmiset kuitenkin vihitellen liittyivét muiden
kanssa yhteen pieniksi joukoiksi, muodostaen vihitellen eri maissa yhden
kansan jota yhdistivit tavat, samanlainen ruoka ja ilmasto — eivit vield
kuitenkaan lait ja sdsinnot. Ihmiset kesyyntyivit, kiintyivit toisiinsa eivét-
ki endi osanneet eldd ilman toisiaan. Maatalouden keksiminen kuitenkin
mullisti olemisen. Se johti tyonjakoon ja maanomistukseen ja sitd kautta
ihmiskunta joutui vallanhalun valtaan, pyrkien asettamaan toisiaan arvojar-
jestyksiin. Se, joka osasi parhaiten tanssia tai laulaa sai siitd kunnioitusta,
samoin vahvin, kaunein, taitavin tai kaunopuheisin. Tdmé oli Rousseaun
mukaan ensimmdiinen askel kohti epétasa-arvoa ja samalla kohti paheita.
Turhamaisuus, halveksunta, kateus ja hiiped ilmaantuivat ihmisten eldmaén.

Yhteiskunnan varsinainen perustaja oli kuitenkin se, joka ensimméisené
otti kéiteensd multaa ja ilmoitti muille, timi on minun, muiden ollessa riit-
tavin yksinkertaisia uskoakseen hinti. Ihmiskunta olisi vilttynyt rikoksilta,
sodilta ja murhilta jos joku olisi tuolloin huutanut muille: 4lkéd kuunnelko
tuota huijaria, silld te olette hukassa jos unohdatte ettd maa kuuluu kaikille
ja ei kellek#én!”. Maan viljeleminen johti maan jakamiseen ja se erimieli-
syyksiin oikeudenmukaisuudesta. Rikkaat vahvistivat asemaansa ja ruokki-
vat turhamaisuuttaan hallitsevana joukkona. Kaikki oli toisin kuin luonnon-
tilassa, jossa alkuperéinen, villi, luonnollinen ihminen halusi vain sitd mitéd
hin fyysisesti tarvitsi.

190


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSE.A

Sdilydkseen ja selvitikseen ihmisten oli luotava jonkinlainen yhteiskun-
ta. Mutta miten? Milld ehdoilla ihmiset olisivat valmiita luopumaan omas-
ta vapaudestaan? Rousseaun mukaan oli 16ydettdva yhteenliittymismuoto
joka puolustaisi ja suojelisi jokaisen jdsenen henked ja omaisuutta siten,
ettd jokainen antautuu, antaa itsensi, tiydellisesti yhteis6lleen. Kun jokai-
nen tekee néin, olosuhteet ovat kaikille samat ja kaikkien asema on sama.
Ja koska tilanne on samanlainen kaikille, kukaan ei hyddy tilanteen teke-
misestd hankalaksi muille. Ja koska antautuminen on tdydellistd, liittokin
on niin tdydellinen kuin mahdollista eik kell&d#n ei ole mitédén vaadittavaa:
toisaalta yksilot antaessaan itsensé tdydellisesti yhteisolle eivit toisaalta
anna itsedédn kenellekédn. Ei ole ketddn johon heillé ei olisi samoja oikeuk-
sia kuin muilla on heihin itseensé — kaikesta minkd menettda saa saman
takaisin.

Kun jokainen antaa itsensi yleistahdon johdettavaksi, jokaisesta tulee
osa jakamatonta, ehed kokonaisuutta. Téma uusi julkinen persoona on ni-
meltéddn tasavalta, jota sen jidsenet kutsuvat valtioksi silloin kun se on pas-
siivinen, suvereeniksi kun se on aktiivinen, ja vallaksi (tai voimaksi) silloin
kun sitd verrataan muihin samanlaisiin. Sen jdsenet ovat kansalaisia silloin
kun he ovat osa suvereenia auktoriteettia ja alamaisia silloin kun he ovat
valtion lakien alaisia. Tédsséd yhtendisessd kokonaisuudessa vahinko jota
aiheutetaan yhdelle jdsenelle, kohdistuu samalla aina kokonaisuuteen. Koska
kokonaisuutta ei voi vahingoittaa jisenten huomaamatta on kaikkien edun
mukaista auttaa toisia aina kun se vain on tarpeen. Ja koska suvereeni koos-
tuu yksinomaan yksildisté jotka sen tekivit, suvereenin etu ei voi koskaan
olla vastakkainen yksilon edun kanssa. Tastd syystéd suvereenin ei tarvitse
antaa mitéin takeita toiminnastaan.

Jokaisella yksilolld on kuitenkin oma tahtonsa joka eroaa yleistahdosta
joka hénelld on kansalaisena. Téma tarkoittaa sitd, ettd hinen henkildkoh-
tainen intressinsé voi olla hyvinkin kaukana yleisesté intressistd. Saattaa
k#ydd jopa niin ettd hén vain haluaisi nauttia kaikista valtion tuomista eduis-
ta, iloisesti unohtaen velvollisuutensa alamaisena — vaarantaen tai jopa tu-
hoten koko systeemin. Jotta kokonaisuus toimisi, sopimuksessa onkin ol-
tava implisiittisesti mukana sdénto, joka sanoo etti se joka kieltdytyy tot-
telemasta yleistahtoa, voidaan pakottaa tottelemaan, hinet voidaan “pakot-
taa olemaan vapaa”. Tami ehto — uskoi Rousseau — takaa poliittisen systee-
min toiminnan, samalla ollen ainoa asia joka tekee sopimuksen legitiimiksi.

Tillainen siirtymi luonnontilasta kansalaisyhteiskuntaan on mullistava
ihmiselle, koska siind oikeudenmukaisuus korvaa vaistonvaraisen kiyttayty-

191


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

misen ja ihmisten teot muuttuvat moraalisiksi. Vasta kun velvollisuuden
sijasta jdrjen periaatteiden mukaan. Mutta vaikka ihminen joutuukin luo-
pumaan monista eduista joita hinelld oli luonnontilassa, hén saa suurempia
tilalle:

“hinen kykynsi kehittyvit, ajatuksensa laajenevat, tunteensa jalostuvat,
hinen koko sielunsa nousee sellaisiin korkeuksiin, etti elleivit erilaiset
uuden tilanteen vigrinkaytokset niin usein alentaisi héintd jattiménsa tason
alapuolelle, hinen tulisi jatkuvasti siunata sitd onnellista hetked jolloin
héin piisi entisestd pois, ikuisiksi ajoiksi; hetked joka muutti héinet tyhmast,
rajoittuneesta eldimesti intelligentiksi olennoksi ja ihmiseksi”.

Yhteiskuntasopimuksen siséillostii ja paimiarista

Rousseau kirjoitti samanaikaisesti teoksiaan Emile ja Yhteiskuntasopimuk-
sesta ja ne molemmat ilmestyiviit vuonna 1762. Teosten teemat lomittuvat
toistensa kanssa. Nikemys yhteiskunnan olemuksesta ilmenee Emilessd
seuraavasti:

”Parhaita yhteiskunnallisia instituutioita ovat sellaiset, jotka tietévét par-
haiten, miten ihmiselt4 tulee riistdd heiddn luonnolliset ominaisuutensa,
ottaa hineltd pois hdnen absoluuttinen olemassaolonsa ja antaa tilalle
suhteellinen ja kuinka siirtas Mind sellaiseen yhteiseen yksikkon, jossa
kukaan yksittdinen yksilo ei usko olevansa yksi vaan yksikon osa ja vain
sellaisena ymmirrettévissi”®

Tassd Rousseau, samalla kun hén esittdd nikemyksensé kasvatuksensa ta-
voitteesta, myds luo pohjan yleistahdon ajatukselle. Kasvatuksen tavoittee-
na on luoda ihminen, joka osaa eldd oikeudenmukaisessa yhteiskunnassa ja
jonka sydidmeen on kirjoitettu lait niin, ettd niiden omaksumiseen ei tarvita
pakkoa. Ihmisen olemassaolo hénen siirryttydén yhteison jaseneksi ei endd
~ ole absoluuttista, ei-yhteista-sisiltdvid, vaan suhteellista. Silti on olemassa
vaara, etti paheena hinti seuraa hénen yhteiskuntaan siirtymisensi jilkeen-
kin jotain, joka estdd hiinen parhaimpien ominaisuuksiensa kehittymista.”
Tadmin estimiseksi tarvitaan oikeanlaista kasvatusta ja lakeja.

Koska Rousseau uskoi, ettd ihmiselld on enemmén hyotyé yhteiskuntaan

6 Jean-Jacques Rousseau: Qeuvres Completes. Emile, IV, 249. Toim. B. Gagnebin ja M.
Raymond. Paris: Gallimard, 1959.

7 Qeuvres completes II, s. 283.

192


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSE.A

liittymisesti kuin ulkopuolelle jazannista hin ryhtyi Yhteiskuntasopimuksessa
tutkimaan mahdollisuutta 16yt44 sellainen hallitsemissééntd, joka

“ottaa ihmiset sellaisina kuin he ovat ja lait sellaisina kuin ne saattavat olla”.%

Rousseaun ldhtokohtina olivat kaikkien ihmisten vapaus ja tasa-arvo. Hin
ei pitidnyt vaikeana niiden yhdistimisté vaan katsoi, ettd ne kuuluvat erotta-
mattomasti yhteen. Thminen luopuu vapaudestaan vain, jos siitd on hinelle
hyo6tya ja siksi vain sopimus, johon hén ryhtyy tdysin vapaaehtoisesti, on
pitevd. Yhteiskuntasopimus on tillainen sopimus ja vain ne, jotka siithen
vapaaehtoisesti liittyvit, ovat yhteiskunnan jésenid. T4sté seuraa, ettd Rous-
seaun nikemyksen mukaan ihminen itse asiassa sdilyttdd vapautensa, kos-
ka hin tottelee todellisuudessa vain itsedén tottelemalla yleistahtoa, jossa
kaikki tasa-arvoisesti ovat osallisina.’

Yleistahtoa muodostettaessa Rousseaun ajattelu on, kuten Tracy B.
Strongkin huomauttaa, samansuuntaista kuin John Rawlsin “tietiméattomyy-
den verhon” ajatuksessa.

kansalaisilla olisi mitééin yhteytti keskenééin, olisi pienten eroitusten suures-
ta luvusta aina tuloksena yleistahto, ja pitos olisi aina hyva.”10

Rousseaun piittelee, ettid jos kommunikaatio estetdén, jokainen ajattelee
itseddn toisena ja péityy nidin oikeudenmukaiseen tulokseen eli yhteiseen
hyvéin. Yleistahto kuitenkin ilmenee vain yleisesti. Se voi esimerkiksi paa-
tyd siihen, ettd veroja pitdd maksaa, mutta ei siihen kuka niitd maksaa ja
kuinka paljon. Lait ovat yleistahdon toimintaa ja niilld

”ei luontonsa mukaisesti voi olla partikulaarista ja yksilollistd objektia”!!
Rousseaun nidkemys laeista on omintakeinen:

”Ne ovat yhteiskunnallisen liittoutumisen ehtoja... vapaus ja oikeuden-
mukaisuus taataan vain laeilla... ilman lakia valtio on vain ruumis ilman
sielua, silli ei riité, ettd 2iokainen alistuu yleistahdolle; se on tunnettava,
jota sitd voisi seurata.”!

8 Yhteiskuntasopimuksesta. Suomentanut J. V. Lehtonen. Hdmeenlinna: Karisto, 1918.
s. 37.

% YS1s.52.
10YS 2s. 70.

1 Lettres écrites de la montagne.
12.0C 1l s. 310.

193


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

Yhteiskuntasopimuksen mydhemméssé versiossa hén tasmentid lain maa-
ritelmén seuraavasti:

” Milloin koko kansa tekee sddidoksid koko kansaan nihden, ottaa se
huomioon vain itsensi; ja jos silloin muodostuu suhde, niin muodostuu
se koko esineen vilille yhdessi katsannossa ja koko esineen vilille toi-
sessa katsannossa, lainkaan jakamatta kokonaisuutta. Silloin on asia, josta
s4iddos tehdiin yleinen, samoin kuin tahtokin 3joka saddoksen tekee. Ja

9]

juuri tét4 tahdon ilmaisua sanon mini laiksi.

Tiastd madritelmasti seuraa, ettéd kansa eli suvereeni s#étii lait. Laeista on
erotettava kiiskyt, jotka tulevat kyseeseen silloin, kun ylin valtiovalta méa-
rid yksityisesté esineesté ja timid kuuluu hallitusvallan toimiin.

Rousseau oli sitd mieltd, ettd lakijérjestelmin yleiset padmaédrat voivat
vaihdella maan olosuhteiden mukaan. Tillaisia olosuhteita ovat paikalli-
nen tilanne ja asukkaiden luonne. Hanen mielestién olosuhteiden huomioon-
ottaminen on tirkeimpéi kuin se, etté lakijirjestelmi oli sinénsi paras it-
sessdin. Jarjestelmin ldhtokohtina tulee kuitenkin olla vapaus ja tasa-arvo,
mutta Rousseau uskoi, ettd “kullakin kansalla on itsessdén joku syy, joka
pakottaa sovelluttamaan niit4 aivan erikoisella tavalla”.!* Rousseau, toisin
kuin nykyajan teoreetikot, ei pitdnyt “kansan” méairitelméii mitenkéin ongel-
mallisena.

Rousseau jakaa lait neljadn ryhmaan: perustuslait, yksityisoikeudelliset
lait, rikoslait ja neljénteni ja tirkeimpéni ne lait, jotka "on piirretty ihmis-
ten sydédmiin”. Ensimmdisten suhteen on olennaista, ettd kansa aina pystyy
ne muuttamaan. Yksityisoikeudellisia lakeja tarvitaan, jotta kansalaiset oli-
sivat mahdollisimman riippumattomia toisistaan ja mahdollisimman riip-
puvaisia valtiosta. Jilkimmdinen siité syystd, etté vain valtion ollessa vah-
va sen jisenten vapaus on taattu. Neljdnteen ryhméén perustun koko val-
tion olemassaolo. Kyse on ihmisten tavoista, luontumuksista ja erityisesti
yleisestd mielipiteestd, josta huolehtiminen on lainlaatijan tehtiva, mutta
joka hinen on suoritettava vaivihkaa, kun hinen nékyvé toimintansa kos-
kee yksityisid sdannoksid. '’

Rousseau kirjoittaa yleisen mielipiteen, tapojen ja lakien yhteydestd, ettid
seki lainsddddntd ettd yleinen mielipide ohjaavat tapoja ja siksi yleinen
mielipide on lainomainen. Vaikka lait eivit sindnsd méadrddkaan tapoja, ne

BYS2s, 8l

4 YS s. 102-103.
15 YS s. 104-106.

194



https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSEA

synnyttavit niitd. Siksipd jos laki heikkenee, tavatkin turmeltuvat. Niinpa
Rousseau suosittelee valittaviksi sensoreita, joiden tehtédvéné on estéd yleistid
mielipidettd turmeltumasta ja titen séilyttda tapoja jopa antamalla niille
mairityt muodot.'® Korostamalla yleistd mielipidetti ja tapoja Rousseau
on siis ennemminkin konservatiivinen ja siten vaikeasti luettavissa libera-
listisiin teoreetikoihin, joihin hédnet usein yhdistetdéin. Han arvostaa yleista
mielipidetti, jota John Stuart Mill piti erityisen vaarallisena yksilon vapau-
delle ja sen kehitykselle.

Mutta vaikka lainséétdjd on selvilld, sen liséksi tarvitaan lainlaatija silla
kuten Rousseau toteaa

“yhteisd tahtoo hyvéi, mutta ei née sitéd, miké se on”.!”

Yleistahto on aina olemassa ja se on aina oikea, mutta arvostelukyky joka
sitd ohjaa, ei aina ole valistunut. Siksi sen jdsenid tdytyy opettaa padsemaén
selville siitd, mité se tahtoo eli miké on se yleistahto, joka téht4a kaikkien
yhteiseen hyvidin. Lainlaatijan asemaa onkin verrattu opettajan asemaan
Emilessd.'® Molempien toiminta on huomattavassa méérin kontrolloivaa,
silld lainlaatijan tulee mm. tuntea ihmisluonto ja tuntea voivansa muuttaa
sitd niin, ettd jokaisesta yksilostd tulee osa suurempaa kokonaisuutta.
Rousseau kuitenkin pitid lainlaatijaa yhteison ulkopuolisena tarkkailijana
ja jonkinlaisena yli-ihmisend ja hénen toimintaansa

“erikoisena ja korkeampana, jolla ei ole mitdan tekemisti inhimillisen

vallankiytén kanssa.”!?

Tistd huolimatta lainlaatija, olipa hén kuinka nikymétdn superolio tahan-
sa, pyrkii lait muotoilemalla vaikuttamaan siihen, ettd kansasta tulisi hy-
veellisempi ja kypsempi. Tdssé lainlaatija, kuten Rousseau itsekin myon-
tdd, kadyttdd valtaa vaikka se ei olisikaan voimankdyttod eikd todistelua.
Téamd tarkoittaa kuitenkin kdytéinnossa, ettd kansaa on yksinkertaisesti ma-
nipuloitava, koska

”’se ei ole ennen lakeja se, miksi sen on tultava lakien kautta.”?°

16 YS s. 206.
17 YS 5. 84.

18 Jean Starobinski, Jean-Jacques Rousseau: Transparency and Obstruction, trans Arthur
Goldhammer (Chicago: University of Chicago Press, 1988).

19 YS s. 86.
20 YSs. 88.

195


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

Rousseaun lainlaatijan idea on askarruttanut tutkijoita. Tarkoittaako hén
jonkinlaista filosofikuningasta vai onko hin itse timd lainlaatija? Vai onko
hinen tarkoituksensa kiinnittii huomiota siihen, ettei meidin tule purematta
nielli kaikkea, miti kaikkitietiviksi julistautuvat lainlaatijat meille méaziraa-
viit?2! Yhti kaikki lainlaatijan asema Rousseaun teoriassa on keskeinen ja
liittyy yleistahdon, jos sellaista on, 16ytymisen problemaattisuuteen.

Rousseau vastusti ajatusta siité, ettd kansalaista voisi joku edustaa, milld
hén pyrki murtamaan sidtyjen ja puolueiden vallan seki epitasa-arvoisuu-
den kansalaisten kesken eiké siksi hyviksynyt mitddn vilittdvid ryhmid
yhteison ja valtion vililld. Vilittavit ryhmit aiheuttavat sen, etté dénestys-
tuloksesta tulee vihemmin yleinen.?? Rousseau kannattikin suoraa demo-
kratiaa kreikkalaisten kaupunkivaltioiden malliin ja hidnen ajattelunsa on
vaikuttanut muihin suoran demokratian kannattajiin kuten Marxiin. Rous-
seau perusteli edustamisen mahdottomuutta ensinnéakin silld, etté yleistahto
toimii vain nykyisyydessa,

eilisen lait eivit velvoita tinain”.2?

Rousseau vastustaa edustuksellisuutta myos samasta syysti kun hén vie-
roksuu teatteria: se ei edistd yhteisten tavoitteiden syntymisti. Teatteri on
kylld kaikkien kokemus, mutta se ei ole yhteinen, silld representaatio tekee
yhteisyydestd mahdottoman, koska yleisolti ei vaadita mitidén yhteisid paa-
toksid. Representaation ongelma on, paitsi ettd se tekee yleisostd passiivi-
sen myds se, etti tiettyjd inhimillisid ominaisuuksia, ehkd juuri niitd, jotka
tekeviit meistd inhimillisig, ei voi representoida.?* Ja ennen kaikkea, koska
yleistahdossa on kyse nimenomaan tahdosta ja

»vallan voi kyll4 siirtid toiselle, mutta ei tahtoa”.?

Toimeenpaneva valta eli hallitus voi kuitenkin olla Rousseaunkin mielestd
edustuksellinen, sikili ettd siihen valitaan tietyt henkil6t. Rousseau myon-
tdd, ettd tarvitaan jokin elin panemaan kansan tahto toimeen, kertomaan

2! Starobinski mt; John Chapman, "Rawls’ Theory of Justice”, American Political Science
Review 69 (2) June 1975; Tracy B. Strong: Jean-Jacques Rousseau: The Politics of the
Ordinary (Thousand Oaks, Cal.: Sage Publications, 1995)

22 YS 5. 70.
23 YS 5. 153.

24 Tracy B. Strong: The Idea of Political Theory, kpl 2. (Notre Dame, University of Notre
Dame Press, 1990)

25 YS s. 65.

196



https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSE}

mitd tehddédn ja milloin. Hallitus on kansan palvelija ja sen “toimimies”,
mutta ei edustaja, jonka suhde alamaisiin on yhté kuin suvereenin suhde
hallitukseen. Hallitus on siis alamaisten ja suvereenin vilissi siind mieles-
s, ettd se tekee suvereenin tahdon erityiseksi, silld suvereenin sétédmiit lait
ovat yleisia.?6

Rousseau oli myos enemmistovallan kannattaja, vaikkei enemmistén
mielipide hidnen mielestiin sindnsd takaa kansan todellisen tahdon sisél-
tod. Silti ainoastaan yhteiskuntasopimus edellyttdd yksimielisyyttd ja td-
min sopimuksen seurauksena muissa #énestykselld tapahtuvissa paatok-
sissd enemmiston d4ni ratkaisee sen, onko tehtdvd pédtos yleistahdon
ilmaisemien yleisten periaatteiden mukainen vai ei. Niinpi jos jonkun yk-
sittdisen henkilon oman mielipiteen vastainen mielipide voittaa, se vain
osoittaa, ettd kyseinen henkil6 on ollut védrdssd. Rousseau tarkentaa téti
ajatustaan sanomalla, ettd mité tirkeimmasti asiasta on kyse, sitd suurem-
paa yksimielisyyttd tarvitaan. Samoin miti suurempaa nopeutta kisitelty
asia vaatii, sitd enemmaén tulee supistaa dénten jakautumisessa sallittua
erotusta ja mikili pdétos on tehtdvi heti, jo yhden dénen enemmistd riit-
td4.2” Koska enemmist6 ilmeisesti pédttdi siitd, mitki asiat ovat tirkeité ja
mitkd vihemmin tirkeitd, Rousseaun ei siis tarvinnut olla huolissaan vi-
hemmistdjen asemasta valtiossaan, koska ndmi yksinkertaisesti ovat via-
rissd. Rousseau korostaa, etté yleistahdon alaisuuteen kuuluvat vain ne asi-
at, jotka koskettavat kaikkien yhteistd hyotya, ja hdnen tavoitteenaan onkin
valtio, jossa yksityisten asioiden merkitys vihenee vihenemistéin.

Uskonnon ja muiden kisitysten suhteen, jotka eivit koske kaikkia, Rous-
seau korostaa suvaitsevaisuutta, mikili nimé ajatukset eivit johda kansalais-
velvollisuuksien laiminlyémiseen. Han tuo esiin ajatuksen erityisestd kansa-
laisuskonnosta, joka ilmenee yhteistunteeseen kohdistuvina ajattelutapoina,
joita ilman on mahdotonta olla hyvi kansalainen ja uskollinen alamainen.
Joka ei niihin usko, voidaan karkottaa epdyhteiskunnallisena ihmiseni.?®

26 YS s. 108-109, 161.
27 YS 5. 176-179.
28 YS 5. 222-225.

197


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

Rousseaun vaikutuksesta

Rousseau vaikutti aikaansa myds tuomalla esille uudenlaisen minin kisit-
teen. Vaikka esimerkiksi Descartes oli korostanut subjektiivista mini, kyse
oli ensisijaisesti loogisesti ajattelevasta mindstd. Rousseau sen sijaan pai-
notti tunnetta ja hyveellisyyttd avaimena minuuteen, ei ensisijaisesti jar-
kei, ja tétd “persoonallista” mindd hin korostaakin kaikissa kirjoituksis-
saan:

I am unlike anyone I have ever met; I will even venture to say that I am
like no one in the whole world” (Confessions)

Rousseaun vapauden kiisitys on kuitenkin se, joka lukijoita on eniten askar-
ruttanut — oli sitten kyseessi yhteiskuntasopimuksen vapauteen pakottami-
nen tai hiinen Tunnustuksissa esittiménsd huomautus siiti, etteivit Bastil-
jin muuritkaan voi hénen vapauttaan rajoittaa.

Mutta mitid Rousseau loppujen lopuksi tarkoittaa vapaudella? Ensisijai-
nen merkitys lienee ”vapaus muista ihmisista”. Kyse ei kuitenkaan ole vain
oikeudesta itsemédérddmiseen vaan todellakin epéluottamuksesta muihin
ihmisiin, uskoa ihmisten ja siten koko yhteiskunnan turmeltuneisuuteen.
Toisaalta sisimmissiin ihmiset ovat puhtaita ja sen takia voivat tehdd
yhteiskuntasopimuksen, muuttua yhdeksi yhtenéiseksi yhteiskunnalliseksi
kokonaisuudeksi, jota ei voi enéi rikkoa osiinsa. Tdmd ristiriitaisuus onkin
saanut monet huomauttamaan, ettid harva filosofi on kidynyt samanlaista
kamppailua individualismin ja kommunitarismin vililla.?

Tami juuri tekee vaikeaksi arvioida mitd Rousseau todella tarkoittaa
vapaudesta puhuessaan. Vain se lienee selvii, ettd hiinen vapausnikemyk-
sensd on ddrimmdisen kaukana millildisestd liberalistisesta yksilonvapau-
desta. Kantilainen autonomia puolestaan sisiltdd samat elementit, ts. niike-
myksen vapaudesta tiettyjen mm. moraalisten rajoitusten olemassaolona,
ei niiden puutteena. Tdmén vapauden tulkinnan ongelmana on kuitenkin
se, ettd kaikki eivit vilttimattda ymmérrd vapauden rajoja tai mitd ylipéa-
tddn todellinen vapaus on — jolloin muiden on se heille kerrottava. Toisin
sanoen oletuksena on, ettd jotkut sattuvat tietdmién, mitd Todellinen Va-
paus on. Mutta misti tiedimme, ettd juuri Heillid on totuus hallussaan?*

2% Solomon, Robert C.: Continental Philosophy since 1750. The Rise and Fall of the the
Self. Oxford University Press 1988.

30 Vrt. Taylor, *What is wrong with negative liberty?’. Teoksessa Stewart, R. M.: Readings
in Social and Political Philosophy. Oxford University Press, 1986.

198



https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSE!

Kuten jo kirjoituksen alkupuolella totesimme, Rousseaun analysoinnin
ongelmana on se, ettd hiinen romanttinen reaktionsa eli jirjen korvaaminen
tunteella tapahtui varhain, jo ennen kuin suurimmat valistuksen teoksista
oli kirjoitettu. Niinpa on ymmérrettévad, ettd Rousseausta on sanottu —kuten
Goethen Wertheristi ja Schillerin rosvoista — etti lukija joka ei kykene tun-
temaan teosta (tuntemaan tunteena) ei voi toivoa ymmértidvansi siti.

Rousseaun kielenkayttokéin ei ole omiaan helpottamaan hédnen ymmérté-
mistdin. Esimerkiksi Nouvelle Héloisessa Rousseau toisaalta toteaa, etté ni-
menomaan tunne kertoo miki on oikeaa mutta toisaalta huomauttaa miten

99 "

”Jumala on antanut meille jérjen hyvén tuntemiseksi”, omatunto paljastaa
29 9

meille oikean toiminnan”, minka tunnen olevan oikein, on oikein”. Toisaal-
ta taas hin on valmis toteamaan, ettd vaikka jirkeen ei olekaan luottamista,

“syddimemme pettdd meidit tuhansin tavoin ja sen toiminnan motiivit

ovat aina epdilyttdvid kun taas jarki tavoittelee vain sitd miké on hyvia ja

sen sddAnnot ovat varmoja, selkeitd ja helppoja toteuttaa”.
Rousseaun kohdalla lienee perusteltua ihmetelld, miten ja missé roolissa
hén niin tunteen kuin jirjenkin néki. Osittain nimé epéselvyydet saattavat
johtua siitd, ettd Rousseau tutki minuutta oikean eldmén mallin 16ytdmi-
seksi ja on vaikea tietdd mitd silloin etsitddn. Etsitd4ankd jarked vai tunnetta
vai vield jotain muuta kun paimaardnd on “sisdisen valon konsultointi” tai
“itseensd meneminen” ("rentrer en soi-méme”).

Patriotismi, joka seuraa sosiaalisen hyvin asettamisesta yksildiden yla-
puolelle johti Rousseaulla kuten Helvetiuksellakin julkisiin sotilaallisiin
seremonioihin ja sukupuolten segregaatioon. Samoin menneisyyden ihailu
ja muuttumattomuuden tarve olivat selkeiti ei-valistuksellisia elementteji:
kirjeessdin d’ Alembertille hén huomautti miten pienessé Genevessa “kaik-
ki uudistukset ovat vaarallisia” ja Emilessd pojalle selitetéin, ettd “tyyty-
mittdmyys osaansa kohtaan on toivomista etté asiat olisivat toisin ja se on
pahan ja epdjarjestyksen toivomista”.

199


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

Heta Gylling ja Marianna Raulo

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778)

1712 Syntyy Genevessi.
1728-1729 Jaudd Geneven, oleilee Mme de Warensin luona, kiidntyy katolilaisuuteen.
1730-1731 Toimii musiikinopettajana Lausannessa ja Neuchételissa, seuralaisena ja pal-

velijana.

1732-1737 Mme Warensin rakastaja ja uskottu, matkustelee paljon.

1740 Projet pour I'éducation de M. de Sainte-Marie. Toimii kotiopettajana, mihin
mainittu kirjoitus liittyy.

1742 Projet concernant de nouveaux signes pour la musique, jonka esittelee Parii-
sissa Akatemialle.

1744 Dissertation sur la musique moderne. Ystivystyy Diderot’n kanssa, tydsken-
telee Venetsiassa lihetystossd.

1745 Muses galantes (ooppera). Muuttaa asumaan Thérése Lavasseurin kanssa,
jonka kanssa saa viisi lasta jotka kaikki hylkad heti heididn syntyménsi jil-
keen.

1748 Kirjoittaa artikkeleita Encyclopédiehin.

1750 Discours sur les Science et les Arts syntyy kun hin kidy tapaamassa Diderot’-
ta Vincennes’n vankilassa.

1752 Le Devin du village (ooppera).

1754 Lettre sur la Musique francaise. Matkustaa Geneveen ja kidntyy takaisin
protestantiksi.

1755 Discours sur L'inégalité, Economie politique (Encyclopédie).

1756 Lettre sur la Providence.

1758 Lettre & d’Alembert sur les spectacles.

1760 La Nouvelle Héloise, our Entretien sur les romans.

1762 Emile ou sur l'éducation painetaan Pariisissa, parlamentti tuomitsee Kirjan

poltettavaksi ja kirjailijan piditettdaviksi. Contrat Social painetaan Hollan-
nissa ja kielletddn Ranskassa. Rousseau pakenee Sveitsiin. Kirjat tuomitaan
myos Genevessi.

1763 Lettre a Christophe de Beaumont, archevéque de Paris. Emilen puolustuspu-
he.

1764 Lettres écrites de la Montagne. (Emilen ja Contrat Socialin puolustuspuhei-
ta.)

1765 La Profession de foi du vicaire savoyard.

1766 Lihtee Humen kanssa Englantiin. Joutuu timénkin kanssa huonoihin vilei-
hin.

1767 Palaa Ranskaan. Dictionnaire de Musique.

1778 Kuolee Marquis de Girardinin puistossa Ermenonvillessi.
1780 Rousseau juge de Jean-Jacques.
1782 Les Réveries du promeneur solitaire.

1782-1789 Les Confessions.

200



https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

>
JEAN-JACQUES ROUSSEA

Kirjallisuus

Cassirer, Emst: The Question of Jean-Jacques Rousseau. Kidnt. ja toim. Peter Gay, New
York, 1954.

Chapman, John W.: Rousseau: Totalitarian or Liberal? New York, 1956.

Charvet, John: The Social Problem in the Philosophy of Rousseau. Cambridge University
Press, Cambridge 1974.

Cranston, Maurice: Rousseau on Equality. Teoksessa Frankel, Ellen, Miller Jr., Fred D.,
Paul, Jeffrey (toim.): Liberty and Equality. Blackwell, London 1985.

Derathé, Robert: Le Rationalisme de Jean-Jacques Rousseau. Presse Universitaires de
France, Paris 1948.

Derathé, Robert: Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. Presses
universitaire de France, Paris 1950.

Duchet, Michele: Anthropologie et Histoire au siécle des lumiéres. Paris, 1971.

Ellrich, Robert: Rousseau and His Reader: The Rhetorical Situation in the Major Works.
University of South Carolina Press, Chanel Mill 1969.

Foucault, Michel: Présentation de Rousseau jyge de Jean-Jacques. Armand Colin, Paris
1963.

Gildin, Hilail: Rousseau's Social Contract. The Design of the Argument. University of
Chicago Press, Chicago 1983.

Kelly, Christopher: Rousseau’s Exemplary Life: The Confessions as Political Philosophy.
Cornell University Press, Ithaca 1987.

Masters, Roger D.: The Political Philosophy of Rousseau. Princeton University Press,
Princeton1958.

Meek, Ronald L.: Social Science and the Ignoble Savage. Cambridge University Press,
Cambridge 1976.

Riley, Patrick: The General Will Before and After Rousseau. Princeton University Press,
Princeton 1986.

Shklar, Judith: Men and Citizens: A Study of Rousseau’s Social Theory. Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge 1969.

Still, Judith: Justice and Difference in the Works of Rousseau. Cambridge University
Press, Cambridge 1993.

Trousson, Raymond: Jean-Jacques Rousseau: Le deuil éclatant du bonheur. Paris 1989.

201


https://c-info.fi/info/?token=WZD3iks8Poy5ghhs.arQdCWT76a5ULYHRV92tDA.gSio8vgTRh55f5QqutHQe-G-NpxpeuazxsXDE8SdJGGfceKxCV_pCOMPkowy8CSMf_8RVDO8hvKghXfWSsiwhqlbgxyVjmL1wIIB6-_qvqZh6cemri82x8EaF6F0o4SbCOfwlv4tquPWF_4UqTEnadxQAVCQE5grkhzE10c0PscvWG-3wILtXSwrSX-p9RVvwh0ry2ZmChSa2EUZwu37qeI8JPXm0AEB2A

