
Jarkko Tontti, Kaisa  Mäkelä  ja 
 Heta Gylling (toim.) 

Filosofien  oikeus  I  

SUOMALAINEN LAKIMIESYHDISTYS •  HELSINKI  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Julkaisuvaliokunta  
Raimo  Lahti,  puheenjohtaja 
Markku  Helin  
Mika Hemmo  
Risto Nuolimaa  
Lea Purhonen,  sihteeri 

Tilausosoite  
Suomalainen Lakimiesyhdistys 
Kasarmikatu  23 A 17 
00130 Helsinki 
p. (09) 603 567, f. (09) 604 668 
5-posti: sly@lakimies.org  
www.lakimies.org  

Kannen  kuva:  La Justice, B 5  rés.,  Bd  II,  fol.  20. 
 (julkaistu  Bibliothèque  Nationalen  luvalla) 

 Kannen  suunnittelu:  Heikki  Kalliomaa  

©  2001  Suomalainen  Lakimiesyhdistys  ja  kirjoittajat 
 ISSN 1458-0446 

ISBN 951-855-1 88-X  
Gummerus Kirjapaino Oy,  Saanjärvi  2001  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Sisällys 

Esipuhe 	 .7 
1 	Platon ja  oikeudenmukaisuus vailla takeita ...................................................... 11  

Mikko Lahtinen  
2 	Laki vapauden osatekijänä. Aristoteleen onnellinen kansalaisvaltio  ja  laki ...... 35  

Juha-Pekka  Rentto  
3 	Stoalainen  oikeus-ja yhteiskuntafilosofia ........................................................ 55 

Julia  Sihvola  
4 	Laki hyveen toteuttaj  ana.  Tuomas Akvinolaisen oppi ihniisluonnosta  ja  laki ...  69  

Juha-Pekka  Rentto  
5 	Valtio  ja sen  lait modemissa luonnonoikeusperinteessä ................................... 87  

Petter Korkman  
6 	Thomas Hobbes  tämän päivän näkökulmasta ................................................. 109  

Juha Tolonen  
7 	John Locke  ja  yksityinen omaisuus ................................................................ 123 

Matti  Häyry  
8 	G. W.  Leibnizin oikeusfilosofia ...................................................................... 133  

Markku  Roinila  
9 	Montesquieu:  miksi lakeja  ja  mitä lakien takana ............................................ 153  

Antero Jyränki  
10 Immanuel Kant  ja  oikeuden moraaliset perusteet ........................................... 169  

Jussi  Kotkavirta  
11 	Jean-Jacques Rousseau  yhteisöllisyyden korostaj  ana..................................... 187  

Heta  Gyllingja  Marianna Raub 
12 	Jeremy  Benthamja  klassinen utilitarismi ....................................................... 203 

Matti  Häyr,  
13 John Stuart Mill,  vapaamielisyys  ja  yksilön autonomia.................................. 215  

Heta Gylling  
14  Liberaalisiaja  konservatiivisia piirteitä Hegelin oikeusfilosofiassa ................ 225 

Markus  Wahiberg  
15 	F. C. von  Savigny  ja  "historiallinen koulu .. ..................................................... 249  

Kevät Nousiainen  
16 	Karl Marx'  kritiska rättsteori .......................................................................... 273 

Lars D.  Eriksson  
17 Rudolf von  Jhering -  oikeus yhteiskunnan elinehtoja suojaainassa................ 285  

Kimmo Nuotio  
18 	Hans  Kelsen —kriittinen esittely ..................................................................... 313  

Hannu Tapani  Kiami 
Kiijoittajat............................................................................................................ 325 

5  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

15 F. C. von  Savigny  ja  
"historiallinen koulu"  

Savigny,  Friedrich Carl von (1779-1861). Savigny  syntyi  virka-aateliseen 
perheeseen  Frankfurt am Mainissa.  Nuorena orvoksi jääneen pojan holhooja 
oli juristi,  ja  hän  opiskeli itse oikeustiedettä Marburgissa  ja Göttingenissä. 
Savigny  teki useita opintomatkoja Saksan yliopistoihin,  ja  hänen häämat-
kansakin oli opintomatka Pariisiin. Savignyn puoliso  Gunda  Brentano  kuului 
saksalaisen romantiikan vaikutuspiiriin. Savigny itse ihaili Goethea,  ja  ha-
lusi liittää tieteen runouteen  ja  taiteeseen. Taloudellisesti riippumaton  Sa-
vigny  kieltäytyi joistakin professuureista, mutta otti vastaan  ensin  rooma-
laisen siviilioikeuden professuurin Landshutin yliopistossa  ja  vuonna  1810 
Wilhelm von  Humboldtin kutsumana professuurin vastaperustetussa Ber -
liinin yliopistossa. Savigny toimi Berliinissä opettajana  ja  erilaisissa  Preus-
sin  valtion korkeissa hallinto-  ja tuomarintehtävissä  kolmen vuosikymme-
nen ajan. Thibautin kanssa käydyssä kiistassa Savigny määritteli oikeuden 
orgaaniseksi, sisäisen välttämättömyyden kautta kehittyväksi asiaksi.  Hän 

 rinnasti myöhemmin oikeuden kieleen  ja  taiteeseen. Lainsäätäjän tahto  ei 
 ollut Savignylle todellinen oikeuden lähde.  Geschichte  des  heutigen Römi-

schen Rechts im Mittelalter  (1815-1831)  kuvasi roomalaisen oikeuden säi-
lymistä Rooman valtion romanduksen jälkeen. Savigny työsti keskiaikai-
sia lähteitä samaan tapaan kuin  hän  teki myöhemmissä oman aikansa  sak-
salais-roomalaista oikeutta koskevassa teoksessaan  System des  heutigen 
Römischen Rechts  (1 840-1849)  ja  keskeneräiseksi jääneessä  Das Obligatio-
nenrecht als  Theil  des  heutigen Römischen Rechts  (1851-1853). Jälkim-
mäisissä  teoksissa Savigny pelkisti yksityisoikeuden  ja prosessioikeuden 

 yleiset opit monimutkaisen säännösaineiston pohjalta.  
Friedrich Carl von Savigny  tunnetaan oikeustieteen ns. historiallisen 

koulun pemstajana. Historiallinen koulu oli oikeustieteen koulukunta, jolla 
oli  1800-luvulla laaja kannatus eri puolilla Eurooppaa,  mm.  Pohjoismais-
sa. Kapeassa mielessä "koulu" perustettiin vuonna  1814  Berliinissä juristi-
en, historioitsijoiden  ja kielifilosofien  vapaaksi yhdistykseksi, joka toimitti  

249 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen 

omaa lehteä. Savignyn tieteellistä työtä  ei  voi pitää "ifiosofin oikeutena", 
 sillä  kyseessä  ei  ole  filosofi  vaan merkittävä oikeustieteilijä. Savigny itse 

kuvasi suhdettaan filosofiaan niin, ettei  hän  aktiivisesti harjoittanut filoso-
fiaa, mutta  ei  sitä karttanutkaan.  Hän  kuitenkin mielellään näki, että  osa 

 hänen kirjoituksistaan katsottaisiin luonteeltaan filosofisiksi. Savignyn työs-
sä ilmenevät monet valistuksen jälkeiselle ajalle ominaiset piirteet. Savigny 
työskenteli  1800-luvun alussa sekä professorina että virkamiehenä. Tär-
keimmän uransa  hän  teki Berliinissä. Hänen omaperäisin teoreettinen inno-
vaationsa oli yhdistää oikeuden tarkasteluun keskeisiä ideoita kielitieteen 
tuolloisesta uusimmasta virtauksesta, historiallisesta kielitieteestä. Savignyä 

 ja saksalaistan  historiallista koulua käsittelevän artikkelini tarkoituksena 
onkin käsitellä etenkin kahta kysymystä: modemisoitumiseen liittyvää oi-
keuden eriytymistä yhteiskuntafilosofisista kysymyksistä sekä oikeuden  ja 
kielen  suhdetta. 

Valistusajan  loppu merkitsee monille tutkijoille varsinaisen modernin 
ajan alkua. Valistuksen vastaisuus vahvistui  1780-luvulla  ja  etenkin Rans-
kan vallankumouksellisen  terrorin  sekä Napoleonin valloitussotien jälkeen. 
Antivalistus merkitsi myös moderniksi ajatellun edustuksellisen  demokra-
tian  vastustamista. Poliittisen  historian  näkökulmasta Napoleonin sotien 
jälkeinen ns. restauraation aika  ei  tässä mielessä näytä ensi katsannolla 
modernin ajan avautumiselle otolliselta aikakaudelta. Restauraation aikana 

 1700-luvulla taiteessa  ja  tieteessä alkunsa saanut romantiikka entisestään 
vahvistui. Romantiikka oli monivivahteinen aatesuuntaus. Siihen sisältyi 
kaipuuta luontoon  ja luonnolliseksi ajateltuun  elämäntapaan,  historian 

 merkityksen kasvua, tunteiden korostamista sekä etenkin kirjallisuudessa 
 ja  musiikissa myös ironista etäisyyden ottamista oman aikakauden ilmiöi-

hin  ja  jopa omiin tunnetiloihinkin. Tunteet asetetaan romantiikan ajan tai-
teessa usein valistuksen kylmänä pidettyä rationalismia vastaan,  ja  histo-
rian aikakausista  renessanssin jälkeisenä aikana "pimeäksi" luonnehditulla 
keskiajalla  on romantikkojen  piirissä monia ihailijoita. Tämä näyttää pi-
kemminkin paluulta valistusta edeltävään aikaan kuin modernin alulta.  Sa

-vigny  ei  suoranaisesti liittynyt aikansa saksalaisen romantiikan edustajiin, 
vaikka hänellä oli tähän joukkoon paljon yhteyksiä. Romantiikkaan häntä 
yhdisti ainakin  se,  että  hän  epäili syvästi rationalismia ajattelun perustana. 

Oikeustieteen historiallinen koulukin  on  myöhemmässä kirjallisuudessa 
usein tulkittu poliittisen taantumuksen ilmentymäksi. Esimerkiksi  Karl  Mar-
xin arvio historiallisesta koulusta  on  hyvin kielteinen: Marxille historialli-
nen koulu  on taantumusilmiö  (tästä enemmän  Lars D.  Erikssonin  Karl Mar- 

250  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY 

xia  käsittelevässä kirjoituksessa). Koska Marxin kannanotto tunnetaan oi-
keustieteen ulkopuolella varmasti paremmin kuin historiallisen koulun edus-
tajien omat tekstit, käsitys historiallisen koulun poliittisesta taantumukselli-
suudesta  on  varsinkin yhteiskuntatieteilijöiden piirissä yleinen.  Kuva  on 

 kuitenkin osin harhainen. Historiallisen koulun germanistit olivat poliitti-
sesti liberaaleja, mutta koulun romanistisiipi johon Savigny itse lukeutui 
oli konservatiivisempi. Savignyn historiallinen lähestymistapa  on  monella 
tapaa teoreettisesti kiinnostava, eikä sekään poliittisen  historian  näkökul-
masta edusta yksiselitteisesti taantumusta. Ainakin voi sanoa, että aikalais-
perspektiivistä tarkastellen Savigny pyrki tiettyihin yhteiskunnallisiin  re-
formeihin laillisuusstrategian  pohjalta. Konservatiivista valtioteoriaa edus-
tavat ajan teoreetikot suosivat pidäkkeetöntä ruhtinaan suvereniteettia  ja 

 vaativat rahvasta kunnioittamaan esivallan "siveellistä" auktoriteettia. Kon-
servatiivinen teoria  ei  tunnustanut mitään kansalaisen oikeuksia, kansalais-
ten yhdenvertaisuutta  tai  luonnollisia oikeuksia. Historialliseen perintee-
seen nojautuva Savignyn teoria  ei  ole tällainen aikalaisten näkökulmasta 
konservatiivinen oppi. 

Historiallisen koulun perusidean omaksuneet juristit jakaantuivat  1840- 
luvulla kahteen ryhmäiin: romanisteihinja germanisteihin. Suuntauksen ni-
mityksissä ilmenee niiden suosimien oikeudellisten aineistojen ero.  Roma-
nistit  keskittyivät roomalaisen oikeuden pohjalta kehittyneen saksalais-roo-
malaisen oikeuden perinteeseen, kun taas germanistit etsiytyivät germaani-
sen oikeuden lähteille. Historiallisen koulun jakaantuminen aiheutui kui-
tenkin myös poliittisista näkemyseroista. Keskiaikainen germaaninen oi-
keus oli germanisteille tärkeä kandesta syystä. Germaanisen oikeuden ko-
rostus ruokki kasvavaa nationalistista intoa, kansallisaatteen nousua. Li-
säksi germanistit pyrkivät keskiaikaisen oikeuden avulla löytämään yhtei-
söön palautuvan tavan tulkita oikeutta. Romanisteille ominaisen yksilön 
tandonvapausopin sijasta  he  kiinnittivät huomiota instituutioiden yhteisölli

-seen  luonteeseen  ja  näkivät  mm.  keskiajan rituaalien sitovan luonteen juuri 
tästä näkökulmasta. Historiallisen koulun germanistien liberaali suuntau-
tuminen ilmeni myös siinä, että monet heistä osallistuivat aktiivisesti vuo-
den  1848 kumouksellisiin  tapahtumiin. Savigny taas pysyi hyvin kylmänä 
kaikenlaiselle vallankumouksellisuudelle. 

Koska vuoden  1848 kumous  ei  johtanut tavoiteltuun päämäärään, kaikki 
saksalaiset valtiot kattavaan perustuslailliseen kansallisvaltioon, tätä tavoi-
tetta ajaneen germanismin voima heikkeni. Tämän jälkeen tavoitteeksi nousi 
yhteissaksalainen lakikodifikaatio. Kodifikaatiohanke eteni historiallisen  

251  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen 

koulun periaatteiden mukaisesti niin, että lainvalmistelijat työstivät alueel-
listen lakien pohjalta yhtenäistä, systemaattista kokonaisuutta. Työssä ko-
rostui yksilön oikeuksia korostava roomalaisen oikeuden tulkita -  1850- 
luvulta alkaen roomalaista oikeutta tulkittiin porvarillisia yksilön oikeuk-
sia vahvistavaan suuntaan. Tätä puolestaan germanistit arvostelivat, vuosi-
sadan loppua kohden usein samantapaisilla argumenteilla kuin sosialistit. 
Itse asiassa edellä mainitun  Karl  Marxin historiallisen koulun oikeus- 
käsitystä koskevan kritiikinkin voi nähdä kumpuavan pitkälti samalta poh-
jalta kuin germanistien romanisteihin kohdistuva arvostelu.  Hegel,  jonka 
ajattelun  Marx  tavallaan käänsi päälaelleen pyrki hänkin etsimään porvaril-
lisen, yksilökeskeisen oikeuksien järjestelmän ohelle yhteisön eettiseen 
olemiseen liittyvän  filosofian  lähtökohtia germanisteille ominaiseen tapaan. 

Edellä esitetty saksalaisen yhteiskunnan  ja  oikeustieteen kuvaus  ei  silti 
varsinaisesti näyttäisi oikeuttavan väitettä, että historiallinen koulu  on  oikeu-
den  ja  oikeustieteen modernisoitumiseen liittyvä ilmiö. Oikeuden  moderni

-soitumiseen  liittyy kuitenkin käsitykseni mukaan  mm.  oikeustieteen  ja  filo-
sofian  teiden erkaantuminen. Savigny  on  siis oikeustieteilijä  ja oikeusteo-
reetikko, ei  filosofi.  Tavallaan juuri oikeuden modernisoitumisesta juontuu 

 se,  ettei oikeustiedettä harjoittava tutkija ollut  1800-luvun alussa enää luon-
nehdittavissa filosofiksi. Aikaisempien  parin  vuosisadan rationaalisen luon-
nonoikeuden oppien pohjalta argumentoivat yhteiskuntafilosofit yleensä 
myös tunsivat oikeudellisia kysymyksiä  tai  olivat itsekin myös käytännön 
juristeja. Valistusajattelulle oli myös ominaista pyrkimys kirjoittaa valistu-
neelle yleisölle, ts. ajan sivistyneistölle, mikä vaati kirjoittajaa pitäytymään 
suhteellisen yleisesti tunnetuissa seikoissa. Valistusfilosofit kirjoittivat ta-
valla, jonka käytännön juristitkin saattoivat ymmärtää. Vasta valistuksen 
jälkeisenä aikana filosofia ammatillistuu niin, ettei filosofinen esitys aukea 
vaivatta filosofista sivistystä vailla oleville. 

Yhteiskuntatieteitä nykyisessä merkityksessä  ei  ollut olemassa  1800-lu-
vun alussa (etenkin sosiologiaa voi pitää teollistuneiden yhteiskuntien tie-
teenä  par excellence).  Oikeustiede oli ajan yhteiskunnalliseen ajatteluun 
liittyvä tiede. Kun oikeustieteen  ja  "varsinaisten" yhteiskuntatieteiden välistä 
erottelua  ei  vielä ollut,  ei  yhteiskunnallisen  ja  oikeudellisen ajattelun  kat- 
koskaan ollut yhtä syvä kuin nykyisin. Yhteiskuntafilosofian kysymykset 
kuitenkin tavallaan eristettiin oikeudellisesta ajattelusta sisällyttämällä nii-
hin perustuvat olettamukset oikeudellisen systeemin keskeisiin periaattei-
siin. 

Oikeustieteen itsenäistyminen  tai  eriytyminen muista tieteistä  ei toteutu- 

252 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. on  SAVIGNY  

nut  yhdellä  iskulla,  mutta  1800-luvun alku oli tässä eriytymisessä hyppäyk-
senomaisen muutoksen aikaa. Eriytymistä edisti ainakin kaksi seikkaa. En-
sinnäkin rationaaliselle luonnonoikeudelle  ja valistusajattelulle  ominainen 
luonnonoikeus hylättiin,  ja  kaiken  oikeuden edellytettiin olevan voimassa 
positiivisena  1.  asetettuna oikeutena.  Oikeustieteen piti keskittyä asetetun 
oikeuden tutkimiseen  sen  sijaan, että luonnon omista periaatteista johdet-
taisiin oikeudellisesti merkityksellisiä normeja. Tässä suhteessa Savigny 
asettuu eräänlaiselle vedenjakajalle luonnonoikeudenja positiivisen oikeu-
den väliin:  hän  hyväksyy  Immanuel  Kantin filosofian  ja oikeusopin  mukai-
sia luonnonoikeudellisia lähtökohtia, mutta pyrkii rajaamaan oikeudessa 
sallitut argumentit oikeuslähdeopin avulla  ja  siten, että rakentaa oikeudelli-
sen systematiikkansa  Kantin oikeusopin  mukaiseksi. Savignyn mielestä oli 
hylättävä luonnonoikeuden metodi, mutta  ei sen  tavoitetta. Oikeuden ykse-
ys oli säilytettävä oikeudellisten peruslauseiden muodossa. Oikeustiede oli 
tehtävä kulttuuritieteeksi,  ja sen  käsitteet määriteltävä sekä historiallisesti 
että systemaattisesti. Savignyn oppilaat kuuluvat  jo  selvästi oikeudellisen 
positivismin piiriin. Heidän näkökulmastaan oikeusjärjestyksen olemassa-
oloa  ei  ole tarpeen eikä sallittuakaan perustella luonnonoikeudellisin argu-
mentein. Oikeudesta oli  tullut  historiallinen ilmiö. 

Toiseksi etenkin mannermaiseen oikeudelliseen ajatteluun vaikutti vah-
vasti pyrkimys luoda epätieteelliseksi leimatun lainopin sijaan tieteellinen 
oikeustiede,  ja  tässä Savigny oli tärkeä tiennäyttäjä. Savigny myös siirtyi 
käyttämään tieteenalastaan nimitystä  Rechtswissenschaft  aikaisemman  lain- 
oppiin viittaavaan nimityksen sijasta.  Aina  uuden ajan kokeellisen luonnon-
tieteen synnystä alkaen yhteiskunnallisen ajattelun tieteellisyys oli näyttä-
nyt epäilyttävältä. Tiedon systematisoimisesta etsittiin tukea oikeudellisen 
tiedon tieteellisyydelle. Rationaalisen luonnonoikeuden yhteydessä vahvis-
tunut pyrkimys systemaattiseen voimassa olevan oikeuden esitykseen koros-
tui  Kantin filosofian  vaikutuksesta. Mannermaista oikeusajattelua leimaakin 

 1 700-luvun lopulta alkaen vahva pyrkimys systematisoida oikeutta. Nykyi-
sinkin oikeustieteen ainoaksi  tai  pääasialliseksi  tehtäväksi usein esitetään 
systematisoidaja tulkita voimassa olevaa oikeutta. Tämä oikeustieteen luon-
nehdinta  on  ollut luonteenomainen juuri historiallisen koulun jälkeiselle 
saksalaiselle oikeustieteelle, josta pohjoismainen oikeusajattelu  on  saanut 
paljon vaikutteita. Savignyn oikeusajattelun yhteydessä onkin syytä käsi-
tellä ainakin kysymystä modernisoitumisesta positiivisen oikeuden idean 
vahvistumisen mielessä sekä toiseksi oikeuden systematisoimista.  

Kolmas Savignyn  yhteydessä välttämättä käsiteltävä asia  on  hänen  ta- 

253  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

pansa  ymmärtää  kielen ja  oikeuden suhde edeltäjistään poikkeavalla taval-
la. Juuri tässä  on Savignyn  teoreettinen innovaatio, jonka yhteydessä myös 
oikeuden historiallisuus nousee vahvasti esiin. Kieltä koskeva tulkinta erottaa 
Savignyn jyrkästi rationaalisen luonnonoikeuden  ja  valistuksen ajan ajatte-
lijoista. Valistusfilosofitkin tosin esittivät spekulatiivisia teorioita  kielen  tai 

 kielten  synnystä. Silti kieltä  ei  varsinaisesti tutkittu historiallisena ilmiönä. 
Savignylle  on  kuitenkin ominaista  se,  että  hän  omaksuu samaan aikaan 
kehittyvän historiallisen kielitieteen mukaisen käsityksen kielestäja raken-
taa  sen  varassa olettamuksen olkeudellisten instituutioiden sosiaalis-histo-
riallisen luonteen  ja kielen  vastaavan luonteen välisestä yhteydestä. Tämä 
merkitsee historiallisuuden merkityksen korostumista sellaisella tavalla, joka 
muutenkin  on  ominainen juuri modernin ajan murrokselle. Voi tosin väit-
tää, että Savigny viime kädessä esitti oikeuksien järjestelmänsä olevan his-
toriallisen kehityksen  tulos  lähinnä legitimoidakseen esittämäänsä oikeu-
den systeemiä. Savignyn ideat syntyivät erikoisessa historiallisessa tilan-
teessa: vanha saksalais-roomalainen keisarikunta lakkasi olemasta vuonna 

 1806,  eikä Savignyn suosimaa keisarikunnan oikeusperintöä ollut mandol-
lista tämän jälkeen oikeuttaa vetoamalla suvereeniin lainsäätäjään. 

Sijoitan  modernin ajan  alun  juuri  1700-luvun  ja  1800-luvun taitteeseen 
pitkälti samoilla perusteilla, jotka saivat  Michel Foucault' n  väittämään, että 

 1600-  ja  1700-luvun  "klassisen epistemen"  ja  modernin ajan välillä vallit-
see episteeminen katkos. Saksalaisen oikeuden asetetun luonteen korostumi-
nen luonnonoikeudesta etsittävien perusteiden sijasta  ei  ole tässä mielessä 
episteemisen murroksen  tai  katkoksen ilmaus,  sillä ruhtinaan  tai  valtion 
suvereenia valtaa puolustaneet yhteiskuntafilosofit olivat yleensä myös vaa-
tineet valtiollisen oikeuden ensisijaisuutta - tosin vedoten luonnonoikeuteen 
suvereniteettioppia perustellessaan. Pyrkimys tieteellisen tiedon systema-
tisoimiseen syntyi  sekin jo  paljon ennen Savignyn aikaa, niin että Savignyn 

 ja  hänen aikalaistensa oikeuden systematisointi merkitsee aikaisemmin alka-
neen kehityksen huipennusta.  Sen  sijaan Savignyn  kielen ja  oikeuden his-
toriallisuutta koskeva olettama poikkeaa selvästi  1600-  ja  1700-luvulla esi-
tetyistä oikeutta  ja  kieltä sekä niiden keskinäissuhdetta koskevista ideoista. 
Historiallisuuden korostuksessa ilmenee ajan murros  ja  katkos suhteessa 
valistusfilosoflaan.  

254  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY  

Positiivinen oikeus  -  saksalainen  lain-
sääthjä, oikeudenkäyttö  ja  oikeustiede 

Uudella ajalla poliittiseen elämään alkoi vakiintua käsitys tiettyä aluetta 
hallitsevasta suvereenista valtiovallasta. Suvereniteetilla viitataan sellaiseen 
ehdottomaan valtaan, joka  ei  omalla alueellaan salli kilpailevia poliittisen 

 vallan  muotoja. Ehdottoman ruhtinaanvallan abstrahoiminen suvereeniksi 
valtiovallaksi oli uuden ajan poliittisen  filosofian  tärkeitä teemoja. Moni 
nykyisistä kansallisvaltioista muotoutui suvereeniksi valtioksi kolmekym-
menvuotisen  sodan  jälkeen. Vaikka näiden valtioiden alue  on  sittemmin 
voinut siirtyä, supistua  tai  laajentua, niiden valtiollinen identiteetti  on  säi-
lynyt noilta  1600-luvun ajoilta alkaen. 

Saksalla  on  kuitenkin hyvin katkoksellinen valtiollinen identiteetti. Ny-
kyisen Saksan liittotasavallan alueella hallitsi uuden ajan alkupuolella  Sak-
salais-roomalainen keisarikunta, johon  ei  kehittynyt kansallisvaltiolle omi-
naista keskusvaltaa  tai  edes tehokkaasti keskitettyä oikeudenhoitoa. Saksa-
lais-roomalaisen keisarikunnan oikeusjärjestys perustui roomalaisen oikeu-
den perinteeseen,  gemeines Recht  -traditioon, joka siis oli  koko  saksalaista 
aluetta yhdistävä oikeuden perinne. Siinä vanhat roomalaisen oikeuden peri-
aatteet elivät monella tapaa muuntuneina  tai saksalaistuneina  omaa elä-
määnsä. Keisarikunta oli  1700-luvulla heikko,  ja  siihen kuuluvat ruhtinas- 
valtiot olivat keskenään hyvinkin erilaisia. Ruhtinaiden hallitsemien val-
tioiden  tai ruhtinaskuntien  ohella esimerkiksi saksalaisilla kaupungeilla  ja 

 kirkollisilla ruhtinailla oli poliittista valtaa.  En ruhtinaskuntien  uudistus-
mieliset tavoittelivat modemille valtiolle ominaisia rakenteita, kuten sel-
laista perustuslakia, joka rajoittaisi ruhtinaan ehdotonta valtaa.  

Preussin  vuoden  1794  yleinen maanlaki ALR  (Allgemeine Landrecht für 
 die  Preussischen Staaten),  yksi valistusajalle tyypillisistä lakikodifikaatiois

-ta,  oli vahvistanut  Preussin  valtion alueella tiettyjä oikeusvaltiolle ominai-
sia oikeuden piirteitä, kuten tuomarin velvollisuutta noudattaa lakikirjan 
mukaista oikeutta.  Preussin luonnonoikeuden  edustajien  (Samuel von 
Pufendorf, Christian Thomasius, Carl Gottlieb Svarez)  tavoitteena oli juri-
dinen  ja  kansallinen oikeustiede, joka  ei  niinkään suuntautunut valtion val-
lankäyttöä vastaan kuin toimi valtiovallan vahvistumisen puolesta. Svarez 
oli laatinut maanlakia varten  1780-luvulla ehdotuksen, jonka Ranskan val-
lankumous saattoi uuteen valoon. Etenkin "vapaus"  ja "yhdenvertaisuus", 

 vanhat valistuksen suosikkikäsitteet, kuulostivat Ranskan tapahtumien jäl-
keen vallankumouksellisilta. Ehdotus joutui  ankaran  revision  alaiseksi. Jopa 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

lakikirjan  nimi muutettiin: "yleisestä lakikirjasta" tuli "maanlaki". Yleisen 
maanlain mukainen siviilioikeus perustui pääosin oikeuksien yhtäläisyy-
teen, mutta esimerkiksi kaupankäyntisäännökset perustuivat porvariston 
säätyerioikeuksiin  ja työlainsäädäntö  palkollisten alistamiseen. Oikeus- 
yhtäläisyys edusti oikeusvaltion  ja valistusajattelun  perintöä, privilegiot  ja 
palkollissääntö  taas sääty-yhteiskunnan sääntelyn perinnettä.  Preussin  yli-
opistoissa, esimerkiksi Hallessa  ja Göttingenissä,  koulutettiin virkamiehiä, 
annettiin ruhtinasvaltion lainsäädäntöön keskittyvää opetusta  ja  suosittiin 
kodifikaatioita. 

Yhtenäisen saksalaisen kansallisvaltion syntyä saksalaisia valtioita vah-
vistavat pyrinnöt hidastivat. Valtioiden vahvistuessa keisarikunta heikkeni, 
mutta  se  hajosi kuitenkin vasta Ranskan vallankumouksen  ja  Napoleonin 
valloituspolitiikan seurauksena, kun eteläiset saksalaiset valtiot erosivat siitä 
vuonna  1806  Reinin liitoksi. Itävalta  ja Preussi  jäivät tämän liiton ulkopuo-
lelle. Preussissa ranskalaismiehityksen aikana toteutettiin yhteiskunnalli-
sia refonneja,  ja  vapautuminen ranskalaismiehityksestä edisti  sekin  uudis-
tuspolitiikkaa. Maaorjuus  ja säätylaitos  poistettiin, mutta monia feodaalisia 
rajoituksia jäi jäljelle. Liberaalis-perustuslaillinen liike Saksan eri valtios-
sa keskittyi valtiosääntökiistoihin. Tässä tilanteessa voitiin joko säätää  ko-
difikaatioita  "puhtaalta pöydältä"  tai  voitiin vedota keisarikunnan yhtei-
seen oikeudelliseen perintöön.  

1780-luvulta alkaen valistuksen vastainen mieliala oli ilmennyt lainopin 
piirissä siinä, että roomalaisen oikeuden  ja  vanhan keisarikunnan keskiaikai-
sestaja renessanssiajan perinteestä pikemmin kuin lainsäädännöstä  ja kodifi-
kaatiohankkeista  etsittiin ratkaisuja oman ajan ongelmiin. Keisarioikeudesta 

 ja gemeines  Rechtistä  etsittiin kuitenkin myös vastapainoa ruhtinaiden  val-
lankäytölle. Savignyn  keskiajan oikeuteen kohdistuvien tutkimusten tar-
koitus oli osoittaa, että roomalainen oikeus oli säilynyt Saksassa  ja  muuttu-
nut osaksi saksalaista kulttuuriperintöä. Näin  hän  saattoi väittää roomalai-
sen oikeuden olevan saksalaisen kansallisen perinteen olennainen  osa.  Nuo-
ruudessaan Savigny suhtautui vastentahtoiseksi  Preussin  yleiseen maan- 
lakiin,  ja  vanhana miehenä  hän paheksui  vuoden  1848  vallankumoukselli-
sia vaatimuksia. Hänen suhtautumisensa vuoden  1806  tilanteeseen heijas-
taa siis hyvin periaatteellista vastenmielisyyttä modemille oikeudelle omi-
naista lainsäädäntöprosessia kohtaan. 

Napoleonin sotien jälkeisenä restauraatioaikana saksalaisten valtioiden 
reformit pysähtyivät. Monilla valtioilla oli valtiosääntö, mutta yleensä  val-
tiosäännöt  käsitettiin ruhtinaan annosta annetuiksi,  ei luonnonoikeuden  

256  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY  

mukaisten ihmisoikeuksien vuoksi olemassa oleviksi rajoituksiksi ruhtinaan 
vallankäytölle. Ruhtinaan valtaa rajoitettiin niissä yleensä antamalla kansan-
edustuslaitokselle oikeus osallistua lainsäädäntötyöhönjajulistamalla oikeu-
denkäyttö ruhtinaasta riippumattomaksi Montesquieun  vallan  kolmijako- 
opin mukaisella tavalla.  Kuten  Ranskan vuoden  1814  perustuslaissa, ym-
märrettiin saksalaisissakin perustuslaeissa vapausoikeudet valtiovallan  aset-
tamiksi oikeuksiksi,  ei  ihmisen luonnollisesta vapaudesta johtuviksi luon-
nonoikeuden ilmentymiksi. Ruhtinaalla katsottiin olevan valta myös pe-
muttaa valtiosäännön mukaiset valtansa rajoitukset. 

Lainsäädäntö, myös perustuslain mukaiset oikeudet ajateltiin näin positii-
visen oikeuden käsitteen mukaisesti. Tärkeä opillinen kiista  1800-luvun 
alussa koski sitä, miten oikeusvaltion kehitystä voitaisiin parhaiten edistää. 
Tässä kiistassa Berliinissä opettava preussilainen Savigny  ja eteläisemmissä 

 Saksan valtioissa suosittu oikeustieteilijä  A. F. Thibaut  olivat eri kannoilla. 
Thibaut vaati lainsäädäntöteitse toteutettavia uudistuksia Ranskan  Code 
civilen  mielessä - ranskalainen kodifikaatio tuli voimaan joissakin saksa-
laisissa valtioissa ranskalaismiehityksen yhteydessä. Läntiselle Euroopalle 
ominaiset valtiollisetja oikeudelliset laitokset oli Thibautin mielestä  omak-
suttava  lainsäädännön kautta osaksi saksalaista oikeusjärjestystä. Savignyn 
käsitys oli toinen. Lainsäädännön sijasta oli pyrittävä nojautumaan oikeus- 
perinteeseen, etenkin juuri saksalais-roomalaisen oikeuden  gemeines Recht  
-perinteeseen. Savigny näki oikeustieteessä oikeudellisen kehityksen par-
haan  tuen.  

Oikeustieteen ensisijaisuutta lainsäädäntöön nähden puoltaa ehkä tunne-
tuin Savignyn kirjoituksista, vuonna  1814  julkaistu Voin  Beruf unserer Zeit 
für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft  (Aikamme kutsumuksesta  lain-
säädäntöönja oikeustieteeseen). Savignyn  ratkaisu antoi oikeustieteelle vah-
van sijan oikeuden kehittämisessä. Sekä Savigny että hänen kiistakumppa-
ninsa Thibaut pitivät kuitenkin tärkeänä sitä, että  lain  tulkinta voitaisiin 
tulkintasäiintöjen avulla saada varmaksi  ja ennustettavaksi. Thibaut  korosti 

 1700-ja  1800-luvun vaihteessa julkaistussa loogisen tulkinnan teoriassaan, 
että  lain  oikeata tulkintaa piti etsiä lainsäätäjän tarkoitusperistä, siitä, mitä 
lainsäätäjä oli pyrkinyt sanoillaan ilmaisemaan,  ja  niistä perusteista, joihin 
hänen määräyksensä perustuivat  (ratio legis). Savigny  mainitussa ohjelma- 
kirjoituksessaan piti samoin tieteellisen oikeudellisen tulkintaopin kehittä-
mistä tärkeänä. Tieteellisen tulkintaopin avulla tuli selvittää  normin  tarkoi-
tus systemaattisten, historiallisten  ja  muiden asiaan kuuluvien  argument-
tien avulla. Savigny pyrki vahvistamaan vanhastaan keisarikunnan oikeu- 

257  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

dessa noudatettua  oikeudellisten tiedekuntien oikeutta ottaa osaa tuomio-
istuimien ratkaisutoimintaan. Tuomioistuinteitse syntyvä yhtenäisyys oli 
keisarikunnan hajottuakin tärkeä oikeuden kehitykselle. Thibaut puoles-
taan korosti lainsäätäjän ensisijaisuutta oikeuden synnyssä. 

Jälkikäteisarviossa Thibautin  kannattama suuntaus  on  yleensä tulkittu 
edistykselliseksi muutosvoimaksi, Savignyn kannattama suuntaus taas po-
liittisen taantumuksen tavoitteiden mukaiseksi demokratianvastaisuudeksi. 
Savigny vastustikin elämänsä eri vaiheissa kansansuvereniteettioppia,  ja 

 myös valistukselle ominaiset kodifikaatiot olivat Savignylle vastenmielisiä. 
Hänen historiallinen oikeustieteensä käsitti  teorian,  jonka avulla oikeus 
voitiin erottaa demokraattisesta syntyperusteestaan. Tässä mielessä Savigny 
epäilemättä oli demokraattiseen lainsäädäntöprosessiin perustuvan positii-
visen oikeuden vastustaja. 

Ranskassa lainsäädännön kodiflointi oli kuitenkin edennyt pitkälti juuri 
siihen tapaan,  jota Savigny  suosi. Kun  1700-luvun Ranskassa  ei  ollut po-
liittista perustaa yhtenäisen oikeuden kodifloimiselle, monet lainoppineet 
harjoittivat käytännössä historiallista metodia vastaavaa menettelytapaa. 
Vallankumousta edeltävän "vanhan hallinnon" vallitessa Ranskassakaan  ei 

 kyetty saamaan aikaan kansallista yhtenäistä oikeutta,  ja  juuri oikeustietei-
lijät kokosivat  ja yhdistelivät  paikallisten oikeussääntöjen kokonaisuudesta 
sittemmin Ranskan vallankumouksen yhteydessä  koko  valtion alueella käyt-
töön otetun siviililakikirjan periaatteita. Tässä mielessä Savignyn lähesty-
mistavalla epäilemättä oli edeltäjiä Ranskan vallankumousta edeltäneenä 
aikana.  On  luultavasti harhaista pitää lainsäädäntöteitse toteutettuja  ja  oi-
keustieteen piirissä toteutettuja uudistuksia toistensa täydellisinä vastakohti

-na.  Modernin ajan  alun oikeusjärjestysten  taustalla vaikutti vahvasti oikeus-
tieteellinen systematisointi, olipa sitten kyseessä säädetty laki kuten Rans-
kan  Code  Civile  tai oikeuskäytännön  kautta vakiintunut oikeus, joka oli 
tärkeä saksalaista kulttuuripiiriä yhdistävä tekijä  koko  1800-luvun - siis 
ennen saksalaisen oikeuden yhdistäneen  Bürgerliches Gesetzbuchin  syntyä 
vuosisadan lopulla. 

Savigny  katsoi, että kulttuurin alennustilan vallitessa juristit voivat toi-
mia kansan oikeudellisen tietoisuuden kantajina. Juristioilceus kuitenkin 
"virtasi" hänen mukaansa tavanomaisesta oikeudesta, joka taas ilmensi kan-
san oikeusvakaumusta. Positiivisen oikeuden olemassaolon,  Daseinin,  sub-
jekti oli  Savignylle  kansa  (System des  heutigen Römischen Rechts  I, § 7).  
Kansa  ei  kuitenkaan tarkoittanut hänelle kansalaisten enemmistöä, vaan 
kansan henkistä olemista  tai  olemusta. Kun modernin ajan oikeustieteilijät  

258 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C.  vor,  SAVIGNY  

vetoavat oikeuskulttuuriin,  on  ehkä yleisemminkin syytä kysyä, onko 
oikeuskulttuuri nähtävissä ainakin jossakin mielessä demokraattisen oike-
uden syntytavan vastapooliksi. 

Oikeus  systeeminä  
Englantilaisen  common law  -oikeuden alkuperäisen lähtökohdan mukaista 
oli noudattaa sitä roomalaisen oikeuden perinnettä, jossa oikeus  ja kanne 

 liittyvät tiukasti yhteen. Roomalaiselle oikeudellehan oli  alun  perin omi-
naista  se,  ettei oikeutta ajateltu olevan olemassa, ios  ei  ollut olemassa  kan-
netyyppiä,  jonka avulla oikeus voitiin toteuttaa. Mannermainen oikeus oli 
kuitenkin uudella ajalla ottanut etäisyyttä roomalaisen oikeuden perintöön 
tässä mielessä. Oikeus perustui enenevästi lakitekstien soveltamiseen. Sak-
salainen  1700-luvun oikeudellinen ajattelu erotti "teoreettisen"  ja  "käytän-
nöllisen" lainopin toisistaan. Erottelun perustana oli ajatus, että oikeuksia 

 ja velvollisuuksia  koskeva oppi  on  luonteeltaan teoreettinen, kun taas kysy-
mys siitä miten oikeuksia käytetään  on  luonteeltaan käytännöllinen. Käy-
tännöllinen lainoppi käsitti siten nykyajan terminologian mukaan prosessi- 
oikeuden  ja oikeustoimien  tekemistä koskevat opit.  1790-luvulta alkaen 
tätä jakoa arvosteltiin. Esimerkiksi Thibaut vastusti jakoa, koska  koko  oi-
keustiede oli ymmärrettävä käytännölliseksi tieteeksi. Oikeustiede koko-
naisuudessaan oli muodostettava yhdeksi tieteelliseksi järjestelmäksi. Täs-
sä mielessä Savignyn  ja  hänen aikalaistensa tapa ymmärtää  "koko"  oikeus-
tiede oikeuden systematiikan kautta poikkesi aikaisemmasta. 

Termi "systeemi" oli kuitenkin syntynyt  jo  uuden ajan tieteellisen mullis-
tuksen yhteydessä, ensiksi kosmologisia kuten kopernikaanista esitystä  kos-
kevana maailmanjärjestelmän nimityksenä.  Rationaalisen luonnonoikeuden 
edustajat kuten  Christian von Wolff  ja  G. W.  Leibniz  määrittelivät systemaat-
tisen esityksen kokonaisuudeksi, joka syntyy periaatteiden  tai  loogisen yh-
teyden kautta.  Wolff  esitti systeemin kompilaation vastakohdaksi. Kompi-
laatioita olivat sellaiset oikeudelliset esitykset, jotka toistavat muiden esit-
tämiä väitteitä perustelematta niitä. Vanhemmat roomalaisen oikeuden 
systematisoinnit määriteltiin näin kritiikittömiksi perinteen toistamiseksi. 
Euklidinen geometria taas  on  tarkoitetussa mielessä systeemi  par excellence,  
koska siinä kaikki väitteet perustellaan  ja  uudet väitteet esitetään aikaisem-
pien pohjalta. Matemaattisen todistelun ihanne oli tärkeä myös oikeustie-
teessä.  Etienne de Condillacin systeemeitä  koskeva teos edellytti tieteen eri 
osien järjestämistä systeemissä niin, että  ne  tukevat toisiaan. Jäljempänä  

259  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen 

seuraavat  osat  selitetään varhaisempien avulla. Periaatteet ovat Condillacin 
mukaan systeemin perusosia. Tämän  filosofisen  lähtökohdan Savigny  ja 

 hänen aikalaisensa oikeustieteessä omaksuivat. 
Systeemi voitiin ajatella kartesiolaisen  filosofian  pohjalta introspektiivi

-sen,  mielen omia prosesseja mukailevan tiedon menetelmän mukaiseksi. 
Matemaattiset kaavat ovat ihmismielen omaan varmuuteen perustuvaa tie-
toa. Rationaalisen luonnonoikeuden edustajien mukaan aistihavainnot voi-
tiin korvata matemaattisilla yhtälöillä,  ja todellisuussuhteet  muuntaa  bo-
gisiksi symbolisuhteiksi.  Tämä liittyy läheisesti rationaalisen luonnonoikeu

-den  tapaan ymmärtää kieli representaation välineenä. Tässä suhteessa  Savig- 
ny  kuitenkin edustaa katkosta rationaalisen luonnonoikeuden traditioon - 
tähän palataan kuitenkin jäljempänä. Tässä yhteydessä  on  tärkeätä  se,  että 
systemaattisesta, periaatteiden pohjalta perustellusta tavasta ymmärtää oi-
keus oli  1700-luvun oikeustieteilijöille  tullut  heidän edustamansa tiedon 
tieteellisyyden  tae.  Tähän tieteellisyyteen liittyvään systematisointivaati-
mukseen kantilainen filosofia  toi  uusia ulottuvuuksia, joilla oli huomattava 
merkitys Savignyn tavalle systematisoida oikeutta. 

Kantilaisessa  filosofiassa ihmisen ymmärrys järjestää empiiristä tietoa, 
mutta periaatteita muotoilee järki. Järki  on  ymmärrystä yleisempi inhimil-
linen kyky, joka liittää ihmisen eettis-metafyysiseen maailmaan. Järki mää-
rittää inhimillisen ymmärryksen suuntaa niin, että inhimillisen tiedon sys-
teemi  on  mandollinen. Teoreettisen järjen tehtävä  on systematisoida  ym-
märryksen tuottamaa empiiristä tietoa luonnonlakien sääntelyperiaatteiden 
mukaisesti. Käytännöllinen järki puolestaan jäsentää luonnon lakien sijas-
ta ihmistä itseään koskevia lakeja. Ihminen  ei  ole luonnon kausaalilakien 
vaan moraalisen vapauden  lain  alainen, mikä ilmenee ihmisen  autonomi-
suutena  eli omalakisuutena. 

Tämä ilmenee myös oikeusopissa.  Kantin oikeusoppi  perustuu rationaali-
seen, yleistettävään toimintamaksiimiin. Vapaa tahto ilmentää ihmisen 
moraalista vapautta,  ja sen  kautta ihminen hallitsee omaa eläimellisiin 
vietteihin perustuvaa tandonvaltaansa. Oikeudelliset vapauden lait koske-
vat ihmisen ulkoista toimintaa,  jota  koskeva lainsäädäntö  on  todellista po-
sitiivista oikeutta. Oikeustiede puolestaan  on luonnonoikeuden  systemaat-
tista tuntemusta,  ja  myös positiiv  isen  lainsäädännön periaatteet  on muotoil-
tava  tältä systemaattiselta pohjalta. Oikeusjärjestys lakien koosteena  sen 

 sijaan  on  poliittisen toiminnan tulosta, eikä sellaisenaan moraalisen vapau-
den periaatteen mukainen systeemi. Politiikka  ei  Kantin  mukaan ole mo-
raalista,  sillä  sitä määrittää oman edun tavoittelu. Omanakin aikanam - 

260 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. "on  SAVIGNY  

me  yleinen käsitys oikeusjärjestyksen  ja oikeussysteemin perustavanlaa-
tuisesta  erosta palautuu tähän erittelyyn, joskin saksalaisen idealismin mu-
kaisesti oikeussysteemin ideaan liittyvä kytkös ihmisen eettiseen  ja  meta- 
fyysiseen olemiseen  on  hämärtynyt  tai  katkennut. 

Savignyn  historiallinen oikeustiede  on  nimenomaan systematisoinnin 
tiedettä. Savigny esittää varhaisessa metodiopissaan  (Juristische Methoden-
lehre),  joka perustuu Marburgissa vuosina  1802-1803  pidettyihin  ja  Jacob 

 Grimmin muistiin kirjaamiin luentoihin, että systeemillä tulee olla loogi-
nen muoto  ja  käsitteet, jotka ovat toisiinsa loogisessa suhteessa. Oikeustie-
teen systemaattinen työstäminen merkitsee oikeuden sisäisen ykseyden tuot-
tamista. Oikeustieteellisen systematisoinnin kautta historiallisesti syntynyt 
lainsäädäntö esitetään sisäisesti määrittyneenä tieteellisenä systeeminä. 
Myös Savignyn vuodesta  1840  alkaen ilmestynyt moniosainen pääteos  
System des  heutigen  Rö,nischen  Rechts  (Nykyajan roomalaisen oikeuden 
systeemi) toistaa nuoruuden metodioppia siinä mielessä, että kysymykses-
sä  on  positiivisen oikeuden systematisointi. 

Pääteoksensa alussa  von  Savigny  esittää oikeuslähdeoppiin liittyviä huo-
mautuksia. Oikeuslähteistä puhutaan erityisesti saksalaisessa oikeustieteessä 
voimassa olevan oikeuden hyväksyttävien syntytapojen  tai  oikeudellisessa 
argumentaatiossa hyväksyttävien argumenttien nimityksenä. Juuri oikeu-
den ymmärtäminen positiiviseksi oikeudeksi pakottaa luettelemaan tarkas-
ti voimassaolevan oikeuden sallitut "lähteet"  ja  sulkemaan oikeuden ulko-
puolelle muunlaiset normit. Luonnonoikeudellisen ajattelutavan pohjalta 

 ei  ollut tarvetta rajata sallittuja argumentteja tiettyjen "lähteiden" pohjalta. 
Savignyn oikeuslähteitä koskeva esitys liittyy läheisesti hänen historialliseen 
metodiinsa, jossa viimekätiseksi oikeuslähteeksi esitetään kansan oikeus- 
tajunta. 

Savignyn  oikeudellinen systematisointi  on  kuitenkin luonteeltaan mo-
nessa suhteessa kantilainen.  Kantin  Puhtaan järjen idean ihanteiden mukai-
sesti  hän  pyrkii teoreettiseen esitykseen, joka  on  kantavien  periaatteiden 
pohjalle rakennettu systeemi. Savigny esittää teoksensa alussa kaksi tärkeä-
tä käsitettä, oikeussuhteen  ja oikeusinstituutin  käsitteet. Oikeussuhde  on 

 hänen mukaansa useiden henkilöiden säännelty yhteiselämä. Jokaisen hen-
kilön jokaista oikeutta määrittää oikeudellinen sääntö. Jokainen oikeussuhde 
puolestaan liittyy oikeusinstituuttiin, joka  on  syntynyt historiallisesti.  01-
keussuhteet  liittyvät lähinnä subjektiivisiin oikeuksiin, oikeusinstituutit taas 
objektiivisesti olemassa oleviin järjestelyihin. 

Oikeustieteen tehtävä  on  käsitteellistää  oikeus systeeminä. Tämän tieteel- 

261  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

lisen  tehtävän Savigny toteuttaa esittäessään pääteoksensa toisessa osassa 
siviilioikeuden systematisoinnin. Myös tässä suhteessa Savigny perustaa 
esityksensä  Kantin  kirjoituksiin, tässä  Kantin oikeusoppiin. Hän  rakentaa 
esityksensä henkilön, vapauden  ja  tandon käsiteille. Ihmistä määrittää va-
paus toimia eettisesti. Oikeus perustuu thmisten yhtäläiseen siveelliseen 
arvoon  ja  vapauteen  ja  määrittää  sen  rajan, jonka sisällä ihminen voi toi-
mia. Oikeus sallii näin jokaisen yksittäisen tandon vapaan kehityksen. Kui-
tenkaan lainsäätäjällä  ei  ole valtaa pakottaa ihmisiä siveelliseen vapauteen. 
Oikeuden tavoite  on vain  tuottaa sellaiset ehdot, joiden vallitessa yhden 
henkilön tandonvalta voi yhdistyä toisen tandonvaltaan vapauden  lain  mu-
kaisesti. Oikeus asettaa näin  vain  henkilön toiminnan rajat, mutta  sillä  ei 

 voi olla "sisällöllisiä" tavoitteita  sen  suhteen, miten henkilö käyttää  auto-
nomiaansa.  

Henkilön käsite Savignyn järjestelmässä  on  myös ilmeisen kantilainen. 
Yksityisoikeudelliset oikeussuhteet ovat Savignylle yksilötandon herruu-
den aluetta. Henkilöllä  on Savignyn  mukaan alkuperäinen oikeus omaan 
itseensä. Toiseen henkilöön kohdistuva oikeus alistaa tämän mielivaltaisel-
le tandonvallalle,  ja absoluuttisena  sellainen oikeus riistää ihmiseltä henki-
lön ominaisuuden. Ihmisestä tulee esineen kaltainen, mikä  on epäeettistä. 
Oikeussuhteet  eivät voi siten olla minkälaisia tahansa - niiden tulee jättää 
ihmiselle henkilönä kuuluva tandonvapaus jäljelle. Siksi velvoitteita kos-
kevat oikeussuhteet eivät saa olla sellaisia, että  ne  tuhoaisivat jonkun 
velvoittautuvan henkilön kantilaisittain ymmärretyn vapauden. Savignylle 
kuten Kantillekin vapaa tahto  on  asia, joka  on oletettava apriorisesti,  jotta 
ihmisen eettinen olemassaolo olisi mandollinen. 

Tandonvaltaansa  henkilöt käyttävät synnyttämään  ja lakkauttamaan oi-
keussuhteita. Tandonilmaisuillaan  henkilö voi luoda oikeussuhteita  ja  saa-
vuttaa subjektiivisia oikeuksia. Myös sopimuksen Savigny määrittelee  Kan-
tin  tapaan useampien liittymiseksi yksimieliseen tandonilmaisuun - Kantille 
sopimus  on  kanden henkilön yhdistyneen tandonvallan akti. Savignyn 
sopimusoikeuden opin mukaan  sillä tavoitteella,  johon sopimuksella pyri-
tään  ei  ole merkitystä. Oikeuden näkökulmasta  on  yhdentekevää, mihin 
ostaja  tai  myyjä kaupan yhteydessä pyrkivät. Edullinen  tai  epäedullinen 
sopimus ovat oikeudellisesti yhtä päteviä. Sopimuksen pätevyyttä,  tai  päte-
vän sopimuksen syntymistä ajatellen tärkeätä  on vain se,  että sopijapuoli 

 on  vapaasti muodostanut tahtonsa. Tandonvallan määrittymisperusta  on  näin 
hyvin muodollinen,  ja  niin pitää ollakin, koska sopimuksen  tai  muiden 
oikeussuhteiden tehtävä  on  palvella ihmisen tandonvaltaa  ja  vapauden  la- 

262 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY 

kia.  Muuten tandonvallan perustaksi asetettaisiin jokin ihmiselle ulkoinen 
laki, heteronominen laki autonomisen  lain  sijasta. Tämä olisi epäsiveellistä, 

 sillä  edes lainsäätäjä  ei  saa pakottaa ihmisiä omaksumaan itselleen ulkoisia 
tavoitteita. 

Tällainen tapa ajatella sopimuksista poikkesi selvästi vanhemmasta 
sopimusdoktriinista. Sopimuksia oli aikaisemmin arvioitu niiden oikeuden-
mukaisuuden näkökulmasta, niin että esimerkiksi kauppasopimuksen pä-
tevyyttä arvioitiin "oikean  hinnan"  (justuin pretiunz)  näkökulmasta. Käy-
tännössä oppi "oikeasta hinnasta" merkitsi sitä, että tuomioistuimet voivat 
arvioida sopijapuolten suoritusten keskinäissuhdetta  ja  -arvoa. Sekä man-
nermaisessa että  comnon  law  -oikeudessa  modernia  aikaa edeltävän ajan 
sopimusoikeudellisessa ajattelussa osapuolten ilmaisema tahto oli saanut 
väistyä tällaisen vastasuoritusten oikeasuhtaisuutta koskevan arvion tieltä. 
Historiallisen koulun gennanistit korostivat puolestaan arkaaiselle germaa-
niselle sopimusoikeudelle ominaista rituaalisuutta. Itse sopimuksen teke-
misen akti oli tässäkin teoriassa tärkeämpi kuin osapuolten tandonilmai-
sut. 

Myöhemmässä eurooppalaisessa sopimusoikeudessa Savignyn muodolli-
set sopimuksen pätevyysehdot omaksuttiin monella taholla. Osaksi tämä 
epäilemättä perustuu siihen, että tahto-oppi sopimuksen pätevyyden kritee-
rinä soveltuu hyvin liberaaliin yhteiskuntapolitiikkaan, jonka mukaista  on 

 pitää valtion  ja  myös valtiollisten tuomioistuimien puuttuminen kansalais-
ten keskinäisiin oikeussuhteisiin minimissään. Myösenglantilaisessa sopi-
musoikeutta koskevassa oikeuskirjallisuudessa viitattiin vielä  1 800-luvun 
lopulla toisinaan Savignyn sopimusoikeudellisiin oppeihin. Vaikka muo-
dollisesti määrittyvät sopimuksen pätevyysehdot siis soveltuivat hy-
vin poliittisen liberalismin mukaiseen ajattelutapaan, niin piittaamattomuus 
muista seikoista kuin osapuolten tandonmuodostuksen muodollisesta päte-
vyydestä saattoi johtaa taloudellisen liberalismin näkökulmasta ongelmal-
liseen elinkeinovapauden kaventumiseen. Muodollista tandonmuodostusta 
korostava oppi salli monopolisoituvalle talouselämän ominaiset sopimus- 
suhteet, esimerkiksi kartellisopimukset. Nämä taas kavensivat elinkeinon 
harjoittamisen mandollisuuksia. Savignyn tapaan perustellun sopimuksen 
pätevyyttä koskevan opin kautta  ei  juuri ole mandollista puuttua sopimus-
ten tarkoittamien suoritusten epätasapainon aiheuttamiin ongelmiin. 

Savigny  itse suhtautui epäilevästi kailddin poliittisia  tai valtiontaloudelli
-sia  tavoitteita sisältäviin lakeihin. Hänen ajattelunsa mukaan yksilön au-

tonomia toteutuu yksityisoikeudelle ominaisten vapaiden tandonilmaisujen  

263 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen 

kautta,  ja kantilaisen  perinteen mukaisesti  on  tärkeätä että näin voi tapah-
tua. Yksityisoikeuden järjestyksen avulla ihminen voi Savignyn samoin kuin 
aikaisempien rationaalisen luonnonoikeuden edustajien käsityksen mukaan 
myös laajentaa luontoon kohdistuvaa herruuttaan. Savigny rakensi siviili-
oikeuden systeeminsä roomalaisen oikeuden perinteen mukaisesti henki-
lön  ja  esineen erotteluun. Tämä erottelu käsittää henkilöiden oikeuden käyt-
tää esineitä hyväkseen,  ja  siten ihmisen luontoon kohdistuvan määräysval

-Ian.  
Savignylle  myös avioliitto  on  sopimus, mutta sellaisena ongelmallinen. 

Avioliitto instituutiona sisältää eettisiä tavoitteita, eikä avioliittosopimus 
siten voi olla hänen sopimusoikeudellisen ihanteensa mukainen. Perheoikeus 
onkin Savignylle anomalia: oikeastaan perhe  on  muuta kuin oikeudellinen 
sopimus  tai  edes instituutio. Savignyn aikalaisiin kuulunut  G. F. W. Hegel 

 ajatteli ehkä vieläkin tiukemmin avioliiton  ja  perheen olevan siveellinen 
laitos eikä osapuolten välinen sopimus. Valistusajattelussakin yhtäläisten 
oikeuksien oletus oli  varsin  järjestelmällisesti sivuutettu perheen sisäistä 
suhteista puhuttaessa. Eräät valistuksen ajan saksalaiset oikeudelliset vai-
kuuajat tosin puolustivat esimerkiksi vaimon oikeutta hallita omaisuuttaan. 
Valistusajan kodifikaatiohankkeiden yhteydessä saksalaisen oikeuden vai-
mon oikeustoimikelpoisuuden rajoituksia oli jossakin määrin purettu, mut-
ta tämä kehitys katkesi  1800-luvun alussa. Moraalisilla tunteilla oli  1700- 
luvun ajattelussa ollut vahva sija. Ranskan vallankumouksen jälkeisenä ai-
kana tunteet  ja epäitsekkyys  yhdistettiin vahvasti perheeseen. Vallitsevan 

 kannan  mukaista oli ajatella vaimo  ja  muut perheenjäsenet perheenisän alai-
suuteen kuuluviksi olennoiksi. Koska perheen väitettiin valistusfilosofiassa 
usein olevan ihmisten luonnollinen, kaikkia muita yhteenliittymiä kuten 
valtiota edeltävä yhteisö,  ei  valtiolla pitänyt olla oikeutta puuttua perheen 
sisäisiin luonnollisiin  ja  luonnon lakien mukaisesti eriarvoisiin suhteisiin. 
Yksityisoikeutta hallitseva henkilöhahmo  on  myös Savignyn systeemissä 
lähinnä perheenisä, joka  on  isäntä kodissaan. Myöhemmät  1800-luvun sak-
salaiset oikeustieteilijät noudattivat hyvin johdonmukaisesti Savignyn suo-
simaa ajattelutapaa. Näin avioliiton  ja  perheen eettis-moraalista luonnetta 
korostava  kanta  esti puolisoiden  tai  yleensä perheenjäsenten yhdenvertai-
suutta koskevat vaatimukset.  

264  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY  

Kielen ja  oikeuden historiallisuus  

Michel Foucault  erottaa  Les Mots et  les  choses  -teoksessaan klassiselle 
ajalle (Foucault'lle "klassinen aika" viittaa  1600-  ja  1700-lukujen euroop-
palaiseen ajatteluun) ominaisen tietämisen tavan modernille ominaisesta. 
Foucault'lle  Kantin  filosofia edustaa siirtymää tässä suhteessa, koska  se 

 tarjoaa mandollisuuden olettaa tiedolle oma  historia. Foucault'n  esitykses-
sä  on  tässä yhteydessä kiinnostavaa etenkin  se,  mitä  hän  väittää tiedon pe-
rustana olevista olettamuksista  ja  niiden muuttumisesta. Tiedon perustana 

 on Foucault'n  mukaan klassisena aikana representaatiota koskeva teoria. 
Kieltä koskevan ajattelun yhteydessä tämä ilmenee selvästi. Valistusajan 
merkittävimmät filosofit esittivät yleensä eksplisiittisesti kieltä koskevan 
teoriansa. Esimerkiksi  John Locke, G. W.  Leibniz ja Condillacin  johtama 
ranskalaisen  filosofian ns. Idealogues-ryhmä esittivät kaikki  kielen  koostu-
van elementeistä, merkeistä, jotka liittävät empiiriset aistihavainnot ajatte-
luun. Esimerkiksi  Locke  olettaa, että ulkoiset esineet ovat ihmisen mieles-
sä ideoita, joilla  on  suhde luonnon esineiden fysikaalisiin ominaisuuksiin. 
Sanat ovat merkkejä, joiden avulla nämä mielen ideat yhdistyvät kieleen. 

 Locken ja  hänen aikalaistensa mukaan kaikki  kielet  toimivat samaan ta-
paan merkkeinä. Tosin  on sopimuksenvarainen  asia, mitkä nimenomaiset 
sanat mielen kuviin liitetään. Ulkoinen maailma, mielen ideat  ja  niitä 
representoivat sanat ovat epistemologisesti yhteydessä toisiinsa niin, että 
kieltä voi pitää perimmältään yleispätevänä, universaalina asiana. Ihanteel-
lisin kieli olisi luonteeltaan pelkistynyt täysin universaaleiksi,  symbolin 
luonteisiksi merkeiksi,  joilla  on  kyky viitata ideoihinja niiden kautta ulko-
maailmaan yksiseliueisellä tavalla - universaalikieli, jonka ymmärtämistä 
kulttuuriset  ja  yksilölliset erot  tai  tulkinnan monimerkityksisyys eivät es-
täisi. Tästäkin näkökulmasta  on  myös ymmärrettävää, että oikeudellisen 
systematisoinnin ihanne oli monien filosofiaa harrastavien juristien mie-
lestä matemaattisiin symboleihin palautuva systeemi. Luonnollisen  kielen 

 ajateltiin perimmältään toimivan logiikkaa vastaavalla tavalla. Näin  ollen 
 on  myös ymmärrettävää, että "loogisen tulkinnan" ajateltiin olevan myös 

oikeudellisissa kysymyksissä sekä suositeltavaa että mandollista. 
Kysymys  kielen  alkuperästä kiehtoi monia  1700-luvun filosofeja, kuten 

 Jean-Jacques Rousseauta.  Kieli yhdistettiin ihmisten sosiaaliseen yhteiselä-
mään, koska  sen  avulla voitiin  mm.  ilmaista tarpeita sosiaalisesti ymmär-
rettävällä tavalla. Siksi  kielen  alkuperän oletettiin liittyvän ihmisyhteisöjen 
syntyyn. Koska rationaalisen luonnonoikeuden edustajat useimmiten olet- 

265  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

tivat  ihmisen "luonnontilassa" elävän yksin, ilman sosiaalisten yhteisöjen 
tukea, heidän oletuksensa mukaan kieli kehittyi yhteisöllisyyden myötä. 
Tosin useat filosofit olettivat perheen olleen ainakin jonkinlainen yhteisö, 

 ja  esimerkiksi  Rousseau  erottaa toisistaan inhimilliseen itseilmaisuun  ja 
 omien tunteiden välittämiseen soveltuvan  kielen ja  tarpeiden tyydyttämistä 

palvelevan sosiaalisen merkkikielen.  Rousseau  nostaa näin esiin sivilisaa-
tion myötä heikentyvän kyvyn käyttää kieltä ekspressiivisellä tavalla. Ta-
vallaan tämä  kielen ei-representoiva  ulottuvuus nousee  1800-luvun taitees-
sa tärkeäksi.  Foucault  ei  käsittele tätä muutosta, mutta  sen  sijaan esimer-
kiksi  Julia Kristeva on  eri yhteyksissä nostanut esiin poeettisen  kielen  juuri 
sellaisena  kielen ulottuvuutena,  joka  jää  sosiaalisen kanssakäymisen sään-
töjen palveluksessa olevan  kielen tavoittamattomiin. 

Savignyn  yhteydessä  on  kuitenkin kyse kieltä koskevan ajattelun toises-
ta siirtymästä, johon  Foucault  nimenomaisesti viittaa: kielille oletetaan  his-
toria. Historia  nousee muutenkin tärkeäksi ajattelun kategoriaksi. Esimer -
kiksi tiedon systemaattisuutta koskevaan olettamaan tämä vaikuttaa siten, 
ettei tutkittavan kokonaisuuden muotoileminen periaatteista loogisen päät-
telyn sääntöjen pohjalta riitä.  On  myös nähtävä tutkittava kokonaisuus his-
toriallisen muutoksen mukaisina sarjoina.  Historia  oli Savignyn aikalaisille 
muuta kuin aiempien sukupolvien historiikit, hallitsijakronikat  ja  kerto-
mukset -  se  oli inhimillisen elämän muotoja jäsentävä tiede. Usein histori-
allisen muutoksen suunnan ajateltiin evoluutioajatuksen mukaisesti olevan 
nouseva, ylempiin muotoihin tähtäävä. Evoluution idean mukaista  on  olet-
taa ihmisen  historian  olevan kehitystä,  ei  vain  muutosta. Evoluutioajatusta 
edustaa saksalaisessa  1700-luvun ajattelussa etenkin  J. G. Herder,  jonka 
ihmisen  historia  keskittyy nimenomaan ihmisen kehityshistoriaan. Luon-
nonoikeuden piirissä moni ajattelija oli esittänyt arveluita siitä, minkälai-
nen ihmiskunnan varhaishistoria  on  ollut. Alkuperäinen luonnontila oli 
kuitenkin luonnonoikeuden edustajille fiktio. Ihmiskunnan kehitystä kos-
kevia oletuksia käytettiin perustelemaan yhteiskuntaa koskevia väitteitä  ja 

 vaatimuksia. Herderin ihmisen  historia  taas keskittyi juuri historiaan. His-
toriallisesti esiintyvät  vallan  ja  yhteiskunnan muodot merkitsevät Herderille 
ihmiskunnan edistystä, niin että jokainen ihmiskunnan vaihe johtaa entistä 
korkeampaan elämän muotoon. Tällainen käsitystä nimitetään usein 
historismiksi. Historismi oli  1800-luvun ajattelussa tärkeä suuntaus. Esi-
merkiksi Hegeliä voi pitää historismin edustajana. 

Historiallisuuden esiinnousu  ei  toisaalta sisältänyt mitään itsestään sel-
vää varmuutta ihmiskunnan edistymisestä. Ranskan vallankumous koettiin  

266 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY  

hyvin monimerkityksiseksi tapahtumaksi, kuten esimerkiksi Kantm asiaa 
koskevat pohdinnat osoittavat. Vallankumouksen  ja  Napoleonin sotien yh-
teydessä usko rationaaliseen ihmiseen järkkyi vähän samaan tapaan kuin 
tapahtui  1900-luvun maailmansotien yhteydessä. Irrationalismin suosio 
kasvoi  1700-luvun lopulta alkaen. Mullistavien historiallisten tapahtumien 
jälkeen tutkijat kokivat tarpeelliseksi miettiä niitä historiallisia ehtoja, joita 
ihmiskunnan edistymisen tiellä ilmeisesti oli. Savigny omaksui  mm. Her-
deriltä  tämän historiakäsitteen.  Sen  sijaan poliittisen  historian  alueella hä-
nen lähin esikuvansa oli  Justus Möser.  Kuten Möser,  myös Savigny käsit-
teli poliittisen  ja oikeushistorian toimijoina  henkilöitä, korporaatioita  ja 

 kansaa yhdenvertaisten kansalaisten sijasta. Poliittinen ilmeni hänelle "to-
dellisena" juuri historiallisesti muodostuneen kansakunnan kautta. 

Kiinnostus evoluutioon  ei  liittynyt  vain ihmistieteisiin,  vaan  se  ilmeni 
myös luonnontieteissä. Ihmisyhteisöjen evoluutio  ja kielen  evoluutio  rinnas-
tettiin  myös toisiinsa. Saksalaisen romantiikan  ja  idealismin valtavirran ajat-
telussa  kielen alkupera ja  kehitys,  sen genealogia,  liittyy ihmisen mielen 
genealogiaan.  1700-  ja  1800-luvun taitteen kielitieteilijät pyrkivät konstruoi-
maan  kielten  historiallisen kehityksen yhteisestä alkukielestä. Itsessään tämä 
pyrkimys oli sovitettavissa yhteen universaalikielen mandollisuutta koske-
van olettamuksen kanssa -  jos  eri kielille voi olettaa yhteisen alkuperän, 
voi myös ajatella niiden olevan palautettavissa yhteiseen merkkijärjestel-
mään. Romantiikan ajan kielitieteilijät kuitenkin katsoivat, etteivät loogi-
set kategoriat riitä  kielen  ymmärtämiseen. Kielitiede pyrki jäljittelemään 
organismien tutkimista. Myös yhteisöt  ja  yhteiskunnat rinnastettiin  organis- 
meihin. Yhteiskunnat instituutioineen oli käsitettävä historiallisen kehityk-
sen tuotteiksi, joita  on  mandotonta ymmärtää  tai  selittää minkään ennalta 
oletettujen peruskäsitteiden  tai aprioristen  periaatteiden kautta. Vaikka ole-
massa oleville kielille edelleen oletettiin yhteinen alkukieli (yleensä  sans-
kriitti  oletettiin sellaiseksi), niin  kielten  oletettiin erikoistuneen  ja  muuttu-
neen evoluutioprosessin kulussa. Evoluution ajateltiin tuottavan rikkautta 

 ja  moninaisuutta. Evoluution kautta ihmiseen potentiaalisesti  tai virtuaali-
sesti  sisältyvä kehitysmandollisuus tuottaa toisistaan poikkeavia muotoja. 
Tämä ilmenee myös  kielten eriytymisessä ja  rikastumisessa. 

Tällainen kieltä koskeva käsitys saattoi toimia kansallisuusaatteen tukipis-
teenä.  1800-luvulla  valtio  ja  kansallisuus alettiin yleisesti kytkeä yhteen: 
valtion ajateltiin edellyttävän yhtenäistä kansallisuutta,  ja  jokaisen kansalli-
suuden vaativan oman valtion. Kansallisvaltion  idea  ei  välttämättä vetoa 
kansan yhteiseen kieleen - esimerkiksi kansan yhtenäinen kulttuuri  tai his- 

267 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen  

toriallinen  perinne voivat toimia ideologisesti kansallisen  kielen  tapaan. 
Kansakunnalle usein projisoitiin yhtenäinen  historia,  jonka avulla voitiin 
esittää kansakunnan samastuminen tiettyyn valtioon. Historiallisella kieli-
tieteellä  on  läheinen yhteys  kielen,  kansan  ja  valtion yhteenkuuluvuutta 
korostavaan ideologiaan. Esimerkiksi Suomessa historiallisen kielitieteen 
perinteen pohjalta tutkittiin suomen sukulaiskieliä pitkälti juuri suomalai-
suusideologian innoituksesta. Suomalaisten kieleen liittyvien kansallisten 
pyrintöjen vahvuudesta puhuu  sekin,  että suomen  kielen  tutkimuksessa his-
toriallisen kielitieteen ideoista alkunsa saanut suomensukuisten  kielten 

 suhteiden tutkimus jatkui vielä pitkään  sen  jälkeen, kun vastaava historial-
lisen evoluution tutkimus oli muualla syrjäytynyt. Eurooppalaisessa kieli- 
tieteessä kiinnostus historialliseen evoluutioon väistyi  jo  1900-luvun alus-
sa  mm.  strukturalistisen  kielitieteen tieltä, mutta Suomessa sukulaiskielten 
tutkimisella oli vankka asema vielä  1900-luvun puolivälissä. 

Valistuksen jälkeisessä tilanteessa inhimillisistä kulttuureista puhuttiin 
siis evoluution tuloksena,  ja  kulttuurien katsottiin kehityksessään muistut-
tavan eläviä organismeja. Oikeuden kansallisia ilmenemismuotoja vertai-
lemalla oikeudesta voitiin lausua jotakin yleistä, kuten aikaisemmin oli 
pyritty lausumaan luonnonoikeuden piirissä yleistettävissä olevien ihmi-
sen piirteiden varassa. Savignyn edeltäjistä  Gustav Hugo  oli  jo  korostanut 
oikeusvertailun merkitystä, mutta historiallinen koulu kehitti oikeusvertailua 
metodisesti vertailevan kielitieteen tapaisena tieteenä. 

Tämä  ei  merkinnyt valistusajattelun täydellistä hylkäämistä. Kuitenkin 
esimerkiksi  Kantin  filosofiassa keskeinen moraalisesti vapaa, itseään mää-
räävä  ja  itsestään tietoinen toimija oli sovitettava osaksi orgaanista, yhtei-
söllistä kehitystä. Saksalaisessa  1700-luvun lopun  ja  1800-luvun  alun  ajat-
telussa suosittu termi sivistys  (Bildung)  on  eräs niistä käsitteistä, joiden 
avulla pyrittiin yhdistämään valistusajattelussa tärkeä autonominen yksilö 

 ja  orgaaninen yhteisön kehitys.  Bildung-käsitteeseen sisältyy ajatus, että 
ihmissuvun kehityksen  on  kuijettava  yksilön kokemusten kautta, mutta il-
man yhteisön historiallista kasvua yksilön sivilisoituminen  on  mandoton-
ta. Sivistyksen ihanne oli keskeinen  Wilhelm von  Humboldtin ajattelussa. 
Vaikka Humboldtin Berliiniin kutsuma Savigny oli monessa asiassa eri 
mieltä tämän kanssa, heidän käsityksensä yksilön  ja  yhteisön toisiaan ri-
kastavasta suhteesta oli samantapainen. 

Tällainen ajatuksenkulku ilmenee myös siinä, miten Savigny rinnastaa 
 kielen ja  oikeuden historiallisen kehityksen. Historiallinen kielitiede tutki 

ensisijaisesti  kielen muuntumistaja kielten  eriytymistä. Historiallisen kieli- 

268  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIGNY  

tieteen keskeisiin hahmoihin kuului  Jacob Grimm,  joka yhdessä veljensä 
kanssa myös keräsi vieläkin melko hyvin tunnetun satukokoelman (Grim-
min veijesten kauneimmat sadut, jotka henkilökohtaisten muistikuvieni mu-
kaan voitaisiin niiden sisältämään  hard core  -väkivallan näkökulmasta pa-
remmin nimetä Grymmin veljesten kauheimmiksi saduiksi).  Jacob Grimm 

 opiskeli aluksi juridiikkaa Savignyn oppilaana,  ja  hän  mm.  kirjoitti muis-
tiin Savignyn edellä mainitut Marburgin luennot. Sittemmin  Grimm  kui-
tenkin siirtyi kielitieteen pariin. Hänen kiinnostuksensa oikeudellisiin il-
miöihin jatkui alan vaihdosta huolimatta,  ja  hän  mm.  kokosi keskiaikaista 
saksalaista oikeutta esittelevän kokoelman nimeltä  Deutsche  Rechtsalter-
tümer  (Saksalaisia oikeuden muinaismuistoja). Myös Savigny oli kiinnos-
tunut keskiaikaisesta oikeudesta.  Grimm  kuitenkin oli kiinnostunut eten-
kin germaanisesta oikeusperinnöstä,  jota  roomalaisen oikeuden omaksu-
minen oli turmellut; Savignyn näkökulmasta taas roomalaisen oikeuden 
perintö  ge!neines Rechtin  muodossa oli tärkeä  osa  saksalaista oikeutta.  Sa

-vignyn  keskiaikaista oikeutta käsittelevä teos onkin luonteenomaisesti  Ge-
schichte  des  Römischen Rechts im Mittelalter  (Roomalaisen keskiaikaisen 
oikeuden  historia).  Savignyn  laaja teos ilmestyi vuosien  1815-1831  välise-
nä aikana. Siitä etsivät innoitusta historiallisen koulun romanistit, kun taas 
Grimmin teos toimi historiallisen koulun pesäeron yhteydessä germanistien 
esikuvana. Grimmin suhde Savignyyn rikkoutui  tai  ainakin viileni poliit-
tisten tapahtumien kautta. Savigny kieltäytyi tukemasta Grimmin veljeksiä 

 ja  eräitä muita liberaaleina tunnettuja henkilöitä kiistassa, jonka lopputu-
loksena  Grimm  tuli karkotetuksi kotipaikaltaan. 

Sekä  Grimm  että Savigny ajattelivat kuitenkin molemmat sekä  kielen 
 että oikeuden syntyvän samaan tapaan, historiallisesti  ja  orgaanisesti. Sekä 

 kielen  että oikeuden perusta  on  tapa. Germanistien käsityksen mukaan oikeu-
den pätevyys  tai  sitova luonne voitiin suoraan johtaa tavasta,  ja  tässä  toi-
mintaja  esimerkiksi keskiaikaisen oikeuden rituaaliset muodot olivat tärkei-
tä. Romanistit taas korostivat tapaan perustuvan vakaumuksen merkitystä. 
Kun tavan ajateltiin ilmenevän vakaumuksena, niin  sen  voi väittää myös 
edellyttävän henkilökohtaista vakaumusta.  Kansan oikeusvakaumus on  Sa

-vignylle  oikeuden perustavanlaatuinen lähde.  Kuten  tietyn kansan keskuu-
dessa puhuttu kieli myös kansan noudattama oikeustapa kumpuaa orgaani-
sesta kansasta  tai Savignyn  keskeisen käsitteen mukaan kansanhengestä 
(itse käsitteen "kansanhenki" esitti tosin ensimmäisenä  Georg Friedrich 
Puchta). Kansanhenki  viittaa kansan oikeusvakaumukseen, joka syntyy si-
säisestä välttämättömyydestä  ja  toiminnan ulkoisesta jatkuvuudesta. 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


Kevät Nousiainen 

Tämä  ei  kuitenkaan tarkoita sitä, että kansanhenkeen sisältyvä oikeus 
olisi yhtä kuin yleinen  tai  enemmistön käsitys oikeudesta. Tämä ilmenee 
selvästi siinä, miten Savigny suhteuttaa oikeuden orgaanista syntyperustaa 
koskevan teoriansa oikeuden systematisointiin,  jota  on  jo  edellä kuvattu. 
Savignyn  System des  heutigen Römischen Rechts  -teoksen systematiikkahan 
perustui  Kantin oikeusopin  mukaisiin käsitteisiin, joilla  ei kantilaisessa  fl-

losofiassa  ole mitään suoraa yhteyttä kansan oikeusvakaumukseen  tai  sak-
salaiseen kansanhenkeen. Savignyn esityksessä oikeusinstituutit muodosta-
vat orgaanisen oikeussysteemin. Oikeus elää Savignyn mukaan kansan tie-
toisuudessa juuri käsityksenä oikeusinstituutioistaja niiden suhteista.  Savig-
nyn  järjestelmässä oikeusinstituutit määritellään historiallisesti, oikeuden 
syntyteorian näkökulmasta. Tässä mielessä "sisäinen" oikeussysteemi vas-
taa kansan oikeudellista vakaumusta  ja kansanhenkeä.  Lisäksi oikeussys-
teemin käsittämät instituutiot kuitenkin  on  työstetty teoreettisesti  (tai juri

-dis-dogmaattisesti),  koska oikeustieteen tehtävä  on  löytää "sisäistä" insti-
tuutioiden järjestelmää vastaava ulkoinen muoto  tai esitysjärjestys.  Luon-
nollista, historiallista  ja  orgaanisesti kehittyvää systeemiä ilmaisemaan tar-
vitaan positüvisen oikeuden muodossa ilmaistu, keinotekoinen  ja  teoreetti-
nen systematisointi. Historiallisen koulun ajattelussa oikeudellisen systee-
min itsenäisyys korostui, koska dogmaattis-systemaattisen esityksen aikaan-
saaminen oli joka tapauksessa oikeuden ammatillisten harjoittajien tehtä-
vä. Tässä suhteessa romanisteilla  ja germanisteilla ei  ollut käsityseroja. Ero 
ilmeni pikemminkin siinä, että romanistien kuten Savignyn mielestä oikeus-
tiede oli keskeinen oikeudellista systeemiä muotoava voima, kun taas  ger-
manistit  antoivat tämän tehtävän tuomioistuimille. Historiallisen koulun 
käsitys vakiintui myöhemmän käsitelainopin piirissä. 1'ypillistä tälle ke-
hittelylle oli  se,  että aiemmin itsenäisenä oikeuslähteenä tarkasteltu "tavan-
omainen oikeus" alkoi merkitä tuomioistuimen noudattamaa oikeuskäy-
täntöä. 

Savignyn systematisointiin  sisältyy näin pyrkimys esittää oikeus sekä 
historiallis-sosiaalisissa yhteyksissään että teoreettisesti systemaattisessa 
muodossa. Samanaikaisesti Berliinissä vaikuttanut  Hegel  pyrki oikeusfiloso-
fiassaan jokseenkin samaan tavoitteeseen. Savignyllä historiallinen  ja  so-
siaalinen oikeuden ulottuvuus tosin ilmestyy näkyviin  vain  hyvin  abstrak-
tissa muodossa  ja  sivuutetaan nopeasti. Tavallaan kuitenkin Savignyn lä-
hestymistapaa voi pitää kiinnostavana siitäkin syystä, että  hän  korostaa oi-
keuden sosiaalisia pikemmin kuin poliittisia kiinnekohtia. Kyseessä  ei  to-
sin ole nykyisessä mielessä oikeussosiologinen tapa ymmärtää oikeuden  

270 

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU


F. C. von  SAVIONY  

oleminen.  On  kuitenkin modernille ominainen piirre, että oikeuden yhtääl-
tä edellytetään olevan jotakin tavanomaista, kansan käytännöissä ilmene-
vää  —ja  että oikeuden täsmällisempi määritteleminen osoitetaan oikeustie-
teen, tuomioistuimien  tai  ylipäänsä juridisen ammatillisen käytännön edus-
tajien tehtäväksi. 

Voi kysyä, onko Savignyn tapa käsittää oikeus kulttuurin tuotteeksi, kan-
san oikeustapojen kautta syntyväksi jajuristien oikeusperiaatteiksi tiivistä-
mäksi ilmiöksi jotakin hyvin samantapaista kuin Euroopan nykyoikeus-
tieteessä. Viime vuosikymmeninä  on  korostettu taas oikeuden syntytapojen 
monikeskisyyttäja kulttuurisia kiinnekohtia. Omana aikanamme oikeuden 
olemisen  (Dasein)  esitetään usein samanaikaisesti sekä perustuvan yhtei-
sölliseen tapaan että kumpuavan yksilön tandonilmauksista. Kansainväli-
sen, kansallisen  ja  paikallisen sääntelyn yhteisvaikutusta  on  vaikeata ta-
voittaa yksinomaan suvereeniin lainsäätäjään kiinnittyvällä opilla. Senkin 
vuoksi oikeuskulttuuri saa oikeudellisessa ajattelussa vahvan sijan. 

Savignyn  tärkeimmät teokset 
Savigny,  Friedrich Carl von:  Vom Beruf unserer Zeit für Gesetzgebung und Rechts-

wissenschaft.  (1814).  Teoksessa  Hattenhauer,  Hans: Thibaut  und Savigny. Ihre 
programmatischen Schriften. München  1973, s. 95-192.  

Savigny,  Friedrich Carl von:  Geschichte  des  heutigen Römischen Rechts im Mittelalter  
(1815-1831).  

Savigny,  Friedrich Carl von: System des  heutigen Römischen Rechts.  Berlin (1840-1849). 
 Savigny,  Friedrich Carl von:  Vorlesungen über juri stische Methodologie  1802-1842. Frank-

furt am Main 1993.  

Kirjallisuutta 
Rückett,  J.:  Idealismus, Jurisprudenz und Politik bei  F C. von Savigny.  1984. 

 Jakobs,  H. H.: Die Begrundung der  geschichtlichen Rechtswissenschaft.  1992.  

Lisää tähän artikkeliin liittyvää sekundaarikirjallisuutta  on  mainittu teoksessa: 

Nousiainen, Kevät: Prosessin herruus. Länsimaisen oikeudenkäytön "modernille" omi-
naisten piirteiden tarkastel ua  ja  alueellista vertailua. Jyväskylä  1993, s. 93-118, 135-
188. 

271  

https://c-info.fi/info/?token=uqoM5sisCG2fSOpZ.Onvwy_ydgIH55or8e-kzYA.BSELw6yW3vkxnr8tn57RD5c6qwGodUk1f1GGGeZwXJonu9I_oUcpXqS-M3AmOWmmU9fWkQi5Fy_LhYyjQP65wepwFWL9bEJaZyXtg_5-tu5B_dk3cHdit-f3RdPeU2CGhfcjOfUz0tp_ktKivV01j7z-OvKVbzsUiz0Pxdcg32d2XWvIL8HgnycSvYHYY8tfVP0DtuaZ41s7KU66_Fe64OfU

