
III

ESIPUHE

K i m m o  N u o t i o  –
H e t a  A l e k s a n d r a  G y l l i n g  ( t o i m . )

Oikeus ja politiikka:
filosofisia esseitä

S U O M A L A I N E N  L A K I M I E S Y H D I S T Y S  •  H E L S I N K I

...................................................................................................................................................................................

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:293

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


IV

ESIPUHE

Kannen suunnittelu: Heikki Kalliomaa
Kannen kuva © Wolfgang Kaehler/CORBIS/Skoy

© Suomalainen Lakimiesyhdistys ja kirjoittajat

ISSN 1458-0446
ISBN 978-951-855-273-7

Edita Prima Oy, Helsinki 2007

Julkaisuvaliokunta
Pekka Vihervuori, puheenjohtaja
Markku Helin
Mika Hemmo
Raimo Lahti
Tatu Leppänen
Risto Nuolimaa
Lea Purhonen, sihteeri

Tilausosoite
Suomalainen Lakimiesyhdistys
Kasarmikatu 23 A 17
00130 Helsinki
p. (09) 6120 300
f. (09) 604 668
sly@lakimies.org
www.lakimies.org

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:294

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


V

ESIPUHE

Sisällys
...................................................................................................................................................................................

Esipuhe ................................................................................................... VII

Heta Aleksandra Gylling
Multikulturalismikeskustelun moninaisia ongelmia ................................... 1

Ari Hirvonen
Suvereeni ja päätös normin tuolla puolen: Schmitt ja Benjamin .............. 19

Jari Kauppinen
Hannah Arendt totuudesta ja valehtelusta politiikassa ............................. 41

Toomas Kotkas
Michel Foucault’n käsitys oikeuden ja
liberaalin poliittisen rationaliteetin välisestä suhteesta ............................. 57

Arto Laitinen
Persoonien välisestä tunnustuksesta ......................................................... 79

Iivi Anna Masso
Keskusteleva demokratia ja perustuslaillinen oikeusvaltio.
Onko osallistuvan kansanvallan ja liberaalin oikeusjärjestelmän suhde
symbioottinen vai ristiriitainen? ............................................................. 105

Kimmo Nuotio
Eettistä vai moraalista oikeutta?
Oikeusvaltio monikulttuurisuuden paineessa ......................................... 127

Mika Ojakangas
Oikeus ja omatunto Kreikan klassisella ajalla ........................................ 145

Pilvi Toppinen
Philip Pettitin republikaaninen vapaus ................................................... 179

Annamari Vitikainen
Monikulttuurisuus ja kulttuurisen ryhmän määrittelyn ongelmat .......... 205

Kirjoittajat ............................................................................................... 229

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:295

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


1

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

.............................................................................................................................................................................

Heta Aleksandra Gylling

Multikulturalismikeskustelun
moninaisia ongelmia

Liberalistien ja yhteisökeskeisen yhteisöajattelun puolestapuhujien välinen
keskustelu on sitten 1980-luvun kommunitaristisen Rawls-kritiikin laajen-
tanut muotoaan, kun yhteisöjen merkitystä korostavaan keskusteluun nousi-
vat kysymykset niin kansallisten kuin muidenkin vähemmistöjen oikeuksis-
ta. Pluralistisen, yksilöihin ja heidän oikeuksiinsa perustuvan liberalismin
haastajaksi nousi kulttuurisia oikeuksia vaativa multikulturalistinen ajattelu,
jossa yksilönvapauksien arvo nähdään yleensä sekundaarisena. Toisin kuin
liberalistisessa traditiossa, yhteisö halutaan nähdä yksilön hyvinvoinnin ja
identiteetin määrittäjänä – äärimmäisissä muodoissaan siten, että hyvinvointi
ja kulttuurinen kukoistus ovat mahdollisia vain silloin, kun kulttuurit elävät
omaa erillistä elämäänsä, suojaten omia traditioitaan erityisesti läntisiltä vai-
kutteilta. Erillisyyden vaatimus luo yhteisön sisälle yhteenkuuluvuutta, jota
ei välttämättä haluta kulttuurien välille. Läntiset, liberalismin ytimeen kuu-
luvat oletukset suvaitsevaisuudesta, demokraattisesta päätöksenteosta ja yk-
silön autonomiasta oman elämänsä suhteen joutavat tällöin romukoppaan.

Näkyvin hahmo viimeisen kymmenen vuoden aikaisessa keskustelussa
lienee Will Kymlicka, joka toi oman liberalistisen tulkintansa keskusteluun
jo 1980-luvun lopussa teoksellaan Liberalism, Community and Culture ja
1995 ilmestyneellä teoksellaan The Rights of Minority Cultures. Hyvän ko-
konaisvaltaisen kuvan hänen näkemyksistään saa aiemmin ilmestyneisiin
esseisiin ja artikkeleihin perustuvasta kokoelmasta Politics in the Vernacu-
lar – Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship, joka ilmestyi 2001.
Kymlickan keskeinen panos keskusteluun on ollut korostaa, ettei vähem-
mistöoikeuksien puolustaminen välttämättä johda liberalistisen ajattelun
hylkäämiseen – kuten traditionaalisen ”kommunitarismi vs. liberalismi”
-dikotomian edustajat haluaisivat tilanteen nähdä. Päinvastoin, Kymlicka on
useasti korostanut, että monet vähemmistöryhmät eivät suinkaan halua vie-
roksua modernia liberaalia yhteiskuntaa vaan olla sen täysivaltaisia jäseniä,

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:291

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


2

Heta Aleksandra Gylling

säilyttäen kuitenkin omat etnis-kulttuuriset erityispiirteensä. Oma vaikutel-
mani Kymlickan näkemyksestä on, että hän pyrkii taiteilemaan yhtäältä yk-
silön oikeuksia korostavan liberalismin ja toisaalta kulttuurista tai kansallis-
ta identiteettiä korostavan yhteisöllisyyden välissä.1 Kymlickan liberaalia
kulturalismia edustava näkemys korostaa yksilön autonomiaa ja siten hyl-
kää vaatimukset siitä, että vähemmistöt olisivat oikeutettuja rajoittamaan
jäsentensä perustavia poliittisia tai kansalaisoikeuksia kulttuurisen puhtau-
den tai autenttisuuden nimissä.2 Kymlickan mukaan liberaali multikultura-
lismi voi kuitenkin hyväksyä ryhmille erilaisia oikeuksia suojaamaan vä-
hemmistöjä enemmistön esim. poliittiselta tai taloudelliselta vallankäytöltä.
Kuten hän itse yksinkertaisten asian esittää, ”vähemmistöoikeudet ovat yh-
teensopivia liberaalin kulturalismin kanssa, jos (a) ne suojelevat yksilönva-
pautta ryhmässä ja jos (b) ne edistävät tasa-arvoisia suhteita (non-dominans-
sia) ryhmien välillä.”3

Tunteita herättänein keskustelu monikulttuurisuudesta alkoi kuitenkin sen
jälkeen kun Susan Moller Okin julkaisi artikkelinsa ”Is Multiculturalism Bad
for Women?”4 Monet niin nykyisistä multikulturalismin puolustajista kuin
aiemmistakin aktiivisista osallistujista, kuten Chandras Kukathas ja Bhikhu
Parekh, kritisoivat Okinin ja itseni kaltaisia epäluuloisia liberalisteja, jotka
ovat huolestuneita siitä, mitä vähemmistöjen vähemmistöjäsenille – oli heitä
sitten vain yksi tai useampia – tapahtuu, mikäli (vähemmistön) enemmistön
näkemys yhteisistä kulttuurisista arvoista on hyvin konservatiivinen ja su-
vaitsematon. Todellisesta maailmasta löytyy paljon esimerkkejä siitä, miten
traditionaalisten arvojen kannattajat eivät aina tyydy siihen, että heidän ar-
vonsa ovat olemassa ja hyväksyttyjä, vaan näkevät ne normatiivisesti ainoi-
na oikeina, vaatien kaikkien muidenkin ryhmänsä jäsenten jakavan ne. Ku-
ten myös Kymlicka uskoo, länsimaissa elävien vähemmistökulttuurin edus-
tajien pelko omien traditioiden, tapojen ja uskomusten katoamisesta ei ole
oikeutus muiden pakottamiselle yhteiskunnassa, joka rakentuu demokratian
ja yksilönvapauden periaatteille. Jyrkimmät liberalismin vastustajat eivät vain
väheksy yksilön oikeuksien ja autonomian merkitystä, vaan puheillaan ”jae-
tusta kulttuurista” tai ”ryhmäoikeuksista” unohtavat joko tietoisesti tai tie-

1 Tämä tulee hyvin näkyviin jo Kymlickan ensimmäisessä teoksessa Liberalism, Commu-
nity, and Culture (1989).
2 Kymlicka 2001, s. 22.
3 Kymlicka 2001, s. 22–23.
4 Teoksessa Cohen – Nussbaum – Howard (eds): Is Multiculturalism Bad for Women (1999).

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:292

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


3

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

dostamattaan ne määrittelyongelmat, jotka kulttuuriseen jäsenyyteen liitty-
vät.

Kaikessa nimenomaan liberalisteja vastaan suunnatussa kritiikissä näyt-
täisi ytimenä olevan, että yksilön oikeuksien ja autonomian korostaminen ei
ole tärkeää, koska hyvä elämä on mahdollinen vain kulttuurisessa traditios-
sa. Ihmisen pitäisi elää omien kulttuuristen – yleensä perittyjen – arvojensa
mukaista elämää ja tehdä tuon perinteisen kulttuurin mukaisia valintoja.
Ongelmana on kuitenkin, kenellä on oikeus määritellä, kuka mihinkin kult-
tuuriin kuuluu ja mitä kulttuuria kenenkin pitäisi edustaa. Liberalismin vas-
taus ”yksilö itse” ei kommunitaristis-kollektivistisen yhteiskuntamallin edus-
tajaa miellytä, sillä yksilöt halutaan nähdä kulttuurinsa tuotteina, ei valitse-
vina agentteina. Jos kulttuuri määrittää, kuka minä olen ja minkälaiset valin-
nat ovat minulle kulttuurisesti oikeita valintoja, tulkintaa ei varmasti jätetä
minulle, vaan jotkut minua tietävämmät kulttuuriset tai vastaavat johtajat
haluavat päättää tulkinnoista ja kertoa meille yhteisön jäsenille, missä ”oi-
keiden uskomusten” ja sallitun toiminnan rajat kulkevat.

Jos kulttuuriset arvot ovat tärkeitä, mikä on eettisten arvojen suhde näihin
arvoihin? Onko enemmistön pakko hyväksyä vähemmistön eettisinä pitä-
mät arvot silloinkin, kun ne ovat enemmistön näkemyksen mukaan epäeetti-
siä ja ympäröivän yhteiskunnan mielestä jopa laittomia? Muodostavatko
”kulttuuriset arvot” (sen mukaan mitä niillä milloinkin halutaan tarkoittaa)
pyhän ja koskemattoman arvojoukon, jota ulkopuoliset eivät saa arvostella
vain siksi koska ne ovat traditionaalisia, kulttuurisia arvoja?

Kunnioitusta suvaitsevaisuuden sijaan?

Yksi usein toistettu syytös on, että liberalistit puhuvat suvaitsevaisuudesta,
kun pitäisi puhua kulttuurien ja tapojen, arvojen tunnustamisesta tai kunnioi-
tuksesta.5 Samoin he huomauttavat, ettei kulttuurisia arvoja pitäisi nähdä
vain välineellisesti arvokkaina asioina, jotka parantavat ihmisten elämää,
hyvinvointia ja yhteenkuuluvuuden tunnetta, joka useimmille ihmisille on
tärkeää, vaan itsessään arvokkaina, jopa silloin kun ne edustavat suvaitse-
mattomuutta demokratian, tasa-arvon ja yhtäläisten oikeuksien periaatteita
kohtaan. Tämän vaatimuksen ongelmana on jo John Locken6 oivallus siitä,

5 Kirjallisuudessa yleensä käytetyt käsitteet ovat recognition ja respect.
6 Locke 1689 (1990).

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:293

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


4

Heta Aleksandra Gylling

että on hyvin vaikea vaatia aitoa kunnioitusta, kunnioitusta tunteena, jos
ihminen ei aidosti ja spontaanisti kunnioitusta tunne. Kunnioitus on tunne ja
tunteita on vaikea pakottaa itselleen vaikka kuinka haluaisi – ja vielä vai-
keampaa, kun ei edes halua. Jos en kunnioita tapaa sulkea naiset kotiin ja
estää heitä osallistumasta miesten rinnalla yhteiskunnalliseen elämään, mi-
ten ihmeessä voisin jonkun vaatimuksesta sitä kunnioittaa? Tapaa, jota itse
asiassa pidän vastenmielisenä ja jonka toivoisin muuttuvan niin pikaisesti
kuin mahdollista?

Kokonaan toinen asia on, että voin joko rangaistuksen pelosta tai muus-
ta syystä käyttäytyä ikään kuin kunnioittaisin jotakin. Tämä ei kuitenkaan
vastaa kunnioittamisen vaatimusta vaan ainoastaan tyydyttää odotuksen
siitä, että kaikki käyttäytyisivät ikään kuin kunnioittaisivat tapaa x. Käyt-
täyminen ”ikään kuin” palautuu suvaitsevaisuuteen. Jos käyttäydyn ”ikään
kuin” kunnioittaisin, piilotan todellisen tuntemukseni: en puutu asioihin
tekemisilläni tai kommenteillani, vaan annan niiden olla. Miten tämä sit-
ten varsinaisesti eroaa suvaitsevaisuudesta? Mielestäni ei mitenkään. Jos
kunnioitus on tunne, jota ei voi keinotekoisesti tuottaa, ja jos ”ikään kuin”
käyttäytyminen ei relevantisti eroa suvaitsevaisesta käytöksestä, kunnioi-
tuksen vaatijat vaativat jotain, mitä ei voi omasta tahdosta toteuttaa. Voin
toki kovastikin toivoa, että vapaamielisyyden vastustajat oppisivat kunnioit-
tamaan heistä vastenmielisiä, vapaamielisiä näkemyksiä, mutta on täysin
epäloogista, että ryhtyisin vaatimaan jotain muuta kuin ”ikään kuin” käyt-
täytymistä.

Kunnioittamisen ja suvaitsemisen ajatuksiin liittyy toinenkin ongelma,
jonka ratkaisu riippuu siitä, mitä pidämme tuon vaaditun kunnioituksen tai
suvaitsevaisuuden kohteena. Voin hyvin suvaita ja kunnioittaa muiden oi-
keutta päättää itse siitä, mitä arvostavat tai minkälaisen elämäntavan valitse-
vat, toisin sanoen arvostan heidän oikeuttaan valita, silloinkin kun en ym-
märrä, miksi he valitsevat sisällöllisesti mitä valitsevat.7 Yksilönvapauden ja
omien arvovalintojen tekemisen oikeuden kunnioittamisesta ei kuitenkaan
seuraa, että minun pitäisi arvostaa ja kunnioittaa valinnan sisältöä. Vapaa-
mielisenä liberalistina voin olla sitä mieltä, että A:lla on oikeus uskoa maa-
hisiin ja B:llä ufoihin – tästä ei seuraa, että minun pitäisi pitää näiden valin-
tojen sisältöjä arvokkaina.

7 Mill, Häyry (Gylling).

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:294

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


5

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Niillä, jotka kiihkeimmin vaativat kunnioitusta arvoilleen ja uskomuksil-
leen, on kuitenkin tapana väheksyä kaikkien muiden uskomuksia ja tapoja,
jopa heidän omalla maaperällään. Keskinäistä toisten tapojen kunnioitusta
ei edustanut imaami, joka valtiovierailullaan kieltäytyi kättelemästä Alan-
komaiden naispuolista ministeriä. Mielestäni on kuitenkin perusteltua väit-
tää, että jos kyseessä olevan ministerin oletetaan (kuten oletetaan) vastavie-
railulla pidättäytyvän yrityksistä kätellä miespuolisia kollegoitaan, kollegan
tulisi kunnioittaa hollantilaista, ylipäätään länsimaalaista tapaa kätellä tavat-
taessa Alankomaiden maaperällä. Kaikkein ongelmallisin tilanne on kuiten-
kin silloin, kun jotkut etnisen, uskonnollisen tai muun kulttuurin edustajat
ryhtyvät määrittelemään ja vaatimaan täsmällisiä rajoja sille, ketkä ”heidän”
kulttuurinsa piiriin kuuluvat ja mitkä tavat, uskomukset ja toimintamallit
ovat välttämättömiä ”oikealle jäsenelämälle”. Jos esimerkiksi valtio pitää
lailla turvattavana oikeutena työssäkäyntiä ja koulutusta, millä perusteilla
vähemmistökulttuurin edustajat olisivat oikeutettuja kieltämään kyseisen
oikeuden jäseniltään? Moniarvoisuus pluralismina eli uskomuksena siitä, että
meillä on monenlaisia keskenään ristiriitaisiakin arvoja ja arvostuksia, joi-
den pitäisi voida elää sovussa samassa yhteiskunnassa, ei tähän oikeuta. Va-
litettavasti monet multikulturalismin edustajat pitävätkin moniarvoisuutta
pahana asiana eivätkä halua erilaisten arvojen elävän yhdessä, puhumatta-
kaan, että ne voisivat vaikuttaa toisiinsa. Päinvastoin, he haluavat pitää kult-
tuurit erillään ja siten säilyttää traditionaaliset arvot puhtaina. Missä määrin
se on nyky-yhteiskunnassa millään tavalla realistinen oletus, on hyvä kysy-
mys sinänsä.

Traditioita tradition vuoksi vai yksilön autonomiaa?

Länsimaista yksilön autonomiaa on kritisoitu myös siitä, että liberaalien väi-
tösten vastaisesti yksilönvapaus ei ole neutraali, vaan perfektionistinen arvo,
kuten mikä tahansa liberaalien kritisoima non-liberaali arvo. Esimerkiksi
Jonathan Quong syyttää Susan Okinia perfektionistisesta liberalismista:

”Okinin liberalismi on perfektionistista siinä mielessä, että autonomia näh-
dään perustavana kaikenkattavana liberaalina arvona pyrkimyksessään edis-
tää kaikkien kansalaisten autonomiaa, heidän kaikilla elämänalueillaan, sekä
julkisen että yksityisen alueella.”8

8 Quong 2004, s. 56.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:295

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


6

Heta Aleksandra Gylling

Autonomia on varmasti keskeinen liberalismin arvo. Moni kuitenkin unoh-
taa, ettei yksilön oikeudesta tehdä vapaasti ensisijaisesti itseään koskevia
päätöksiä seuraa velvollisuutta niitä tehdä. Liberaalissakin yhteiskunnassa
yksilöllä on oikeus olla valitsematta ja päättämättä omista asioistaan. Hän
voi aina vapaasti kääntyä niiden puoleen, joiden uskoo tietävän itseään pa-
remmin, mikä hänelle on hyväksi. Vaikka kaikki joutuvat oppimaan luke-
maan, kenenkään ei ole aikuisena pakko lukea kirjoja.

Autonomian merkitystä vähätellään myös vetoamalla ihmisten oletuksiin
tai niin sanottuun empiiriseen evidenssiin, kuvauksiin ihmisten edustamista
arvoista ja preferensseistä. Ajatuksena näyttää olevan yritys osoittaa, miten
autoritaariset sosiaaliset roolit ja käytännöt ovat ihmiselle joskus hyvää te-
keviä. Ranjoo Seodu Herr esimerkiksi viittaa Leila Ahmediin, joka kirjoi-
tuksessaan on esittänyt, että sen sijaan, että näkisimme haaremit paradig-
maattisina esimerkkeinä naisten alistamisesta, meidän tulisi nähdä ne käy-
täntönä, joka salli naisille helpon tavan yhteisölliseen seurusteluun keske-
nään.9

Paternalistiset kulttuurisen itsenäisyyden edustajat näyttävät pitävän it-
sestään selvänä, että tavat ja traditiot ovat arvokkaita sen vuoksi, että ne ovat
traditioita, eivätkä vain siksi, että ne edelleen hyödyttävät ihmisten elämää.
Koska samaiset henkilöt eivät kuitenkaan ole valmiita pitäytymään täysin
muuttumattomassa maailmassa, heidän pitäisi jotenkin selittää sekä niille
jäsenilleen, jotka eivät ole valmiita arvostamaan kaikkea vain sen takia, että
kyseessä on perinteinen tapa, että meille ulkopuolisille, miksi juuri tietyt
traditiot ovat pyhiä ja koskemattomia.

Seuraavassa tarkastelen joitakin mielestäni kiintoisia, mutta ongelmalli-
sia kannanottoja, joita kulttuuristen oikeuksien puolestapuhujat ovat viime
vuosina esittäneet. Ensimmäinen liittyy siihen, miten yksinkertaisena käsit-
teenä – itsestään määrittyvänä ja jopa omaa elämäänsä elävänä entiteettinä –
kulttuuri nähdään. Autoritatiivisen tulkinnan mukaan kulttuurin rajoista
määräävät vain jotkut kulttuurin edustajat, parhaiten asioista perillä olevat
tahot – useimmiten tämä tarkoittanee uskonnollisia johtajia. Toinen vaihto-
ehto olisi demokraattinen tulkinta kulttuurista, jossa rajojen ja normien mää-
rittelijöinä toimivat inklusiivisesti kaikki ne, jotka itse näkevät itsensä kysei-
sen kulttuurin edustajina. Autoritaaristen tulkintojen ongelmana on, että ne
yliarvioivat kulttuurin yhtenäisyyttä yksittäisten jäsenten erilaisten tulkinto-
jen, mieltymysten ja arvostusten kustannuksella.

9 Ahmed 1982, s. 528–529.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:296

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


7

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Esimerkiksi Bhikhu Parekh huomauttaa kirjoituksessaan Brian Barryn
edustamaa yksilökeskeistä liberalismia vastaan:10

”kulttuuri on tärkeä yksilöllisen identiteetin ja itseymmärryksen lähde. Se
muovaa jäseniään, rakentaa heidän ajattelutapojaan ja maailmankuvaansa,
järjestää heidän elämänsä ja tarjoaa merkitysten, arvojen ja ideaalien mal-
lin.”

Bhikhulle olemme kulttuurisia olentoja, koko elämämme läpäisevän kult-
tuurin luomuksia.11 Hänen väitettään voi kuitenkin tulkita erilaisin paino-
tuksin. Toki olemme tietyssä mielessä kulttuurimme tuotoksia siten, ettem-
me omia arvojamme ja arvostelmiamme arvioidessamme voi riuhtaista it-
seämme irti länsimaisen ajattelun kahleista. Toisaalta on yksi asia myöntää,
että taustakulttuurimme vaikuttaa siihen, mitä ja miten ajattelemme. Toinen
asia taas on ajatella, että kulttuurinen traditiomme determinoi ja sen pitää-
kin determinoida sitä, mitä ajattelemme. Kasvukulttuurimme varmasti toi-
mii taustana sille, minkälaiseksi oma arvomaailmamme rakentuu. Minun on
kuitenkin vaikea ymmärtää, miksi sen pitäisi normatiivisesti ohjata sitä, miten
ihmiset elämänmallinsa valitsevat? Empiirinen todellisuus jo kertoo miten
heterogeenisiä suurin osa olemassa olevista yhteiskunnista on. Oli yhteisön
ja sen jäsenyyden merkitys yksilölle itselleen enemmän tai vähemmän tär-
keä, useimmat meistä kuuluvat useammanlaisiin yhteisöihin, joiden edusta-
mat arvot eivät aina ristiriidattomasti sulaudu toisiinsa. Eettisten arvojemme
ohella näkemyksemme uskonnosta, yhteiskunnasta, politiikasta, taloudesta
ja estetiikasta kietoutuvat yhteen maailmankuvaksemme. Jos ihmistä ei pa-
koteta väkisin omaksumaan ja edustamaan tiettyä maailmankuvaa, siitä
muodostuu varmasti yhtä persoonallinen kuin mitä hän itsekin on.

Chandran Kukathas taas painottaa erilaisia tapoja tulkita kulttuurin ja
yksilöiden välistä suhdetta huomauttaessaan, että ”jotkut kulttuurit eivät voi
hyväksyä ajatusta, että yksilölliset projektit voisivat tarjota arvoperustan”
käyttäen esimerkkinään Australian aboriginaaleja, joilla omasta mielestään
ei ole henkilökohtaisia tavoitteita elämässään.12 Deskriptiivisesti väite on
varmasti pätevä, mutta jälleen kerran voi kysyä, onko normatiivisesti ottaen
perusteltua ajatella, ettei ihmisillä olisi omia henkilökohtaisia tavoitteita?
Olisiko jollain tavalla hyvä asia, että ihmiset tavoittelisivat vain yhdessä ar-

10 Parekh 2002, s. 140.
11 Parekh 2002, s. 141.
12 Kukathas 1995, s. 246.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:297

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


8

Heta Aleksandra Gylling

vokkaina pidettyjä asioita? Ja mitä oikeastaan tarkoittaa, että yhteisö kollek-
tiivisesti tavoittelee yhteisiä päämääriään? Onko mahdollista ja mielekästä
olettaa ”haluavan” tai ”tahtovan” yhteisön olevan jotain enemmän kuin ne
yksilöt, jotka yhteisön muodostavat? Jotain mikä on yksilöistä muodostuvan
yhteisön yläpuolella?

Puhe kulttuureista erillisinä entiteetteinä viittaa essentialistiseen tulkin-
taan, jonka mukaan kulttuurit olisivat selkeästi rajattuja ja tunnistettavia,
selkeästi määriteltävine rajoineen. Kulttuurit eivät kuitenkaan voi olla itse-
näisiä, ihmisyksilöistä irrallisia moraaliagentteja. Kukathasin huomautus sii-
tä, mitä kulttuurit voivat hyväksyä ja mitä eivät, kuulostaa tulkinnalta, jossa
kulttuurit eläisivät omaa elämäänsä, jäsentensä tahdosta ja haluista riippu-
matta. Helpompi ja vähemmän ongelmia aiheuttava tulkinta kulttuurien luon-
teesta olisi kuitenkin näkemys, jonka mukaan kulttuurit ovat dynaamisia,
vaikkakin hitaasti muuttuvia entiteettejä, joiden rajat jatkuvasti muuttuvat
yksilöiden myötä. Kulttuuriset tekijät muokkaavat yksilöitä ja yksilöt kult-
tuureja.

Optimismia kulttuurisen yhtenäisyyden suhteen edustaa myös Ranjoo
Seodu Herr artikkelissaan ”A Third World Feminist Defense of Multicultu-
ralism”. Hän kirjoittaa ryhmäautonomian ongelmallisesta käsitteestä muun
muassa seuraavasti:

”Sen sijaan, että hyväksyisimme patriarkaalisten miesjohtajien meille asetta-
man ylhäältä alas -toimivan ryhmäautonomian käsitteen, rodullis-etniset nai-
set ehdottivat toisenlaista, alhaalta ylös -suuntautuvaa ryhmäautonomian kä-
sitettä, joka sopii paremmin sekä perinteisiin, vielä lännen tahraamattomiin
arvoihin että sukupuolten tasa-arvoon.”13

Herrin idealistinen oletus siitä, että nämä naiset löytävät yhdessä, keske-
nään, saman tasa-arvoisen hengen ja pystyvät ilman ristiriitoja luomaan yh-
teisen arvomaailman, jossa heille kuitenkin tärkeät yksilön ihmisoikeudet
sulautuvat yhteen traditionaalisten arvojen kanssa, on kovin optimistinen.
Ajatus naisten suojelemisesta ja kulttuurisesta integriteetistä on kaunis, kun
taas ajatuksen realistisuus on toinen kysymys. Näkemystä edustavat abori-
ginaalinaiset olivat itse, joka tapauksessa, ehdottomia vaatimuksessaan säi-
lyttää ihmisoikeuksiin liittyvät ”tuontiarvonsa”, mikä – kuten Herrkin myön-
tää – osoittaa, että he olivat vähemmän kiinnostuneita kulttuuristen arvojen-
sa säilyttämisestä kuin kulttuurinsa liberalisoinnista.

13 Herr 2004, s. 99.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:298

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


9

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Suurin ongelma lienee kuitenkin siinä, kuinka yhtenäinen tai epäyhtenäi-
nen enemmistökulttuurin sisällä elävän vähemmistön näkemys omasta kult-
tuuristaan on. On kyseenalaista, edustavatko Herrin mainitsemat aborigi-
naalitkaan yhtenäistä näkemystä omien ja ”tuontinäkemysten” painoarvois-
ta ja merkityksistä. Vaikka ensi silmäyksellä vaade kansallisten vähemmis-
töjen oikeudesta hylätä liberalismi ja vaalia non-liberaalia kulttuuriaan si-
ten, että ”liberaalin enemmistön täytyy vain elää asian kanssa, kuten sen
kanssa, että muissa maissa on illiberaaleja lakeja”14, voi kuulostaa autono-
mian kunnioitukselta, se ei todellisuudessa sitä ole. Mikäli yksikin vähem-
mistön edustaja tuntee olevansa pakotettu elämään vailla enemmistölle tur-
vattuja oikeuksia, ympäröivä enemmistökulttuuri epäonnistuu tehtävässään
turvata ne tasa-arvon periaatteet, joiden olemassaololle se oman oikeutuk-
sensa rakentaa. Ryhmäautonomian käsite on ongelmallinen, mikäli yksilöil-
tä riistetään oikeus erimielisyyteen ja mahdollisuuteen edistää omia halu-
jaan ja arvojaan. On vaikea kuvitella, miten ryhmäautonomia edes toimisi
aidossa muodossaan siten, että sitä ei sekoiteta konsensus-ajatteluun tai enem-
mistöpäätöksentekoon.

Voiko kulttuurisesta identiteetistään luopua?

Kulttuurin rajojen määrittely liittyy läheisesti kysymykseen yksilön mah-
dollisuuksista lähteä yhteisöstään. Kun yksilöt tai vähemmistön vähemmis-
töt eivät ole valmiita hyväksymään kaikkia ryhmänsä vaatimuksia, heille
yleensä tarjotaan mahdollisuutta poistua, exit-optiota.

Chandran Kukathas kirjoittaa artikkelissaan ”Are There Any Cultural
Rights?”, että erityiset kulttuuriset ryhmäoikeudet pitäisi hyväksyä niin kau-
an kuin yksittäisillä jäsenillä on mahdollisuus jättää ryhmänsä, ilman että
siitä aiheutuu heille kohtuuttomia vaikeuksia:

”Ketään ei voi vaatia hyväksymään tiettyä elämäntapaa. Niinpä jos, kuten
usein tapahtuu, jotkut tietyn kulttuurin jäsenet hylkäävät vanhat tapansa tutus-
tuttuaan laajempaan yhteisöön, heillä pitää olla vapaus niin tehdä, eikä heidän
alkuperäisen yhteisönsä vastustusta tule huomioida. – – Toisaalta, jos nämä
jäsenet eivät halua jättää yhteisöään vaan vaativat oman kulttuurinsa ulkopuo-
lisen yhteiskunnan tunnustamia oikeuksia, he eivät tätä tunnustusta saa. Hy-
väksynnän saa yksilön vapaus liittyä jäseneksi ja erota jäsenyydestä.”15

14 Herr 2004, s. 102.
15 Kukathas 1995, s. 247.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:299

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


10

Heta Aleksandra Gylling

Intuitiivisesti tuntuu järkevältä ajatella, että ”jos et halua leikkiä kanssam-
me, voit mennä pois”. Hinta saattaa monasti olla kuitenkin kova – yksin
tuntemattomassa maailmassa, ilman perheen, suvun ja ystävien tukea. Var-
sinkin jos yksilöllä ei ole taitoja ja valmiuksia selvitä ulkopuolisessa maail-
massa, avuttomuus ja turvattomuus voivat tehdä poistumisoption epätodelli-
seksi. Mitä tiukempi ja suljetumpi ryhmä on, sitä enemmän koulutuksen tai
kielitaidon puute, tottumattomuus enemmistökulttuurin tapoihin tai muu vas-
taava voi tehdä elämän ulkopuolella niin vaikeaksi, suorastaan mahdotto-
maksi, ettei poistumisesta voida puhua todellisena vaihtoehtona.

Mutta entä jos yksilö ei itse halua jättää yhteisöään? Onko yhteisöllä oi-
keus sulkea jäsenensä yhteisön ulkopuolelle ja jopa riistää hänen identiteet-
tinsä? Ainakaan Kukathas ei näe mitään ongelmaa siinä, että yhteisö sulkee
yksilön ulkopuolelleen, silloinkaan, kun kyse on jäsenyydestä, johon ihmi-
nen on syntynyt. Silloin kun kyse on vapaaehtoisesta liittymisestä – oli se
sitten yhteydessä uskontokuntaan, poliittisen puolueeseen tai muihin valin-
toihin – asia on ongelmattomampi. Tällöin kysymys on siis tilanteista, joissa
jäsenyys ei syntyperäisesti liity yksilöön. Kukathas kirjoittaa seuraavasti
pueblointiaanien oikeudesta rajoittaa jäsentensä uskonnonvapautta:

”Pueblointiaanien tapauksessa se tarkoittaa sitä, että jos yhteisö kieltäytyy
hyväksymästä joidenkin yhteisön jäsenten kääntymisen protestantiksi, näi-
den yksilöiden on valittava joko yhteisön toiveiden noudattaminen tai lakat-
tava olemasta osa sitä.”16

Ongelma on kaksijakoinen. Yhtäältä on kysymys yhteisön oikeudesta sul-
kea jäseniään yhteisön ulkopuolelle siinä mielessä, että heidän ei ole enää
lupa osallistua esimerkiksi yhteisöllisiin seremonioihin tai päätöksentekoon.
Äärimmillään tämä voi tarkoittaa vaatimusta muuttaa yhteisön keskuudesta,
jopa läheisyydestä, jonnekin muualle. Tämänkaltaisesta jäsenyydestä pois-
sulkemisesta on kyse myös esimerkiksi amishien kohdalla, kun jotkut nuo-
ret päättävät jättää yhteisönsä tietäen, etteivät edes heidän vanhempansa tule
olemaan missään tekemisissä heidän kanssaan, jos he hylkäävät uskontonsa
vaatiman perinteisen elämäntavan. Näissä tapauksissa yhteisöt voi nähdä
autonomisina yksiköinä, jotka voivat muiden vapaaehtoisten yhteenliitty-
mien lailla määritellä omat jäsenehtonsa. Toisaalta voimme kuitenkin ky-
syä, mitä yhteisö voi jäseniltään riistää? Onko ”olla pueblointiaani” vain
tiettyjen uskonnollisten valintojen tekemistä vai onko se itse asiassa jotain,

16 Kukathas 1995, s. 248

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2910

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


11

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

joka on yksilön väistämätön sisäsyntyinen ominaisuus ja jota siten on mah-
doton riistää? Pitäisikö meidän erottaa yksilöissä muutettavissa olevat omi-
naisuudet, kuten uskonto tai erilaiset tavat, esimerkiksi etnisistä ominaisuuk-
sista, jotka eivät ole muutettavissa ja siten eivät myöskään riistettävissä? Voiko
pueblointiaaniksi syntynyt koskaan lakata olemasta pueblointiaani? Eikö
yhteisö olekin itse asiassa sanomassa, että jos haluat olla meidän kaltaisem-
me intiaani, täyttää meidän asettamamme kriteerit sille, mitä on olla ”oikea”
pueblo, et voi olla samalla protestantti?17 Vai lakkaavatko saamelaiset ole-
masta saamelaisia, jos he lopettavat poronhoidon? Entä romanit, jos he luo-
puvat perinneasuistaan? Vai tuleeko heistä vaikkapa kaupunkilaistuneita saa-
melaisia ja romaneja, jotka ovat luopuneet syystä tai toisesta perinteistään?
Jäsenyyden muodot on mielekästä pitää erillään. Aikuinen suomalainen voi
aikuisiällä esimerkiksi naimisiin mentyään vaihtaa Suomen passinsa toisen
valtion passiin, jolloin hän lakkaa olemasta Suomen kansalainen. Mutta onko
joku valmis väittämään, että kyseinen henkilö lakkaa olemasta suomalainen
ihmisenä?

Tulkinnat siitä, miten ”yhteisöpäätökset” ymmärretään, näyttävät niin
ikään vaihtelevan. Jotkut jotka korostavat ryhmäautonomian käsitettä, ilmei-
sesti näkevät kollektiivisen päätöksenteon tarkoittavan yhteisen päätöksen
syntyä kollektiivisesta entiteetistä, yhteisöstä, siten, ettei se ole palautetta-
vissa yksilöiden yhteenlaskettuihin tai neuvoteltuihin valintoihin. Toisaalta
yhteisön päätöksenteko voidaan tulkita myös länsimaisen demokratiamallin
mukaisesti ja puhua yhteisön enemmistöpäätöksistä. Jälkimmäisessä ta-
pauksessa herää luontevasti kysymys vähemmistöön jäävien oikeuksista ja
enemmistön diktatuurista, jota yhteisön karismaattisimmat ja retorisesti par-
haat johtajat voivat ohjailla omien halujensa mukaan.

Kukathasin toinen esimerkki koskee yksittäisen muslimin oikeuksia sekä
muslimiyhteisön että laajemman yhteisön – tässä tapauksessa amerikkalai-
sen yhteiskunnan – jäsenenä. Kuten Kukathas totesi puebloista, että heillä
on uskonnonvapaus vain amerikkalaisina, ei puebloina, yksittäisten musli-
mienkin oikeudet muslimeina ovat hänen mukaansa rajatut:

”Yksittäisen muslimin halu kieltää, ettei ole muuta jumalaa kuin Allah ja että
Muhammed on hänen profeettansa, on analoginen. Liberaalin yhteiskunnan
kansalaisena hänellä on oikeus sananvapauteen; muslimina sen sijaan hänel-
lä ei ole oikeutta kyseenalaistaa Islamin perusteita. – – Yksilön täytyy valita

17 Kukathas 1995, s. 248.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2911

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


12

Heta Aleksandra Gylling

joko sananvapauden tai muslimiyhteisön jäsenyyden välillä. Yhteisöllä on
oikeus syrjiä yksilöä joka kieltäytyy mukautumasta sen normeihin; sillä ei
kuitenkaan ole oikeutta rangaista sen enempää.” 18

Ensimmäinen mieleen tuleva kysymys on, onko olemassa vain yksi islam-
tulkinta? Kukathasin näkemys yhteisön oikeuksista on ongelmallinen, kos-
ka se heijastaa oletusta yhdestä ainoasta yhteisön kaikkien jäsenten jaka-
masta islam-tulkinnasta, jota empiirinen kokemusmaailma ei suinkaan puolla.
Kuka sitten päättää, kuka on ainoa oikea tulkitsija? Ja onko todella niin, että
se, miten tulkitsevaan muslimiyhteisöön ihminen sattuukaan syntymään, tar-
koittaa, että hänen pitää äänettömästi hyväksyä tuon yhteisön tulkinnat? Onko
todella niin, että uskomusten, tapojen ja traditioiden kritiikki aina oikeuttaa
syrjinnän? Onko todella niin, että uskontojenkin kohdalla oikeat tulkinnat
ovat ikuisia ja muuttumattomia ja jäsenten kritiikin ja kommenttien ulottu-
mattomissa? Vai onko sittenkin niin, että ainakin kun puhumme liberaalin
yhteiskunnan sisäisistä vähemmistöistä, enemmistön tulisi omien oppiensa
kannustamana kannustaa vähemmistöjäkin kriittisyyteen ja suvaitsevaisuu-
teen?

Traditioiden arvosta

Sallitun toiminnan rajojen määrittelyn ongelma tulee keskeiseksi pohdittaessa
yksilön autonomian ja olemassa olevien tapojen suhdetta. Huoli olemassa
olevien käytäntöjen ja traditionaalisten tapojen katoamisesta nousee esiin
ainakin Loren Lomaskyn ja Chandran Kukathasin kirjoituksista. Artikkelis-
saan kulttuuristen oikeuksien olemassaolosta Kukathas muistuttaa lukijaa
Lomaskyn perustellusta kritiikistä yksilönvapautta ja yksilön autonomian
korostusta kohtaan:

”Autonomian puolustaminen tuo mukanaan olemassa olevien käytäntöjen ja
elämäntapojen väheksynnän.”19

Itse milliläisen yksilöajattelun kannattajana en voi kuitenkaan olla kysymät-
tä, mitä pahaa on joidenkin tapojen hyljeksinnässä, jos nuo tavat ovat vas-
toin itse arvokkaana pitämääni yksilönvapautta? Siitäkin huolimatta, että
satun kuulumaan yhteisöön, jossa autonomiaa ei juuri arvosteta? Ei kai se,

18 Kukathas 1995, s. 248.
19 Kukathas 1995, s. 246.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2912

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


13

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

että jokin tapa tai traditio on olemassa, vielä tee siitä hyvää ja hyväksyttä-
vää? Miksi minun pitäisi arvostaa naisten murhaamista kunnian nimissä tai
lesken velvollisuutta pyhittää itsensä heittäytymällä sati-riitissä miehen hau-
taroviolle? Perustava kysymys on, miksi meidän pitäisi arvostaa jotain vain
siksi, että se sattuu olemaan tapana? Onko länsimainen yhteiskuntamme toi-
minut väärin, kun se aikojen saatossa on luopunut teilipyörästä teloitusväli-
neenä? Tai suomalainen yhteiskuntamme luopuessaan jalkapuusta?

Harhaanjohtavia yleistyksiä

Ongelmallista monien liberalismin vastustajien ja siten vahvan multikultu-
ralismin kannattajien kommenteissa on, että he syyttävät liberalisteja yleis-
tyksistä, samalla itse yhtä lailla niihin syyllistyen. Ranjoo Seodu Herr kir-
joittaa seuraavasti kritisoidessaan perinteistä liberalistista feminismiä:

”Kuten valtavirran feministiset teoriat keskittyivät essentialistisen käsitteen
’nainen’ ympärille, ne jotka eivät sopineet valkoisen, keskiluokkaisen, poh-
joisamerikkalaisen kristillisen naisen muottiin, suljettiin ulkopuolelle tai,
mikäli heidät näennäisesti luettiin mukaan, vieraannutettiin.”20

Jos on kapeakatseista nähdä kaikki ei-valkoiset naiset yhtenä joukkona, on
myös kapeakatseista yhdistää liberaali feminismi amerikkalais-kristilliseksi
ajatteluksi. Vaikka esimerkiksi joillakin amerikkalaisilla on joskus tapana
unohtaa niin Euroopan kuin uskonnottomuudenkin olemassaolo, liberalisti-
sen feminismin olettaminen vain amerikkalais-kristillisen näkökulman edus-
tajaksi osoittaa puhujan omaa ahdasmielisyyttä, jossa kaikki ei-värilliset
nähdään yhtenäisenä joukkona. Seodu Herr huomauttaa, etteivät länsimaiset
naiset saisi osallistua ei-länsimaisten naisten feministiseen keskusteluun,
elleivät he ole syvällisesti perehtyneet vallitsevaan kulttuuriin. (Hän tosin
itse esittää yleistäviä kuvauksia liberalistisesta feminismistä, ilmeisesti tun-
tematta kovinkaan hyvin erilaisia toisistaan hyvinkin paljon poikkeavia kult-
tuureja.)21 Ylipäänsä kriittisen keskusteluoikeuden rajaaminen vain hyvin
kulttuurin tunteville voi johtaa siihen, että lopulta puheenvuoro on vain niil-
lä, jotka jo jakavat keskustelun kohteena olevat arvot ja arvostukset. Ja sil-
loinhan ei olekaan enää juuri mitään kritisoitavaa. Kun kritisoin jotakin, kri-

20 Herr 2004, s. 79.
21 Herr 2004, s. 88.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2913

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


14

Heta Aleksandra Gylling

tisoin jotain, mitä en ainakaan nykyisessä muodossaan pidä hyvänä tai oi-
keana, juuri sen takia, etten voi sitä varauksetta hyväksyä.

Yleistysten lisäksi löytyy joskus hämmentäviä analogian yrityksiä. Jonat-
han Quong sortuu siihen verratessaan minihameen käyttöä muslimeiden
huiveihin ja huntuihin:

”Huntua pidetään sorron välineenä, koska se kohtelee naisia ja tyttöjä sek-
suaaliobjekteina, joiden pitää olla peitettyinä ja piilossa. Jos yksi tapa on nai-
sia sortava, niin on toinenkin [minihameen käyttö].”22

En kiellä, etteikö (ainakaan 60-luvulla, kun minihameet olivat eniten muo-
dissa) minihameen käyttöön olisi liittynyt sosiaalisia paineita enkä myös-
kään sitä, etteivätkö monet musliminaiset käyttäisi huntua aidosti omasta
halustaan. Tapaukset eivät kuitenkaan ole analogisia, sillä tietääkseni yhdes-
säkään länsimaassa ei ole koskaan edes harkittu naisten pakottamista käyttä-
mään minihameita. Minihametta ei ole koskaan ajateltu naisten käyttäyty-
misen säätelyn välineeksi. Koska joissakin kulttuureissa hiusten ja kasvojen
paljastaminen on rangaistuksen uhalla kiellettyä, voimme perustellusti aina-
kin joissakin tapauksissa miettiä, onko naisen A valinta hänen omansa.

Kuka suojelee lapsia?

Vaikka lapset ovat useimmissa yhteiskunnissa haavoittuvimmassa asemas-
sa, heidän asemansa on heikoin kulttuureissa, joissa heitä ei nähdä tulevina
oikeuksien haltijoina vaan pikemminkin vanhempiensa omaisuutena. Kun
esimerkiksi Parekh ja Kukathas painottavat yhteisöstä lähtemisen vapauden
tärkeyttä, he näyttävät aliarvioivan erilaisten kykyjen ja taitojen puutteen
merkitystä. Yhteisön jättäminen voi olla vaikeaa, jos vanhemmilla ja heidän
yhteisöllään on ehdoton vapaus päättää esimerkiksi lastensa koulutuksesta.
Esimerkkinä vanhempien oikeudesta päättää hän mainitsee:

” – – koska mustalaisten23 tapana ei ole arvostaa koulunkäyntiä, vanhemmat
uskovat opettavansa lapsensa tyydyttävästi epävirallisen opetuksen avulla.
– – Heidän vapautensa olla ja elää oman elämäntapansa mukaisesti tekee sen
mielestäni kuitenkin sallittavaksi.”24

22 Quong 2004 s. 51.
23 Parekh itse käyttää sanaa ”gypsy”, ei ”roma”.
24 Parekh 1999, s. 445

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2914

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


15

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Onko koulutus todella jotain, mistä vanhempien pitäisi täysin vapaasti voida
päättää? Mielestäni ei ole. Jos meillä on perusteita uskoa, että tietynasteinen
koulutus on välttämätön edellytys sille, että lapsella on mahdollisuus tule-
vaisuudessa (ja oletetusti oikeus) tehdä itseään koskevia valintoja, kuten jät-
tääkö synty-yhteisönsä vai ei, vanhemmat tai yhteisö estävät häntä toteutta-
masta tulevaisuuttaan kouluttamattomuudella. Amishi-lapset ovat varmasti
vapaita elämään tulevaisuutensa amisheina, mutta ovatko he aidosti vapaita
siirtymään ulkopuoliseen yhteiskuntaan, jossa ei selviä ilman riittävää kou-
lutusta ja sosiaalisia taitoja? Pitäisikö meidänkin, jotka uskomme yksilön
oikeuksiin ja vapauksiin, olla puuttumatta yhteisöjen ja vanhempien valin-
toihin, silloinkin, kun vanhemmat valitsevat lapsilleen jotain, mikä tulee es-
tämään heitä tekemästä aikanaan omia valintojaan?

Jos liberalistien tavoin näemme lapset tulevina oikeuksien haltijoina, hei-
dän valinnanmahdollisuuksiaan tulisi lisätä niiden kaventamisen sijaan. Ku-
ten Joel Feinberg huomauttaa artikkelissaan ”Children’s Right to an Open
Future”:

”Kieltäytyminen tekemästä poikkeusta amishi-vanhempien toiveesta vain
asettaa heidät samaan asemaan kuin muidenkin lasten vanhemmat. Heidän
on lupa ja heidän odotetaankin tekevän kaiken mahdollisen välittääkseen ar-
vonsa lapsilleen – – mutta silti, lasten tulevan täysi-ikäisyyden, itsensä to-
teuttamisen ja monipuolisen kehityksen nimissä, vanhempien on hyväksyttä-
vä ulkopuolisten vaikutusten uhka.”25

Kukathas puhuu yhteisöön kuulumisen vapaudesta ja ihmisten vapaudesta
jättää yhteisönsä ilman, että siitä aiheutuu heille kohtuutonta haittaa. Mitä
todellisia mahdollisuuksia on amishi-lapsilla, joiden tietotaito ympäröivästä
yhteiskunnasta on jokseenkin olematonta? Onko oikein, jos lapsi jää yhtei-
söön vain siksi, että ymmärtää, ettei tulisi pärjäämään ulkopuolisessa maa-
ilmassa tilanteessa, jossa vanhemmat ja muut sukulaiset eivät ole enää mis-
sään tekemisissä hänen kanssaan. Puhuessaan romanien oikeudesta kasvat-
taa lapsensa haluamallaan tavalla Kukathas huomauttaa, ettei heitä voi vaa-
tia tarjoamaan ”rationaalista vaihtoehtoa” sen enempää kuin muita vanhem-
pia ei voi vaatia tarjoamaan lapsilleen mahdollisuutta tulla kiertolaisiksi (gyp-
sies).26 Kukathasin vertaus on kuitenkin heikko, sillä kouluttamattomuus ei
ole välttämätön este kiertolaisuuden valinnalle toisin kuin kouluttamatto-

25 Feinberg 1992, s. 83.
26 Parekh 1999, s. 454.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2915

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


16

Heta Aleksandra Gylling

muus voi sitä olla sille, mitä Kukathas itse kutsuu ”rationaaliseksi valinnak-
si”. Toisaalta taas – jos hänen käyttämänsä ilmaisua ”mustalaisuus” tulki-
taan etniseksi jäsenyydeksi, vanhemmat eivät voi mitenkään tarjota sitä yh-
tenä vaihtoehtona lapsilleen, mikäli eivät itse ole romaneja.

Kasvatus- ja koulutuskeskusteluissa on usein ongelmana, että osallistujat
näyttävän unohtavan koulutuksen tavoitteen, avoimen tulevaisuuden turvaa-
misen lapselle. Varsinkin länsimaissa se tarkoittaa tietynlaisen, tieteelliseen
ajatteluun perustuvan tai ainakin siihen pyrkivän opetuksen tarjoamista; pe-
rustuuhan suurin osa maailmastamme yritykseen toimia tiettyjen logiikan
ja perusteltavuuden sääntöjen mukaan. Kukathas kritisoi Brian Barrya siitä,
että tämä vastustaa kreationismin opetusta vedoten siihen, että ihmiset ovat
erimielisiä siitä, mikä on totta – ja millaista opetusta heidän lapsilleen pitäisi
antaa.27 Kritisoidessaan Barryn yrityksiä ”pelastaa lasten mielet uskonnolli-
silta fanaatikoilta” Kukathas viittaa muinaisiin uskonsotiin ja toteaa seuraa-
van:

”Tässä suhteessa Barry ei eroa niistä 1500- ja 1600-luvun ihmisistä, jotka
puhuivat hugenottien pakkokäännyttämisestä katolilaisuuteen pelastaakseen
katolisten lasten vanhempien syntiin houkuttamat sielut.”28

Analogia ei ainakaan minua vakuuta, sillä uskonto kuuluu uskon alaan ja
kouluopetuksen, jonka tehtävänä pitäisi olla opettaa ymmärtämään ja analy-
soimaan maailmaa, tulisi perustua perusteltavissa olevaan tietoon. Vai pitäi-
sikö koulussa tasapuolisesti opettaa kaikkia mahdollisia perustelemattomia
uskomuksia, joita ihmisillä sattuu olemaan? On yksi asia kertoa, että suoma-
laiset uskoivat riihitontun olemassaoloon ja väittää, että riihitonttuja on ole-
massa – muuta kuin kuvainnollisessa mielessä.

27 Kukathas 2002, s. 193–194.
28 Kukathas 2002, s. 193–194.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2916

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM


17

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Lähteet

Ahmed, L.: Western Ethnocentrism and Perceptions of the Harem, Feminist Studies 8 (1982):
521–529.

Feinberg, J.: Freedom and Fulfillment. Philosophical Essays. New Jersey: Princeton Univer-
sity Press 1992.

Herr, R. S.: A Third World Feminist Defence of Multiculturalism, Social Theory and Prac-
tice, 30 (2004): 73–103.

Kukathas, C.: Are There Any Cultural Rights. The Rights of Minority Cultures. Oxford:
Oxford University Press, 1995.

Kukathas, C.: The Life of Brian, or Now for Something Completely Different-Blind, teok-
sessa P. Kelly (ed.): Multiculturalism Reconsidered. Culture and Equality and its Critics.
Cambridge: Polity Press, 2002.

Kymlicka, W.: Liberalism, Community, and Culture. Oxford: Oxford University Press, 1989.
Kymlicka, W.: Politics in the Vernacular. Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship.

Oxford: Oxford University Press, 2001.
Locke, J.: Letter on Toleration (1689). Amherst: Prometheus Book, 1990.
Okin, Susan Moller: Is Multiculturalism Bad for Women, teoksessa J. Cohen, M. Nuss-

baum, M. Howard (eds.): Is Multiculturalism Bad for Women? Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 1999.

Parekh, B.: Common Citizenship in Multicultural Society, The Round Table 351 (1999),
449–460.

Parekh, B.: Barry and the Dangers of Liberalism, teoksessa P. Kelly (ed.): Multiculturalism
Reconsidered. Culture and Equality and its Critics. Cambridge: Polity Press, 2002.

Quong, J.: Disputed Practices and Reasonable Pluralism, Res Publica 10 (2004): 43–67.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2917

https://c-info.fi/info/?token=lkF231YKR8Vfbfsb.w8G4aZfpLMPAkGCISSHeFw.URwyZ-ylBSB3HUxDbmjTaSg-fwxEVbmtg9TLgeLsfMfvQfZ45aAJbnXTU6wNGmaswZafuouDAE5IsP4TE3n8GQwfOBkvNdEvXVxJMyv8bGnndKfvByM22MbCZpE2Pxcjs8IYjqY1xnbVHdW7jdirb_ct8OgXfiXFgFwPvPiXhdfagDLmLpCVStOjXEZ-eLxAE_xXhtFo_9wMYzzCPDD9pHNWIIM

