
III

ESIPUHE

K i m m o  N u o t i o  –
H e t a  A l e k s a n d r a  G y l l i n g  ( t o i m . )

Oikeus ja politiikka:
filosofisia esseitä

S U O M A L A I N E N  L A K I M I E S Y H D I S T Y S  •  H E L S I N K I

...................................................................................................................................................................................

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:293

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


IV

ESIPUHE

Kannen suunnittelu: Heikki Kalliomaa
Kannen kuva © Wolfgang Kaehler/CORBIS/Skoy

© Suomalainen Lakimiesyhdistys ja kirjoittajat

ISSN 1458-0446
ISBN 978-951-855-273-7

Edita Prima Oy, Helsinki 2007

Julkaisuvaliokunta
Pekka Vihervuori, puheenjohtaja
Markku Helin
Mika Hemmo
Raimo Lahti
Tatu Leppänen
Risto Nuolimaa
Lea Purhonen, sihteeri

Tilausosoite
Suomalainen Lakimiesyhdistys
Kasarmikatu 23 A 17
00130 Helsinki
p. (09) 6120 300
f. (09) 604 668
sly@lakimies.org
www.lakimies.org

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:294

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


V

ESIPUHE

Sisällys
...................................................................................................................................................................................

Esipuhe ................................................................................................... VII

Heta Aleksandra Gylling
Multikulturalismikeskustelun moninaisia ongelmia ................................... 1

Ari Hirvonen
Suvereeni ja päätös normin tuolla puolen: Schmitt ja Benjamin .............. 19

Jari Kauppinen
Hannah Arendt totuudesta ja valehtelusta politiikassa ............................. 41

Toomas Kotkas
Michel Foucault’n käsitys oikeuden ja
liberaalin poliittisen rationaliteetin välisestä suhteesta ............................. 57

Arto Laitinen
Persoonien välisestä tunnustuksesta ......................................................... 79

Iivi Anna Masso
Keskusteleva demokratia ja perustuslaillinen oikeusvaltio.
Onko osallistuvan kansanvallan ja liberaalin oikeusjärjestelmän suhde
symbioottinen vai ristiriitainen? ............................................................. 105

Kimmo Nuotio
Eettistä vai moraalista oikeutta?
Oikeusvaltio monikulttuurisuuden paineessa ......................................... 127

Mika Ojakangas
Oikeus ja omatunto Kreikan klassisella ajalla ........................................ 145

Pilvi Toppinen
Philip Pettitin republikaaninen vapaus ................................................... 179

Annamari Vitikainen
Monikulttuurisuus ja kulttuurisen ryhmän määrittelyn ongelmat .......... 205

Kirjoittajat ............................................................................................... 229

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:295

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


127

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

.............................................................................................................................................................................

Kimmo Nuotio

Eettistä vai moraalista oikeutta?

Oikeusvaltio monikulttuurisuuden paineessa

1 Jätettäköön tässä maininnan varaan, että esimerkiksi hallituksen esityksellä tai valiokun-
nan lausunnolla tai mietinnöllä voi luonnollisesti olla lain esitöinä myös oikeudellista mer-
kitystä, mikä aktualisoituu, kun säädettyä lakia aikanaan oikeuskäytännössä tai hallinnossa
sovelletaan.

Aluksi

Yksi oikeusvaltion tunnusmerkeistä on, että oikeusjärjestys on erotettavissa
muista normatiivisista järjestyksistä, kuten yhteisöllisestä moraalista, uskon-
non normeista jne. Oikeusjärjestys ei oikeusvaltiossa myöskään ole suoraan
ja välittömästi vallan väline, vaan oikeusjärjestys itse sääntelee suhdettaan
valtaan. Oikeuspositivistinen lähtökohta oikeusjärjestyksen tietynlaisesta it-
senäisyydestä nostaa polttavaksi kysymyksen oikeuden suhteesta politiik-
kaan. Politiikka nimittäin edustaa hyväksyttävää vallan puuttumista oikeu-
den tilaan.

Jürgen Habermasin oikeusvaltion rekonstruktiossa selvitetään oikeuden
legitiimisyyden ehtoja tavalla, joka on tärkeä tämän artikkelin teeman näkö-
kulmasta. Habermasin analyysissä oikeusvaltion oikeus pakottaa poliittisen
vallan tiettyihin muotoihin ja menettelyihin. Nämä ilmenevät yhtäältä val-
tiosääntöön kirjattuina ja siten institutionalisoituina perusoikeuksina ja toi-
saalta näitä perusoikeuksia konkretisoivina menettelyinä. Esimerkiksi kan-
salaisten poliittiset oikeudet perustelevat poliittiset vaalit niihin liittyvine
oikeuksineen, mikä puolestaan ilmentää vallan juontumista kansalta ja siten
kansansuvereniteettia. Poliittista diskurssia oikeudellisista kysymyksistä
käydään, kun päätetään politiikan sisällöistä, esimerkiksi silloin, kun edus-
kunnassa säädetään jokin tietynsisältöinen laki, joka sitten saatetaan voi-
maan. Oikeusvaltiossa lainsäädäntömenettelyn tulee olla oikeudellisesti sään-
nelty. Silti sen sisältö on poliittista päätöksentekoa.1

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29127

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


128

Kimmo Nuotio

2 Ks. laajaa esitystä aiheesta Tuori 2000, s. 89–136.
3 Habermas 1992, s. 468–537.
4 Mts. 528.

Habermasin ajatuksena on, että valtaa voidaan kahlita edellyttämällä dis-
kurssietiikan ohjelman mukaan, että jokaisella asianosaisella tulee olla mah-
dollisuus osallistua itseään koskevaan päätöksentekoon. Vapaalla ja moni-
puolisella keskustelulla voidaan parhaiten taata päätösten järkevyys. Kukaan
yksittäinen henkilö ei saa etukäteen eikä diskurssin kuluessa sanella loppu-
tulosta, vaan on parempi, että päätöksentekoa johtavat menettelysäännöt.
Demokraattisessa oikeusvaltiossa kansansuvereenisuus toteutuu erityisellä
tavalla. Valta tukee alistetuksi oikeudelle ja samalla diskurssien ilmentämäl-
le kommunikatiiviselle rationaalisuudelle. Lainsäädäntö on siten yhteisön
itselleen asettamaa. Elämismaailman ja systeemin välittäjäksi tulee kansa-
laisyhteiskunta ja sen tärkeänä osana julkisuus. Habermasin laajaan teoriaan
ei ole tarpeen tässä paneutua kaikissa yksityiskohdissaan.2

Habermas tulkitsee oikeuden ja yhteiskunnan suhdetta oikeusparadigma-
käsitteensä avulla.3 Muodollista oikeusvaltiota vastasi liberaalin oikeuden
malli, jossa valtio ei ottanut tehtäväkseen vastata yhteiskunnan aineellisiin
tarpeisiin, vaan säänteli oikeusjärjestystä ulkoisena muotona. Sosiaalinen
hyvinvointivaltio puolestaan pyrki viemään oikeusvaltiota sisällöllisempään
suuntaan, kun esimerkiksi taloudellisia, sosiaalisia ja sivistyksellisiä oikeuk-
sia ryhdyttiin takaamaan ja toteuttamaan lainsäädännön keinoin. Sosiaalisen
hyvinvointivaltion malli kuitenkin ajautuu kehittyessään yhä jyrkentyvään
vastakohtaan liberalistisen oikeusvaltion mallin kanssa, mistä seuraa jännit-
teitä. Habermas muotoilee proseduraalisen oikeusparadigmansa ehdotukseksi
sellaisesta muodollisesta, menettelyistä oikeutuksensa johtavasta oikeusval-
tiomallista, joka pyrkii välttämään kahden edellisen mallin ongelmat. Se ei
kuitenkaan tule suoranaisesti korvaamaan kahta edellistä paradigmaa, vaan
tarkoitus on, että lainsäätäjää harkitsee, mikä kolmesta mallista kulloinkin
parhaiten sääntelyyn soveltuu.4

Iivi Anna Masson artikkelissa (s. 105–125) on käyty läpi tämän hetken
keskustelua ns. deliberatiivisesta demokratiasta. Onkin selvää, että sitoutu-
minen kansanvaltaisen osallistumisen ihanteeseen, jolla oikeutetaan myös
oikeuden kautta tapahtuva vallankäyttö, merkitsee vasta alustavaa vastausta
kysymykseen oikeuden ja politiikan keskinäisestä suhteesta. Demokratialla
voidaan tarkoittaa huomattavasti enemmän kuin vain enemmistöpäätökseen
perustuvaa päätöksentekoprosessia, ja on syytä tarkoittaakin, jos halutaan

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29128

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


129

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

5 Ks. Luhmann 1993. Suomeksi Luhmannin yhteiskuntateoriaa ja sen osana esiintyvää oi-
keuden systeemiteoriaa on käsitelty artikkelissa Jääskinen 1988.

pitää kiinni esimerkiksi siitä, ettei demokraattinen oikeusvaltio muuta vasta-
kohdakseen. Habermasille demokratia liittyy diskurssietiikkaan ja moraa-
liin. Oikeuden diskurssiteoria puolestaan liittyy laajempaan yhteiskunnan
kommunikaatioteoriaan, jossa julkinen keskustelu oikeudesta asettuu laa-
jempaan asiayhteyteensä.

Tässä kirjoituksessa pyrin esittämään joitakin alustavia kommentteja seu-
raavista aiheista: 1) diskurssieettisen ja systeemiteoreettisen oikeus- ja yh-
teiskuntateorian näkemykset oikeuden ja politiikan suhteesta, 2) monikult-
tuurisuuden haaste oikeuden hyväksyttävyyttä koskevalle teoretisoinnille ja
3) tunnustusteorioiden mahdollinen anti oikeuden ja politiikan suhdetta teo-
retisoitaessa.

Diskurssietiikasta ja systeemiteoriasta

Habermasin normatiivinen rekonstruktio demokraattisen oikeusvaltion pe-
riaatteista merkitsee yritystä muotoilla yleispätevä teoria poliittisen vallan-
käytön justifikatorisista ehdoista. Tuo teoria tukeutuu eräisiin luhmannilai-
sen systeemiteorian lähtökohtiin, mutta lisää niihin normatiivisten pätevyys-
vaatimusten näkökulman.

Luhmannin teoriassa ei ole kyse yhteiskunnallisen vallankäytön hyväk-
syttävyydestä vaan oikeuden systeemiluonteen esittämisestä. Oikeus kuuluu
yhteiskunnan systeemiin sen yhtenä osasysteeminä. Oikeus on systeemiteo-
rian mukaan sillä tavoin suljettu systeemi, että jokainen oikeusjärjestelmän
tilan muutos perustuu päätökseen, joka on osa oikeussysteemiä itseään. Oi-
keus koostuu toiminnasta ja kommunikaatiosta. Oikeus on autopoieettinen,
omalakisesti kehittyvä systeemi, koska se itse sääntelee omaa kehitystään ja
asettaa sille rajat. Oikeuden raja ympäristöönsä on keskeinen. Oikeus raken-
tuu oikean ja väärän, tai oikeastaan oikeudenmukaisen ja oikeudenvastaisen,
koodille, eikä mikään muu systeemi koodaa käyttäytymistä samalla tavalla
kuin oikeussysteemi. Oikeuden funktiona on vakauttaa käyttäytymisodotuk-
sia, mutta ei sen sijaan mikään tätä pidemmälle ulottuva yhteiskunnallinen
integraatio. Oikeus on kognitiivisesti avoin, mutta operatiivisesti suljettu jär-
jestelmä. Luhmannin ajattelussa myös kommunikaatiolla on merkitystä,
koska kommunikaation avulla voidaan ylittää sosiaalisten systeemien rajo-
ja. Persoonat ja tietoisuudet eivät kuitenkaan voi systeemiä tavoittaa.5

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29129

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


130

Kimmo Nuotio

6 Luhmann 1993, s. 275.
7 Tuori 2007, s. 17–21.
8 Ks. teorioiden erosta Neves 2000, erit. s. 69–98.

Luhmannilaisen systeemiteorian kannalta oikeusvaltion ja oikeusjärjes-
tyksen koetinkivenä on autopoieettisuus. Jos esimerkiksi valta pääsisi suo-
raan sanelemaan oikeusjärjestyksen sisältöjä, oikeus ei olisi kehittynyt auto-
nomiseksi sosiaaliseksi systeemikseen, vaan olisi edelleen kiinni muissa so-
siaalisissa systeemeissä. Oikeuden ja politiikan yhteyttä Luhmann kuvaa
rakenteellisen kytkennän käsitteen avulla. Ennen muuta valtiosääntö mer-
kitsee aluetta, jolla politiikan ja oikeuden systeemien yhteys toteutuu. Ra-
kenteellisen kytkennän ansiosta sekä politiikan että oikeuden järjestelmät
voivat kehittyä yhä monimutkaisemmiksi ja erikoistuneemmiksi.

Tuori kiinnittää huomiota siihen, että Luhmannin systeemiteoriassa oi-
keustiede ei saa erityistä roolia, sillä oikeustiede ei edusta oikeutta toiminta-
järjestelmänä eivätkä oikeustieteessä tehtävät päätökset aikaansaa muutok-
sia oikeussysteemissä. Oikeustiede on kuitenkin tarpeen oikeusjärjestyksen
(itse)kuvauksessa ja siinä mielessä sekin kuuluu oikeussysteemiin. Lainop-
pi takaa systeemin säilymisen oikeuden muutoksista huolimatta.6 Tuorin
mukaan systeemiteoria pulmallisesti kiistää oikeustieteen merkityksen tie-
teellisen käytännön ohella oikeudellisena käytäntönä.7

Systeemiteoreettinen tulkinta tekee oikeutta sille ajatukselle, että oikeus-
systeemiä havainnoidaan aina sisältäpäin, sisäisestä näkökulmasta, kun kyse
on oikean ja väärän koodin tarkoittamasta normatiivisesta arvioinnista. Sys-
teemiteoriassa tämä normatiivisuus ei sinänsä merkitse vahvan olemista ja
pitämistä koskevan jaon hyväksymistä, vaan tuo ero tulkitaan semanttiseksi.
Se ilmenee juuri systeemin erillisyytenä ympäristöstään. Puhe oikeuden voi-
massaolosta merkitsee ainoastaan tällaista sitoumusta.

Habermas ei tyydy luhmannilaisen systeemiteorian tapaan kuvaamaan
oikeuden systeemin itsenäistymistä ja kehittymistä yhä monimutkaisemmak-
si, vaan haluaa osoittaa rekonstruktiollaan oikeusjärjestyksen legitiimisyy-
den ehdot. Legitiimin järjestyksen ominaisuuksiin kuuluu, että se oikeuttaa
vallankäytön ja tukee sosiaalista integraatiota. Tältä kannalta on olennaista,
että oikeuden periaatteet ovat juurtuneet elämismaailman tasolla yhteisön
jäsenten normatiivisiin vakaumuksiin. Keskeisintä ei niinkään ole, kuten
systeemiteoriassa, oikeuden ja sen ympäristön välinen raja, vaan oikeuden
kaksinaisluonne systeeminä ja osana elämismaailmaa. Luhmannille puoles-
taan oikeuden täysi autonomia nimenomaan edellyttää irtoamista moraali-
sista rajoituksista ja moraalisen legitimaation tarpeesta.8

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29130

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


131

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

9 Ks. esim. Habermas 1992, s. 106–108.
10 Habermas 1992, s. 196–201.

Habermasille oikeuden tarpeellisuus seuraa osaltaan myös siitä, että oi-
keusjärjestys täydentää moraalia, joka postkonventionaalisessa yhteiskunnassa
menettää asemiaan. Demokratiaperiaate ilmentää moraalista periaatetta, joka
edellyttää diskurssietiikan mukaisia menettelyitä päätettäessä poliittisesti oi-
keuden säännöistä. Poliittinen järjestelmä ja sen osana poliittinen julkisuus
välittävät yhteisön eettisiä ja moraalisia kannanottoja oikeusjärjestykseen. Eet-
tiset arvokysymykset, jotka politiikassa on asetettava yleisestä yhteisön jä-
senten me-perspektiivistä, heijastavat lopputulokseltaan tiettyjä yhteisön ar-
vokannanottoja. Habermasille moraali on etiikkaa lähempänä oikeutta, sillä
kumpikin, moraali ja oikeus, eräässä mielessä asettuvat yksilöiden toiminnan
reunaehdoiksi sanelematta sitä, kuinka tulee toimia. Toimintavapauden tar-
kempi käyttö jää siten ihmisten itsensä harkittavaksi ja päätettäväksi.

Elämismaailman tasolla maailma on hajautunut, koska eri yksilöt näkevät
ja kokevat tilanteensa eri tavalla ja rakentavat identiteettinsä vain osaksi sa-
moista rakennuspuista. Ei ole sellaista yhteisöä, joka havainnoisi ympäristö-
ään sellaisenaan. Yhteisön läsnäoloa edustaa kulttuuri. Oikeus legitiiminä
järjestyksenä kuuluu sekin ilmiönä myös elämismaailman tasolle, joten Ha-
bermasille oikeus ei edusta pelkästään systeemiä.9

Habermasin mukaan käytännöllisen järjen alalla pragmaattiset, eettiset ja
moraaliset kysymyksenasettelut nostavat harkinnassa esiin erilaisia piirteitä.
Pragmaattisuus koskee toimijan välineellistä pyrkimistä johonkin tavoittee-
seensa, kun taas eettisyys koskee hyvyyttä ja moraalisuus normatiivista oi-
keellisuutta. Habermasille eettis-poliittiset kysymykset edustavat kollektii-
vista hermeneuttista teemaa, jossa tietty yhteisö pyrkii keskuudessaan dis-
kurssin keinoin pohtimaan jakamiaan arvoja ja sitä kautta omaa identiteet-
tiään. Tuo yhteisön identiteetti muuttuu historian kuluessa. Habermasille eet-
tis-poliittista diskurssia täydentää vielä moraalinen diskurssi varmistamassa
sitä, että esitetty normi täyttää yleistettävyyden vaatimuksen ja että se vastaa
yhtäläisesti jokaisen etuja. Moraalisuus edellyttää, että jokaisen tulee voida
vaatia jokaiselta normin seuraamista normin soveltamisen ehtojen täyttyes-
sä. Moraalisuudessa näkökulma laajenee yhteisön jäsenen näkökulmaa laa-
jemmaksi.10

Systeemiteoreettinen analyysi oikeusjärjestyksestä on tärkeä siinä mie-
lessä, että siinä kiinnitetään huomiota oikeuden erityisiin rakenteisiin. Sa-
malla voidaan luoda diagnostiikkaa sellaisia tilanteita varten, joissa oikeus-

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29131

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


132

Kimmo Nuotio

11 Viimeksi mainituista ks. esim. Ladeur 1988, s. 272–276.
12 Habermas 1994, s. 121.

järjestys ei olisi onnistunut itsenäistymään muista sosiaalisista systeemeistä
tai elämismaailmasta. Systeemiteorian lohduttomiin lopputulemiin kuuluu,
ettei oikeusjärjestelmässä voida esittää oikeuden voimassaolon lisäksi kysy-
myksiä oikeuden legitimiteetistä. Sellainen kysymys ei nimittäin ole oikeu-
dellisesti mielekäs. Oikeuden koodia ei voida soveltaa oikeuteen itseensä.
Itse asiassa oikeudella ei edes ole sellaista subjektia, joka voisi tällaisen ky-
symyksen esittää. Oikeusjärjestys on itsessään systeemi, joka, kuten kaikki
systeemit, havainnoi omaa tilaansa. Luhmannin systeemiteoriassa oikeus
nähdään yhtenäisenä rakenteena, mikä erottaa hänen mallinsa hajautuneem-
mista postmodernien teoreetikoiden, kuten Karl-Heinz Ladeurin, kehitelmis-
tä.11

Myös diskurssieettinen teoria Habermasin edustamassa muodossa näkee
oikeuden systeeminä. Oikeuden legitimiteetti on ensisijaisesti poliittisen jär-
jestelmän tuotetta. Säädännäinen oikeus asettaa ihmisille velvollisuuksia ja
se voi edellyttää tietynlaista käyttäytymistä. Säädännäinen oikeus ei kuiten-
kaan voi velvoittaa ketään noudattamaan lakia jostakin tietystä erityisestä
motiivista, vaan riittää, että sitä noudatetaan. Habermasin mukaan lakia tu-
lee kuitenkin aina olla mahdollista noudattaa kunnioituksesta lakia ja oikeutta
kohtaan.12

Monikulttuurisuuden kysymyksestä

Yksi nykyelämän olennaisimpia muutoksia, joka koskee poliittisen yhteisön
luonnetta, on tuollaisten yhteisöjen hajautuminen. Kansallisvaltiota vastasi
ideaalityyppisesti yhtenäinen kansa, ja eurooppalaiset valtiot erityisesti 1800-
luvulla toteuttivat yhä selvemmin tällaista kansallisvaltioajatusta. Valtiossa
eläviä yhdistivät jaettu kieli ja kulttuuri, yhteinen historia, yhteinen usko ja
jopa yhteinen etninen tausta. Pohjoismaat ovat edustaneet suhteellisen vah-
vasti mainittua kansallisvaltioajatusta. Globalisaation myötä esimerkiksi
EU:n alueella toteutuu entistä laajemmin henkilöiden vapaa liikkuvuus. Po-
liittisen yhteisön jäsenet jakavat yhä vähemmän tällaisia heitä yhteen liittä-
viä ominaisuuksia. He sanalla sanoen eroavat kulttuuritaustaltaan.

Esimerkiksi rikosoikeuden normistossa on voitu suhteellisen luontevasti
lähteä siitä, että rikosoikeuden järjestelmän ydinsisältö on ilman muuta jo-

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29132

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


133

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

13 Tuori 2007, s. 130.

kaisen yhteisön jäsenen tunnettavissa ja tiedettävissä. Niin sanotuissa mala
in se -rikoksissa, kuten tappo ja varkaus, jotka ovat rikoksia yhteisön kes-
keistä moraalikoodia vastaan ja siis ”itsessään väärin”, ei ole voinut päteväs-
ti erehtyä teon oikeudellisesta luonteesta. Sen sijaan mala prohibita -rikok-
sissa, jotka ”ovat väärin, koska ne on kielletty”, tällainen oletus ei välttämät-
tä päde yhtä hyvin.

Rikosoikeuden normisto ei kuitenkaan tyhjenny oikein/väärin -koodin
asettamiseen ja vahvistamiseen. Esimerkiksi tappamisen kielto tai vaikkapa
kidutuksen kielto ovat lähtökohtina hyvinkin selviä ja näitä lähtökohtia voi
pitää moraalisen periaatteen ilmauksena. Ne ilmentävät yhtä aikaa sekä yh-
teisön eettistä käsitystä hyvästä että yleisempää normatiivista kannanottoa
tekojen moraalisuuteen. Tästä ei kuitenkaan vielä voi päätellä, miten tappo
tarkkaan ottaen tulisi määritellä ja mitä esimerkiksi tahallisuus tapon yhtey-
dessä voi merkitä. Tällaiset kysymykset vaativat oikeudellista työstämistä,
minkä vuoksi ne ilmentävät oikeuskulttuurin tilaa.

Kaarlo Tuori on kiinnittänyt huomiota siihen, että se yhteiskunnan moni-
arvoistuminen, joka ilmenee erilaisia arvoja edustavien ja jakavien eettisten
yhteisöjen muodostumisena, ei sinänsä vielä ole välttämättä kohtalokasta oi-
keusjärjestyksen yhtenäisyyden kannalta.13 Tällainen yhteiskunnan fragmen-
toituminen saattaisi nimittäin merkitä vastaavaa oikeudellista fragmentoitu-
mista, jos oikeudelliset kiistat alkavat näyttää entistä enemmän poliittisilta.
Tämä voisi tukea sitä oikeudellista pluralismia tai jopa oikeusrealismia edus-
tavien teoreetikoiden kantaa, että oikeudellisessa tulkinnassa on viime kädes-
sä kyse valtapelistä eikä oikeuden sisäisin kriteerein ratkeavasta ongelmasta.

Tuori perustelee kantaansa erottamalla Habermasia seuraten etiikan ja
moraalin toisistaan. Edellinen koskee ns. vahvat arvot jakavia yhteisöjä, kun
taas jälkimmäisessä on kyse sellaisista konfliktinratkaisusäännöistä, jotka
eivät edellytä saman eettisen vakaumuksen ja hyväkäsitysten jakamista. Tuo-
rin kielitekoteoreettisesti perustellussa mallissa oikeusperiaatteet ja moraa-
liperiaatteet edustavat käytännöllisen järjen moraalista ulottuvuutta ja siten
selvästi yleisempää järkeä kuin yhteisöllisiin arvoihin kiinnittyvä etiikka.
Tästä Tuori saa aiheen katsoa, että eettisten kysymysten kiistanalaisuudesta
ei välttämättä vielä seuraa se, että näin syntyvät konfliktit, ovat ne sitten
luonteeltaan oikeudellisia tai muuntyyppisiä, muuntuisivat poliittisiksi. Eet-
tiset konfliktit kanavoituvat kyllä poliittisiksi, mutta ilmeisesti ne oikeuden
kentällä kuitenkin järjestyvät moraali- ja oikeusperiaatteiden alaisuuteen.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29133

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


134

Kimmo Nuotio

14 Tuori 2000, s. 259.

Tuorin mallissa voi nähdä, kuten Habermasillakin, kantilaisia piirteitä,
koska oikea asetetaan hyvän edelle, ja juridisesti oikea asettuu samalla ta-
voin eettisesti oikean edelle. Tästä näkökulmasta oikeus säilyy perusteiltaan
kohtalaisen muuttumattomana, koska oikeusperiaatteet ilmentävät järkeä
yleisessä muodossaan.

Tuorin mukaan moderni oikeus pyrkii väistymään etiikan alueelta nimen-
omaan jättääkseen tilaa yksilöiden ja ryhmien aidoille arvovalinnoille. Tämä
koskee yhtä hyvin oikeudenalakohtaisia oikeusperiaatteita kuin ihmis- ja
perusoikeuksia. Esimerkiksi sananvapaus on ihmis- ja perusoikeus, joka an-
taa tilaa yksilöille ja ryhmille määrittää identiteettinsä itse sen sijaan, että
oikeusjärjestys pyrkisi tekemään sen heidän puolestaan. Tuorin mukaan oi-
keuden tehtäväksi tulee etiikan alueelta alkunsa saavien konfliktien ratkomi-
nen. Oikeuden, jotta se suoriutuu tästä tehtävästään, tulee Tuorin mukaan
jättää taakseen etiikan alue ja tukeutua sen sijasta yleisempään moraaliseen
järjenkäyttöön.

Tuori kuvaa eettisten arvojen ongelmaa oikeudessa termillä ”arvojen ty-
rannia”. Tärkeäksi näkökohdaksi tulee oikeuden itserajoitus. Tuorin mukaan
”oikeuden tulisi pitäytyä kansallisen identiteetin tasolla, toisin sanoen koko
oikeusyhteisön jakamissa vahvoissa arvoissa”. Tuori kuitenkin samalla mai-
nitsee siitä, että tällaiset vahvat arvot saavat pintatason ilmaisunsa erityisesti
valtiosäännön perusoikeusnormeissa, joita voi pitää ”paitsi perustavien mo-
raalisten prinsiippien, myös oikeusyhteisön jakamien vahvojen arvojen oi-
keudellisena vahvistuksena”.14

Esittäisin vastaavaan tapaan ajatuksen, että oikeusperiaatteilla voisi olla
välittävä rooli ja kahtalainen asema yhtä aikaa sekä moraalin että etiikan
alueella. Moraalista puolta edustaa oikeusperiaatteiden sisältämä universaa-
li järki ja oikeusperiaatteiden kyky nousta hyvän kysymysten yläpuolelle.
Tämä suojaa oikeusperiaatteita esimerkiksi utilitaristisilta vaikutteilta, kos-
ka oikeusperiaatteiden normatiivinen asema ei tämän mukaisesti perustu niillä
oleviin hyödyllisiin seurauksiin, vaan tästä riippumattomaan moraaliseen
tukeen. Eettistä puolta edustaa oikeusperiaatteiden kyky mukautua arvoky-
symyksissä kulttuurisiin tulkintoihin.

Oikeudellisesti konkretisoidut oikeusperiaatteet eivät nimittäin asetu uni-
versaalisina moraalisina periaatteina oikeudellisen ratkaisutoiminnan läh-
teeksi ja mittapuuksi, vaan kun ne tulevat säädännäisen ja kirjoitetun oikeu-
den alueelle, myös niitä koskien voidaan tehdä päätöksiä ja esittää tulkinto-

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29134

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


135

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

ja. Oikeusperiaatteet, olivat ne sitten perimmäiseltä luonteeltaan moraalipe-
riaatteita tai eivät, tulevat konkretisointinsa yhteydessä väistämättä eettis-
poliittisen harkinnan kohteeksi, koska niitä ei voida soveltaa suoraan moraa-
liperiaatteina. Tämä ei sinänsä merkitse sen kiistämistä, että oikeudelliset
periaatteet toki asettavat moraalisia ehtoja sille, miten yhteisö voi eettis-po-
liittisesti hyvänsä määritellä.

On ilman muuta tärkeää huomata liberaalin oikeuden yhteys moraaliperi-
aatteisiin, koska se merkitsee samalla tiettyä puuttumattomuutta ihmisten
elämään. Eettistä kysymystä arvoista ja hyvästä elämästä ei ainakaan tule
säädellä julkisen vallan toimin holhoavasti, koska tämä olisi vastoin yksi-
tyisautonomian ajatusta. Julkisen autonomian käytöstä, poliittisesta toimin-
nan tuloksena säädetystä oikeudesta, voi kuitenkin seurata päteviä rajoituk-
sia yksityisautonomian käytölle. Poliittisin päätöksin voidaan päättää antaa
merkitystä esimerkiksi tietyille sisällöllisillekin eettisille vakaumuksille ja
hyväkäsityksille.

Rikosoikeudellinen laillisuusperiaate esimerkiksi sanelee ehtoja rikoslain-
säädännön laatimiselle, mutta ehtojen tarkempi työstäminen jää oikeustie-
teen, lainsäätäjän ja oikeuskäytännön tehtäväksi. Laillisuusperiaatteesta voi-
daan esittää erilaisia tulkintoja, ja joskus voi olla perusteita myös poiketa
laillisuusperiaatteen vaatimuksista.

Väittäisin, että juuri monikulttuurisessa yhteiskunnassa, jossa esiintyy eri-
laisia kilpailevia ryhmäkuntaisia käsityksiä eettisesti hyvästä, tulee entistä
välttämättömämmäksi harkita, mikä merkitys hyväkäsitysten eroilla on yh-
teisön lainsäädännössä ja lainsoveltamisessa. Tätä voi rikosoikeuden esimerk-
kialueella kuvata siten, että mala in sen alue supistuu mala prohibitan hy-
väksi. Ja mala in se lisäksi voidaan jakaa kahdenlaiseen väärään: täysin yleis-
pätevästi moraalisesti väärään ja yhteisön eettisen vakaumuksen ilmentä-
mään väärään. Mala prohibita puolestaan saattaa sisältää sellaistakin laissa
kiellettyä väärää, jota yhteisössä ei pidetä eettisesti vääränä vaan joka on
ainoastaan koettu välttämättömäksi syystä tai toisesta saattaa rangaistavuu-
den piiriin.

Rikoslailla koetetaan yhä useammassa tapauksessa vahvistaa vääräksi ja
moitittavaksi sellaisiakin käyttäytymistapoja, joita ei kaikissa yhteiskunnan
piireissä sellaisiksi koeta. Näkisin, että poliittinen järjestelmä tulee kohtaa-
maan tämän kehityksen myötä entistä vaikeampia haasteita. Erityisesti ri-
kosoikeudelle on nimittäin tunnusomaista, että sen tulisi välttää moralismia,
yhteisöllisten arvojen pakottamista, arvojen tyranniaa. Liberalistinen rikos-
oikeus on kautta aikojen noussut juuri tällaista moralismia vastaan. Tuorin

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29135

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


136

Kimmo Nuotio

15 Habermas 1992, s. 190–191.
16 Asia riippuu niistä perusteista, joilla lainmuutos toteutetaan.

mallissa tätä ongelmaa ei ole, koska se moraalisuus, jota oikeusjärjestys ko-
ettaa saada yhteiskunnassa tehokkaaksi, on universaalia moraalia, ei yhtei-
söjen eettisiä hyväkäsityksiä. Samalla on kuitenkin kysyttävä, eikö yhteisön
ja yksilöiden etiikalla ole kuitenkin muussa mielessä merkitystä. Eikö esi-
merkiksi eettinen yhteisöllisyys voisi asettaa kuitenkin omanlaisiaan reuna-
ehtoja hyvälle oikeuspolitiikalle? Ja eikö se voisi edellyttää nimenomaan
eettisten ryhmäkuntaisten konfliktien huomioon ottamista oikeudellisen sään-
telyn mahdollisuuksia ja muotoja harkittaessa?

Habermas korostaa sitä, että oikeus sääntelee tietyn yhteisön elämää konk-
reettisemmin kuin moraalinormit. Kysymys on muustakin kuin toistuvien
toimintakonfliktien ratkaisusta oikeudenmukaisuuden periaatteeseen nojau-
tuen, mikä olisi moraalinormien luonteenomainen tehtävä. Oikeusnormeja
koskevien perustelu- ja sovellusdiskurssien on avauduttava erityisesti eettis-
poliittisen järjenkäytön suuntaan, mainitsee Habermas.15

Yhteisöllisyydellä voi ajatella olevan erilaisia ilmenemismuotoja. Tietyn-
lainen oletettu lojaalisuus poliittista päätöksentekojärjestelmää kohtaan on
keskeinen oletus. Lähdetään siitä, että yksilön ja ryhmien tulee osaltaan orien-
toitua poliittisesti päätetyn oikeuden mukaan. Jos katolisessa maassa pääte-
tään olla sallimatta aborttia, tämä koskee myös ei-katolilaisia oikeusyhtei-
sön jäseniä. Jos taas toisessa maassa aborttia ei ole kielletty, ei kukaan saa
ryhtyä sitä julkisesti kieltämään ja estämään. Katolilaisessakin maassa voi
silti olla aihetta harkita, pystytäänkö julkisessa poliittisessa keskustelussa
perustelemaan tällainen vahva arvo koko oikeusyhteisössä ja siten kaikkia
koskevaksi.

Selvästi nimittäin esimerkiksi rikosoikeudellinen puuttuminen on merkit-
tävämpi päätös kuin päätös olla puuttumatta, eikä kriminalisoimatta jättämi-
nen merkitse samaa kuin salliminen (joskin kriminalisoinnin poistaminen
voitaneen toisinaan näin tulkita16). Abortin kieltävää lainsäädäntöä voi siksi
arvostella puuttumisena yksilönvapauteen toisin kuin päätöstä olla kieltä-
mättä aborttia. Abortin kieltäminen ilmentääkin eettistä hyväkäsitystä (ja sen
takana olevaa absoluuttista moraaliperiaatetta). Eettisesti moniarvoisessa
yhteiskunnassa voi olla mielekästä pyrkiä rajaamaan politiikan alueella teh-
täviä päätöksiä sillä kriteerillä, että vältetään vahvojen eettisten arvokysy-
mysten politisointia ja ratkaisun hakemista niihin politiikan keinoin. Demo-
kraattisen oikeusvaltion menettelyt luovat kuitenkin mahdollisuuksia ajaa

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29136

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


137

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

17 US Code collection, Title 42, § 1996a.
18 Ks. Jareborg 2001, s. 290–291.
19 Keskustelua rikosoikeuden ja monikulttuurisuuden suhteista on esitelty artikkelissa Ler-
nestedt 2007.

sellaisiakin poliittisia vaatimuksia, jotka tätä merkitsisivät. Oikeuksien jär-
jestelmä ja oikeuskulttuuri sekä eritoten erilaisten vähemmistöjen suojaksi
säädetyt oikeudet asettavat kuitenkin tiettyjä oikeudellisia reunaehtoja täl-
laiselle eettisestä hyvästä säätämiselle.

Esimerkiksi rikosoikeudessa on hyödyllistä huomata, että muodollisesta
yhdenvertaisuuden korostuksesta huolimatta rikosoikeus yhtä aikaa sekä
määrittää sallitun ja kielletyn (oikeudenmukaisen/oikeudenvastaisen) rajaa
että arvottaa oikeudenvastaiseksi havaittua.

Jokin tietty rikosoikeudellinen sääntely, kuten huumerikossääntely, voi
saada erilaisia vaikutuksia erilaisissa asiayhteyksissä. On merkitystä, käyte-
täänkö huumetta tavanomaisesti päihteenä, vai liittyykö käyttö esimerkiksi
ikiaikaiseen perinteeseen, kuten navajo-intiaaneilla peyote-huumeen käyttö
omissa seremonioissaan. Yhdysvalloissa kysymys on ratkaistu siten, että
huumerikosoikeudessa on tehty nimenomainen salliva poikkeussääntö lain-
säädännön tasolla koskien alkuperäiskansojen peyote-huumeen käyttöä.
Sääntelyn tarkoituksena on turvata alkuperäiskansojen tapojen ja kulttuurin
säilymistä.17

Vaikka tällaista nimenomaista sääntelyä ei olisikaan, kysymys peyote-
huumeen käytön merkityksestä intiaanikulttuurille voisi nousta oikeuden-
käynneissä esille siitä huolimatta (kuten on noussutkin). Kotimaisessa ri-
koslainopissa olisi tällaisessa yhteydessä voitu pohtia kysymystä esimerkik-
si sosiaaliadekvanssina tunnetun kirjoittamattoman poikkeussäännön valos-
sa. Vakiintuneen tavan vuoksi hyväksyttävä toiminta ei ole rangaistavaa, vaik-
ka se muodollisesti toteuttaisi jonkin rikostunnusmerkistön teonkuvauksen.18

Esimerkiksi pappi, joka ehtoollisella tarjoaa viiniä alaikäiselle, ei syyllisty
rikokseen. Eikä jääkiekkoilija, joka pelitilanteessa taklaa vastustajaa voimak-
kaasti saaden aikaan tälle mustelmia, syyllisty pahoinpitelyyn, vaikka peliti-
lanteen ulkopuolella vastaava menettely ilman muuta katsottaisiin rangais-
tavaksi pahoinpitelyksi. Sosiaaliadekvanssi ilmaisee hiljaisen normatiivisen
kannanoton, joka kyllä saatettaisiin voida perustella juridis-normatiivisesti,
jos tällainen nimenomainen kysymys asetettaisiin. Esimerkiksi jääkiekko-
pelin sääntöjen mukaisen taklauksen oikeutusta voidaan perustella suostu-
muskonstruktiolla: jokainen pelaaja suostuu siihen, mitä säännöt sallivat. 19

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29137

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


138

Kimmo Nuotio

Rikosoikeudessa arvottamisulottuvuus ilmenee myös siinä, että vaikka
esimerkiksi peyote-huumeen käyttö katsottaisiinkin rangaistavaksi, intiaa-
nin kyseessä ollessa saatettaisiin ottaa huomioon teon erityiset motiivit. Teko
saatettaisiin katsoa vähäiseksi ja anteeksiannettavaksi. Syyttäjä ja tuomiois-
tuin voisivat päättää toimenpiteistä luopumisesta, rikokseen saatettaisiin so-
veltaa rangaistuksen lieventämisperusteita jne.

On samalla selvää, että intiaanien erityiskohtelu voi johtaa jatkokysymyk-
siin. Miksi sitten peyote-huumeen käyttöä ei voida sallia muillekin? Merkit-
seekö tämä poikkeussääntö suuren enemmistön syrjimistä? Eikö tässä poi-
keta yhdenvertaisuudesta?

Yhdysvaltalainen ratkaisu, jossa poikkeus on luotu lain tasolla, on tyyli-
käs siinä mielessä, että näin voidaan demokraattisesti legitimoida sanottu
erityiskohtelu. Tämä tuottaa vahvemman aseman poikkeukselle kuin jos kyse
olisi tulkinnallisin keinoin ratkaisutoiminnassa tuotetusta poikkeussäännös-
tä. Lainsäätäjällä on lukuisia mahdollisuuksia ottaa vielä seuraaviakin aske-
leita. Se voi päättää laajentaa tai supistaa poikkeusta taikka poistaa sen ko-
konaan. Lainsäätäjä päättää, minkälaisia erotteluita se pitää merkityksellisi-
nä. Yhdenvertaisen kohtelun vaatimus voi merkitä yhdenvertaisuutta jonkin
tarkemmin määritellyn ryhmän sisällä.

Tarkastelen oikeusperiaatteiden yhteyttä moraaliperiaatteisiin ja niiden
yleispätevyyttä vielä yhden tärkeän esimerkin, nimittäin rikosoikeudelli-
sen hätävarjeluperiaatteen valossa. Hätävarjeluinstituutio on ikivanha ja se
on kehittynyt historian kuluessa. Hätävarjelu on välttämätöntä puolustau-
tumista oikeudetonta hyökkäystä vastaan. Instituutio kuuluu olennaisesti
rikosoikeuteen, koska oikean ei tarvitse väistyä väärän tieltä eikä kenen-
kään voi edellyttää uhraavan henkeään ja terveyttään oikeudenvastaisessa
hyökkäyksessä. Oikeusjärjestys, joka ei tällaista puolustautumista sallisi,
olisi vaarassa menettää perustavanlaatuisen legitimiteettinsä. Yleisellä ta-
solla hätävarjelu on oikeusperiaate, joka seuraa vahvasti moraalisesta jär-
jestä.

Nykyajan oikeudessa ei kuitenkaan hyväksytä hätävarjeluoikeutta ilman
lisäehtoja. Puhutaan hätävarjeluoikeuden sosiaalis-eettisistä rajoituksista.
Hätävarjelun käyttöä lapsia ja mielisairaita kohtaan on rajoitettu. Omena-
varasta ei saa ampua, vaikka se olisi ainoa tapa estää omenavarkaus. Hätä-
varjelussa saa voimaa käyttää vain sen verran kuin on tilanteessa normatii-
visesti puolustettavaa. Esimerkiksi Suomen rikoslaissa (RL 3:4.1 §) on
hätävarjeluoikeuden rajoitukset tunnustettu jo lain tasolla. Hätävarjeluoi-
keuden ilmentämä oikeusperiaate on tämän kehityksen myötä muuntunut

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29138

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


139

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

20 Ks. Nuotio 2004, s. 1280–1281.

ehdottomasta suhteelliseksi.20

Pidän järkevänä lähteä siitä ajatuksesta, että proseduraalisesti ymmärretty
oikeusvaltion normatiivinen rekonstruktio voi osoittaa legitiimiksi käytän-
nössä sellaistakin oikeutta, joka ilmentää eettisiä arvovalintoja ja jota voi
tulkita kulttuurisesti. Eettis-kulttuuristen konfliktien ratkaisu edellyttää oi-
keudelta sensitiivisyyttä tällaisten konfliktien merkityksille, ja vastaavasti
oikeus kohdatessaan tällaisia konflikteja voi kehittää tapoja ottaa näitä mer-
kityksiä huomioon. Menisin niin pitkälle, että sanoisin oikeuskulttuurin ni-
menomaan olevan olemassa oikeuteen sisältyvinä arvolähtökohtina, jolloin
se on tulkittavissa esiin oikeuden säännöistä ja periaatteista.

Oikeuksien ja ihmisarvon tunnustamisesta poliittista yhteisöä
konstituoivana aktina

Jo Habermasin normatiivisessa demokraattisen oikeusvaltion rekonstrukti-
ossa oli yhtenä ulottuvuutena oikeuksien tunnustaminen toinen toiselle. Teo-
reettisesti tämä askel edeltää oikeuksien institutionalisointia juridisina
(perus)oikeuksina oikeusjärjestelmässä. Tunnustusteorioita on käsitellyt Arto
Laitinen artikkelissaan edellä tässä kirjassa (s. 79–104). Hän korostaa sitä
lähtökohtaa, että tunnustussuhde aina on nimenomaan persoonien keskinäi-
nen. Kyse on siten siitä, minkä tyyppisiä oletuksia ja määrityksiä tuohon
persoonana olemiseen liitetään. Persoonien keskinäisen tunnustuksen suh-
teiden analyysi sijoittuu elämismuodon tasolle.

Vastavuoroinen tunnustaminen saattaa olla keskeinen elementti, kun poh-
ditaan oikeuden ja politiikan suhteita, siis myös niitä rajoituksia, joita ne
toisilleen asettavat. Vastavuoroinen tunnustaminen henkilöiden välisessä
suhteessa saattaisi nimittäin koskea paitsi oikeuksia, myös muuntyyppisiä,
selvemmin eettisiä periaatteita. Tällaiset laajemmat yhteydet voisivat osoit-
taa myös oikeusperiaatteiden kytkennän yhteisöllisiin taustaoletuksiinsa.
Esimerkiksi ihmisarvon tunnustaminen olisi yhteydessä siihen, ettei ketään
tule kohdella ihmisarvon vastaisesti. Näin suojattaisiin persoonia ja niiden
vapautta ja autonomiaa toisten persoonien tai julkisen vallan taholta tule-
vaa pakottamista tai vaikuttamista vastaan. Samalla luotaisiin myös edelly-
tykset esimerkiksi tasa-arvon ja oikeudellisen yhdenvertaisuuden periaat-
teille.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29139

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


140

Kimmo Nuotio

Tämä pätee myös toiseen suuntaan: oikeudellisista periaatteista voitaisiin
mahdollisesti lukea tämäntyyppisiä sitoumuksia. Esimerkiksi solidaarisuu-
den käsitettä voitaisiin analysoida tällä tavalla.21 Paul Ricoeur on korosta-
nut, että oikeudellinen tunnustaminen lisää itsensä tunnustamiseen (self-re-
cognition) uusia ulottuvuuksia, jotka koskevat yhtä aikaa normin universaa-
lia pätevyyttä ja toisen henkilön singulaarisuutta.22

Vastavuoroinen tunnustaminen voisi koskea statustyyppistä seikkaa, ku-
ten yhteisön jäsenyyttä ja yksilöiden keskinäistä tasavertaisuutta. Jollei yh-
teisössä lähdetä tällaisista eettisistä arvoista, lopputulos voi olla hyvinkin
erilainen. Jos esimerkiksi tunnustettaisiin säätyhierarkia oikeudelliseksi mer-
kittäväksi, ei oikeusperiaattein voitaisi yksinkertaisella tavalla hallita eri sää-
tyihin kuuluvien henkilöiden välisiä kiistoja. Apartheid-järjestelmät tarjoa-
vat uudemman historiallisen esimerkin tämäntyyppisistä statuseroille perus-
tuvista poliittisista järjestelmistä ja oikeusjärjestelmistä.

Sääty- ja kastijärjestelmät perustuvat yhdenvertaisuuden sijasta erilaisuu-
den tunnustamiseen. Tällainenkin tunnustus voi olla vastavuoroista, kuten
ehkä joissakin traditionaalisissa yhteiskunnissa. Tämä havainto nostaa esiin
ajatuksen siitä, että tunnustaminen voi liittyä ryhmään kuulumiseen ja olla
siten ryhmätason asia. Esimerkiksi kun jokin alistettu ryhmä kamppailee
saadakseen tunnustetun aseman, tämä voi merkitä juuri kamppailua yhtäläi-
sistä oikeuksista. Kamppailu voi tietysti yhtä lailla koskea pyrkimyksiä saat-
taa jokin ryhmä aikaisempaa heikompaan asemaan. Äärimmillään kyse voi
olla yhteisön jäsenyydestä poissulkemisesta. Myös erilaisen ryhmän sietä-
minen voidaan tematisoida tunnustamisen kysymyksenä.23 Positiivisen eri-
tyiskohtelun merkitys voisi niin ikään olla se, että tunnustetaan tarve paran-
taa jonkin ryhmän jäsenten asemaa ja siihen perustuvia menettelyitä ja jopa
oikeuksia.

Edellä viitattiin siihen, että alkuperäiskansojen kulttuurin suojaaminen
voi edellyttää erityissääntelyä jossakin kysymyksessä. Valtakulttuuri, jos täl-
laista käsitettä voi käyttää, tunnustaa sääntelyn myötä tuon kulttuurin suoje-
lun tarpeen. Vastaavasti myös alkuperäiskansan edustajat tietyllä tapaa nor-
matiivisesti ja tosiasiallisesti sitoutunevat vahvemmin poliittiseen yhteisöön,

21 Brunkhorst 2002, s. 9–20.
22 Ricoeur 2005, s. 196–201. Ricouer pitää ihmisen kykyä ottaa vastuuta teoistaan hyvin
läheisenä sille, että hän henkilönä kykenee osallistumaan rationaaliseen keskusteluun oi-
keuksista.
23 Galeotti 2002.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29140

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


141

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

jos heidän erityisasemansa perustuu tällaiselle yhteiselle oikeudelliselle tun-
nustamiselle.

Se, että oikeusperiaatteet mukautuvat eettisiin hyväkäsityksiin ja arvova-
lintoihin ja ovat kannanottoja niihin, merkitsee yhtä aikaa vahvuutta ja heik-
koutta. Vahvuutta ilmentää se, että oikeusperiaatteet viittaavat liberaalien
perusoikeuksien taakse, niitä pidemmälle, ilmentäen yhteisön jäsenten kes-
ken oikeusyhteisössä vallitsevia keskinäisiä sitoumuksia. Heikkoudesta on
kyse taas siinä mielessä, että eettiset arvokysymykset eivät suinkaan helpol-
la ja yksinkertaisella tavalla ratkea poliittisessa yhteisössä, vaan johtavat jat-
kuvasti kiistoihin ja ristiriitoihin, jotka voivat olla luonteeltaan poliittisia.
Kytkisin siten yhteen eettisesti virittyneen oikeuden ja politiikan. Se etiikka,
jota tässä tarkoitan, ei niinkään ole utilitaristisesti määriteltyä sääntöjen ta-
voiterationaalisuutta, vaan me-näkökulmasta tapahtuvaa yhteisön eettisten
arvojen määrittelyä, hermeneuttista itsereflektiota, joka toisinaan voi edel-
lyttää yksittäisiltä henkilöiltä ja ryhmiltä omien arvostustensa ja käytäntö-
jensä ”sensuuria” ja muuttamista. Itse asiassa oikeuksien laajeneminen kat-
tamaan taloudelliset, sosiaaliset, sivistykselliset ja kulttuuriset oikeudet, oi-
keuden ympäristöön, tulevien sukupolvien oikeudet ja niin edelleen, virittää
oikeuksien kentän niin laajaksi, että on vaikea kuvitella mitään oikeudelli-
sesti relevanttia kysymystä, jota ei voitaisi ottaa esille oikeuksia koskevana.
Samalla luonnollisesti mahdollisuudet kieltää joltakin hänen oikeutensa ja
olla tunnustamatta sellaista oikeutta kaiken aikaa laajenevat. Epäilemättä
myös tunnustussuhteet muuttuvat yhä monimutkaisemmiksi.

Se eettinen arvomaailma, joka tämän kehityksen myötä kietoutuu osaksi
positiivista oikeutta, on todellisuudessa seurausta oikeudenmukaisuuden aja-
tuksen eräistä piirteistä. Jos hyväksytään, että oikeudenmukaisuudella on
arvoa yhteiskunnassa, ymmärretään, että myös yhteisön oikeus sisältää kult-
tuurisesti ja poliittisesti ehdollistuneita kannanottoja oikeudenmukaisuuden
periaatteeseen. Esimerkiksi sosiaalisen oikeudenmukaisuuden käsitteellä
voidaan viitata huomattavasti laajempaan yhteisölliseen arvokäsitykseen kuin
mitä esimerkiksi vapausoikeuksien vastavuoroinen tunnustaminen voisi tar-
koittaa. Sosiaalinen oikeudenmukaisuus merkitsee, että ihmistä tulee lähes-
tyä tarpeineen ja heikkouksineen, ja itse asiassa poliittisen yhteisön konsti-
tuoiva akti voi sisältää myös tämänkaltaisen tunnustussuhteen. Rationalisti-
sen luonnonoikeusopin yhteiskuntasopimusteoriat sisälsivät tämänkaltaista
ainesta.

En väitä, että näin vahvasti järkeen ja etiikkaan perustuva oikeusteoria,
jonka aineksia olen edellä hahmotellut, olisi sellaisenaan puolustettavissa

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29141

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


142

Kimmo Nuotio

nykyaikana. Se saattaisi kuitenkin olla puolustettavissa samantyyppisenä
normatiivisena rekonstruktiona kuin millaiseksi Jürgen Habermas on oman
teoriansa tarkoittanut. Demokraattisen oikeusvaltion teoriaa voisi siten täy-
dentää jonkinlaiseksi malliksi hyvästä poliittisesta yhteisöstä. Tunnustusteo-
rioita on kehitelty nimenomaan normatiivisena yhteiskuntateoriana.

Esimerkiksi pohjoismaisessa oikeudessa yhtenä ilmeisenä vahvuutena on
se historiallinen perusjuonne, ettei pohjoismainen yhteiskunta missään his-
torian vaiheessa ole ollut niin hierarkkinen ja epätasa-arvoinen kuin mitä
oikeushistoria kertoo feodaaliajalla ja uuden ajan alussa tilanteen Keski-Eu-
roopassa ja monessa muussa maailman kolkassa olleen. Suhteellinen tasa-
arvo ja säätyerojen kohtuullisuus ovat tuottaneet sellaisen oikeusvaltion, jossa
olennaista on jokaisen ihmisen arvo. Samalla se on vahvistanut sosiaalisen
oikeudenmukaisuuden kysymysten käsittelyä ja läpilyöntiä politiikan pro-
sesseissa. Pohjoismainen oikeus saattaisi kertoa sentyyppisestä vastavuoroi-
sen tunnustamisen rakenteesta, joka ulottuu selvästi syvemmälle kuin vain
vapausoikeuksien tai vastaavien tunnustamiseen.24

Lähteet

Brunkhorst, H.: Solidarität. Von der Bürgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenossenschaft.
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2002.

Galeotti, A. E.: Toleration as Recognition. Cambridge UP, Cambridge 2002.
Habermas, J.: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demo-

kratischen Rechtsstaats. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1992.
Habermas, J: Struggles for Recognition in the Democratic Constitutional State, teoksessa A.

Gutmann (Ed.), Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition. Princeton UP,
Princeton 1994, s. 107–149.

Husa, J. – Nuotio, K. – Pihlajamäki, H.: Nordic Law – Between Tradition and Dynamism.
Intersentia, Antwerp 2007.

Jareborg, N.: Allmän kriminalrätt. Iustus Förlag, Uppsala 2001.
Jääskinen, N.: Niklas Luhmann sosiaalisten systeemien yleisestä teoriasta, teoksessa Tuori,

K. (toim.), Teorioita oikeuden kehityksestä. Esittelyjä ja erittelyjä. Helsingin yliopiston
julkisoikeuden laitoksen julkaisuja, Helsinki 1988, s. 91–103.

Ladeur, K.-H.: Perspectives on a Post-Modern Theory of Law: A Critique of Niklas Luh-
mann, ”The Unity of the Legal System”, teoksessa G. Teubner (ed.), Autopoietic Law: A
New Approach to Law and Society. Walter de Gruyter, Berlin, New York 1988, s. 272 ss.

Lernestedt, C.: Universalism Abroad and at Home, teoksessa K. Nuotio (ed.), Festschrift in
Honour of Raimo Lahti. Forum Iuris, Helsinki 2007, s. 235–263.

24 Ks. pohjoismaisesta oikeudesta teosta Husa – Nuotio – Pihlajamäki 2007.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29142

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn


143

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

Luhmann, N.: Das Recht der Gesellschaft. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1993.
Neves, M.: Zwischen Themis und Leviathan: Eine schwierige Beziehung. Eine Rekonstrukti-

on des demokratischen Rechtsstaates in Auseinandersetzung mit Luhmann und Haber-
mas. Nomos, Baden-Baden 2000.

Nuotio, K.: Oikeuslähteet ja yleiset opit. Lakimies 7–8/2004, s. 1267–1291.
Ricoeur, P.: The Course of Recognition. Harvard University Press, Cambridge 2005.
Tuori, K.: Kriittinen oikeuspositivismi. WSLT, Helsinki 2000.
Tuori, K.: Oikeuden ratio ja voluntas. WSOY, Helsinki 2007.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29143

https://c-info.fi/info/?token=ICRTs7Q2o0mM80ml.jP1r01ZbpJ-v2CdOl5C91A.LGCytsI3_p07PjO9pSSX326_96a5A4gW82pJdDxfi7Af2EP4z07U8Uu052LBs4X2WXMRkYaJCj1aJWu_JvPK3kP679Aad0n6h_AWtg4XWXEnVXPjNwQKja9a9qImXt8gSHFQUXb5Swy7c8uWsH36hwRxi9StsSGUkLe2kT1W8cZkkPSVGt7l902K-LkWJHU_d-07GpRP5GNn

