
I

ESIPUHE

O I K E U S  J A  P O L I T I I K K A : F I L O S O F I S I A  E S S E I TÄ

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:291

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


II

ESIPUHE

SUOMALAISEN LAKIMIESYHDISTYKSEN
JULKAISUJA, E-sarja N:o 18

...................................................................................................................................................................................

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:292

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


III

ESIPUHE

K i m m o  N u o t i o  –
H e t a  A l e k s a n d r a  G y l l i n g  ( t o i m . )

Oikeus ja politiikka:
filosofisia esseitä

S U O M A L A I N E N  L A K I M I E S Y H D I S T Y S  •  H E L S I N K I

...................................................................................................................................................................................

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:293

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


IV

ESIPUHE

Kannen suunnittelu: Heikki Kalliomaa
Kannen kuva © Wolfgang Kaehler/CORBIS/Skoy

© Suomalainen Lakimiesyhdistys ja kirjoittajat

ISSN 1458-0446
ISBN 978-951-855-273-7

Edita Prima Oy, Helsinki 2007

Julkaisuvaliokunta
Pekka Vihervuori, puheenjohtaja
Markku Helin
Mika Hemmo
Raimo Lahti
Tatu Leppänen
Risto Nuolimaa
Lea Purhonen, sihteeri

Tilausosoite
Suomalainen Lakimiesyhdistys
Kasarmikatu 23 A 17
00130 Helsinki
p. (09) 6120 300
f. (09) 604 668
sly@lakimies.org
www.lakimies.org

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:294

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


V

ESIPUHE

Sisällys
...................................................................................................................................................................................

Esipuhe ................................................................................................... VII

Heta Aleksandra Gylling
Multikulturalismikeskustelun moninaisia ongelmia ................................... 1

Ari Hirvonen
Suvereeni ja päätös normin tuolla puolen: Schmitt ja Benjamin .............. 19

Jari Kauppinen
Hannah Arendt totuudesta ja valehtelusta politiikassa ............................. 41

Toomas Kotkas
Michel Foucault’n käsitys oikeuden ja
liberaalin poliittisen rationaliteetin välisestä suhteesta ............................. 57

Arto Laitinen
Persoonien välisestä tunnustuksesta ......................................................... 79

Iivi Anna Masso
Keskusteleva demokratia ja perustuslaillinen oikeusvaltio.
Onko osallistuvan kansanvallan ja liberaalin oikeusjärjestelmän suhde
symbioottinen vai ristiriitainen? ............................................................. 105

Kimmo Nuotio
Eettistä vai moraalista oikeutta?
Oikeusvaltio monikulttuurisuuden paineessa ......................................... 127

Mika Ojakangas
Oikeus ja omatunto Kreikan klassisella ajalla ........................................ 145

Pilvi Toppinen
Philip Pettitin republikaaninen vapaus ................................................... 179

Annamari Vitikainen
Monikulttuurisuus ja kulttuurisen ryhmän määrittelyn ongelmat .......... 205

Kirjoittajat ............................................................................................... 229

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:295

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


VI

ESIPUHE

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:296

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


VII

ESIPUHE

Oikeuden ja politiikan keskinäinen suhde on tunnetusti hankala. Oikeustie-
teessä on yleensä keskitytty aiheisiin, joita voidaan pitää turvallisesti oi-
keustieteen sisäisinä. Esimerkiksi laintulkinnan teoria ja oikeudellisen argu-
mentaation tutkimus on koettu usein puhtaasti oikeudellisiksi aiheiksi. Kes-
kustelut koskien vaihtoehtoista lainoppia tai oikeudellisen tulkinnan inde-
terminanssia koetaan hankaliksi, koska ne koskevat vallankäytön ja siten
politiikan löytämistä oikeudesta. Tuo löytö ei ole ollut mieluinen, koska se
on uhannut käsitystä oikeuden objektiivisuudesta ja oikeuden erityisestä
velvoittavasta luonteesta, joka puolestaan on juuri erottanut oikeuden poli-
tiikasta.

Myös käytännöllisen ja poliittisen filosofian näkökulmasta aihe on ollut
hankala, koska ilman oikeustieteellistä asiantuntemusta poliittisen filosofian
keskustelu valtiovallan oikeutuksesta jää väistämättä suhteellisen yleiselle
tasolle. Se ei ole onnistunut kovin hyvin puhuttelemaan sen paremmin oi-
keusteoreettista kuin valtiosääntöoikeudellistakaan tutkimusta, joka on eri-
koistunut omiin aiheisiinsa ja tekniikoihinsa. Politiikan tutkimuksen näkö-
kulmasta oikeus on näyttänyt suljetulta alueelta, jossa tietty professio, laki-
miehet, pyrkii asiantuntijoina kasvattamaan merkitystään siirtämällä keskus-
telun oikeudesta juridisen erityisdiskurssin piiriin. Lupaus politiikan vaiku-
tusmahdollisuuksista voi tuottaa pettymyksiä, kun lainsäädännön kehittämi-
nen ei onnistu ilman merkittävää oikeudellista kontrollia. Tuomarivaltio on
yksi ajankohtaisista iskusanoista.

Aivan viime vuosina oikeuden ja politiikan suhteet ovat tulleet entistä
polttavammiksi ja yhteistä maaperää filosofeille ja oikeustieteilijöille on löy-
tynyt aikaisempaa enemmän. Oikeusteoriassa on jouduttu pohtimaan oikeu-
den velvoittavuuden ja hyväksyttävyyden kysymyksiä aikaisempaa laajem-
masta näkökulmasta. Vastaavasti myös yhteyskuntateoreetikot ja filosofit ovat
uudelleen havahtuneet oikeutta koskeviin kysymyksiin. Nykyajan suurista
kysymyksistä voi mainita esimerkiksi monikulttuurisuuden ja globalisaa-
tion, kaksi toisiinsa nivoutuvaa aihetta.

Esipuhe
...........................................................................................................................................................................

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:297

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


VIII

ESIPUHE

Länsimainen liberaali individualismi on joutunut erilaisten hyökkäysten
kohteeksi, jolloin kysymykset oikeusvaltiosta ja oikeuden perimmäisestä
sisällöstä on otettava uudelleen tarkasteluun. Yhteiskuntatieteellinen teoreti-
sointi on tullut tässä vastaan, ja moraalifilosofinen keskustelu on laajentunut
koskemaan erilaisten moraali- ja kulttuuriyhteisöjen oikeutta määritellä itse
arvonsa, mikä heijastuu poliittisen filosofian kysymyksenasetteluihin. Hy-
vinvointivaltion kriisi myös lisännyt hämmennystä, kun on jouduttu pohti-
maan, mitä tulee hyvinvointivaltion jälkeen.

Monikulttuurisuus haastaa pohtimaan sitä, kuinka voidaan legitiimisti
päättää sellaisista syvistä vakaumusasioista, joissa poliittiseen yhteisöön
kuuluvien ryhmien käsitykset perustavanlaatuisesti eroavat. Yksi ryhmä tah-
toisi kohottaa omat arvonsa koko poliittisen yhteisön jaettaviksi, kun taas
toinen vaatii, ettei julkisen vallan tule lainkaan puuttua näihin kysymyksiin,
vaan ne tulee jättää ryhmän sisäisiksi. Turvallisuusuhat, esim. terrorismi,
ovat korostaneet klassisia aiheita, kuten poikkeustilaa ja kidutuksen oikeu-
tusta. Samalla on pohdittava, mitä yhteisöön kuuluminen oikeastaan merkit-
see; mitä velvollisuuksia siitä voi seurata ja mitä oikeuksia sen myötä on
toinen toiselle tunnustettava. Ja jo ennen oikeuksien tunnustamista on tun-
nustettava jotakin muuta, ihmisarvo.

Oikeuden ja politiikan keskinäisiä suhteita selvittelevät kysymykset so-
veltuvat erittäin hyvin oikeustieteilijöiden ja filosofien yhteisvoimin tutkit-
taviksi. Suomen oikeusfilosofinen yhdistys ry, jossa toimii aktiivisesti kum-
mankin tieteenalan edustajia, tarjoaa tällaiseen tutkimusyhteistyöhön luon-
tevan foorumin. Ensimmäinen tällä mallilla toteutettu tutkimushanke koski
filosofien näkemyksiä oikeudesta. Joukko asiaa tuntevia filosofeja ja oikeus-
tieteilijöitä kutsuttiin pitämään kukin pyydetystä aiheesta esitelmä, ja näin
muodostuneesta esitelmäjoukosta toimitettiin alustajien suosiollisella myö-
tävaikutuksella kaksiosainen teossarja Filosofien oikeus 1–2. Kustantajaksi
tarjoutui Suomalainen Lakimiesyhdistys, joka otti teoksen E-sarjaansa (E 2
ja 3). Teos on palvellut myös oppikirjana sekä oikeustieteen että filosofian
opinnoissa.

Samalla mallilla toteutettiin teos Oikeusteoreettisia katkelmia (E 7). Nyt
käsillä oleva teos on jatkoa edellisille. Valtaosa teokseen sisältyvistä artikke-
leista perustuu tavalla tai toisella SOFY:n Oikeus ja politiikka -luentotilai-
suuksien sarjassa vuosien 2005–2006 aikana pidettyihin esitelmiin. Luen-
noilla on pyritty välittämään filosofiasta ja oikeudesta kiinnostuneille tämän
hetken olennaisinta akateemista keskustelua. Muutamia pidetyistä esitelmistä
on jouduttu jättämään pois, koska ne on jo julkaistu muualla. Kiitämme kir-

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:298

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


IX

ESIPUHE

joittajia yhteistyöstä. Kiitämme jälleen Suomalaista Lakimiesyhdistystä suo-
peasta suhtautumisesta kirjahankkeeseen ja lisäksi erityisesti kustannustoi-
mittaja Pipsa Kostamoa tehokkaasta käsikirjoituksen muokkaamisesta pai-
noasuun. SOFY ry:n sihteeri Sakari Melander on niin ikään lukenut tekstit
läpi ja muokannut niitä teknisesti.

Helsingissä 12. marraskuuta 2007

Kimmo Nuotio Heta Aleksandra Gylling

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:299

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


X

ESIPUHE

00_E18.pmd 21.11.2007, 14:2910

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


1

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

.............................................................................................................................................................................

Heta Aleksandra Gylling

Multikulturalismikeskustelun
moninaisia ongelmia

Liberalistien ja yhteisökeskeisen yhteisöajattelun puolestapuhujien välinen
keskustelu on sitten 1980-luvun kommunitaristisen Rawls-kritiikin laajen-
tanut muotoaan, kun yhteisöjen merkitystä korostavaan keskusteluun nousi-
vat kysymykset niin kansallisten kuin muidenkin vähemmistöjen oikeuksis-
ta. Pluralistisen, yksilöihin ja heidän oikeuksiinsa perustuvan liberalismin
haastajaksi nousi kulttuurisia oikeuksia vaativa multikulturalistinen ajattelu,
jossa yksilönvapauksien arvo nähdään yleensä sekundaarisena. Toisin kuin
liberalistisessa traditiossa, yhteisö halutaan nähdä yksilön hyvinvoinnin ja
identiteetin määrittäjänä – äärimmäisissä muodoissaan siten, että hyvinvointi
ja kulttuurinen kukoistus ovat mahdollisia vain silloin, kun kulttuurit elävät
omaa erillistä elämäänsä, suojaten omia traditioitaan erityisesti läntisiltä vai-
kutteilta. Erillisyyden vaatimus luo yhteisön sisälle yhteenkuuluvuutta, jota
ei välttämättä haluta kulttuurien välille. Läntiset, liberalismin ytimeen kuu-
luvat oletukset suvaitsevaisuudesta, demokraattisesta päätöksenteosta ja yk-
silön autonomiasta oman elämänsä suhteen joutavat tällöin romukoppaan.

Näkyvin hahmo viimeisen kymmenen vuoden aikaisessa keskustelussa
lienee Will Kymlicka, joka toi oman liberalistisen tulkintansa keskusteluun
jo 1980-luvun lopussa teoksellaan Liberalism, Community and Culture ja
1995 ilmestyneellä teoksellaan The Rights of Minority Cultures. Hyvän ko-
konaisvaltaisen kuvan hänen näkemyksistään saa aiemmin ilmestyneisiin
esseisiin ja artikkeleihin perustuvasta kokoelmasta Politics in the Vernacu-
lar – Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship, joka ilmestyi 2001.
Kymlickan keskeinen panos keskusteluun on ollut korostaa, ettei vähem-
mistöoikeuksien puolustaminen välttämättä johda liberalistisen ajattelun
hylkäämiseen – kuten traditionaalisen ”kommunitarismi vs. liberalismi”
-dikotomian edustajat haluaisivat tilanteen nähdä. Päinvastoin, Kymlicka on
useasti korostanut, että monet vähemmistöryhmät eivät suinkaan halua vie-
roksua modernia liberaalia yhteiskuntaa vaan olla sen täysivaltaisia jäseniä,

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:291

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


2

Heta Aleksandra Gylling

säilyttäen kuitenkin omat etnis-kulttuuriset erityispiirteensä. Oma vaikutel-
mani Kymlickan näkemyksestä on, että hän pyrkii taiteilemaan yhtäältä yk-
silön oikeuksia korostavan liberalismin ja toisaalta kulttuurista tai kansallis-
ta identiteettiä korostavan yhteisöllisyyden välissä.1 Kymlickan liberaalia
kulturalismia edustava näkemys korostaa yksilön autonomiaa ja siten hyl-
kää vaatimukset siitä, että vähemmistöt olisivat oikeutettuja rajoittamaan
jäsentensä perustavia poliittisia tai kansalaisoikeuksia kulttuurisen puhtau-
den tai autenttisuuden nimissä.2 Kymlickan mukaan liberaali multikultura-
lismi voi kuitenkin hyväksyä ryhmille erilaisia oikeuksia suojaamaan vä-
hemmistöjä enemmistön esim. poliittiselta tai taloudelliselta vallankäytöltä.
Kuten hän itse yksinkertaisten asian esittää, ”vähemmistöoikeudet ovat yh-
teensopivia liberaalin kulturalismin kanssa, jos (a) ne suojelevat yksilönva-
pautta ryhmässä ja jos (b) ne edistävät tasa-arvoisia suhteita (non-dominans-
sia) ryhmien välillä.”3

Tunteita herättänein keskustelu monikulttuurisuudesta alkoi kuitenkin sen
jälkeen kun Susan Moller Okin julkaisi artikkelinsa ”Is Multiculturalism Bad
for Women?”4 Monet niin nykyisistä multikulturalismin puolustajista kuin
aiemmistakin aktiivisista osallistujista, kuten Chandras Kukathas ja Bhikhu
Parekh, kritisoivat Okinin ja itseni kaltaisia epäluuloisia liberalisteja, jotka
ovat huolestuneita siitä, mitä vähemmistöjen vähemmistöjäsenille – oli heitä
sitten vain yksi tai useampia – tapahtuu, mikäli (vähemmistön) enemmistön
näkemys yhteisistä kulttuurisista arvoista on hyvin konservatiivinen ja su-
vaitsematon. Todellisesta maailmasta löytyy paljon esimerkkejä siitä, miten
traditionaalisten arvojen kannattajat eivät aina tyydy siihen, että heidän ar-
vonsa ovat olemassa ja hyväksyttyjä, vaan näkevät ne normatiivisesti ainoi-
na oikeina, vaatien kaikkien muidenkin ryhmänsä jäsenten jakavan ne. Ku-
ten myös Kymlicka uskoo, länsimaissa elävien vähemmistökulttuurin edus-
tajien pelko omien traditioiden, tapojen ja uskomusten katoamisesta ei ole
oikeutus muiden pakottamiselle yhteiskunnassa, joka rakentuu demokratian
ja yksilönvapauden periaatteille. Jyrkimmät liberalismin vastustajat eivät vain
väheksy yksilön oikeuksien ja autonomian merkitystä, vaan puheillaan ”jae-
tusta kulttuurista” tai ”ryhmäoikeuksista” unohtavat joko tietoisesti tai tie-

1 Tämä tulee hyvin näkyviin jo Kymlickan ensimmäisessä teoksessa Liberalism, Commu-
nity, and Culture (1989).
2 Kymlicka 2001, s. 22.
3 Kymlicka 2001, s. 22–23.
4 Teoksessa Cohen – Nussbaum – Howard (eds): Is Multiculturalism Bad for Women (1999).

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:292

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


3

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

dostamattaan ne määrittelyongelmat, jotka kulttuuriseen jäsenyyteen liitty-
vät.

Kaikessa nimenomaan liberalisteja vastaan suunnatussa kritiikissä näyt-
täisi ytimenä olevan, että yksilön oikeuksien ja autonomian korostaminen ei
ole tärkeää, koska hyvä elämä on mahdollinen vain kulttuurisessa traditios-
sa. Ihmisen pitäisi elää omien kulttuuristen – yleensä perittyjen – arvojensa
mukaista elämää ja tehdä tuon perinteisen kulttuurin mukaisia valintoja.
Ongelmana on kuitenkin, kenellä on oikeus määritellä, kuka mihinkin kult-
tuuriin kuuluu ja mitä kulttuuria kenenkin pitäisi edustaa. Liberalismin vas-
taus ”yksilö itse” ei kommunitaristis-kollektivistisen yhteiskuntamallin edus-
tajaa miellytä, sillä yksilöt halutaan nähdä kulttuurinsa tuotteina, ei valitse-
vina agentteina. Jos kulttuuri määrittää, kuka minä olen ja minkälaiset valin-
nat ovat minulle kulttuurisesti oikeita valintoja, tulkintaa ei varmasti jätetä
minulle, vaan jotkut minua tietävämmät kulttuuriset tai vastaavat johtajat
haluavat päättää tulkinnoista ja kertoa meille yhteisön jäsenille, missä ”oi-
keiden uskomusten” ja sallitun toiminnan rajat kulkevat.

Jos kulttuuriset arvot ovat tärkeitä, mikä on eettisten arvojen suhde näihin
arvoihin? Onko enemmistön pakko hyväksyä vähemmistön eettisinä pitä-
mät arvot silloinkin, kun ne ovat enemmistön näkemyksen mukaan epäeetti-
siä ja ympäröivän yhteiskunnan mielestä jopa laittomia? Muodostavatko
”kulttuuriset arvot” (sen mukaan mitä niillä milloinkin halutaan tarkoittaa)
pyhän ja koskemattoman arvojoukon, jota ulkopuoliset eivät saa arvostella
vain siksi koska ne ovat traditionaalisia, kulttuurisia arvoja?

Kunnioitusta suvaitsevaisuuden sijaan?

Yksi usein toistettu syytös on, että liberalistit puhuvat suvaitsevaisuudesta,
kun pitäisi puhua kulttuurien ja tapojen, arvojen tunnustamisesta tai kunnioi-
tuksesta.5 Samoin he huomauttavat, ettei kulttuurisia arvoja pitäisi nähdä
vain välineellisesti arvokkaina asioina, jotka parantavat ihmisten elämää,
hyvinvointia ja yhteenkuuluvuuden tunnetta, joka useimmille ihmisille on
tärkeää, vaan itsessään arvokkaina, jopa silloin kun ne edustavat suvaitse-
mattomuutta demokratian, tasa-arvon ja yhtäläisten oikeuksien periaatteita
kohtaan. Tämän vaatimuksen ongelmana on jo John Locken6 oivallus siitä,

5 Kirjallisuudessa yleensä käytetyt käsitteet ovat recognition ja respect.
6 Locke 1689 (1990).

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:293

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


4

Heta Aleksandra Gylling

että on hyvin vaikea vaatia aitoa kunnioitusta, kunnioitusta tunteena, jos
ihminen ei aidosti ja spontaanisti kunnioitusta tunne. Kunnioitus on tunne ja
tunteita on vaikea pakottaa itselleen vaikka kuinka haluaisi – ja vielä vai-
keampaa, kun ei edes halua. Jos en kunnioita tapaa sulkea naiset kotiin ja
estää heitä osallistumasta miesten rinnalla yhteiskunnalliseen elämään, mi-
ten ihmeessä voisin jonkun vaatimuksesta sitä kunnioittaa? Tapaa, jota itse
asiassa pidän vastenmielisenä ja jonka toivoisin muuttuvan niin pikaisesti
kuin mahdollista?

Kokonaan toinen asia on, että voin joko rangaistuksen pelosta tai muus-
ta syystä käyttäytyä ikään kuin kunnioittaisin jotakin. Tämä ei kuitenkaan
vastaa kunnioittamisen vaatimusta vaan ainoastaan tyydyttää odotuksen
siitä, että kaikki käyttäytyisivät ikään kuin kunnioittaisivat tapaa x. Käyt-
täyminen ”ikään kuin” palautuu suvaitsevaisuuteen. Jos käyttäydyn ”ikään
kuin” kunnioittaisin, piilotan todellisen tuntemukseni: en puutu asioihin
tekemisilläni tai kommenteillani, vaan annan niiden olla. Miten tämä sit-
ten varsinaisesti eroaa suvaitsevaisuudesta? Mielestäni ei mitenkään. Jos
kunnioitus on tunne, jota ei voi keinotekoisesti tuottaa, ja jos ”ikään kuin”
käyttäytyminen ei relevantisti eroa suvaitsevaisesta käytöksestä, kunnioi-
tuksen vaatijat vaativat jotain, mitä ei voi omasta tahdosta toteuttaa. Voin
toki kovastikin toivoa, että vapaamielisyyden vastustajat oppisivat kunnioit-
tamaan heistä vastenmielisiä, vapaamielisiä näkemyksiä, mutta on täysin
epäloogista, että ryhtyisin vaatimaan jotain muuta kuin ”ikään kuin” käyt-
täytymistä.

Kunnioittamisen ja suvaitsemisen ajatuksiin liittyy toinenkin ongelma,
jonka ratkaisu riippuu siitä, mitä pidämme tuon vaaditun kunnioituksen tai
suvaitsevaisuuden kohteena. Voin hyvin suvaita ja kunnioittaa muiden oi-
keutta päättää itse siitä, mitä arvostavat tai minkälaisen elämäntavan valitse-
vat, toisin sanoen arvostan heidän oikeuttaan valita, silloinkin kun en ym-
märrä, miksi he valitsevat sisällöllisesti mitä valitsevat.7 Yksilönvapauden ja
omien arvovalintojen tekemisen oikeuden kunnioittamisesta ei kuitenkaan
seuraa, että minun pitäisi arvostaa ja kunnioittaa valinnan sisältöä. Vapaa-
mielisenä liberalistina voin olla sitä mieltä, että A:lla on oikeus uskoa maa-
hisiin ja B:llä ufoihin – tästä ei seuraa, että minun pitäisi pitää näiden valin-
tojen sisältöjä arvokkaina.

7 Mill, Häyry (Gylling).

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:294

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


5

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Niillä, jotka kiihkeimmin vaativat kunnioitusta arvoilleen ja uskomuksil-
leen, on kuitenkin tapana väheksyä kaikkien muiden uskomuksia ja tapoja,
jopa heidän omalla maaperällään. Keskinäistä toisten tapojen kunnioitusta
ei edustanut imaami, joka valtiovierailullaan kieltäytyi kättelemästä Alan-
komaiden naispuolista ministeriä. Mielestäni on kuitenkin perusteltua väit-
tää, että jos kyseessä olevan ministerin oletetaan (kuten oletetaan) vastavie-
railulla pidättäytyvän yrityksistä kätellä miespuolisia kollegoitaan, kollegan
tulisi kunnioittaa hollantilaista, ylipäätään länsimaalaista tapaa kätellä tavat-
taessa Alankomaiden maaperällä. Kaikkein ongelmallisin tilanne on kuiten-
kin silloin, kun jotkut etnisen, uskonnollisen tai muun kulttuurin edustajat
ryhtyvät määrittelemään ja vaatimaan täsmällisiä rajoja sille, ketkä ”heidän”
kulttuurinsa piiriin kuuluvat ja mitkä tavat, uskomukset ja toimintamallit
ovat välttämättömiä ”oikealle jäsenelämälle”. Jos esimerkiksi valtio pitää
lailla turvattavana oikeutena työssäkäyntiä ja koulutusta, millä perusteilla
vähemmistökulttuurin edustajat olisivat oikeutettuja kieltämään kyseisen
oikeuden jäseniltään? Moniarvoisuus pluralismina eli uskomuksena siitä, että
meillä on monenlaisia keskenään ristiriitaisiakin arvoja ja arvostuksia, joi-
den pitäisi voida elää sovussa samassa yhteiskunnassa, ei tähän oikeuta. Va-
litettavasti monet multikulturalismin edustajat pitävätkin moniarvoisuutta
pahana asiana eivätkä halua erilaisten arvojen elävän yhdessä, puhumatta-
kaan, että ne voisivat vaikuttaa toisiinsa. Päinvastoin, he haluavat pitää kult-
tuurit erillään ja siten säilyttää traditionaaliset arvot puhtaina. Missä määrin
se on nyky-yhteiskunnassa millään tavalla realistinen oletus, on hyvä kysy-
mys sinänsä.

Traditioita tradition vuoksi vai yksilön autonomiaa?

Länsimaista yksilön autonomiaa on kritisoitu myös siitä, että liberaalien väi-
tösten vastaisesti yksilönvapaus ei ole neutraali, vaan perfektionistinen arvo,
kuten mikä tahansa liberaalien kritisoima non-liberaali arvo. Esimerkiksi
Jonathan Quong syyttää Susan Okinia perfektionistisesta liberalismista:

”Okinin liberalismi on perfektionistista siinä mielessä, että autonomia näh-
dään perustavana kaikenkattavana liberaalina arvona pyrkimyksessään edis-
tää kaikkien kansalaisten autonomiaa, heidän kaikilla elämänalueillaan, sekä
julkisen että yksityisen alueella.”8

8 Quong 2004, s. 56.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:295

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


6

Heta Aleksandra Gylling

Autonomia on varmasti keskeinen liberalismin arvo. Moni kuitenkin unoh-
taa, ettei yksilön oikeudesta tehdä vapaasti ensisijaisesti itseään koskevia
päätöksiä seuraa velvollisuutta niitä tehdä. Liberaalissakin yhteiskunnassa
yksilöllä on oikeus olla valitsematta ja päättämättä omista asioistaan. Hän
voi aina vapaasti kääntyä niiden puoleen, joiden uskoo tietävän itseään pa-
remmin, mikä hänelle on hyväksi. Vaikka kaikki joutuvat oppimaan luke-
maan, kenenkään ei ole aikuisena pakko lukea kirjoja.

Autonomian merkitystä vähätellään myös vetoamalla ihmisten oletuksiin
tai niin sanottuun empiiriseen evidenssiin, kuvauksiin ihmisten edustamista
arvoista ja preferensseistä. Ajatuksena näyttää olevan yritys osoittaa, miten
autoritaariset sosiaaliset roolit ja käytännöt ovat ihmiselle joskus hyvää te-
keviä. Ranjoo Seodu Herr esimerkiksi viittaa Leila Ahmediin, joka kirjoi-
tuksessaan on esittänyt, että sen sijaan, että näkisimme haaremit paradig-
maattisina esimerkkeinä naisten alistamisesta, meidän tulisi nähdä ne käy-
täntönä, joka salli naisille helpon tavan yhteisölliseen seurusteluun keske-
nään.9

Paternalistiset kulttuurisen itsenäisyyden edustajat näyttävät pitävän it-
sestään selvänä, että tavat ja traditiot ovat arvokkaita sen vuoksi, että ne ovat
traditioita, eivätkä vain siksi, että ne edelleen hyödyttävät ihmisten elämää.
Koska samaiset henkilöt eivät kuitenkaan ole valmiita pitäytymään täysin
muuttumattomassa maailmassa, heidän pitäisi jotenkin selittää sekä niille
jäsenilleen, jotka eivät ole valmiita arvostamaan kaikkea vain sen takia, että
kyseessä on perinteinen tapa, että meille ulkopuolisille, miksi juuri tietyt
traditiot ovat pyhiä ja koskemattomia.

Seuraavassa tarkastelen joitakin mielestäni kiintoisia, mutta ongelmalli-
sia kannanottoja, joita kulttuuristen oikeuksien puolestapuhujat ovat viime
vuosina esittäneet. Ensimmäinen liittyy siihen, miten yksinkertaisena käsit-
teenä – itsestään määrittyvänä ja jopa omaa elämäänsä elävänä entiteettinä –
kulttuuri nähdään. Autoritatiivisen tulkinnan mukaan kulttuurin rajoista
määräävät vain jotkut kulttuurin edustajat, parhaiten asioista perillä olevat
tahot – useimmiten tämä tarkoittanee uskonnollisia johtajia. Toinen vaihto-
ehto olisi demokraattinen tulkinta kulttuurista, jossa rajojen ja normien mää-
rittelijöinä toimivat inklusiivisesti kaikki ne, jotka itse näkevät itsensä kysei-
sen kulttuurin edustajina. Autoritaaristen tulkintojen ongelmana on, että ne
yliarvioivat kulttuurin yhtenäisyyttä yksittäisten jäsenten erilaisten tulkinto-
jen, mieltymysten ja arvostusten kustannuksella.

9 Ahmed 1982, s. 528–529.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:296

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


7

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Esimerkiksi Bhikhu Parekh huomauttaa kirjoituksessaan Brian Barryn
edustamaa yksilökeskeistä liberalismia vastaan:10

”kulttuuri on tärkeä yksilöllisen identiteetin ja itseymmärryksen lähde. Se
muovaa jäseniään, rakentaa heidän ajattelutapojaan ja maailmankuvaansa,
järjestää heidän elämänsä ja tarjoaa merkitysten, arvojen ja ideaalien mal-
lin.”

Bhikhulle olemme kulttuurisia olentoja, koko elämämme läpäisevän kult-
tuurin luomuksia.11 Hänen väitettään voi kuitenkin tulkita erilaisin paino-
tuksin. Toki olemme tietyssä mielessä kulttuurimme tuotoksia siten, ettem-
me omia arvojamme ja arvostelmiamme arvioidessamme voi riuhtaista it-
seämme irti länsimaisen ajattelun kahleista. Toisaalta on yksi asia myöntää,
että taustakulttuurimme vaikuttaa siihen, mitä ja miten ajattelemme. Toinen
asia taas on ajatella, että kulttuurinen traditiomme determinoi ja sen pitää-
kin determinoida sitä, mitä ajattelemme. Kasvukulttuurimme varmasti toi-
mii taustana sille, minkälaiseksi oma arvomaailmamme rakentuu. Minun on
kuitenkin vaikea ymmärtää, miksi sen pitäisi normatiivisesti ohjata sitä, miten
ihmiset elämänmallinsa valitsevat? Empiirinen todellisuus jo kertoo miten
heterogeenisiä suurin osa olemassa olevista yhteiskunnista on. Oli yhteisön
ja sen jäsenyyden merkitys yksilölle itselleen enemmän tai vähemmän tär-
keä, useimmat meistä kuuluvat useammanlaisiin yhteisöihin, joiden edusta-
mat arvot eivät aina ristiriidattomasti sulaudu toisiinsa. Eettisten arvojemme
ohella näkemyksemme uskonnosta, yhteiskunnasta, politiikasta, taloudesta
ja estetiikasta kietoutuvat yhteen maailmankuvaksemme. Jos ihmistä ei pa-
koteta väkisin omaksumaan ja edustamaan tiettyä maailmankuvaa, siitä
muodostuu varmasti yhtä persoonallinen kuin mitä hän itsekin on.

Chandran Kukathas taas painottaa erilaisia tapoja tulkita kulttuurin ja
yksilöiden välistä suhdetta huomauttaessaan, että ”jotkut kulttuurit eivät voi
hyväksyä ajatusta, että yksilölliset projektit voisivat tarjota arvoperustan”
käyttäen esimerkkinään Australian aboriginaaleja, joilla omasta mielestään
ei ole henkilökohtaisia tavoitteita elämässään.12 Deskriptiivisesti väite on
varmasti pätevä, mutta jälleen kerran voi kysyä, onko normatiivisesti ottaen
perusteltua ajatella, ettei ihmisillä olisi omia henkilökohtaisia tavoitteita?
Olisiko jollain tavalla hyvä asia, että ihmiset tavoittelisivat vain yhdessä ar-

10 Parekh 2002, s. 140.
11 Parekh 2002, s. 141.
12 Kukathas 1995, s. 246.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:297

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


8

Heta Aleksandra Gylling

vokkaina pidettyjä asioita? Ja mitä oikeastaan tarkoittaa, että yhteisö kollek-
tiivisesti tavoittelee yhteisiä päämääriään? Onko mahdollista ja mielekästä
olettaa ”haluavan” tai ”tahtovan” yhteisön olevan jotain enemmän kuin ne
yksilöt, jotka yhteisön muodostavat? Jotain mikä on yksilöistä muodostuvan
yhteisön yläpuolella?

Puhe kulttuureista erillisinä entiteetteinä viittaa essentialistiseen tulkin-
taan, jonka mukaan kulttuurit olisivat selkeästi rajattuja ja tunnistettavia,
selkeästi määriteltävine rajoineen. Kulttuurit eivät kuitenkaan voi olla itse-
näisiä, ihmisyksilöistä irrallisia moraaliagentteja. Kukathasin huomautus sii-
tä, mitä kulttuurit voivat hyväksyä ja mitä eivät, kuulostaa tulkinnalta, jossa
kulttuurit eläisivät omaa elämäänsä, jäsentensä tahdosta ja haluista riippu-
matta. Helpompi ja vähemmän ongelmia aiheuttava tulkinta kulttuurien luon-
teesta olisi kuitenkin näkemys, jonka mukaan kulttuurit ovat dynaamisia,
vaikkakin hitaasti muuttuvia entiteettejä, joiden rajat jatkuvasti muuttuvat
yksilöiden myötä. Kulttuuriset tekijät muokkaavat yksilöitä ja yksilöt kult-
tuureja.

Optimismia kulttuurisen yhtenäisyyden suhteen edustaa myös Ranjoo
Seodu Herr artikkelissaan ”A Third World Feminist Defense of Multicultu-
ralism”. Hän kirjoittaa ryhmäautonomian ongelmallisesta käsitteestä muun
muassa seuraavasti:

”Sen sijaan, että hyväksyisimme patriarkaalisten miesjohtajien meille asetta-
man ylhäältä alas -toimivan ryhmäautonomian käsitteen, rodullis-etniset nai-
set ehdottivat toisenlaista, alhaalta ylös -suuntautuvaa ryhmäautonomian kä-
sitettä, joka sopii paremmin sekä perinteisiin, vielä lännen tahraamattomiin
arvoihin että sukupuolten tasa-arvoon.”13

Herrin idealistinen oletus siitä, että nämä naiset löytävät yhdessä, keske-
nään, saman tasa-arvoisen hengen ja pystyvät ilman ristiriitoja luomaan yh-
teisen arvomaailman, jossa heille kuitenkin tärkeät yksilön ihmisoikeudet
sulautuvat yhteen traditionaalisten arvojen kanssa, on kovin optimistinen.
Ajatus naisten suojelemisesta ja kulttuurisesta integriteetistä on kaunis, kun
taas ajatuksen realistisuus on toinen kysymys. Näkemystä edustavat abori-
ginaalinaiset olivat itse, joka tapauksessa, ehdottomia vaatimuksessaan säi-
lyttää ihmisoikeuksiin liittyvät ”tuontiarvonsa”, mikä – kuten Herrkin myön-
tää – osoittaa, että he olivat vähemmän kiinnostuneita kulttuuristen arvojen-
sa säilyttämisestä kuin kulttuurinsa liberalisoinnista.

13 Herr 2004, s. 99.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:298

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


9

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Suurin ongelma lienee kuitenkin siinä, kuinka yhtenäinen tai epäyhtenäi-
nen enemmistökulttuurin sisällä elävän vähemmistön näkemys omasta kult-
tuuristaan on. On kyseenalaista, edustavatko Herrin mainitsemat aborigi-
naalitkaan yhtenäistä näkemystä omien ja ”tuontinäkemysten” painoarvois-
ta ja merkityksistä. Vaikka ensi silmäyksellä vaade kansallisten vähemmis-
töjen oikeudesta hylätä liberalismi ja vaalia non-liberaalia kulttuuriaan si-
ten, että ”liberaalin enemmistön täytyy vain elää asian kanssa, kuten sen
kanssa, että muissa maissa on illiberaaleja lakeja”14, voi kuulostaa autono-
mian kunnioitukselta, se ei todellisuudessa sitä ole. Mikäli yksikin vähem-
mistön edustaja tuntee olevansa pakotettu elämään vailla enemmistölle tur-
vattuja oikeuksia, ympäröivä enemmistökulttuuri epäonnistuu tehtävässään
turvata ne tasa-arvon periaatteet, joiden olemassaololle se oman oikeutuk-
sensa rakentaa. Ryhmäautonomian käsite on ongelmallinen, mikäli yksilöil-
tä riistetään oikeus erimielisyyteen ja mahdollisuuteen edistää omia halu-
jaan ja arvojaan. On vaikea kuvitella, miten ryhmäautonomia edes toimisi
aidossa muodossaan siten, että sitä ei sekoiteta konsensus-ajatteluun tai enem-
mistöpäätöksentekoon.

Voiko kulttuurisesta identiteetistään luopua?

Kulttuurin rajojen määrittely liittyy läheisesti kysymykseen yksilön mah-
dollisuuksista lähteä yhteisöstään. Kun yksilöt tai vähemmistön vähemmis-
töt eivät ole valmiita hyväksymään kaikkia ryhmänsä vaatimuksia, heille
yleensä tarjotaan mahdollisuutta poistua, exit-optiota.

Chandran Kukathas kirjoittaa artikkelissaan ”Are There Any Cultural
Rights?”, että erityiset kulttuuriset ryhmäoikeudet pitäisi hyväksyä niin kau-
an kuin yksittäisillä jäsenillä on mahdollisuus jättää ryhmänsä, ilman että
siitä aiheutuu heille kohtuuttomia vaikeuksia:

”Ketään ei voi vaatia hyväksymään tiettyä elämäntapaa. Niinpä jos, kuten
usein tapahtuu, jotkut tietyn kulttuurin jäsenet hylkäävät vanhat tapansa tutus-
tuttuaan laajempaan yhteisöön, heillä pitää olla vapaus niin tehdä, eikä heidän
alkuperäisen yhteisönsä vastustusta tule huomioida. – – Toisaalta, jos nämä
jäsenet eivät halua jättää yhteisöään vaan vaativat oman kulttuurinsa ulkopuo-
lisen yhteiskunnan tunnustamia oikeuksia, he eivät tätä tunnustusta saa. Hy-
väksynnän saa yksilön vapaus liittyä jäseneksi ja erota jäsenyydestä.”15

14 Herr 2004, s. 102.
15 Kukathas 1995, s. 247.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:299

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


10

Heta Aleksandra Gylling

Intuitiivisesti tuntuu järkevältä ajatella, että ”jos et halua leikkiä kanssam-
me, voit mennä pois”. Hinta saattaa monasti olla kuitenkin kova – yksin
tuntemattomassa maailmassa, ilman perheen, suvun ja ystävien tukea. Var-
sinkin jos yksilöllä ei ole taitoja ja valmiuksia selvitä ulkopuolisessa maail-
massa, avuttomuus ja turvattomuus voivat tehdä poistumisoption epätodelli-
seksi. Mitä tiukempi ja suljetumpi ryhmä on, sitä enemmän koulutuksen tai
kielitaidon puute, tottumattomuus enemmistökulttuurin tapoihin tai muu vas-
taava voi tehdä elämän ulkopuolella niin vaikeaksi, suorastaan mahdotto-
maksi, ettei poistumisesta voida puhua todellisena vaihtoehtona.

Mutta entä jos yksilö ei itse halua jättää yhteisöään? Onko yhteisöllä oi-
keus sulkea jäsenensä yhteisön ulkopuolelle ja jopa riistää hänen identiteet-
tinsä? Ainakaan Kukathas ei näe mitään ongelmaa siinä, että yhteisö sulkee
yksilön ulkopuolelleen, silloinkaan, kun kyse on jäsenyydestä, johon ihmi-
nen on syntynyt. Silloin kun kyse on vapaaehtoisesta liittymisestä – oli se
sitten yhteydessä uskontokuntaan, poliittisen puolueeseen tai muihin valin-
toihin – asia on ongelmattomampi. Tällöin kysymys on siis tilanteista, joissa
jäsenyys ei syntyperäisesti liity yksilöön. Kukathas kirjoittaa seuraavasti
pueblointiaanien oikeudesta rajoittaa jäsentensä uskonnonvapautta:

”Pueblointiaanien tapauksessa se tarkoittaa sitä, että jos yhteisö kieltäytyy
hyväksymästä joidenkin yhteisön jäsenten kääntymisen protestantiksi, näi-
den yksilöiden on valittava joko yhteisön toiveiden noudattaminen tai lakat-
tava olemasta osa sitä.”16

Ongelma on kaksijakoinen. Yhtäältä on kysymys yhteisön oikeudesta sul-
kea jäseniään yhteisön ulkopuolelle siinä mielessä, että heidän ei ole enää
lupa osallistua esimerkiksi yhteisöllisiin seremonioihin tai päätöksentekoon.
Äärimmillään tämä voi tarkoittaa vaatimusta muuttaa yhteisön keskuudesta,
jopa läheisyydestä, jonnekin muualle. Tämänkaltaisesta jäsenyydestä pois-
sulkemisesta on kyse myös esimerkiksi amishien kohdalla, kun jotkut nuo-
ret päättävät jättää yhteisönsä tietäen, etteivät edes heidän vanhempansa tule
olemaan missään tekemisissä heidän kanssaan, jos he hylkäävät uskontonsa
vaatiman perinteisen elämäntavan. Näissä tapauksissa yhteisöt voi nähdä
autonomisina yksiköinä, jotka voivat muiden vapaaehtoisten yhteenliitty-
mien lailla määritellä omat jäsenehtonsa. Toisaalta voimme kuitenkin ky-
syä, mitä yhteisö voi jäseniltään riistää? Onko ”olla pueblointiaani” vain
tiettyjen uskonnollisten valintojen tekemistä vai onko se itse asiassa jotain,

16 Kukathas 1995, s. 248

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2910

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


11

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

joka on yksilön väistämätön sisäsyntyinen ominaisuus ja jota siten on mah-
doton riistää? Pitäisikö meidän erottaa yksilöissä muutettavissa olevat omi-
naisuudet, kuten uskonto tai erilaiset tavat, esimerkiksi etnisistä ominaisuuk-
sista, jotka eivät ole muutettavissa ja siten eivät myöskään riistettävissä? Voiko
pueblointiaaniksi syntynyt koskaan lakata olemasta pueblointiaani? Eikö
yhteisö olekin itse asiassa sanomassa, että jos haluat olla meidän kaltaisem-
me intiaani, täyttää meidän asettamamme kriteerit sille, mitä on olla ”oikea”
pueblo, et voi olla samalla protestantti?17 Vai lakkaavatko saamelaiset ole-
masta saamelaisia, jos he lopettavat poronhoidon? Entä romanit, jos he luo-
puvat perinneasuistaan? Vai tuleeko heistä vaikkapa kaupunkilaistuneita saa-
melaisia ja romaneja, jotka ovat luopuneet syystä tai toisesta perinteistään?
Jäsenyyden muodot on mielekästä pitää erillään. Aikuinen suomalainen voi
aikuisiällä esimerkiksi naimisiin mentyään vaihtaa Suomen passinsa toisen
valtion passiin, jolloin hän lakkaa olemasta Suomen kansalainen. Mutta onko
joku valmis väittämään, että kyseinen henkilö lakkaa olemasta suomalainen
ihmisenä?

Tulkinnat siitä, miten ”yhteisöpäätökset” ymmärretään, näyttävät niin
ikään vaihtelevan. Jotkut jotka korostavat ryhmäautonomian käsitettä, ilmei-
sesti näkevät kollektiivisen päätöksenteon tarkoittavan yhteisen päätöksen
syntyä kollektiivisesta entiteetistä, yhteisöstä, siten, ettei se ole palautetta-
vissa yksilöiden yhteenlaskettuihin tai neuvoteltuihin valintoihin. Toisaalta
yhteisön päätöksenteko voidaan tulkita myös länsimaisen demokratiamallin
mukaisesti ja puhua yhteisön enemmistöpäätöksistä. Jälkimmäisessä ta-
pauksessa herää luontevasti kysymys vähemmistöön jäävien oikeuksista ja
enemmistön diktatuurista, jota yhteisön karismaattisimmat ja retorisesti par-
haat johtajat voivat ohjailla omien halujensa mukaan.

Kukathasin toinen esimerkki koskee yksittäisen muslimin oikeuksia sekä
muslimiyhteisön että laajemman yhteisön – tässä tapauksessa amerikkalai-
sen yhteiskunnan – jäsenenä. Kuten Kukathas totesi puebloista, että heillä
on uskonnonvapaus vain amerikkalaisina, ei puebloina, yksittäisten musli-
mienkin oikeudet muslimeina ovat hänen mukaansa rajatut:

”Yksittäisen muslimin halu kieltää, ettei ole muuta jumalaa kuin Allah ja että
Muhammed on hänen profeettansa, on analoginen. Liberaalin yhteiskunnan
kansalaisena hänellä on oikeus sananvapauteen; muslimina sen sijaan hänel-
lä ei ole oikeutta kyseenalaistaa Islamin perusteita. – – Yksilön täytyy valita

17 Kukathas 1995, s. 248.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2911

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


12

Heta Aleksandra Gylling

joko sananvapauden tai muslimiyhteisön jäsenyyden välillä. Yhteisöllä on
oikeus syrjiä yksilöä joka kieltäytyy mukautumasta sen normeihin; sillä ei
kuitenkaan ole oikeutta rangaista sen enempää.” 18

Ensimmäinen mieleen tuleva kysymys on, onko olemassa vain yksi islam-
tulkinta? Kukathasin näkemys yhteisön oikeuksista on ongelmallinen, kos-
ka se heijastaa oletusta yhdestä ainoasta yhteisön kaikkien jäsenten jaka-
masta islam-tulkinnasta, jota empiirinen kokemusmaailma ei suinkaan puolla.
Kuka sitten päättää, kuka on ainoa oikea tulkitsija? Ja onko todella niin, että
se, miten tulkitsevaan muslimiyhteisöön ihminen sattuukaan syntymään, tar-
koittaa, että hänen pitää äänettömästi hyväksyä tuon yhteisön tulkinnat? Onko
todella niin, että uskomusten, tapojen ja traditioiden kritiikki aina oikeuttaa
syrjinnän? Onko todella niin, että uskontojenkin kohdalla oikeat tulkinnat
ovat ikuisia ja muuttumattomia ja jäsenten kritiikin ja kommenttien ulottu-
mattomissa? Vai onko sittenkin niin, että ainakin kun puhumme liberaalin
yhteiskunnan sisäisistä vähemmistöistä, enemmistön tulisi omien oppiensa
kannustamana kannustaa vähemmistöjäkin kriittisyyteen ja suvaitsevaisuu-
teen?

Traditioiden arvosta

Sallitun toiminnan rajojen määrittelyn ongelma tulee keskeiseksi pohdittaessa
yksilön autonomian ja olemassa olevien tapojen suhdetta. Huoli olemassa
olevien käytäntöjen ja traditionaalisten tapojen katoamisesta nousee esiin
ainakin Loren Lomaskyn ja Chandran Kukathasin kirjoituksista. Artikkelis-
saan kulttuuristen oikeuksien olemassaolosta Kukathas muistuttaa lukijaa
Lomaskyn perustellusta kritiikistä yksilönvapautta ja yksilön autonomian
korostusta kohtaan:

”Autonomian puolustaminen tuo mukanaan olemassa olevien käytäntöjen ja
elämäntapojen väheksynnän.”19

Itse milliläisen yksilöajattelun kannattajana en voi kuitenkaan olla kysymät-
tä, mitä pahaa on joidenkin tapojen hyljeksinnässä, jos nuo tavat ovat vas-
toin itse arvokkaana pitämääni yksilönvapautta? Siitäkin huolimatta, että
satun kuulumaan yhteisöön, jossa autonomiaa ei juuri arvosteta? Ei kai se,

18 Kukathas 1995, s. 248.
19 Kukathas 1995, s. 246.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2912

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


13

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

että jokin tapa tai traditio on olemassa, vielä tee siitä hyvää ja hyväksyttä-
vää? Miksi minun pitäisi arvostaa naisten murhaamista kunnian nimissä tai
lesken velvollisuutta pyhittää itsensä heittäytymällä sati-riitissä miehen hau-
taroviolle? Perustava kysymys on, miksi meidän pitäisi arvostaa jotain vain
siksi, että se sattuu olemaan tapana? Onko länsimainen yhteiskuntamme toi-
minut väärin, kun se aikojen saatossa on luopunut teilipyörästä teloitusväli-
neenä? Tai suomalainen yhteiskuntamme luopuessaan jalkapuusta?

Harhaanjohtavia yleistyksiä

Ongelmallista monien liberalismin vastustajien ja siten vahvan multikultu-
ralismin kannattajien kommenteissa on, että he syyttävät liberalisteja yleis-
tyksistä, samalla itse yhtä lailla niihin syyllistyen. Ranjoo Seodu Herr kir-
joittaa seuraavasti kritisoidessaan perinteistä liberalistista feminismiä:

”Kuten valtavirran feministiset teoriat keskittyivät essentialistisen käsitteen
’nainen’ ympärille, ne jotka eivät sopineet valkoisen, keskiluokkaisen, poh-
joisamerikkalaisen kristillisen naisen muottiin, suljettiin ulkopuolelle tai,
mikäli heidät näennäisesti luettiin mukaan, vieraannutettiin.”20

Jos on kapeakatseista nähdä kaikki ei-valkoiset naiset yhtenä joukkona, on
myös kapeakatseista yhdistää liberaali feminismi amerikkalais-kristilliseksi
ajatteluksi. Vaikka esimerkiksi joillakin amerikkalaisilla on joskus tapana
unohtaa niin Euroopan kuin uskonnottomuudenkin olemassaolo, liberalisti-
sen feminismin olettaminen vain amerikkalais-kristillisen näkökulman edus-
tajaksi osoittaa puhujan omaa ahdasmielisyyttä, jossa kaikki ei-värilliset
nähdään yhtenäisenä joukkona. Seodu Herr huomauttaa, etteivät länsimaiset
naiset saisi osallistua ei-länsimaisten naisten feministiseen keskusteluun,
elleivät he ole syvällisesti perehtyneet vallitsevaan kulttuuriin. (Hän tosin
itse esittää yleistäviä kuvauksia liberalistisesta feminismistä, ilmeisesti tun-
tematta kovinkaan hyvin erilaisia toisistaan hyvinkin paljon poikkeavia kult-
tuureja.)21 Ylipäänsä kriittisen keskusteluoikeuden rajaaminen vain hyvin
kulttuurin tunteville voi johtaa siihen, että lopulta puheenvuoro on vain niil-
lä, jotka jo jakavat keskustelun kohteena olevat arvot ja arvostukset. Ja sil-
loinhan ei olekaan enää juuri mitään kritisoitavaa. Kun kritisoin jotakin, kri-

20 Herr 2004, s. 79.
21 Herr 2004, s. 88.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2913

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


14

Heta Aleksandra Gylling

tisoin jotain, mitä en ainakaan nykyisessä muodossaan pidä hyvänä tai oi-
keana, juuri sen takia, etten voi sitä varauksetta hyväksyä.

Yleistysten lisäksi löytyy joskus hämmentäviä analogian yrityksiä. Jonat-
han Quong sortuu siihen verratessaan minihameen käyttöä muslimeiden
huiveihin ja huntuihin:

”Huntua pidetään sorron välineenä, koska se kohtelee naisia ja tyttöjä sek-
suaaliobjekteina, joiden pitää olla peitettyinä ja piilossa. Jos yksi tapa on nai-
sia sortava, niin on toinenkin [minihameen käyttö].”22

En kiellä, etteikö (ainakaan 60-luvulla, kun minihameet olivat eniten muo-
dissa) minihameen käyttöön olisi liittynyt sosiaalisia paineita enkä myös-
kään sitä, etteivätkö monet musliminaiset käyttäisi huntua aidosti omasta
halustaan. Tapaukset eivät kuitenkaan ole analogisia, sillä tietääkseni yhdes-
säkään länsimaassa ei ole koskaan edes harkittu naisten pakottamista käyttä-
mään minihameita. Minihametta ei ole koskaan ajateltu naisten käyttäyty-
misen säätelyn välineeksi. Koska joissakin kulttuureissa hiusten ja kasvojen
paljastaminen on rangaistuksen uhalla kiellettyä, voimme perustellusti aina-
kin joissakin tapauksissa miettiä, onko naisen A valinta hänen omansa.

Kuka suojelee lapsia?

Vaikka lapset ovat useimmissa yhteiskunnissa haavoittuvimmassa asemas-
sa, heidän asemansa on heikoin kulttuureissa, joissa heitä ei nähdä tulevina
oikeuksien haltijoina vaan pikemminkin vanhempiensa omaisuutena. Kun
esimerkiksi Parekh ja Kukathas painottavat yhteisöstä lähtemisen vapauden
tärkeyttä, he näyttävät aliarvioivan erilaisten kykyjen ja taitojen puutteen
merkitystä. Yhteisön jättäminen voi olla vaikeaa, jos vanhemmilla ja heidän
yhteisöllään on ehdoton vapaus päättää esimerkiksi lastensa koulutuksesta.
Esimerkkinä vanhempien oikeudesta päättää hän mainitsee:

” – – koska mustalaisten23 tapana ei ole arvostaa koulunkäyntiä, vanhemmat
uskovat opettavansa lapsensa tyydyttävästi epävirallisen opetuksen avulla.
– – Heidän vapautensa olla ja elää oman elämäntapansa mukaisesti tekee sen
mielestäni kuitenkin sallittavaksi.”24

22 Quong 2004 s. 51.
23 Parekh itse käyttää sanaa ”gypsy”, ei ”roma”.
24 Parekh 1999, s. 445

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2914

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


15

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Onko koulutus todella jotain, mistä vanhempien pitäisi täysin vapaasti voida
päättää? Mielestäni ei ole. Jos meillä on perusteita uskoa, että tietynasteinen
koulutus on välttämätön edellytys sille, että lapsella on mahdollisuus tule-
vaisuudessa (ja oletetusti oikeus) tehdä itseään koskevia valintoja, kuten jät-
tääkö synty-yhteisönsä vai ei, vanhemmat tai yhteisö estävät häntä toteutta-
masta tulevaisuuttaan kouluttamattomuudella. Amishi-lapset ovat varmasti
vapaita elämään tulevaisuutensa amisheina, mutta ovatko he aidosti vapaita
siirtymään ulkopuoliseen yhteiskuntaan, jossa ei selviä ilman riittävää kou-
lutusta ja sosiaalisia taitoja? Pitäisikö meidänkin, jotka uskomme yksilön
oikeuksiin ja vapauksiin, olla puuttumatta yhteisöjen ja vanhempien valin-
toihin, silloinkin, kun vanhemmat valitsevat lapsilleen jotain, mikä tulee es-
tämään heitä tekemästä aikanaan omia valintojaan?

Jos liberalistien tavoin näemme lapset tulevina oikeuksien haltijoina, hei-
dän valinnanmahdollisuuksiaan tulisi lisätä niiden kaventamisen sijaan. Ku-
ten Joel Feinberg huomauttaa artikkelissaan ”Children’s Right to an Open
Future”:

”Kieltäytyminen tekemästä poikkeusta amishi-vanhempien toiveesta vain
asettaa heidät samaan asemaan kuin muidenkin lasten vanhemmat. Heidän
on lupa ja heidän odotetaankin tekevän kaiken mahdollisen välittääkseen ar-
vonsa lapsilleen – – mutta silti, lasten tulevan täysi-ikäisyyden, itsensä to-
teuttamisen ja monipuolisen kehityksen nimissä, vanhempien on hyväksyttä-
vä ulkopuolisten vaikutusten uhka.”25

Kukathas puhuu yhteisöön kuulumisen vapaudesta ja ihmisten vapaudesta
jättää yhteisönsä ilman, että siitä aiheutuu heille kohtuutonta haittaa. Mitä
todellisia mahdollisuuksia on amishi-lapsilla, joiden tietotaito ympäröivästä
yhteiskunnasta on jokseenkin olematonta? Onko oikein, jos lapsi jää yhtei-
söön vain siksi, että ymmärtää, ettei tulisi pärjäämään ulkopuolisessa maa-
ilmassa tilanteessa, jossa vanhemmat ja muut sukulaiset eivät ole enää mis-
sään tekemisissä hänen kanssaan. Puhuessaan romanien oikeudesta kasvat-
taa lapsensa haluamallaan tavalla Kukathas huomauttaa, ettei heitä voi vaa-
tia tarjoamaan ”rationaalista vaihtoehtoa” sen enempää kuin muita vanhem-
pia ei voi vaatia tarjoamaan lapsilleen mahdollisuutta tulla kiertolaisiksi (gyp-
sies).26 Kukathasin vertaus on kuitenkin heikko, sillä kouluttamattomuus ei
ole välttämätön este kiertolaisuuden valinnalle toisin kuin kouluttamatto-

25 Feinberg 1992, s. 83.
26 Parekh 1999, s. 454.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2915

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


16

Heta Aleksandra Gylling

muus voi sitä olla sille, mitä Kukathas itse kutsuu ”rationaaliseksi valinnak-
si”. Toisaalta taas – jos hänen käyttämänsä ilmaisua ”mustalaisuus” tulki-
taan etniseksi jäsenyydeksi, vanhemmat eivät voi mitenkään tarjota sitä yh-
tenä vaihtoehtona lapsilleen, mikäli eivät itse ole romaneja.

Kasvatus- ja koulutuskeskusteluissa on usein ongelmana, että osallistujat
näyttävän unohtavan koulutuksen tavoitteen, avoimen tulevaisuuden turvaa-
misen lapselle. Varsinkin länsimaissa se tarkoittaa tietynlaisen, tieteelliseen
ajatteluun perustuvan tai ainakin siihen pyrkivän opetuksen tarjoamista; pe-
rustuuhan suurin osa maailmastamme yritykseen toimia tiettyjen logiikan
ja perusteltavuuden sääntöjen mukaan. Kukathas kritisoi Brian Barrya siitä,
että tämä vastustaa kreationismin opetusta vedoten siihen, että ihmiset ovat
erimielisiä siitä, mikä on totta – ja millaista opetusta heidän lapsilleen pitäisi
antaa.27 Kritisoidessaan Barryn yrityksiä ”pelastaa lasten mielet uskonnolli-
silta fanaatikoilta” Kukathas viittaa muinaisiin uskonsotiin ja toteaa seuraa-
van:

”Tässä suhteessa Barry ei eroa niistä 1500- ja 1600-luvun ihmisistä, jotka
puhuivat hugenottien pakkokäännyttämisestä katolilaisuuteen pelastaakseen
katolisten lasten vanhempien syntiin houkuttamat sielut.”28

Analogia ei ainakaan minua vakuuta, sillä uskonto kuuluu uskon alaan ja
kouluopetuksen, jonka tehtävänä pitäisi olla opettaa ymmärtämään ja analy-
soimaan maailmaa, tulisi perustua perusteltavissa olevaan tietoon. Vai pitäi-
sikö koulussa tasapuolisesti opettaa kaikkia mahdollisia perustelemattomia
uskomuksia, joita ihmisillä sattuu olemaan? On yksi asia kertoa, että suoma-
laiset uskoivat riihitontun olemassaoloon ja väittää, että riihitonttuja on ole-
massa – muuta kuin kuvainnollisessa mielessä.

27 Kukathas 2002, s. 193–194.
28 Kukathas 2002, s. 193–194.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2916

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


17

M U LTIKULTURALISMIKESKUSTELUN MONINAISIA ONGELMIA

Lähteet

Ahmed, L.: Western Ethnocentrism and Perceptions of the Harem, Feminist Studies 8 (1982):
521–529.

Feinberg, J.: Freedom and Fulfillment. Philosophical Essays. New Jersey: Princeton Univer-
sity Press 1992.

Herr, R. S.: A Third World Feminist Defence of Multiculturalism, Social Theory and Prac-
tice, 30 (2004): 73–103.

Kukathas, C.: Are There Any Cultural Rights. The Rights of Minority Cultures. Oxford:
Oxford University Press, 1995.

Kukathas, C.: The Life of Brian, or Now for Something Completely Different-Blind, teok-
sessa P. Kelly (ed.): Multiculturalism Reconsidered. Culture and Equality and its Critics.
Cambridge: Polity Press, 2002.

Kymlicka, W.: Liberalism, Community, and Culture. Oxford: Oxford University Press, 1989.
Kymlicka, W.: Politics in the Vernacular. Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship.

Oxford: Oxford University Press, 2001.
Locke, J.: Letter on Toleration (1689). Amherst: Prometheus Book, 1990.
Okin, Susan Moller: Is Multiculturalism Bad for Women, teoksessa J. Cohen, M. Nuss-

baum, M. Howard (eds.): Is Multiculturalism Bad for Women? Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 1999.

Parekh, B.: Common Citizenship in Multicultural Society, The Round Table 351 (1999),
449–460.

Parekh, B.: Barry and the Dangers of Liberalism, teoksessa P. Kelly (ed.): Multiculturalism
Reconsidered. Culture and Equality and its Critics. Cambridge: Polity Press, 2002.

Quong, J.: Disputed Practices and Reasonable Pluralism, Res Publica 10 (2004): 43–67.

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2917

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


18

Heta Aleksandra Gylling

Gylling.pmd 21.11.2007, 14:2918

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


19

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

.............................................................................................................................................................................

Ari Hirvonen

Suvereeni ja päätös normin tuolla
puolen: Schmitt ja Benjamin

Johdanto

Pyhän Bartolomeuksen päivänä, elokuun 24. päivänä 1572, Pariisissa tapah-
tui hugenottien joukkomurha, joka oli osa Ranskassa vuosina 1562–1598
riehuneita katolilaisten ja kalvinististen hugenottien välisiä uskonsotia. Nel-
jä vuotta joukkomurhan jälkeen vuonna 1576 julkaistiin Jean Bodinin Les
six livres de la République. Bodinin mukaan poliittisen yhteiskunnan ole-
massaolon edellytyksenä on suvereeni valta, joka yhdistää hallitsijat ja ala-
maiset yhdeksi poliittiseksi ruumiiksi. ”Suvereenisuus on valtion absoluut-
tista ja pysyvää valtaa.”1 Jumalan jälkeen maailmassa ei ole ketään mahta-
vampaa kuin suvereeni ruhtinas. Kuten kaikkivaltias Jumala ei voi luoda
toista Jumalaa, ei voi suvereenikaan, Jumalan kuva, tehdä kenestäkään toi-
sesta subjektista itsensä kanssa yhdenvertaista ilman, että tuhoaisi samalla
itsensä. Näin on, koska kaksi äärettömyyttä ei voi olla olemassa yhtäaikai-
sesti. Bodinin mukaan suvereenin olennaisena piirteenä on kaikkia yleisesti
ja jokaista ainutkertaisesti sitovien lakien säätäminen ja muuttaminen sekä
voimassa olevien lakien kumoaminen. Laki on suvereenin käsky, mutta su-
vereeni itse ei ole lakien sitoma eikä hänen lainsäädäntövaltansa juonnu mis-
tään olevasta tai instanssista, joka olisi hänen ylä- tai alapuolellaan tai joka
olisi hänen kanssaan yhdenvertainen. Vaikka suvereenin lait perustuisivat
totuuteen ja järkeen, ne ovat aina peräisin suvereenin vapaasta tahdosta. Ni-
menomaan tässä mielessä suvereeni on absoluuttinen, absolutus eli ”ei si-
dottu”. Tästä huolimatta suvereenia sitoo Jumalan ja luonnon lait.2

Tammikuun 29. päivänä 1649 Englantia vuodesta 1642 koetelleen roja-
listien ja tasavaltalaisten sisällissota kulminoitui High Court of Justicen tuo-

1 Bodin 1986, I.vii.
2 Ks, Bodin 1986, I.viii, I.x.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2919

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


20

Ari Hirvonen

mioon, jossa todettiin, ettei kuningas ollut lain yläpuolella. Niinpä se tuo-
mitsi Kaarle I:n maanpetoksesta ja muista vakavista rikoksista kuoleman-
rangaistukseen. Seuraavana päivänä Kaarle mestattiin. Kaksi vuotta tapah-
tuman jälkeen julkaistiin Thomas Hobbesin Leviathan. Hobbes maalaili teok-
sessaan kuvaa kansalaisvaltioiden tuolla puolen olevasta luonnontilasta, jos-
sa kurissa pitävän yhteisen vallan puutteesta seuraa keskinäinen epäluotta-
mus, turvattomuus, kaikkien sota kaikkia vastaan. Päästäkseen sotatilasta
ihmiset perustavat sopimuksella yhteiskunnan, jossa he luovuttavat valtansa
ja oikeutensa jakamattomalle suvereenille, joka on vastedes kaikkien lakien
lähde. Ja koska suvereenilla on valta säätää ja kumota lakeja, hän ei ole val-
tion lakien alainen, koska voi halutessaan vapautua lakien alaisuudesta ku-
moamalla lait, jotka eivät häntä miellytä. Lisäksi suvereeni päättää, mitkä
ovat keinot rauhaa ja puolustusta varten ja mikä taas estää ja häiritsee niitä.3

Suvereenin paluu

Bodin ja Hobbes sekä heidän myötä 1600-luvulla muotoutunut käsitys mo-
dernista valtiosta ja suvereniteetista kiehtoivat Carl Schmittiä. Weimarin ta-
savaltaa koetelleiden poliittisten kriisien ja ääriliikkeiden kamppailun kes-
kellä Schmitt vaati suvereenin käsitteen palauttamista poliittisen ja oikeu-
dellisen keskustelun keskiöön. Schmitt aloittaakin teoksensa Poliittinen teo-
logia (1922) suvereenin käsitteen määrittelystä: ”Suvereeni on se, joka päät-
tää poikkeustilasta.”4

Samalla kun poliittisen legitimiteetin perusta oli palautettava päätökseen,
oli poliittisen alueen autonomisuus voitettava takaisin. Liberalismi on mer-
kinnyt epäpolitisoitumista: ”mikään ei ole modernimpaa kuin taistelu poliit-
tista vastaan”.5 Poliittisten ongelmien sijaan on vain organisatoris-teknisiä
ja taloudellis-sosiaalisia tehtäviä. Liberaali parlamentarismi on myös jumiu-
tunut loppumattomiin keskusteluihin ja neuvotteluihin. Liberaali valtio ei
yksinkertaisesti kykene päätöksiin, etenkään ratkaisevaan päätökseen ystä-
vän ja vihollisen välillä, mikä on poliittisen lähtökohta. Liberalismin ohella
– sen rinnalla kulkeva – moderni rationalismi ja intellektualismi olivat elä-
mänvoimaa vailla olevia hengettömiä ilmiöitä, jotka johtivat kykenemättö-

3 Hobbes 1999, s. 121–129, 162–170, 231–232.
4 Schmitt 1977, s. 49.
5 Schmitt 1997, s. 113. Schmittin ajattelusta ks. Ojakangas 2001; Ojakangas 2006.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2920

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


21

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

myyteen tehdä todellisia päätöksiä ja ratkaisuja. Kant ja Locke joutivat syr-
jään Hobbesin tieltä.6

Schmittin oikeudellisen kritiikin kohteena on puolestaan poliittisesta it-
sensä puhdistava oikeuspositivismi, etenkin Hans Kelsenin normativismi,
jossa oikeusjärjestys nähdään sellaisena itseriittoisena ja autonomisena ko-
konaisuutena, jossa normin pätevyys perustuu aina vain toiseen ylemmänas-
teiseen normiin, viime kädessä hypoteettiseen perusnormiin. Puhtaasti ra-
tionalistinen käsitys oikeudesta oikeusnormien aukottomana systeeminä on
oikeudelle sokeaa, ”tosiasiallisen normatiivisessa voimassa” pitäytyvää de-
generoitunutta desisionismia.7

Schmittin mukaan 1600- ja 1700-luvun jumalakäsitteeseen kuului ajatus Ju-
malan transsenttisuudesta suhteessa maailmaan. Sen ajan valtiofilosofiaan kuu-
lui vastaavasti ajatus suvereenisuuden transsendenttisuudesta suhteessa valtioon.
1800-luvulla rationalismin myötä tuonpuoleisuuden, ylimaailmallisuuden ja
yliaistisuuden sijasta korostettiin kokemuksellisuutta, olevien ja asioiden läs-
näoloa maailmassa, niiden maailmallisuutta. Käsitys immanenssista tuli yhä
hallitsevammaksi. Sen seurauksena kaikki identiteetit poliittisissa ja valtio-oi-
keudellisissa opeissa – kuten demokraattinen teesi hallitsevien ja hallittujen
identtisyydestä, oikeusvaltiollinen oppi ja siihen kuuluva suvereenisuuden ja
oikeusjärjestyksen identtisyys (Krabbe) sekä oppi valtion ja oikeusjärjestyksen
identtisyydestä (Kelsen) – perustuivat käsitykseen immanenssista.8

Tätä muutosta vastaan Schmitt harasi vaatien kääntymistä pois liberalis-
mista, byrokraattisesta järjestä ja oikeuspositivismista. Hobbesin suvereenin
käsite olikin Schmittin poliittisen palauttamishankkeessa olennaisessa ase-
massa. Schmittille Leviathan on mitä vaikuttavin ja voimakkain mielikuva.
Se tuo esiin suvereenin transsendentin olemuksen, ja sillä oli mahti keskeyt-
tää normaaliuden jatkuvuuden aika.9 Jos kuitenkin Hobbesille olennaista on
Leviathanin vakaus ja pysyvyys, niin Schmitt puolestaan painottaa hetkelli-
syyden merkittävyyttä.10

6 Poliittisen käsitteestä ks. Schmitt 1979; ks. myös Wolin 1992; Koivusalo – Ojakangas 1997.
7 Schmitt 1997, s. 46. Vuonna 1933 ilmestyneen Poliittisen teologian toisen painoksen esi-
puheessa Schmitt erottelee kolme oikeustieteellisen ajattelun lajia, nimittäin normativisti-
sen, desisionistisen ja, nyt uutena mukaan tulleen, institutionaalisen tyypin. Schmitt 1997, s.
45. Schmittin liberalismi-kritiikistä ja valtiosääntöteoreettisista vastapelureista ks. Tuori 2007,
s. 171–182.
8 Schmitt 1977, s. 96–97.
9 Schmitt 1982.
10 Bredenkamp 1999, s. 255.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2921

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


22

Ari Hirvonen

Vastaavalla tavalla Schmitt pitää Bodinin tavanomaista suvereeni-sitaat-
tia ”suvereeni on valtion absoluuttista ja ikuista valtaa” olennaisempana
Bodinin pohdintaa yhtäältä siitä, sitovatko lait suvereenia, ja toisaalta suve-
reenin velvollisuuksista suhteessa säädyille tai kansalle annettuihin lupauk-
siin. Vaikka suvereeni on lakien yläpuolella, häntä sitovat lupaukset, jotka
hän on antanut säädyille tai kansalle, koska lupausten velvoittava voima pe-
rustuu luonnonoikeuteen. Hätätilassa nämä luonnolliset perusteet häviävät.
Saattaakin olla välttämätöntä, että suvereeni toimii tällöin vastoin lupauksia
ja kumoaa tarvittaessa lait asian, ajan ja henkilöiden tilanteen mukaan. Siten
suvereeni on sitoutunut lupauksiinsa siinä määrin kuin lupausten täyttämi-
nen on kansan edun mukaista, mutta hän ei ole sitonut itseään, kun ”välttä-
mättömyys on kiireellinen”, kuten Bodin asian muotoilee.11 Bodin päätyy
Schmittin mukaan näin siihen, että valtuus voimassa olevan lain kumoami-
seen on varsinainen suvereenisuuden tunnusmerkki, josta puolestaan ovat
johdettavissa suvereenin muut tunnusmerkit, kuten sodan julistaminen, rau-
han solmiminen, virkamiesten nimittäminen, ylimpänä vetoomusinstanssi-
na toimiminen, armahdusoikeus jne.12

Näihin tulkintoihin suvereenisuudesta sopii hyvin myös Schmittin kiin-
nostus 1700-luvun lopun ja 1800-luvun katolisiin vastavallankumouksen
valtiofilosofeihin. Joseph de Maistren, Louis de Bonaldin ja Juan Donoso
Cortésin sanoma oli: aika vaatii päätöksentekoa hyvän ja pahan, Jumalan ja
paholaisen, katolilaisuuden ja ateismin välillä. Loppujen lopuksi etenkin de
Maistre ja Donoso Cortés palauttavat valtion puhtaaseen, järkeilemättömään,
keskustelemattomaan ja itseään oikeuttamattomaan tyhjästä luotuun abso-
luuttiseen päätökseen, mikä johtaa siirtymään legitiimisyydestä diktatuuriin.13

Ratkaiseva päätös

Schmittille suvereeni ei määrity sen olemuksen tai ominaisuuksien kautta
vaan päätöksen kautta, päätöksen, jossa on kaksi momenttia: päätös siitä,
että poikkeustila vallitsee, ja päätös positiivisen oikeuden panemisesta si-
vuun. Valtiollinen suvereniteetti ei siten määrity juridisesti pakko- tai her-
ruusmonopolina vaan päätöksentekomonopolina. Mutta päätös myös luo

11 Schmitt 1997, s. 52.
12 Schmitt 1997, s. 52–53.
13 Schmitt 1977, s. 100–114.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2922

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


23

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

suvereenin suvereenina, kuten Mika Ojakangas kiteyttää. Päätöksessä suve-
reeni päättää omasta olemassaolostaan. Tällaisena suvereeni ei ole mikään
ennalta annettu toimivaltainen instanssi vaan absoluuttisen päätöksen tapah-
tumapaikka. Niinpä suvereenin monopoli ei ole luonteeltaan normatiivinen
vaan eksistentiaalinen.14 Tämä on yksi osoitus suvereenin transsendenttiu-
desta.

Schmittin suvereenisuuden määritelmä lähtee rajatapauksesta eikä nor-
maalitilasta, sillä päätös poikkeuksesta on päätöksentekoa sanan varsinai-
sessa merkityksessä. Normaalitapaus ei todista mitään, koska siinä päätök-
senteon itsenäinen osuus on minimissään. Sen sijaan ”poikkeus todistaa kai-
ken; se ei ainoastaan vahvista sääntöä, vaan sääntö elää pelkästään poik-
keuksesta”.15 Se ”paljastaa erityisen juridisen muotoelementin, päätöksen,
absoluuttisessa puhtaudessaan”.16

Kun suvereeni päättää poikkeustilasta – ja samalla hän myös perustaa
oman olemassaolonsa suvereenina eli synnyttää suvereenin suvereenina –
päätöstä ei johdeta mistään oikeusnormista, sillä normaalisti pätevästä oikeus-
lauseesta ilmenevä yleinen normi ”ei voi koskaan kattaa absoluuttista poik-
keusta eikä siksi voi myöskään jäännöksettömästi perustella päätöstä siitä,
että kyseessä on aito poikkeustapaus”.17 Toisin sanoen normit eivät voi mää-
rittää etukäteen sitä, milloin poikkeustilanne on käsillä tai miten menetellä
normaalitilanteen palauttamiseksi.

Päätöksessä suvereeni siis panee oikeuden viralta, normi väistyy ja päätök-
senteko vapautuu kaikesta normatiivisesta sidonnaisuudestaan. Mutta samal-
la tämä absoluuttinen päätös, säädännäisen normin suhteen transsendentti puh-
das teko, kytkeytyy oikeuteen, sillä sekä normi että päätös pysyvät oikeudel-
lisen puitteissa. Kyse ei siis ole jostakin täysin oikeuden ulkopuolisesta. En-
sinnäkin poikkeustila paljastaa erityisen juridisen muotoelementin eli päätök-
sen absoluuttisessa puhtaudessaan. Toiseksi poikkeustila on ”jotain aivan
muuta kuin anarkia ja kaaos, siinä vallitsee juridisessa mielessä järjestys, vaik-
kei kyseessä olekaan oikeusjärjestys”.18 Poikkeustilassa oikeus pannaan vi-
ralta valtion ”itsensä säilyttämisen oikeuden voimasta, kuten sanotaan”.19

14 Ojakangas 2001, s. 104.
15 Schmitt 1977, s. 60.
16 Schmitt 1977, s. 57.
17 Schmitt 1977, s. 49; Ojakangas 2001, s. 103–104.
18 Schmitt 1977, s. 56–57.
19 Schmitt 1977, s. 57.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2923

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


24

Ari Hirvonen

Valtion olemassaololla on tällöin yliote oikeusnormin voimassaolon suhteen.
Jotta oikeusnormia voitaisiin ylipäätänsä soveltaa tai jotta oikeusjärjestyksel-
lä ylipäätänsä olisi mieli, niin järjestys on tuotettava eli on luotava normaali
tilanne. Tällainen tosiasiallinen normaalius ei ole vain normin ulkoinen edel-
lytys, vaan se kuuluu oikeusnormin immanenttiin pätevyyteen. Suvereeni
puolestaan on se, joka tekee lopullisen päätöksen siitä, vallitseeko normaali
tilanne.20 Schmittille oikeusjärjestys, kuten kaikki muutkin järjestykset, pe-
rustuu päätökseen eikä normiin.21

Oikeuden viimekätisenä perustana vaikuttaisi olevan perusteettomuus, pe-
rustan puute, sillä päätös on normatiivisesta ei-mistään ja konkreettisesta epä-
järjestyksestä juontuva absoluuttinen alku, arkhe.22 Schmitt kiteyttää: ”Nor-
matiivisesti tarkasteltuna päätöksenteko syntyy tyhjästä (aus einem Nichts).”23

Normaaliuden ja toistoon jähmettyneen oikeusjärjestyksen pinnan läpi mur-
tautuva oikeutta luova suvereenius on rinnastettavissa teologian ihmeeseen.24

Voidaan sanoa, että päätös poikkeuksesta on analoginen jumalallisen väliin-
tulon kanssa, koska kaikki modernin valtioteorian käsitteet ovat niiden histo-

20 Schmitt oli jo ensimmäisessä teoksessaan Die Diktatur (1921) hahmottanut poikkeusti-
lan diktatuuri-käsitteen kautta erottelemalla toisistaan komissaarisen ja suvereenin dikta-
tuurin. Kummankin tehtävä oli luoda normaliteetti, jossa oikeusnormit voisivat toimia. Ko-
missaarinen diktatuuri perustuu Schmittin mukaan valtiosääntöön, josta diktaattori voi poi-
keta ja jopa olla soveltamatta sitä laisinkaan. Komissaarisen diktatuurin tavoitteena on tila,
jossa vanha valtiosääntö voisi jälleen toimia normaalisti. Suvereenin diktaattorin toiminnan
perusta ei taas ole missään voimassa olevassa valtiosäännössä vaan vasta tulevassa valtio-
säännössä. Kaarlo Tuori toteaa Schmitt-luennassaan: suvereenin diktaattorin toimenpiteet
suuntautuvat ”vasta annettavaan, uuteen valtiosääntöön: uuden valtiosäännön vaatiman nor-
maalitilan luomiseen ja viime kädessä sen antamiseen. Suvereeni diktatuuri yritti luoda sel-
laisen tosiasiallisen asiaintilan, joka mahdollistaisi sen itsensä oikeana tai ’totena’ pitämän
valtiosäännön antamisen”. Tuori 2007, s. 180; Schmitt 1994; hätätilaoikeudesta ja diktatuu-
rista Saksassa ks. Tuori 2002.
21 Schmitt 1977, s. 54.
22 Kervégan 1992, s. 44. Teoksessaan Gesetz und Urteil (1912) Schmitt käsitteli oikeudel-
lista ratkaisutoimintaa korostaen päätöksen suhteellista itsenäisyyttä suhteessa normiin. Su-
vereenin päätöksen sijasta keskeistä siinä oli tuomarin päätös. Teoksessa Der Wert des Staa-
tes (1917) Schmitt lähtee liikkeelle oikeuden idean ja positiivisen oikeuden erottavasta kui-
lusta. Jotta oikeuden idea voitaisiin realisoida positiivisena oikeutena, tarvitaan oikeuden-
kaitsijan eli suvereenin päätös. Ks. Delacroix 2005, s. 35–38.
23 Schmitt 1997, s. 77–78.
24 Onko jumalallinen väliintulo ainoa mahdollinen vastaus siihen, kuinka järjestys on yli-
päätänsä mahdollinen, Delacroix kysyy osuvasti. (Delacroix 2005, s. 42.) Schmittin valtio-
sääntöteoriassa transsendentin paikan ottaa taas kansa. Valtiosääntölain perustana on posi-
tiivinen valtiosääntö, joka ei ole valmiina annettu tai edes luotava normijärjestelmä, vaan
poliittisen ykseyden tekemä päätös, jossa kansa päättää olemismuodostaan. (Schmitt 1928,
etenkin luku I; ks. myös Tuori 1997, s. 17–18; Ojakangas 2001, s. 106–107.)

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2924

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


25

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

riallisen kehityksen ja systemaattisen rakenteen johdosta maallistuneita teo-
logisia käsitteitä. Tällainen ihme tai päätös, joka siis on transsendentti suh-
teessa luotuun maailmaan (Jumala) tai valtioon ja oikeusjärjestykseen (Suve-
reeni), rikkoo ja lakkauttaa ajan jatkumon.25 Kun Hobbes painotti suvereenin
ajallista jatkuvuutta ja pysyvyyttä, normaalitilaa, niin Schmitt, kuten jo todet-
tu, korosti päätöksen hetkellisyyttä, ajallista katkosta, poikkeustilaa.

Kohtaamisia: Schmitt & Benjamin

Rajakäsitteet – poikkeus, päätös ja suvereeni – muodostavat oikeuden ja
politiikan leikkauskohdan, jossa tapahtuu yllättävä, skandaalimaiseksikin
kutsuttu kohtaaminen: Walter Benjamin kohtaa Schmittin.26 Kirjeessään
Gottfried Salomonille vuoden 1923 joulukuulta Benjamin kertoi lukeneensa
barokin suvereniteetti-opista, millä hän tarkoittaa juuri Schmittin Poliittista
teologiaa, valmistellessaan (sittemmin hylättyä) habilitaatiokirjoitustaan
Ursprung des deutschen Trauerspiels, joka julkaistiin 1928. Samaa hän va-
kuutti Schmittille 9.12.1930 päivätyssä kirjeessään, jossa hän kertoo oman
taideteoriansa saaneen menetelmällisiä vaikutuksia Schmittin valtioteorias-
ta, etenkin hänen teoksestaan Die Diktatur. Benjamin kirjoittaa myös, että
Schmitt on lähipäivinä saava kustantajalta kyseisen teoksen.27 Schmitt puo-
lestaan kertoi kirjeessään vuodelta 1973 Hansjörg Vieselille, että hänen Hob-
besia käsittelevä teoksensa vuodelta 1938 oli vastaus Benjaminin teokseen

25 Ks. Bredenkamp 1999, s. 252.
26 Schmitt, katolinen konservatiivi, oli liittynyt vuonna 1933 natsipuolueeseen. Kutsuttiin-
pa häntä jonkin aikaa natsi-Saksan kruununjuristiksi. Hitlerin tultua valtaan Schmitt totesi,
että ”voidaan sanoa, että Hegel kuoli”, millä hän tarkoitti, että Rechtsstaatin ja Beamtstaa-
tin, oikeusvaltion ja byrokraattisen valtion filosofia oli ohi (Schmitt 1933, s. 32; Wolin 1992,
s. 424–425). Juutalaisena Benjamin joutui pakenemaan ensin Saksasta Ranskaan. Pakomat-
kallaan Ranskasta Yhdysvaltoihin Benjamin onnistui pääsemään Pyreneillä sijaitsevaan es-
panjalaiseen pikkukaupunkiin Port Bouhon, mutta Espanja oli sulkenut rajan laittomilta
pakolaisilta. Benjaminia uhkasi palautus Ranskaan, mikä olisi merkinnyt joutumista keski-
tysleiriin murhattavaksi. Benjamin seuralaisineen sai yöpyä kuitenkin kaupungissa. Hotelli-
huoneessaan Benjamin kirjoitti: ”Tilanteessa, jossa ei ole mitään ulospääsyä, minulla ei ole
muuta mahdollisuutta, kuin lopettaa se” (Benjamin 2003, s. 445) ja vuoden 1941 syyskuun
27. päivän yönä hän otti kuolettavan annoksen morfiinia.
27 Gershom Scholemin ja Theodor Adornon toimittamassa Benjaminin kirjeenvaihdon si-
sältävässä kaksiosaisessa teoksessa Briefe kyseinen kirje jätettiin tietoisesti julkaisematta.
Rolf Tiedeman puolestaan julkaisi kirjeen Benjaminin kootuissa teoksissa todeten kirjeen
olevan denkwürdig, Benjamin 1974c, s. 887.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2925

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


26

Ari Hirvonen

Ursprung des deutschen Trauerspiels. Hän kirjoitti myös, että koko 1930-
luvun ajan hän oli kiinnostunut Benjaminin ajattelusta.28

Schmittin ja Benjaminin tuo yhteen porvarillisen normaaliuden ja libe-
raalin parlamentaarisen demokratian kritiikki. Mutta kuten jo Benjaminin
kirjeistä käy ilmi, niin näiden poliittisesti täysin vastakkaisten ajattelijoiden
läheisyys on perustavampi.

Käsitellessään teoksessaan barokin ajan saksalaista murhenäytelmää Ben-
jaminilla nousee yhdeksi avaintermiksi Schmittiltä tuttu poikkeustilan (Aus-
nahmezustand) käsite ja suvereenin kyky tehdä äärimmäisiä päätöksiä.29

”Käsite syntyy äärimmäisestä (Extreme)”, Benjamin toteaa.30 Tässä paljas-
tuu metodologinen yhteneväisyys, jota Samuel Weber kutsuu metodologi-
seksi ekstremismiksi. Se merkitsee, että filosofisessa, poliittisessa ja oikeu-
dellisessa käsitteellistämisessä käännytään äärimmäisyyksiin, edetään tutun,
kotoisan, identtisesti toistettavissa olevan äärirajalle, jossa avautuu outo, toi-
seus, ulkopuolinen ja ainutkertainen. Käsite syntyy siten kohtaamisesta ai-
nutkertaisen kanssa, joka ylittää tai väistää käsitteen. Benjaminin mukaan
idean representaatio ei olekaan onnistunut, ellei kaikkia sen sisältämiä mah-
dollisia äärimmäisyyksiä ole tutkittu.31

Tähän liittyen Schmitt ja Benjamin jakavat ajallisuuden käsityksen, jossa
normaalitilaa, jatkuvuutta ja toistettavuutta vastaan asettuu poikkeustila,
katkos ja ainutkertaisuus. Benjaminin päätöksen ja suvereenin käsitteeseen
sisältyykin ajatus poikkeuksen shokin asettamista ajan jatkuvuutta vastaan.

Mutta jakaako Benjamin todella Schmittin käsitykset suvereniteetista, pää-
töksestä ja poikkeustilasta? Asettaisin teesiksi, että Benjamin kääntyy rat-
kaisevalla tavalla pois Schmittistä juuri siinä pisteessä, jossa nämä kaksi ajat-
telijaa kohtaavat toisensa. Ja tässä erossa Benjamin avaa radikaalilla – siis
juuriin ja perustoihin ulottuvalla – tavalla suvereenisuus-teorioista, joihin
Schmitt edelleen kytkeytyy, eroavan uuden näkemyksen päätöksestä ja siten
myös oikeuden olemuksesta ja suvereniteetista. Väittäisin, että Benjamin
dekonstruoi näin suvereenin käsitteen toisin kuin Schmitt, joka pitää kiinni
siitä ja kaikista siihen liittyvistä poliittisista ongelmista ja riskeistä. Seuraa-
vaksi on koeteltava tätä teesiä. Teen sen ensiksi suvereenin ja toiseksi pää-
töksen käsitteen kautta.

28 Viesel 1988.
29 Benjamin 1974a, s. 246.
30 Benjamin 1974a, s. 215.
31 Weber 1992, s. 7.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2926

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


27

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

Janus-kasvoinen hallitsija: tyranni ja marttyyri

Teoksessaan Ursprung des deutschen Trauerspiels Benjamin toteaa murhe-
näytelmän – jonka hän erottaa myyttiin perustuvasta tragediasta (Tragödie)
– käsittelevän historiallista elämää sellaisena kuin tuo epookki sen esitti (dar-
stellen). Kun antiikin tragedian sankarit asettuivat vastakkain jumalallisten
voimien kanssa sankarillisen uhrautumisen riitissä, niin murhenäytelmä kie-
too hahmonsa historialliseen kertomukseen, jonka keskeisiä kysymyksiä ovat
poliittiset hyveet, hallinnan tekniikat ja diplomatian taidot, eivät ikiaikaiset
lait ja jumalallinen auktoriteetti. Kohtalolleen antautuneiden eettisten san-
kareiden sijasta hallitsijat ovat historiallisia hahmoja näyttämölle pannun
historian ollessa maailmallista kamppailua suvereniteetista sekä hallitsijoi-
den nousujen ja tuhojen kiertokulkua. Barokin aikana nimenomaan ”suve-
reeni edustaa historiaa” ja pitää historiallisia tapahtumia käsissään kuin val-
tikkaa.32 Siten barokin murhenäytelmässä suvereeni on sekä teemana että
metodologisena ja teoreettisena ongelmana, jota valotetaan seuraavaksi, vaik-
ka riskinä on Benjaminin tekstin monimerkityksisyyden ja -kerroksellisuu-
den, jopa hermeettisyyden, vesittäminen.

Benjaminin mukaan ”[b]arokki ei tunne eskatologiaa”.33 Vaikka barokin
aikana kristinuskolla oli edelleen vankka asema, uskonto ei enää tarjonnut
lopullista ratkaisua tai lupausta armosta, pelastuksesta ja lunastuksesta. Jat-
kuvat uskonsodat repivät Eurooppaa, metafyysinen varmuus oli hiipunut,
transsendentit arvot tyhjentyneet ja luomakunta näytti jääneen oman onnen-
sa varaan: ”Jotakin uutta syntyi: tyhjä maailma.”34 Historia ei ollut jumalal-
lisen suunnitelman etenemistä vaan luonnonkulkuun rinnastuvaa kuolemaa
ja raunioitumista, missä historialliset ja eettiset konfliktit olivat muuttuneet
luonnonhistorian näytöksiksi. Oltiin melankolian laaksossa. Koska edessä
häämötti kadotus, barokin dramaatikot ja draamojen hahmot tarttuivat kyn-
sin hampain maailmaan. Niinpä barokin murhenäytelmä on maailmallinen,
maahan sidottu.

Barokissa suvereeni saa itsenäisyyden suhteessa kirkkoon ja määrittyy
eroavuutena Jumalasta aivan kuten barokin immanenssi asettaa itsensä teo-
logista transsendenssia vastaan35. Suvereeni ei siis olisikaan analoginen Ju-

32 Benjamin 1974a, s. 245.
33 Benjamin 1974a, s. 246.
34 Benjamin 1974a, s. 317.
35 Weber 1992, s. 14.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2927

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


28

Ari Hirvonen

malan kanssa, joka on luomakunnan tuolla puolen. Suvereeni on ja pysyy
luotujen herrana luotuna. Barokin murhenäytelmä tuokin esiin modernin
maallistuneen valtakäsitteen alkuperän sekä ennen kokemattoman poliitti-
sen suvereniteetin, joka siirtää uskonnolliset, moraaliset ja esteettiset asiat
pois hallinnan ja hallinnoinnin toiminnasta. Syntyy politiikan autonominen
alue inhimillisen vuorovaikutuksen ei-metafyysisenä alueena, jossa yhteis-
kunnallisista tavoitteista, instituutioista ja oikeusnormeista päätetään.36

Benjaminin mukaan barokin suvereeni-käsite syntyy poikkeustilasta käy-
dyn keskustelun pohjalta. Heti perään Benjamin toteaa, että hallitsijan ensi-
sijainen tehtävä on lopettaa poikkeustila. Hallitsija on siksi alusta lähtien
nimitetty rajattoman diktatorisen vallan haltijaksi, jos sota, kumous tai muu
katastrofi johtaisi poikkeustilaan.37 Jos Schmittillä, kuten Weber on toden-
nut, suvereenin tehtävänä oli poistaa poikkeustila yksittäistapauksissa, kun
edellytykset normaalitilalle on palautettu, niin Benjaminilla suvereenin teh-
tävä oli sulkea poikkeustila sellaisenaan ulos. Barokin suvereenin tehtävä oli
poistaa se, mikä ylitti valtion eli ”transsendoida transsendentti tekemällä se
immanentiksi”, valtion ja maailman, maailmantilan, sisäiseksi asiaksi.38

Transsendentin vetäytyminen, radikaali immanenttius ja maailman tyhjyys
varustivat suvereenin absoluuttisella vallalla ja auktoriteetilla. Barokin hal-
litsijat eivät enää olleet Jumalan edustajia vaan vallan teknikoita, jotka oi-
keuttivat absoluuttisen auktoriteettinsa vetoamalla hauraan järjestyksen reu-
namilla vaanivaan kaaokseen.39

Sellainen transsendenssin asema, josta käsin todellinen päätös – teolo-
gian ihmeeseen rinnastuva – poikkeuksesta olisi mahdollinen, on poissul-
jettu. Suvereenia vaivaa Benjaminin mukaan acedia, toivon puute, uskon
kaitselmukseen hiipuminen, henkinen apatia, depressio, sydämen turtumus
(Trägheit des Herzen), mistä seuraa päättämättömyyden tila.40 Suvereeni,
”joka on vastuussa päätöksestä julistaa poikkeustila, paljastaa heti ensim-
mäisessä tilaisuudessa, että hän on lähes kykenemätön tekemään päätös-
tä”.41 Hallitsijan vallan ja hänen kykynsä hallita välillä vallitsee antiteesi.
Pyhän ja loukkaamattoman aseman ja luonnollisen henkilön kyvyttömyy-

36 Ks. Koepnick 1996, s. 280.
37 Benjamin, 1974a, s. 245–246.
38 Weber 1992, s. 12.
39 Koepnick 1996, s. 287–289.
40 Benjamin 1974a, s. 332–333.
41 Benjamin 1974a, s. 250.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2928

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


29

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

den ja turmeltuneisuuden välillä on konflikti. ”Heidän toimintaansa ei oh-
jaa ajattelu vaan vaihtuvat fyysiset impulssit.”42 Maallistunut suvereeni-kä-
site edellyttäisi, että suvereeni päättäisi poikkeuksesta tahdon voimasta,
mutta tällainen puhdas poliittinen valta ei kykene toteuttamaan itseään.
Desisionismi kompuroi. Suvereenin reaktiona on pyrkimys haalia itselleen
kaikki valta, mutta se ei poista acediaa eikä kyvyttömyyttä puhtaaseen po-
liittiseen päätökseen.

Suvereeni kääntääkin poliittisen esteettiseksi, tekee ruumiistaan legitimaa-
tion lähteen, jolloin maallistuneen suvereniteettidoktriinin mukaisesti eril-
lään pidettävät poliittisen ja esteettisen alueet sekoittuvat. Barokin suveree-
ni, joka syntyy transsendentaalisten arvojen vetäytymisen myötä, kompas-
tuu näin vallan maallistuneeseen logiikkaan ja pyrkii perustamaan horjuvan
auktoriteettinsa esteettisillä ja uskonnollisilla alueilla. Suvereeni estetisoi
poliittisen ja dramatisoi kaiken sen, millä on merkitystä absoluuttisen mo-
narkian perustan turvaamiseksi. Poliittisen toiminnan julkisista näytöksistä
tulee teatteriesityksiä, hovista näyttämö. Poliittisesta tulee teatteria, jossa
toimintaa manipuloidaan samoin kuin barokin teatterin kulissirakennelmis-
sa. Suvereeni hallitsija on siten riippuvainen kaikkivaltiuden näkyvyydestä,
julkisista spektaakkeleista, esteettisestä ja karismaattisesta vallasta, taiteen
valjastamisesta poliittisiin tarkoitusperiin.43

Barokin murhenäytelmässä suvereenin hallitsija täydellistyy ja tulee lop-
puunsa (Vollendung) tyrannina ja marttyyrina. Absoluuttinen hallitsija, ty-
ranni, luotujen huipentuma päätyy hulluuteen ja purkautuu tulivuoren ta-
voin tuhoten itsensä ja koko hovin. Itse asiassa barokissa ”tyranni ja mart-
tyyri ovat hallitsijan kahdet kasvot”.44 Ne ovat ruhtinaallisen olemuksen kaksi
äärimmäistä muotoa. Suvereeni on siten sekä absoluuttisen vallan ruumiil-
listaja että sen uhri. Kolmantena hahmona esiin nousee juonittelija, jolla on
olennainen osa todistajana ja juonien punojana.

Esimerkin tyranni-marttyyristä tarjoaa Kaarle I, joka teloituksensa myötä
muuttuu tyrannista marttyyriksi. Juonittelijaksi puolestaan tarjoutuu teloi-
tuksen jälkeen valtaan noussut Oliver Cromwell.45 Schmitt vastasi Benjami-
nille Hamlet oder Hekuba -kirjallaan, jossa hän asettaa Shakespearen ajan
teatterin mannereurooppalaista barokkia vastaan. Schmittille draaman ku-

42 Benjamin 1974a, s. 251.
43 Vrt. Weber 1992, s. 15; Koepnick 1996, 280–290.
44 Benjamin 1974a, s. 249.
45 Kahn 2003, s. 94.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2929

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


30

Ari Hirvonen

ninkaallinen hahmo ei ole vain näytelmään luotu keinotekoinen suvereeni
vaan näytelmän hahmoon sekoittuu erottamattomasti autenttinen ja todelli-
nen suvereeni. Hamletissa läsnä olevana ja elävänä suvereenina kohdataan
Englannin, Irlannin ja Skotlannin kuningas Jaakko I. Aikalaiset näkivät Ham-
letissa niin näyttämöhahmo Hamletin kuin kuningas Jaakko I:n.46

Benjaminin analyysia suvereenista ei tule eristää draaman ja esteettisen
analyysin alueelle, vaan se on samalla poliittinen kuvaten modernien maal-
listuneiden valtakäsitysten juuria absoluuttisessa monarkiassa ja diktatuu-
rissa. Sitä ei myöskään pidä eristää pelkäksi barokin historiaksi tai sen ajan
poliittis-metafyysisen tilanteen analyysiksi, sillä Benjamin kirjoitti teosta
1920-luvun Weimarin poliittisesta perspektiivistä käsin peilaten barokkia
oman aikansa kautta, jolloin barokki puolestaan peilasi ja ennakoi hänen
omaa synkkää aikaansa.

Benjamin päätyy Schmittistä poikkeavaan lopputulemaan osoittaessaan
maallistuneeseen politiikkaan ja suvereeniin liittyvät ristiriidat ja ongelmat.
Kummatkin käsittelevät oman aikansa poliittis-oikeudellista kriisiä peilaa-
malla sitä ennen kaikkea 1600-luvulla syntyvän maallistuneen poliittisen
suvereenin käsitteen kautta, mutta Schmittin poikkeustilasta päättävä suve-
reeni joutuu Benjaminilla dekonstruktion kohteeksi kohtalokkain seurauk-
sin. Benjamin paljastaa myös sen, että ehkä Schmitt pyrkiessään paalutta-
maan poliittisen autonomista aluetta on jo tuonut sinne esteettisen elementin
suvereenisuuden ja desisionismin myötä.

Benjaminin suvereenisuuden dekonstruktiolla oli mitä relevantein poliit-
tinen merkitys – ja sitä sillä on yhä omana aikanamme. Esimerkiksi Bernd
Witten mukaan Benjaminin analyysi ei ole relevantti vain 1920-luvun kan-
nalta vaan se ulottuu 1990-luvulle, joka todisti marxismin, ja siten viimeisen
historian transsendentin päämäärän, romahdusta, mikä puolestaan merkitsi,
että maailmasta oli tullut radikaalisti immanentti.47

Todellinen poikkeustila

Barokin ajan oman onnensa varaan jääneessä luomakunnassa poikkeustilas-
ta tulee sääntö.48 ”Sama” tila jatkuu Benjaminin ajan Euroopassa. Vuonna

46 Schmitt 1993.
47 Witte 1992.
48 Ks. Garcia-Düttmann 1991.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2930

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


31

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

1940 kirjoittamansa esseen ”Über den Begriff der Geschichte” kahdeksan-
nessa teesissä Benjamin toteaa: ”Sorrettujen traditio opettaa meitä, että ’poik-
keustila’, jossa elämme, ei ole poikkeus vaan sääntö.” Siksi ”meidän tehtä-
vämme on saada aikaan todellinen poikkeustila (einen wirklichen Ausnah-
mezustand), mikä parantaa asemaamme taistelussa fasismia vastaan”.49 Ben-
jamin asettaa itsensä taisteluun fasismia vastaan, joka jo on eronottoa Schmit-
tistä. Mutta eikö Schmittin poikkeustila voisi olla todellinen?

Kysymykseen on haettava vastausta Benjaminin esseestä ”Zur Kritik der
Gewalt”, joka ilmestyi vuonna 1921, siis vuotta ennen Poliittista teologiaa.
Kuten esseen otsikko kertoo, Benjamin aikoo käsitellä esseessään väkival-
taa ja voimaa (Gewalt) kriittisesti eli alistaa sen ”kriittiselle kysymyksen-
asettelulle” (eine kritische Fragestellung)?50 Ennen kuin edetään varsinai-
seen kritiikkiin, on selvitettävä mitä Gewalt ja Kritik merkitsevät tässä yhtey-
dessä.

Ensinnäkin Gewalt merkitsee väkivaltaa, voimaa, legitiimiä mahtia ja jul-
kista valtaa, ja esimerkiksi Staatsgewalt merkitsee valtiovaltaa. Tässä kirjoi-
tuksessa käytän termiä väkivalta, mutta termin moninaisuus on syytä pitää
mielessä. Väkivallan kritiikille ei riitä brutaalin voiman, alistamisen ja tu-
kahduttamisen sekä fyysisen tai psyykkisen väkivallankäytön tuomitsemi-
nen. Väkivallan käsite kuuluu lain ja politiikan järjestykseen. Se on ainakin
piilevänä läsnä kaikissa oikeudellisissa instituutioissa. Jopa rauhanomaises-
ti tehty sopimus sisältää väkivallan elementin, sillä sopimusrikkomus saat-
taa johtaa legaalisten voimakeinojen käyttöön.51

Toiseksi Benjaminin kritiikki eroaa perinteisestä filosofisesta tai juridi-
sesta oikeuden kritiikistä. Benjaminin kritiikki perustuu sellaiseen filoso-
fiaan, joka mahdollistaa yhtäältä erottelevan ja erottavan, toisaalta ratkaise-
van ja päättävän asenteen. Erottaminen ja päätös vaativat mittapuut, joilla
väkivaltaa voidaan arvostella, arvioida ja erotella. Siksi on löydettävä mitta-
tikut tai kriteerit (Maßstab) väkivallalle itselleen periaatteena. Löytääkseen
kritiikin varman perustan hän lähtee liikkeelle väkivallan kritiikin filosofias-
ta ja erottaa siitä yhden väkivallan lajin, jonka analyysi tarjoaa kriteerit väki-
vallan itsensä määrittämiseksi. Tämän kriteerin avulla väkivalta periaatteena
voidaan erottaa kaikista muista väkivallan muodoista. On siis tietty ”hyper-
kriittinen asema”, josta käsin voidaan tehdä ratkaisevat erottelut. Ratkaiseva

49 Benjamin 1974b, s. 697.
50 Benjamin 1977, s. 180.
51 Benjamin 1977, s. 190.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2931

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


32

Ari Hirvonen

erottelu ja rajanveto ovat siten olennaista. Niistä muodostuukin väkivallan
varsinainen kriteeri. Väkivalta periaatteena asetetaan erilleen väkivallan erot-
tavan ja ratkaisevan voiman perusteella. Toisin sanoen väkivalta on kritiik-
kiä, erottavaa ja päättävää asennetta.52

”Väkivallan kritiikin tehtävä... [on] määrittää sen suhteet oikeuteen ja oi-
keudenmukaisuuteen.”53 Benjamin lähteekin liikkeelle erottamalla toisistaan
luonnonoikeuden ja positiivisen oikeuden asettamat ”jyrkästi vastakkaiset”
näkemykset oikeuden väkivallasta. Luonnonoikeudessa väkivaltaisia keinoja
käytetään oikeudenmukaisten päämäärien saavuttamiseksi. Päämäärien oikeu-
denmukaisuus oikeuttaa keinot. Väkivallan tai voiman käyttö oikeudenmu-
kaisten päämäärien saavuttamiseksi on yhtä ongelmatonta kuin se, että ihmi-
nen näkee ”oikeudekseen” liikuttaa ruumistaan haluamaansa suuntaan. Väki-
valta on luonnontuote, kuten raaka-aine, jonka käytön ainoa ongelma on, että
sitä käytetään epäoikeudenmukaisiin päämääriin. Tämän luonnonoikeudelli-
sen ajattelutavan ideologinen perusta löytyy Ranskan vallankumouksen ter-
rorista. Kaiken kaikkiaan sen tekemä erottelu – väkivalta keinona joko oikeu-
denmukaisiin tai epäoikeudenmukaisiin päämääriin – ei ole perustava.

Siksi Benjamin ottaa hypoteettiseksi perustakseen oikeuspositivismin tai
positiivisen oikeusteorian (positive Rechtstheorie),54 jossa väkivalta on his-
torian tuote. Positiivisessa oikeudessa ”keinojen oikeutus takaa päämäärien
oikeudenmukaisuuden”.55 Positiivinen oikeus asetetaan lähtökohdaksi, kos-
ka sillä on ”perustavampi erotteleva ja leikkaava voima”56.

Jos oikeudenmukaisuus on päämäärien, niin laillisuus on keinojen kritee-
ri. Tästä erosta huolimatta luonnonoikeudellinen ja positiivisoikeudellinen
koulu jakavat yhteisen perusoppilauseen: ”oikeudenmukaiset päämäärät
voidaan saavuttaa oikeutetuilla keinoilla, oikeutettuja keinoja voidaan käyt-
tää oikeudenmukaisiin päämääriin”.57 Mutta entäpä jos oikeutetut keinot ja

52 Benjamin 1977, s. 179–180; ks. myös Gasché 1991, s. 1117. Rodolphe Gashén Benjami-
nin ”Zur Kritik der Gewaltin” luenta pyrkii tekemään eron Benjaminin kritiikin ja dekonst-
ruktion välillä, sillä dekonstruktioon ei kuulu täsmällisten ja ehdottomien erottelujen teke-
minen. Gasché nojaa Jacques Derridan Benjaminin esseen ”dekonstruktiiviseen” luentaan.
Derridan luenta ei tee kaikilta osiltaan oikeutta Benjaminille, mutta tässä yhteydessä ei ole
mahdollista jatkaa tätä keskustelua. Derrida 1990; ks. myös Kauppinen 2001.
53 Benjamin 1977, s. 179.
54 Benjamin 1977, s. 181.
55 Benjamin 1977, s. 190.
56 Näin Gasché 1991, s. 1119.
57 Benjamin 1977, s. 180.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2932

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


33

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

oikeudenmukaiset päämäärät ovat sovittamattomassa ristiriidassa? Tällöin
kehämäinen oppilause ei toimi. Benjaminin mukaan onkin löydettävä toisis-
taan riippumattomat kriteerit oikeudenmukaisille päämäärille ja oikeutetuil-
le keinoille. Itse asiassa on mentävä luonnonoikeuden ja oikeuspositivismin
tuolle puolen.

Mutta kuten todettu, oikeuspositivismi on lähtökohtana Benjaminin väki-
vallan kritiikille. Positiivinen oikeus vaatii kaikelta väkivallalta todistetta sen
historiallisesta alkuperästä, joka tiettyjen edellytysten vallitessa julistetaan
lailliseksi. Tällainen historiallinen tunnustus puuttuu luonnollisilta päämää-
riltä. Eurooppalaisessa oikeusajattelussa ei voidakaan hyväksyä väkivaltaa,
jota käytettäisiin yksilöiden luonnollisiin päämääriin. Vain ja ainoastaan sel-
lainen väkivalta, jota käytetään oikeudellisiin päämääriin, on hyväksyttävää.
Väkivallasta on siis kaikilta osin tehtävä oikeudellista. Näin positiivinen oi-
keus monopolisoi väkivallan tekemällä erottelun laillisen ja laittoman väki-
vallan välillä. Erottelulla se myös päättää, ettei väkivaltaa tule olla positiivi-
sen oikeuden ulkopuolella, millä oikeus varjelee itseään. Tämä on tärkeää,
koska oikeus itse on väkivaltaisen perustamisen tai asettamisen tulosta – ja
väkivalta voi aina myös kumota oikeusjärjestelmän ja perustaa uuden. Siten
vallankumouksessa oikeus kohtaa oman väkivaltaisen ytimensä. Siinä pe-
rustetaan uusi oikeusjärjestys – väkivaltaisesti.

Oikeuden väkivalta on näin pohjimmiltaan oikeutta perustavaa ja luovaa
väkivaltaa (rechtsetzende Gewalt). Se on suhteellisen vakaiden olosuhtei-
den perusta tai muunnos, joka ei toisinaan tai sattumalta luo oikeutta vaan
tekee sen välttämättömyydellä. Näin väkivalta tunkeutuu läpikotaisin oikeus-
järjestelmään. Väkivalta näyttää näin ilmenevän välittömänä, sillä väkivalta
perustaa oikeuden välittömästi ilman, että sillä olisi ennakkoon legitimaatio-
perustaa. Tämä viittaa siihen, että oikeuden perustamisesta löytyisi ratkaise-
va kriteeri väkivallan kritiikille. Oikeutta perustava väkivalta voidaan rin-
nastaa Schmittin ajatukseen suvereenin päätöksestä ja suvereenista diktaat-
torista, joka luo uuden valtiosäännön perustamatta sitä mihinkään edeltä-
vään valtiosääntöön.

Tästä perustavasta väkivallasta eroaa oikeutta säilyttävä ja ylläpitävä vä-
kivalta (rechtserhaltende Gewalt). Suhteellisen vakaiden oikeudellisten olo-
jen puitteissa väkivalta kääntyy alkuperäistä muotoaan vastaan ja muuttuu
omaa asettamistaan suojelevaksi ja muita asettavia voimia vastustavaksi.
Väkivallasta tulee nyt palvelija, joka on laillisten päämäärien palveluksessa.
Se on välillistä väkivaltaa, keino järjestyksen varjelemiseksi. Sellaisena se
on myös kohtalon lailla uhkaavaa väkivaltaa. Mutta muuntuessaan perusta-

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2933

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


34

Ari Hirvonen

vasta säilyttäväksi väkivalta kääntyy myös omaa periaatettaan – perustami-
sen periaatetta – vastaan.58 Kun oikeusjärjestelmä ei enää tunnista omaa pe-
rustamisen väkivaltaa ja kun oikeusvarmuus peittää oikeudessa ainakin pii-
levänä asustavan väkivallan oikeusnormien voimassaolon, pätevyyden ja
soveltamisen jatkuvuuden alle, niin oikeus rappeutuu. Tämä on se, mitä Ben-
jaminin mukaan tapahtui Weimarin parlamentaarisessa demokratiassa, joka
ei kyennyt tunnistamaan siinä piilevien voimien aikaansaamia kiihokkeita ja
ärsykkeitä, kuten Werner Hamacher toteaa.59

Kun oikeutta perustavan ja oikeutta säilyttävän väkivallan muodon erottelu
kumoutuu, tapahtuu epäluonnollinen yhteenliittyminen, ”aavemainen sekoi-
tus”.60 Näin tapahtuu modernissa oikeudessa, jossa oikeutta säilyttävä väki-
valta perustaa uudelleen oikeuden ja oikeutta perustava väkivalta on aina jo
lupaus siitä, että asetettavaa perustuslakia ja säädettyjä oikeusnormeja tullaan
soveltamaan. Oikeutta perustavaan väkivaltaan on aina jo kaivertautunut tois-
ton mahdollisuus ja siten oikeutta säilyttävä väkivalta. Alkuperäinen perustava
väkivalta ei olekaan välitöntä. Perustaminen lupaa jo enemmän tai vähemmän
vakaat olosuhteet, oikeusjärjestyksen vakauden, joka puolestaan antaa jälki-
käteen oikeutuksen legitimaatioperustaa vailla olevalle perustamisaktille. Oi-
keuden perustaminen kääntyy oikeuden positiiviseksi instituutioksi, mikä joh-
taa oikeudellisen väkivallan epäpuhtauteen. Oikeutta perustavan väkivallan
saastuttaa perustettava järjestys, jolloin väkivaltakin on keino tiettyihin pää-
määriin. Oikeuden perustaminen ”tavoittelee päämääränään sitä, mikä tullaan
perustamaan oikeutena, väkivallan ollessa keinona”.61 Siksi oikeutta luova
väkivalta ei ole puhdasta väkivaltaa vaan enintään sen varjo, jollaisena se on
hylättävä.

Oikeudellista väkivaltaa Benjamin kutsuu myyttiseksi väkivallaksi (myt-
hische Gewalt), sillä hän rinnastaa modernin oikeuden myyttiin.62 Oikeu-

58 Ks. Hamacher 1991, s. 1134; Hirvonen 1996.
59 Hamacher 1991, s. 1137.
60 Benjamin 1977, s. 189.
61 Benjamin 1977, s. 197–198.
62 Benjaminin esseeen taustalla on myyttisen monijumalaisuuden ja monoteismin yhden
totuuden välinen vastakohtaisuus, jonka Herman Cohen oli esitellyt vuonna 1919 teokses-
saan Järjen uskonto ja sen juutalaiset lähteet. Benjamin asettaa vastakkain Apollon myytti-
sen väkivallan (Apollo kostaa verisesti Nioben lapsille ja muuttaa Nioben itkeväksi kiveksi)
ja puhtaan väkivallan pyhitetyn ilmenemismuodon (Jumala rankaisee Korahia ja hänen vä-
keään, jotka repeytyvä maa nielee niin, ettei heistä jää jälkeäkään). Toisin kuin Cohenilla,
Benjaminilla kyse ei ole niinkään teologisesta tai filosofisesta erottelusta vaan ajalle olen-

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2934

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


35

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

dellisen vallan ilmeneminen on identtistä väkivallan myyttisten ilmenemis-
muotojen kanssa. Myös myytti luo jotain uutta, asettaa ja perustaa jotakin,
mutta samalla se on jo lupaus myytin toistumisesta, sen ikuisesta kestosta.
Myyttinen ja oikeudellinen väkivalta asettavat puhtaan perustamisen aktin
sellaiseen kontekstiin, jossa se voi ilmetä pysyvänä. Tapahtuman hetkelli-
syydelle annetaan näin ajallinen kesto, jolloin oikeus myytin tavoin kätkee
sen perustavan epäjatkuvuuden, joka on ominaista väkivallalle. Samalla vä-
kivalta kytketään kolossaalisiin hahmoihin, jolloin vaikuttaa siltä kuin väki-
valta tulisi kohtalosta, jumalilta, suvereenilta lainsäätäjältä.63 Oikeuden pe-
rustaminen on siten mahdin perustamista, ja ”kaiken myyttisen oikeuden
perustamisen periaatteena on mahti (Macht)”.64

Schmittin teoria päätöksestä operoi jäännöksettömästi tällä oikeuden ja
myyttisen väkivallan alueella. Muistettakoon, että Schmittin päätös ei ole
”anarkiaa ja kaaosta”, ja siinä oikeus pannaan viralta ”itsensä säilyttämisen
oikeuden voimasta, kuten sanotaan”. Sitä, onko päätös sellainen, että sen
oikeuttamisperusteena on valtion säilyttäminen, voidaan arvioida vasta jäl-
keenpäin, kun normit ovat jälleen voimassa. Päätös tulee näin jälkikäteen
normin piiriin ja normaalitilasta arvioitavaksi. Schmittillä tämä jälkikätei-
nen arviointi on jo kirjoittautunut suvereenin päätökseen, mikä merkitsee
sitä, ettei päätös ole absoluuttinen. Schmittin desisionismi on aina jo suun-
tautunut kohti järjestystä, vakaiden olosuhteiden perustamista ja perustan
asettamista. Poikkeustila, jossa suvereenin ja oikeuden olemus paljastuvat,
on järjestyksen palauttamiseen ja edelleen oikeusnormien soveltamiskelpoi-
suuden palauttamiseen tähtäävä. Järjestys ja perusta ovat siten vääjäämättä
kirjoittautuneet Schmittin päätökseen, vaikka sen perusta olisikin ei-mis-
sään. Schmittille ei siten ole oikeuden ulkopuolella olevaa puhdasta väkival-
taa. Jopa kun suvereenissa diktatuurissa luodaan uusi oikeusjärjestys, jonka
legitimaatio tulee vasta jälkikäteen, niin perustaminen itsessään on jo lupaus
oikeusnormien soveltamisesta vastaisuudessa.

Benjaminille schmittiläinen poikkeustila ei ole todellinen poikkeus, ja hän
etenee sen rajan tuolle puolen, jota Schmitt jää vartioimaan. Benjaminille oi-
keuden historia on perustamisen ja säätämisen, eli mahdin periaatteen histo-

naisesta poliittisesta kysymyksestä. Poliittinen yleislakko, jolla nimellä hän kutsuu vuosien
1918–1919 vallankumousta, on myyttistä väkivaltaa, sillä se ainoastaan korvasi yhden elii-
tin toisella. Sen vastakohdaksi Benjamin asettaa proletariaatin yleislakon.
63 Ks. McCall 1996, s. 191–194.
64 Benjamin 1977, s. 198.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2935

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


36

Ari Hirvonen

riaa, eivätkä vallankaappaukset ole katkaisseet tätä jatkumoa, sillä ne ovat
aina vain korvanneet vanhan oikeusjärjestyksen uudella. Benjaminin ajatuk-
sen taustalla on – mihin hän viittaakin – Georges Sorelin teoksessaan Réfle-
xions sur la violence tekemä erottelu poliittisen yleislakon ja proletaarisen
yleislakon välillä. Edellinen on vallan siirtymistä vanhoilta etuoikeutetuilta
uusille, mikä ainoastaan vahvistaa valtiota. Jälkimmäinen puolestaan ei pe-
rusta uutta järjestystä, vaan se on työn katkos, valtion kielto ja kumoaminen.65

Tarvitaan siis jotain, joka avaisi ”uuden historiallisen ajan”: ”Oikeuden-
mukaisuus (Gerechtigkeit) on kaiken jumalallisen päämäärän asettamisen
periaate.”66 Benjamin kutsuu oikeuden tuolla puolen olevaa puhdasta väli-
töntä väkivaltaa jumalalliseksi väkivallaksi (göttliche Gewalt).67 Se on luon-
teeltaan myyttisen väkivallan vastakohta. Se on oikeutta tuhoavaa; se tuhoaa
rajattomasti myyttisen mahdin asettamat rajat ja hierarkiat; se sovittaa toisin
kuin myyttinen väkivalta, joka luo syyllisyyttä ja retribuutiota; se ei uhkaa
vaan iskee; se tuhoaa verettömästi; se on ratkaisevaa. Se on puhdasta voimaa
elämän yli elävien vuoksi. Kyse ei ole korvaamisen logiikasta vaan oikeu-
den ja kaikkien niiden voimien, jotka perustuvat siihen ja joihin se perustuu,
poistamisesta (Entsetzung). Poisasettamisen logiikassa on kyse viime kä-
dessä valtiovallan lakkauttamisesta.

Hamacher tulkitsee Benjaminin oikeuden perustamisen performatiiviseksi
teoksi. Oikeuden poistaminen on puolestaan afformatiivinen poliittinen ta-
pahtuma, joka puhtaana väkivaltana on väkivallatonta, ei-instrumentaalista
väkivaltaa. Afformatiivinen tapahtuma katkaisee laillisuuden ja oikeudellis-
ten instituutioiden historian ja jatkumon, mutta samalla se on ennakkoehto
kaikille historiallisille instituutioille. Se on ehto kaikelle instrumentaalisel-
le, performatiiviselle oikeutta perustavalle väkivallalle, sillä se ei aseta oi-
keutta tai valtiollista järjestystä, mutta sallii jonkin ilmetä. Sellaisena oikeu-
den poistaminen ei ilmene perustettujen ja säädettyjen ilmiöiden piirissä,
mutta se on jokaisessa perustamisessa jonakin, joka voi murtaa tai keskeyt-
tää perustamisen ja perustetun.68

65 Sorel 1936, s. 167–268.
66 Benjamin 1977, s. 202, 198.
67 Blaise Pascal toi ensimmäisenä moderneista esiin väkivallan kaksinaisen luonteen erotte-
lemalla rakastavan ja legitiimin väkivallan kiivaasta ja tyrannimaisesta väkivallasta. Edelli-
sessä on kyse väkivallasta, jolla äiti riistää lapsen ryöstäjien käsistä ja palauttaa tämän va-
pauden. Lapsi rakastaa kokemassaan tuskassaan tätä väkivaltaa. Jälkimmäisessä on taasen
kyse ryöstäjien väkivallasta, jota lapsi vihaa ja inhoaa. (Ks. Nancy 2005, s. 141–142.)
68 Hamacher 1991, s. 1138–1139.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2936

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


37

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

Tällaisena oikeuden poistaminen on puhdasta väkivaltaa (reine Gewalt)
ja sellaisena se on paradoksaalisesti väkivallatonta, sillä se on afformatiivi-
nen tapahtuma, joka ei ole keino joihinkin päämääriin, vaan puhdas keino
eli ehdotonta välillisyyttä. Sillä ei ole kestoa tai pysyvyyttä, sillä se on nyt-
hetken väkivaltaa, tapahtuman hetken väkivaltaa, vallankumouksellinen ja
messiaaninen katkos oikeuden ajallisuuden jatkumossa. Jumalallinen väki-
valta on luonteeltaan singulaarista, ainutkertaista. Sitä ei voi ennakoida eikä
sille voi asettaa minkäänlaisia etukäteisiä kriteereitä. Toisaalta sitä ei voi
myöskään jälkikäteen yleistää tai säätää yleisinä periaatteina voimassa ole-
vaksi. Se vallitsee erottavana, iskevänä ainutkertaisena tapahtumana.

Vielä yksi erottelu, nimittäin puhdas jumalallinen väkivalta on erotettava
siitä, minkä ihmiset saattavat tulkita sen ilmenemismuotoina. Vaikka vallan-
kumouksellinen väkivalta (revolutionäre Gewalt) on ”ihmisestä lähtöisin
olevan puhtaan väkivallan korkein ilmenemismuoto”, niin ihmiskunnan on
mahdotonta ”päättää sitä milloin puhdas väkivalta on erityisissä tapauksissa
toteutunut. Sillä varmuudella tunnistetaan ainoastaan myyttinen väkivalta
eikä jumalallista, ellei se sitten ole vertailukelvottomissa seurauksissa, kos-
ka väkivallan sovittava voima ei ole ihmisille ilmenevää.”69 Ainutkertaisuu-
dessaan ja ennakoimattomuudessaan jumalallinen väkivalta ei vain ole pe-
rustamatta mitään vaan on välttämättömästi yleistettävyyden ja toistettavuu-
den tuolla puolen. Tällainen väkivalta ei ole alisteinen toistettavuuden laille
kuten oikeudellinen väkivalta. Täten voidaan sanoa, että oikeudenmukaisuus,
joka on jumalallisen väkivallan periaate, ei koskaan ole palautettavissa nor-
meihin tai yhdenvertaisuuteen lain edessä, vaan se on luonteeltaan ainutker-
taista. Jumalallinen väkivalta voidaan rinnastaa siihen, mitä Benjamin tar-
koittaa nyt-ajalla (Jetztzeit). Se keskeyttää salamanvälähdyksenä ajan ho-
mogeenisuuden. Nyt-aika merkitsee autenttisen historiallisen ajan syntyä,
totuuden aikaa, vallankumouksellista mahdollisuutta.70

Ratkaisevana tapahtumana se ei ole muuta kuin kritiikkiä, jolloin näin
löytyy myös kriteeri väkivallalle periaatteena. Tämä kriteeri löytyy siten
puhtaasta väkivallasta, päätöksestä, itsestään. Tässä palataan suvereenin ja
ratkaisevaan päätökseen: ”Jumalallista väkivaltaa, joka on pyhän täytäntöön-
panon merkki ja sinetti, muttei koskaan sen keino, voidaan kutsua suveree-
niksi (waltende) väkivallaksi.”71

69 Benjamin 1977, s. 202–203.
70 Benjamin 1974b, s. 701–703.
71 Benjamin 1977, s. 203.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2937

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


38

Ari Hirvonen

Benjaminin väkivallan kritiikki avaa todellisen poikkeustilan kaiken oi-
keudellisen väkivallan murtavana tapahtumana. Benjamin ja Schmitt kum-
matkin kyllä korostavat ajallisen jatkumon katkosta, toistettavuuden ja nor-
maaliuden leikkaavaa hetkellisyyttä, tapahtuman ainutkertaisuutta sekä po-
sitiivisen oikeuden ja sen soveltamisen tuolla puolen olevaa ratkaisua. Schmit-
tin suvereeni-teoriaa voidaan pitää jopa vastauksena Benjaminin väkivallan
kritiikille.72 Benjaminin suvereeni-käsitteen luenta yhdessä väkivallan kri-
tiikin kanssa kuljettaa meidät kuitenkin Schmittin tuolle puolen. Benjamin
tuo oikeuden ja politiikan yhteen omaperäisellä tavalla, mikä kyseenalaistaa
radikaalilla tavalla suvereenin, poikkeustilan ja päätöksen käsitteet. Benja-
minia mukaillen voisimme todeta, että juridis-poliittiset konstruktiot edel-
lyttävät destruktiota. Tradition destruktion – johon Benjamin vie meidät ylit-
täessään suvereenin ja poikkeustilan annetut määreet ja rajat – kautta saattaa
nimittäin avautua uusi suhde oikeudenmukaisuuden kokemukseen sekä val-
litsevan oikeuden ja politiikan kritiikkiin.

Lähteet

Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life. Käännös Daniel Heller-
Roazen. Stanford: Stanford University Press, 1998.

Agamben, Giorgio: Poikkeustila. Suom. Markus Termonen. Megafoni 5.3.2004. – Http://
megafoni.kulma.net/index.php?art=167&artp=0.

Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt. Gesammelte Schriften II.1 (toim. Rolf Tiedemann
& Hermann Schweppenhäuser), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977 [1921].

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Gesammelte Schriften I.1 (toim.
Rolf Tiedemann & Hermann Schweppenhäuser), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1974a
[1928].

Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte. Gesammelte Schriften I.2 (toim. Rolf
Tiedemann & Hermann Schweppenhäuser), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1974b [1940].

Benjamin, Walter: Briefe 9.12.1930. Gesammelte Schriften I.3 (toim. Rolf Tiedemann &
Hermann Schweppenhäuser), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1974c [1930].

Benjamin, Walter: Chronology (toim. Howard Eiland & Michael W. Jennings). Selected
Writings 4. 1938–1940. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2003, 427–447.

Bodin, Jean: Les six livres de la République. Paris: Fayard, 1986 [1576].
Bredenkamp, Horst: From Walter Benjamin to Carl Schmitt, via Thomas Hobbes. Critical

Inquiry, Vol. 25, No. 2, 1999, 247–266.
Delacroix, Sylvie: Schmitt’s Critique of Kelsenian Normativism. Ratio Juris, Vol. 18, No. 1,

2005, 30–45.

72 Agamben 2004; ks. myös Agamben 1998, s. 64–67.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2938

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


39

SUVEREENI  JA PÄ ÄTÖ S N O R M I N T U O L L A PUOLEN: S C H M I T T JA B E N JA M I N

Derrida, Jacques: Force de loi: Le ”fundament mystique de l’authorité” / Force of Law: The
”Mystical Foundation of Authority”. Cardozo Law Review, Vol. 11, No. 5–6, 920–1045.

Garcia-Düttman, Alexander: Das Gedächtnis des Denkens: Versuch über Adorno und Heid-
egger. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1991.

Gasché, Rodolphe: On Critique, Hypercriticism, and Deconstruction: The Case of Benja-
min. Cardozo Law Review, Vol. 13, No. 4, 1991, 1115–1132.

Hamacher, Werner: Afformative, Strike. Käännös Dana Hollander. Cardozo Law Review,
Vol. 13, No. 4, 1991, 1133–1157.

Hirvonen, Ari: Lain sirpaleet. Oikeuden isku. Tiede & edistys, Vol. 21, No. 2, 1996, 119–
133.

Hobbes, Thomas: Leviathan eli kirkollisen ja valtiollisen yhteiskunnan aines, muoto ja valta.
Suom. Tuomas Aho. Vastapaino, Tampere, 1999 [1651].

Kahn, Victoria: Hamlet or Hecuba: Carl Schmitt’s Decision. Representations, No. 83, 2003,
67–96.

Kauppinen, Jari: Derrida ja oikeus. Teoksessa Jarkko Tontti & Kaisa Mäkelä (toim.), Filoso-
fien oikeus 2. Helsinki: Suomalainen Lakimiesyhdistys, 2001, 393–414.

Kervégan, Jean-François: Hegel, Carl Schmitt. La politique entre spéculation et positivité.
Paris: PUF, 1992.

Koepnick, Luz P.: The Spectacle, the Trauerspiel, and the Politics of Resolution: Benjamin
Reading the Baroque Reading Weimar. Critical Inquiry, Vol. 22, Winter 1996, 268–291.

Koivusalo, Markku – Ojakangas, Mika: Carl Schmitt poliittisena ajattelijana. Teoksessa Carl
Schmitt: Poliittinen teologia, 25–40.

McCall, Tom: Momentary Violence. Teoksessa David S. Ferris (toim.), Walter Benjamin:
Theoretical Questions. Stanford, Cal.: Stanford University Press 1996, 185–206.

Nancy, Jean-Luc: Image and Violence. Teoksessa Nancy, The Ground of Violence. New York:
Fordham University Press, 2005.

Ojakangas, Mika: Carl Schmitt: päätöksestä nomokseen. Teoksessa Jarkko Tontti & Kaisa
Mäkelä (toim.), Filosofien oikeus 2. Helsinki: Suomalainen Lakimiesyhdistys, 2001, 131–
129.

Ojakangas, Mika: A Philosophy of Concrete Life: Carl Schmitt and the Political Thought of
Late Modernity. Bern: Peter Lang, 2006.

Schmitt, Carl: Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveränitätsgedankens bis
zum proletarischen Klassenkampf. Hamburg: Duncker & Humblot. 1994 [1921].

Schmitt, Carl: Poliittinen teologia. Neljä lukua suvereenisuusopista. Suom. Tapani Hietanie-
mi. Helsinki: Tutkijaliitto, 1997 [1922].

Schmitt, Carl: Verfassungslehre. Hamburg: Duncker & Humblot, 1928.
Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Hamburg: Duncker & Humblot, 1979 [1932].
Schmitt, Carl: Staat, Bewegung, Volk. Hamburg: Hanseatischer Verlaganstalt, 1933.
Schmitt, Carl: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Stuttgart: Klett-Cotta

1982 [1938].
Schmitt, Carl, Hamlet oder Hekuba. Der Einbruch der Zeit in das Spiel. Stuttgart: Klett-

Cotta 1993 [1956].
Sorel, Georges: Réflexions sur la violence. Paris: Márcel Rivière, 1936 [1908].
Taubes, Jacob: Ad Carl Schmitt: Gegentrebige Fügung. Berlin: Merve, 1987.
Tuori, Kaarlo: Carl Schmitt ja vastavallankumouksen teoria. Teoksessa Schmitt, Poliittinen

teologia, 7–24.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2939

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


40

Ari Hirvonen

Tuori, Kaarlo: Hätätilaoikeus Saksassa ja Suomessa 1920- ja 1930-luvuilla. Teoksessa Kaarlo
Tuori, Foucault’n oikeus. Kirjoituksia oikeudesta ja sen tutkimisesta. Helsinki: WSOY,
2002, 231–249.

Tuori, Kaarlo: Oikeuden ratio ja voluntas. Helsinki: WSOYPro, 2007.
Viesel, Hansjörg: Jawohl, der Schmitt: Zehn Briefe aus Plettenberg. Berlin,1988.
Weber, Samuel: Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl Schmitt. Diacrit-

ics, Vol. 22, 1992, No. 3–4, 5–18.
Witte, Bernd: Walter Benjamin. An Intellectual Biography. Käännös James Rolleston. Det-

roit: Wayne State University Press, 1991.
Witte, Bernd: Allegorien des Schreibens. Eine Lektüre von Walter Benjamins Trauerspiel-

buch. Merkur, 46, 1992, 125–136.
Wolin, Richard: Carl Schmitt: The Conservative Revolutionary Habitus and the Aesthetics

of Horror. Political Theory, Vol. 20. No. 3, 1992, 424–447.

Hirvonen.pmd 21.11.2007, 14:2940

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


41

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

.............................................................................................................................................................................

Jari Kauppinen

Hannah Arendt totuudesta
ja valehtelusta politiikassa

Totuuden varmuuden menettäminen… johti hyvän tekemiseen verrattavis-
sa olevaan, uuteen ja ennalta näkemättömään totuudenmukaisuuden innos-
tukseen – aivan kuin ihmisellä olisi ollut varaa valehdella vain niin kauan
kuin hän oli varma kiistämättömän totuuden ja objektiivisen todellisuuden
olemassaolosta, jotka varmasti säilyisivät ja voittaisivat hänen valheensa.

Hannah Arendt, Vita Activa, Ihmisenä olemisen ehdot

Aloitan lyhyellä Epimeteus-tyyppisellä anekdootilla, joka liittyy kysymyk-
seen, onko kaikki valehtelu pahaa. Perjantaina 1. huhtikuuta 2005 satuin
lukemaan Helsingin yliopiston verkkosivuilta uutisen, jossa väitettiin, että
yliopiston päärakennus on suljettu. Väite tuntui minusta uskottavalta. Vasta
kun uutisessa selitettiin korvaavien tilojen sijaitsevan teltoissa Senaatintoril-
la, tajusin, että kyse on aprillipilasta.1

Kiinnostuin totuuden ja valehtelun merkityksestä politiikassa vuonna
2004, kun Irakin sodan syyt ja perusteet alkoivat tulla julki. Silloin kävi ilmi,
että Irakista ei ollut löytynyt joukkotuhoaseita, joita presidentti Bush oli lu-
vannut sieltä löytyvän. Yhdysvalloissa tämä asia on edelleen kiinnostuksen
kohteena, eikä suuri osa amerikkalaisista enää usko presidenttinsä vakuutte-
lua. Esimerkkinä mainittakoon amerikkalaisen kirjallisuudentutkijan Cathy
Carruhtin tutkimus aiheesta.2

Vanha väite on, että politiikassa on lupa valehdella ja että kansainvälisessä
politiikassa se on peräti lähtökohtana. Ei ole viisasta kertoa aina kaikkea, eikä

1 Epimeteus ajattelee nimensä mukaan jälkeenpäin, hänen veljensä Prometeus etukäteen.
Epimeteus symboloi filosofia, Prometeus, tulen tuoja, kirjoitustaidon ja tieteiden tuoja, taas
käytännön miestä, joka ei ajattele tekonsa pahoja seurauksia.
2 Carruthin esitelmä ”Lying and History” 10.11.2006 Tukholmassa Aesthetics and Politics.
Law, Literature and Philosophy -konferenssissa. Tutkija Dana R. Villa vahvisti amerikka-
laisten Arendt-tutkijoiden uuden kiiinnostuksen Arendtin käsitykseen valehtelusta ja politii-
kasta 26.11.2006 Helsingin yliopiston tutkijakollegiumin Hannah Arendt 100 vuotta -sym-
posiumin yhteydessä.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2941

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


42

Jari Kauppinen

varsinkaan totuutta. Olennaista ajatuksessa on, että optimistisen mielipiteen
mukaan joillekin voi valehdella jonkin aikaa, mutta ei kaikille kaiken aikaa.
Periaatteessa totuus tulee aina viimein selville, tai ainakin osa totuudesta.

Tämän esityksen aiheena on totuus ja politiikka. Lähtökohtana on Han-
nah Arendtin kuuluisa artikkeli ”Truth and Politics”, jota käyn läpi seuraa-
vassa.3 Arendtin väitteet edellyttävät muutamia tarkennuksia, mutta hänen
väitteistään on vaikea selvittää koherenttia totuutta. Mitä Arendtin argumen-
taatiossa oikeastaan tapahtuu? Susanna Snellin ehdotuksen mukaan Arendt
ehkä itse valehteli kirjoituksessaan asettuessaan voimakkaasti totuuden puo-
lelle. Taustalla on nähtävä Arendtin kuuluisimmasta teoksesta Eichmann in
Jerusalem. A Report on the Banality of Evil käyty kiivas keskustelu, jossa
Arendt oli puolustuskannalla mustavalkoisten mielipiteidensä takia.4

Selvitän ensin taustaa artikkelille ”Truth and Politics” puhumalla Arendtis-
ta yleisemmin. Arendt oli totalitarismin historioitsija kolmiosaisella teoksel-
laan Origins of Totalitarism. Teoksessa hänen pääteesinsä oli, että totalita-
rismi perustui valehteluun ja toteutettiin terrorin avulla. Arendtin mukaan
paha on muuttanut historian kuluessa muotoaan ja vasta nyt tunnemme ”ab-
soluuttisen pahan”. Toinen olennainen asia on se, että Arendt myöhemmin
kritisoi tiedotusvälineitä manipulaatiosta myös ns. vapaissa maissa, esimerk-
keinään Vietnamin sota ja sen häviötä seuranneet Pentagon- ja Watergate-
skandaalit. Aiheesta on olemassa toinen Arendtin kirjoitus ”Lying in Poli-
tics”, jossa tarkastellaan Pentagonin papereita. Skandaali paljasti Vietnamin
sodasta aivan saman asian kuin puolueeton tutkijaryhmä Irakin sodasta. So-
dassa luotettiin vain oman tiedustelun tietoihin, mutta tiedustelulähteiden
raportteja ei ideologisista syistä luettu kunnolla. Nykyhetken kannalta kiin-
toisa on Arendtin esittämä väite, että Yhdysvalloissa paradoksaalisesti vain
yksi henkilö, presidentti itse, on täydellisen manipulaation kohde, koska hän
on riippuvainen hänelle suodatetusta informaatiosta.5 Muuten kirjoituksessa
on Arendtin näkemys tiivistettynä: valehtelu kuuluu toiminnan ja aloittami-
sen alueeseen, ja valehtelijalla on aina etuasema totuudenpuhujaan nähden,
sillä valehtelija kertoo sen, minkä yleisö haluaa kuulla. Yleensä valehtelija
lopulta kohtaa totuuden.6

3 Arendt 1967, 104–133.
4 Snell esitti ehdotuksen esitelmästä käydyssä keskustelussa. Arendtista ja Eichmannista
katso kirjoitustani ”Hannah Arendt ja väite pahan banaaliudesta”, Vartija 5–6, 2006.
5 Arendt 1972, s. 9.
6 Arendt 1972, s. 5–7.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2942

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


43

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

Hannah Arendt syntyi sata vuotta sitten (1906) Saksassa Königsbergissä
ja kuoli Yhdysvalloissa New Yorkissa vuonna 1975. Juutalaisena Arendt jou-
tui 1930-luvulla maanpakoon, ensin Ranskaan ja sitten Yhdysvaltoihin. Hän
oli Martin Heideggerin oppilas 1920-luvulla Marburgissa, jossa hän teki väi-
töskirjansa rakkauden käsitteestä Augustinuksella (Love and Saint Au-
gustine). Arendtin mukaan yhteisöllisyys perustuu viime kädessä rakkau-
teen eikä yhteiskuntasopimukseen. Augustinusta mukaillen ihmisten väli-
nen rakkaus (amor mundi) tulee menneisyydestä ja historiasta, siksi rakkaus
perustaa yhteisöllisyyden. Arendtin teoriassa nykyisyys tulee menneisyy-
destä, ja hän käyttää Augustinukselta peräisin olevaa alkamisen ja syntymi-
sen (initium) käsitettä. Arendtin mukaan vain luomisesta alkaneen ajallisuu-
den avulla pystymme ymmärtämään nykyhetkeä. Tämä ajatus on tietysti
Heideggeria vastaan, jonka teorian mukaan aika, oikeastaan omin ajallisuus
ja sitä kautta olemisen mahdollisuudet, tulevat tulevaisuudesta, kuten teos
Oleminen ja Aika opettaa.

Arendtin oppilaan Elisabeth Young-Bruehlin klassisen elämäkerran Han-
nah Arendt. For the Love of the World toisen painoksen esipuheessa tode-
taan, että nykytiedon valossa, Arendtin kirjeenvaihdon julkaisemisen jälkeen,
Arendtia ei historiallisena henkilönä voi sodan jälkeenkään erottaa Heideg-
gerista.7 Heideggerilla ei ollut filosofiassaan etiikkaa, moraalia esilläolevuu-
den (Vorhandenheit) mielessä, mutta monet hänen oppilaansa ja seuraajan-
sa, kuten Hans Jonas ja Emmanuel Levinas yrittivät kehittää omaa eettistä
teoriaansa opettajansa teorioiden pohjalta, mutta myös häntä vastaan. Tässä
mielessä Arendt ei näytä olevan erityistapaus, sillä hänen teoriansa arvoste-
lukyvystä on sekä moraalinen että poliittinen.8

Yleisempi tausta Arendt-luennalleni on lähinnä pahan tematiikkaan liit-
tyvä, ja se edellyttää muutamia tarkennuksia. Pahan ja pahuuden kannalta
Arendt on kantilainen ja korostaa usein, että Kantille ihmisen pahuus ilme-
nee valehtelussa. Kantin mukaan emme saa valehdella missään olosuhteis-
sa, ja hän kehottaa jopa ilmiantoon. Kantia seuraten Arendtilla oli perintei-
nen kristillis-kantilainen asenne: valehtelu on syntiä. Tätä mieltä on ranska-
lainen filosofi Jacques Derrida, jonka kirjoitus ”History of Lie: Prolegome-
na” on tarkasteluni taustalla.9 Derridan mukaan ei ole syytä olettaa totuuden
olevan ontologian tasolla etusijalla valheeseen verrattuna, vaikka Arendt ajat-

7 Young-Bruehl 2004, s. xii.
8 Ks. Arendt 1982.
9 Derrida 1997, s. 129–161.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2943

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


44

Jari Kauppinen

telee pahan tai valheen olevan jotain todellista verrattuna tieteellisen realis-
min asenteeseen, jossa valehtelu ei ole todellista. Arendt itse asiassa soveltaa
totuuteen uhrin logiikkaa: uhraamaton uhri on lopulta totuus, joka mahdol-
listaa valheen systeemin. Jo varhaisessa Vita Activa -teoksessaan Arendt to-
teaa, että ennen puritanismin syntymistä missään suuressa maailmanuskon-
nossa – zarathustralaisuutta lukuun ottamatta – ei sanota ”Älä valehtele”.
Arendt näkee vasta uuden ajan (Modern Age) mahdollistaneen tämän näkö-
kannan, koska ehdottomat totuudet olivat tulleet epäilyksenalaisiksi.10 Olen
siteerannut tätä kohtaa epigrafissa.

Arendtin tunnetuin teos lienee Eichmann at Jerusalem, jossa hän kehittää
Eichmannin perusteella teorian banaalista pahasta eli tietynlaisesta ajattele-
mattomuudesta. Arendtin mukaan pahan tutkiminen oli sodan jälkeisen filo-
sofian tärkein ongelma, mutta sitä ei tutkittu.11 Origins of Totalitarism -teok-
sessaan Arendt väitti tarkoittaen keskitysleirejä, että olimme tulleet tunte-
maan radikaalin pahan. Eräs Arendt-tutkimuksen tarkastelema ongelma on,
vastaavatko radikaali ja banaali paha toisiaan vai onko Arendtin ajattelussa
tällä kohtaa katkeama.12

Eichmannin jälkeen Arendtille tulee tärkeäksi arvostelukyvyn tutkiminen.
Arendtin aikaisempi, suomennettu teos Vita Activa, tarkastelee kolmea aktii-
visen elämän osaa: työtä (Labor), tekemistä (Work) ja toimintaa (Action). Taus-
talla on perinteinen erottelu toiminnan ja kontemplaation välillä. Arendt peri-
aatteessa vastusti perinteistä filosofian kohoamista teoreettisuuteen ja kontemp-
laatioon, mutta toisaalta hän lopulta sisäisti tämän erottelun teorian ja käytän-
nön välillä. Pääteos, kesken jäänyt Life of the Mind, tarkasteli kontemplaatio-
ta. Sen ensimmäinen osa tarkastelee ajattelemista (Thinking), toinen osa tah-
tomista (Willling) ja keskeneräinen kolmas osa arvostelukykyä (Judging).13

Pahan käsitteen kohdalla Arendt on sitä mieltä, että perinteinen näkemys,
jonka mukaan ihminen ei tee pahaa tahallaan, on väärä. Näin väitti jo Platon
dialogissaan Protagoras: ”Ihminen haluaa hyvää.” Arendtin mukaan suurin

10 Arendt 2002, s. 286 ja alav. 2.
11 Teoksessa Experience and Understanding, s. 134.
12 Keskustelusta ks. Susanna Snell, ”Radikaalista pahasta banaaliin pahaan”, teoksessa Ari
Hirvonen – Toomas Kotkas (toim.): Immanuel Kant: Radikaali paha.
13 Arendtin luennot Kantin arvostelukyvyn kritiikistä on julkaistu, ja tämän pohjalta on konst-
ruoitu hänen teoriaansa arvostelmasta (Arendt 1982). Arendtin mukaan arvostelukykyä tar-
vitaan muussakin kuin estetiikassa. Arendtin mukaan Kantin kolmas kritiikki muodostaa
hänen poliittisen filosofiansa. The Life of the Mind -teoksessa Arendt usein korostaa, että
ajattelun lisäksi tarvitaan arvostelukykyä.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2944

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


45

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

paha aiheutuu siitä, että valtaosa ihmisistä ei ajattele hyvää tai pahaa.14 Ajat-
telutapa on lopulta heideggerilainen: arvostelukyky ohjaa autenttisuuteen,
sillä epäautenttisuus, valitsematta jättäminen ovat pahoja. Valitsemisessa on
kysymys tahdosta, mutta myös arvostelukyvystä, joka Eichmannilta puut-
tui. Arendtin terminologialla kyseessä on ajattelemattomuus (thoughtless-
ness), joka ei tarkoita pelkästään oman ajattelukyvyn puutetta, vaan tilaa,
johon ajattelu saatetaan totalitarismissa. Perinteisesti ajateltuna (privaatio)
tahtomisen puute ja heikkotahtoisuus yhdistyvät vapauden puuttumiseen,
koska ihmisen pitäisi tahtoa (siis valita) hyvä pahan sijaan.

Arendtin viimeinen artikkeli vuodelta 1975, Yhdysvaltojen presidentti
Richard Nixonin eron jälkeen, oli nimeltään ”Home to roost”, joka tarkoit-
taa ”osua omaan nilkkaan” (chicken come home to roost, kanat tulevat kotiin
orrelle). Hän toteaa siinä viimeisenä kommenttinaan valehtelusta, että natsi-
Saksassa (1933–1945) ja Neuvostoliitossa (ns. suuri terrori syyskuusta 1936
marraskuuhun 1938) oli vallinnut terrori, jonka olemassaoloa peiteltiin. Esi-
merkiksi Länsi-Saksan liittokansleri Konrad Adenauer puhumalla muuta-
masta sotarikollisesta peitteli sitä, että suurin osa saksalaisista oli kannatta-
nut Hitleriä, ja Neuvostoliiton kommunistisen puolueen pääsihteeri Nikita
Hruštšov puolestaan paljastamalla ns. henkilökultin peitteli Stalinin hirmu-
tekoja. Arendt kommentoi Yhdysvaltojen tilannetta 1970-luvulla vertauk-
sella siitä, että ennen metodina oli terrori, nyt taivuttelu. Hän toteaa, että
presidentti Nixonin ja Watergaten kohdalla peittely oli kehnoa. Siinä käytet-
tiin unohdusta, amnestyn sijaan amnesiaa, Arendt päättelee. Vaikka Nixonia
ei voi verrata Josef Staliniin ja Adolf Hitleriin, niin Arendt ihmettelee, kuin-
ka Nixonin avustajat luottivat häneen niin pitkään, vaikka he olivat harvinai-
sen roistomaista väkeä.15

Totuus ja politiikka

Kirjoitus ”Truth and Politics” julkaistiin the New Yorker -lehdessä vuonna
1967.16 Artikkeli oli siis osittain vastaus Arendtin Eichmann-kirjan herättä-

14 Ks. esim. ”Thinking and Moral Considerations” teoksessa Responsibility and Judgement,
s. 189.
15 Arendt 2003.
16 Kirjoitus ilmestyi Arendtin teoksen Between Past and Future toisessa painoksessa, mutta
alkuaan se oli ilmestynyt David Spitzin toimittamassa artikkelikokoelmassa Political Theo-
ry and Social Change (1967). Käyttämäni versio on Laslettin ja Runcimanin toimittamasta
teoksesta Philosophy, Politics and Society (1967).

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2945

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


46

Jari Kauppinen

mään polemiikkiin, mutta siitä voi lukea muutakin ajankohtaan liittyvää. Se
on kirjoitettu vuosina 1965–1967 ja pohjautuu useassa yliopistossa pidet-
tyyn esitelmään. Kirjoitus on melko monimutkainen, vaikka aihe on periaat-
teessa selkeä. En tarkastele niinkään kirjoituksen poliittista puolta, sillä
Arendtia luetaan nykyään enemmän filosofina kuin politiikan tutkijana. Toi-
saalta Ronald Beiner toteaa, että 1960-luvun loppupuolella Arendtilla arvos-
telukyky (judging) kuuluu ”politiikan alueelle” eli toimintaan (action) eikä
Arendtin myöhemmän teorian mukaisesti hengen elämän (Life of the Mind)
alueeseen.17

Kirjoituksen aluksi Arendt toteaa, että totuus ja politiikka eivät ole terme-
jä, jotka tulisivat keskenään toimeen tai sopisivat yhteen. Yleensä poliitikon
hyveisiin ei ole luettu totuuden puhumista, mikä koskee myös valtiomiehiä
(statesmen) eikä pelkkiä demagogeja. Totuudellisuus ei ole koskaan ollut
erityinen poliittinen hyve.

Arendtin esimerkkinä on kuuluisa lause Fiat justitia, pereat mundus, ”Tul-
koon oikeus vaikka koko maanpiiri häviäisi”. Oikeastaan mundus on lokaa-
linen eikä globaalinen termi, mutta Arendt käyttää huolettomasti termiä
maailma (world). Väite ei olekaan enää kovin vakuuttava, kun puhe on
eloonjäämisestä, oman eksistenssin huolesta, globaalin ydintuhon tai eko-
katastrofin horisontissa.18 Arendtin ajattelussa on lähtökohtana silti Kant,
joka on edustanut ajatusta oikeudenmukaisuuden tulemisen ehdottomuudesta
toisin kuin moni muu filosofi. Ei ole arvokasta elää maailmassa, joka perus-
tuu valheeseen. Kuten jo korostin, Kant on valhetta vastaan yleisesti. Mo-
raalifilosofiassa totuus tulee kertoa, vaikka erityistapauksessa on Kantinkin
mukaan joskus välttämätöntä valehdella. Esimerkiksi filosofi ei voi aina sa-
noa kaikkea mitä hän haluaa sanoa, sillä kaikkia totuuksia ei ole filosofin-
kaan hyvä kertoa (tämä on Tiedekuntien kiistan ajalta suhteessa Preussin
sensuuriin). Kantilla totuudellisuuden (Wahrhaftigkeit, veracitas) vaatimus
on ehdoton.19

Arendtin ansiona on, että hän luonnostelee totuuden ja politiikan histo-
riaa, ovathan filosofit ja filosofia kautta aikojen olleet kiinnostuneita totuu-
desta. Lähtökohtana on Platonin luolavertaus kaikkine siihen liittyvine vai-
keuksineen. Tämän jälkeen Arendt jatkaa Poliksesta, politiikasta, jossa on-
gelmana on se, kannattaako totuus kertoa. Tiedämme esimerkiksi sen perus-

17 Teoksessa Arendt 1982, s. 92.
18 Ks. tästä Jonas 1984, s. 10.
19 Ks. myös Arendt 1982, s. 15, Kantin argumentaatiosta valehtelua ja varastamista vastaan.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2946

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


47

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

teella, mikä oli totuudenpuhuja Sokrateen kohtalona, jotakin totuudenpuhu-
jan ja kansalaisten suhteesta. Totuudenpuhuja saa myrkkypikarin. Totuuden
kertomisesta ei seuraakaan välttämättä mitään hyötyä, Arendt toteaa. On tus-
kin sattumaa, että The Life of the Mindin ajattelua tarkastelevassa osassa
Arendt ottaa Sokrateen esimerkiksi ajattelijasta, joka ei eristäytynyt ammat-
tiajattelijaksi.

Arendt erottelee muutamia totuuden lajeja. Lähtökohtana on moderni ja
sinänsä husserlilainen käsitys, että totuudet ovat ihmisten konstituoimia. Joku
muu kuin Platon, Eukleides tai Einstein olisi keksinyt nämä totuudet: on
olemassa filosofisia, matemaattisia ja tieteellisiä totuuksia, jotka ovat ratio-
naalisia. Ne erotetaan faktuaalisesta totuudesta, joka on fragiilimpi (olomuo-
doltaan heikompi) kuin rationaalinen totuus. Silti tällaiset totuudet ovat oleel-
lisia politiikan näkökulmasta. Niiden perustana on nimittäin rationaalisen
totuuden ja epätotuuden erottelu, jotka tieteessä ovat virhe ja tietämättömyys,
filosofiassa vastaavasti illuusio (ilmeneminen) ja mielipide.

Arendt käyttää tunnettua erottelua erheen ja epätotuuden välillä, jolla on
oma osuutensa näissä kehittelyissä. Se perustuu Platonin näkemykseen er-
heen ja valheen erottamisesta tarkoittamattomaan virheeseen ja tarkoitet-
tuun valheeseen (involuntary and voluntary pseudos). Toisesta yhteydestä
tiedetään Arendtin todenneen, että suuret ajattelijat, kuten Platon ja Heideg-
ger, ovat tehneet suuria erheitä politiikassa, mutta eivät välttämättä ole va-
lehdelleet tai olleet rikollisia. Taustalla on myös erottelu filosofin totuuden
ja kansalaisen mielipiteen, siten totuuden ja politiikan välillä. Totuuden vas-
takohta olisi mielipide, doksa, mihin valtion hallinta perinteisesti perustuu.
Tämän Arendt näkee perustavana oppositiona, joka oikeastaan heijastaa pe-
rinteistä retoriikan ja filosofian välistä eroa. Ajatus täydentyy sitten sillä,
että ihmisen tieto eli mielipide on vajavaista, mutta onneksi Jumala tietää
totuuden. Tämä on nähtävissä vielä Kantin Puhtaan järjen kritiikin rajoituk-
sissa inhimilliselle tiedolle, mutta toisaalta ajatus liittyy myös ihmisen (filo-
sofian) ilmaisuvapauteen verrattuna teologiaan. Ajatuksena on, että totuus
kuuluu ihmiselle yleensä ja mielipide yksittäiselle ihmiselle.

Artikkelin toisessa osassa valheen historia määritellään siten, että Plato-
nista Hobbesiin saakka on pelkkää valhetta eli harkittua epätotuutta (delibe-
rate falsehood) pidetty mahdottomana.20 Arendtin mukaan ei ole huomattu

20 Samuli Hurri (2003) vertaa artikkelissaan ”Tulevaisuuden kansalaisuudesta” Arendtia ja
Habermasia. Hurri analysoi artikkelissaan eroa rationaalisen totuuden, faktuaalisen totuu-
den ja mielipiteen välillä. Ongelma vain on se, että Arendtilla ”filosofinen kokemus” voi

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2947

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


48

Jari Kauppinen

sitä, että organisoitu valhe toimii faktuaalista totuutta vastaan, eikä Platon-
kaan selvitä, miksi kansan pitäisi rakastaa totuudenpuhujaa enemmän kuin
valehtelijaa. Arendtin mukaan puritanismin ja tieteen kehityksen taustalla
on pyrkimys päästä valheesta eroon. Nykyään ei ole kauppapaikan, agoran,
tuntemaa eroa filosofin totuuden ja mielipiteen välillä, eikä myöskään il-
mestysuskonnon suomaa varmuutta totuudesta. Arendt väittää, että perintei-
nen erottelu rationaalisen totuuden ja mielipiteen välillä on hävinnyt. Hän
pohtii doksaa, sillä periaatteessa kyseessä on filosofian ja retoriikan välinen
kilpailu. Doksa tarkoittanee tässä Platonia ja Sokratesta. Dana Villa toteaa,
että Arendt käytti Sokratesta esimerkkinä ihmisestä, joka haluaa näyttää
muille julkisesti doksan, ja doksan paljastaminen toimii tiettyyn rajaan saak-
ka, koska kaikkia, kuten hyvän ja pahan välisiä erotteluja, ei kannata osoit-
taa perusteettomiksi uskomuksiksi.21 Villa myös painottaa, että Sokrates edus-
taa Arendtille julkisuudessa, agoralla, toimivaa ajattelijaa verrattuna Hei-
deggerin ”ammattiajattelijaan”.22 Lopulta filosofin totuus tosin muuttuu dok-
saksi markkinapaikalla, laittomana siirtymänä kategoriasta toiseen.

Politiikassa Arendtin mukaan erottelu faktuaaliseen totuuteen ja politiik-
kaan kuitenkin säilyy. Vaikka nykyään on aikaisempaa suurempi mielipi-
teen- ja uskonnonvapaus, edelleen politiikassa salataan asioita valtiollisella
tasolla. Esimerkiksi salataan, että saksalaiset kannattivat laajasti Hitleriä ja
että ranskalaiset harjoittivat yhteistoimintaa saksalaisten kanssa sodan aika-
na. Myös Vatikaanin politiikka toisen maailmansodan aikana on enemmän
mielipiteen kuin totuuden kysymys. On palattu liberalistiselle markkinapai-
kalle – vaikka faktuaalinen totuus onkin entistä helpommin kaikkien saata-
villa, se ei ole siinä mielessä debatoitavissa kuin filosofinen totuus.

Arendtin Platon-tulkinnassa väitetään, että tullessaan luolasta filosofinen
totuus (järkeily) muuttuu mielipiteeksi, koska se ei ole enää yhden ihmisen
mielipide, mutta faktuaaliselle totuudelle käy päinvastoin: mielipide muut-

olla heideggerilaisesti vain rationaalisen totuuden tasolla, koska faktuaalisen tasolla koke-
mus muuttuu yksityisestä yhteisölliseksi, joten se ei ole ehkä enää ”kokemus” filosofisessa
mielessä. Arendtin käyttämä termi on fenomenologissävyinen experience, mutta luultavasti
se pitäisi tulkita Erfahrungin, kokemuksen eikä Erlebniksen, elämyksen mielessä. Kirjoi-
tuksessaan Hurri lopulta vetoaa Kristevaan, vaikka kristevalainen ”totaalinen diskursiivinen
olento” tarkoittaa aristoteelista logosta puheena eli diskurssina (Rede). Ajatus on peräisin jo
1920-luvun Heideggerilta, joka tulkitsi ilmaisun zoon logon ekhon ”olioksi, jolla on puhe
hallussaan”. Tätä kautta käsite siirtyi 1960-luvulla ranskalaiseen teoriaan.
21 Villa 1999, s. 158–159.
22 Villa 1999, s. 84–85.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2948

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


49

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

tuu totuudeksi. Se on aina suhteessa toisiin, tapahtumiin ja olosuhteisiin,
todistamiseen ja todistuksiin (witnessing and testimony). Meidän pitäisi näet
erotella tosiasiat mielipiteistä, Arendt vaatii. Vasta tässä nousee Arendtilla
esiin kysymys tulkinnasta, siitä, kuinka totuus ja tulkinta liittyvät toisiinsa.
Onko edes olemassa puhtaita tosiasioita ja totuuksia riippumatta toisistaan?
Hän ei etene tulkinnassaan kovin syvälle, vaan sanoo sitä historiatieteen
ongelmaksi. On siis olemassa tulkinnasta riippuvia faktoja? Arendt käyttää
esimerkkinä kumoamatonta väitettä. Totuus on, että Belgia ei miehittänyt
Saksaa vaan Saksa hyökkäsi sitä vastaan ensimmäisessä maailmansodassa.
Tästä voidaan jatkaa väittelemällä siitä, kuka oikeastaan hyökkäsi kenenkin
kimppuun.

Tekstinsä kolmannessa jaksossa Arendt toteaa, että oli vain puolitotuus,
kun hän väitti, etteivät faktuaaliset totuudet voi olla kiistanalaisia – tosiasiassa
ne ovat antagonistisia. Tässä kehittelyssä tulee mukaan valta. Totuudet ovat
despoottisia ja siksi tyrannitkin haluavat monopolin totuuteen. Poliittinen
elämä on debattia (polemos) ja se tapahtuu esittämisen ja edustamisen (re-
presentaatio) avulla, sillä esitän itselleni asian eri näkökulmista ja muodos-
tan siitä näin mielipiteen. Loppujen lopuksi totuus on diskursiivista. Taustal-
la on heideggerilainen logos eli diskurssi, jossa politeuein (kaupunkivaltioi-
den asioiden käsittely) ilmenee diskurssissa, mutta toisaalta logos järkenä
on rationaalista suhteessa totuuteen.  Reflektion (ajattelu, arvostelukyky) ja
toiminnan välillä on tasoero, kuten Heidegger esittää teoksessa Grundbe-
griffe der aristotelischen Philosophie (2002). Arendt väittää, että esimoder-
ni filosofia ei ottanut todesta ihmisen toiminnan tasoa, jolla nämä ”opaakki-
set faktat” tapahtuvat; eikä Arendtin mukaan myöskään moderni filosofia
ole päässyt käsiksi faktuaalisuuteen. Esimerkkeinä Arendtille ovat sekä he-
geliläisyys että dialektinen materialismi, jotka rajoittavat vapautta, jota vielä
ei ole. Taustalla näkyy 1960-luvun lopun poliittinen tilanne yhdistettynä
1920-luvun Heideggerin kontekstiin, faktuaalisuuteen ja vapaaseen maail-
maan.

Seuraavaksi Arendt ottaa mukaan vielä evidenssin käsitteen. Faktuaali-
nen totuus riippuu todistajista ja todistuksista, jotka ovat tunnetusti epäluotet-
tavia. Kaikki on kiistanalaista. Totuuden kertoja voi kärsiä enemmistön mie-
lipiteestä. Arendtilla on ns. ”sokraattinen pointti”: hänen mukaansa ensim-
mäinen filosofinen kokemus etiikasta on, että ”on parempi kärsiä vääryy-
destä kuin aiheuttaa sitä”. Kantilainen kategorinen imperatiivi on saman-
suuntainen, mutta Arendtin mukaan se on liian kristillinen. Arendt haluaa
kysyä, missä määrin totuuden kertominen on enää mahdollista. Arendtin

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2949

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


50

Jari Kauppinen

mukaan perinteiset filosofiset ja transsendentit päämäärät, kuten vapaus, oi-
keudenmukaisuus, kunnia tai rohkeus, eivät enää totuuden puhumisen tasol-
la inspiroi inhimillistä toimintaa. Arendt hyökkää tavallaan ”totuuden mark-
kinapaikkaa” vastaan, sillä siellä helposti ei ymmärretä sokraattista pointtia
– onhan parempi tehdä väärin kuin kärsiä itse siitä. Yleisemmin väitteen
väärin toimimisesta voi tulkita kritiikiksi USA:n silloista ulkopolitiikkaa
(Vietnamin sota) vastaan. Markkinapaikalla ilmenee ristiriita sisäisen ja ul-
koisen välillä. Sisäinen harmonia on parempi kuin jonkinlainen sopusointu
ulkomaailman kanssa. Arendt oikeastaan tarvitsee sisäinen/ulkoinen-erotte-
lua sanoakseen, että filosofille dialogi on pahasta, sillä sisäiset totuudet (ih-
minen on jakautunut) joutuvat ristiriitaan ulkoisen toiminnan kanssa. Tuo
tasoero sisäisen totuuden ja ulkoisen toiminnan välillä vastaa Arendtin tuo-
tantoa jäsentävää erottelua bios theoretikoksen ja bios praktikoksen välillä.
Eettinen ja singulaarinen on ristiriidassa yhteisön kanssa. Hän sanoo Sokra-
teen kuolemaan viitaten, että ”filosofinen totuus koskee ihmistä singulaari-
sena ja siksi se on epäpoliittinen luonnoltaan”.23 Totuudet eivät ole poliitti-
sia, mutta filosofi häviää yleiselle mielipiteelle, jos hän puhuu totuudesta.
Esimerkkien taustalla lienevät ”filosofikuninkaat” Platon ja Heidegger, jot-
ka kummatkin epäonnistuvat liitoissaan tyrannin kanssa. Filosofi merkitsee
Arendtille nimenomaan ihmistä ajattelevana oliona (thinking being), ja suu-
ret ajattelijat tekevät tunnetusti myös suuria virheitä, koska ihminen ei lak-
kaa erehtymästä.

Arendt kritisoi Thomas Jeffersonin kirjoittamaa Yhdysvaltojen itsenäi-
syysjulistusta, koska siinä puhutaan ”itsestään selvistä” totuuksista. Itsenäi-
syysjulistuksen mukaan esimerkiksi totuus ihmisten tasa-arvosta on itses-
tään selvä (we hold these truths self-evident). Arendt ei hyväksy Jeffersonin
ajatuksen taustalla ollutta lockelaista luonnonoikeus- ja yhteiskuntasopimus-
teoriaa. Politiikan alalla tasa-arvossa on Arendtin mukaan kysymys konsen-
suksesta eikä siitä, että ihminen on tasa-arvoinen kuoleman edessä tai tasa-
arvoinen lajina (animal rationale), jolloin tasa-arvo on transsendenttia.
Arendtin mukaan tasa-arvo ei ole itsestään selvää, eikä sitä voi todistaa. Se
on vain tasa-arvoisten ihmisten mielipide.24 Arendtille kyse on nimenomaan
mielipiteestä eikä totuudesta.

23 Arendt 1967, s. 118.
24 Tämä on eräs Derridan (1997) esittämän kritiikin keskeisiä seikkoja. Derridan mukaan
Arendt aliarvioi kokonaan performatiivin vaikutuksen. Performatiivilla voi olla seurauksia,
se voi tehdä totuuksia. Kun julistetaan tasa-arvoa, niin sen on mahdollista myös toteutua ja
vaikuttaa, eikä olla pelkästään olemassa jo vapaiden kesken.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2950

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


51

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

Kirjoituksessaan Arendt käyttää siirtymää tai siltaa, joka on välttämätön
Arendtin erottelulle teoreettisen ja käytännöllisen välillä, vaikka hän onkin
kyseenalaistanut erottelun Vita Activan kolmierottelulla työ, toiminta ja ajat-
telu. Siirtymässä Arendt kysyy, kuinka transsendentteja ideoita filosofiassa
esitetään? Eettisistä ideoista käytetään esimerkkejä, kuten ”Akilles on roh-
kea” tai ”Kristuksen toiminta on jaloa” (imitatio Christi). Arendt vetoaa
Kantiin siinä, miten hyveellisyys tai pyhyys on vakuuttavampaa kuin kuiva
etiikan opetus eli kyseessä on teoreettisen tai spekulatiivisen väitteen muu-
tos eksemplaariseksi totuudeksi moraalifilosofiassa. Yleisemmin Arendt ar-
vostaa juuri eksemplaareja. Ongelma ei ole siinä, ettei totuuden kertoja olisi
hyveellinen, vaan siinä, että valehtelija ei osoita suurta rohkeutta esittäes-
sään valheitaan. Eksemplaarit toimivat symbolisella tasolla, sillä imaginaa-
rinen jäljittely on ns. pahaa jäljittelyä, huonoa mimesistä.

Totuuden vastakohtana ei kirjoituksen neljännessä osassa ole illuusio tai
mielipide, vaan tarkoituksellinen vääryys tai valehtelu. Kyseessä ei ole vir-
he, vaan nimenomaan tarkoituksellinen valehtelu. Tämä on Arendtille tärkeä
toimintaan liittyvä teema. Kyse ei ole faktuaalisesta totuudesta, esimerkiksi
siitä, kuka aloitti sodan, vaan valehtelusta toimintana. Valhe on toimintaa,
koska se on performatiivinen teko sanoilla. Arendtin mukaan mielipiteen ja
faktuaalisen totuuden välisen eron sekoittaminen on valehtelua, koska va-
lehtelija on aina toiminnan (action) mies, päinvastoin kuin totuudenpuhuja.
Totuus on, että asiat puhuvat eikä puhuja, mistä seuraa Pyrrhoksen voitto.
Argumentti on se, että jos saat jonkun ryhmänä totuuden puolelle, joudut
sitoutumaan siihen. Tämä argumentti pätee siksi, että valehtelija toimii päin-
vastoin: hän ei halua muuttaa maailmaa, mikä ei merkitse pelkästään kon-
servatismia. Valehtelija on näyttelijä (actor), joka on huomannut, että totuu-
della ja intresseillä on yhteys. Hän haluaa hyötyä kyvystämme sanoa asioita,
jotka eivät ole todellisia, eli ne ovat ns. kontrafaktuaaleja. Arendtin mukaan
vapaudesta kertoo nimenomaan kyky valehdella eikä kyky puhua totta. Jos
siis puhuisimme aina totta, olisimme determinoituja, emmekä vapaita: vasta
valhe perustaa vapauden. Tämä väite on tähdätty hegeliläistä, vapauden kiel-
tävää historiankäsitystä vastaan. Poliitikolla onkin determinismin sijaan kiu-
saus käyttää vapauttaan valehteluun. Organisoitu valehtelu on marginaalis-
ta, mutta ongelma on, että pelkät tosiasiat eivät kiinnosta ketään, eikä totuu-
dellisuus ole koskaan ollut poliittinen hyve, Arendt toistaa. Arendtin esittä-
mä vastarinnan asetelma rakentuu siten, että vasta sellaisissa yhteiskunnissa,
jotka perustuvat jatkuvaan valehteluun tai valheeseen, totuudenpuhuja voi
toimia – tosin sillä ehdolla, että hän jää eloon ja voi aloittaa maailman muut-

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2951

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


52

Jari Kauppinen

tamisen. Tämä muistuttaa Arendtin The Life of the Mindissa kehittämää teo-
riaa ajattelusta, jossa ajattelun akti, reflektio, estää pahuutta. Eichmannilta
puuttui nimenomaan ajattelukyky, vaikka hän ei Arendtin mukaan ollutkaan
tyhmä. Seuraavaksi Arendt tarttuu manipulaatioon, jonka hän erottelee pe-
rinteisestä diplomaattisesta tai valtiollisesta salaisuudet ja salailun käsittä-
västä valehtelusta. Asetelmana on nyt se, että moderni valhe käsittelee ni-
menomaan asioita, jotka eivät ole valtiosalaisuuksia vaan jotka käytännössä
jokainen tietää. Arendtin teorian mukaan sähköinen tiedonvälitys on muutos
aikaisempiin vuosisatoihin verrattuna.

Arendtin esimerkkinä toisen maailmansodan jälkeisestä historiasta ovat
Adenauer ja ranskalainen kenraali Charles de Gaulle, jotka kumpikin väitti-
vät ranskalaisten vastustaneen miehitystä ja saksalaisten puolestaan Hitle-
riä. Tätä kaunistelua Arendt kuvaa termillä ”image-making”, mielikuvan
muokkaaminen, joka eroaa perinteisestä kuvaamisesta siinä, että se pyrkii
korvaamaan (substituutio) todellisuuden. Hän käyttää mielikuvan muokkaa-
misesta myös termiä massamedia. Valehtelu on yleensä väkivaltaista ja se
pyrkii tuhomaan sen, mikä sen kieltää. Ns. vapaiden yhteiskuntien ero tota-
litarismiin on se, että niissä valehtelu on vasta ensimmäinen askel ennen
murhaa. Esimerkiksi kun Lev Trotski sai kuulla, että hänet hävitettiin histo-
riankirjoista, hän ymmärsi myös oman kuolemantuomionsa, kärjistää Arendt.

Näin ollen perinteinen ja moderni valhe eroavat toisistaan enemmän kuin
peittäminen ja tuhoaminen, sillä perinteinen valhe oli partikulaarista ja pyrki
hämäämään esimerkiksi vihollista. Tällainen valhe huomataan epäjatkumoina
ja aukkoina yms. Toinen rajoitus oli vanhastaan se, että vain tietyt ihmiset
valehtelivat, esimerkiksi vain diplomaatit ja valtiomiehet, koska he myös
tiesivät totuuden. Modernissa valheessa on se ero, että modernit valehtelijat
alkavat itsepetoksen kaltaisesti uskoa omaan sumutukseensa. Kyse ei ole
enää siitä vanhasta valehtelemisen taidosta, jonka jo Oscar Wilde valitti rap-
peutuneen kuuluisassa teoksessaan The Decay of Lying. Arendtille valehtelu
on yleensä kontingenttia ja totuus tietysti universaalia.

Arendtin mukaan modernina aikana valehtelijan pitää vakuuttua omas-
ta valheestaan ennen kuin voi vakuuttaa muut, ja keskeinen piirre on, että
modernit suuret valheet (big modern political lies) aiheuttavat koko teks-
tuurin muutoksen, luovat kokonaan uuden todellisuuden. Virtuaalisuus,
mediat, ja nykyään ”live-lähetykset”, tuhoavat tapahtuman tapahtumalli-
suuden. Arendtin kuvauksen mukaan vanhat faktat sekoittuvat omasta kon-
tekstistaan johonkin muuhun ja siten näistä ei-faktoista ja tarinoista tulee
todellisuuden substituutio. Arendt kuvaa tätä anekdootilla keskiajalta: pi-

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2952

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


53

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

lailija varoittaa kaupungin tornista ihmisiä vihollisista ja kaupunki tyhje-
nee, mutta kun näin on käynyt tarpeeksi monta kertaa, ei varoittajaa enää
uskota silloinkaan, kun vihollinen on todella tulossa. Arendt ei tunnista
tätä väittämää performatiiviksi vaan sanoo sitä vaikeudeksi valehdella it-
selleen. Arendtin mukaan vain itsepetos mahdollistaa sen, että valehtelija
ei joudu omien valheidensa uhriksi, ja hänen mukaansa itsepetokseen suh-
taudutaan nykyäänkin positiivisemmin kuin suoranaiseen valehteluun.
Arendtin mukaan olisi väärinkäsitys uskoa, että itselle, omalle totuudelle
voidaan olla uskollisia, vaikka koko muu maailma olisi vastaan. Vastoin
Sokratesta Arendt toteaa, että silloin ollaan väärässä, kun koko maailma
on vastassa.

Arendt muotoilee vielä uudestaan ajatuksiaan. Hänen mielestään on pa-
rempi valehdella muille kuin itselleen. Hänen mukaansa vapaassa maail-
massa valtiosalaisuusmentaliteetti on levinnyt kansalliseksi propagandaksi.
Arendtin väitteen mukaan koko kansakunta saattaa uskoa sen, minkä piti
alun perin hämätä vihollista. Itse asiassa sekä vihollinen että valehteleva puoli
eivät kyseenalaista keksittyä kuvaa, totuuden puhujat ovat vihollista vaaral-
lisempia.

Seuraavaksi Arendt ottaa esille kaksi- tai moninapaisen maailman ajan
faktisiteetin. Ensin Arendt mainitsee, että konservatiiviset tahot ovat demo-
kratiaa vastaan, koska siinä syntyy useita eri näkökantoja. Sitten hän väittää,
että koska on olemassa niin monia eri valtioita, ei kenelläkään ole sellaista
monopolia, että pystyisi valehtelemaan muille. ”Millään kansakunnalla ei
ole sellaista valtaa, että pystyisi tekemään kuvastaan idioottivarman”, väit-
tää Arendt, joka ei ollut nähnyt Irakin sotaa.25 Vaikka meillä ei ole Pax Ro-
manaa eikä maailmanhallitusta, niin maailmanpolitiikassa valhekuvat ovat
lyhytikäisiä, väittää Arendt. Valhekuvat elävät pisimpään totalitaarisissa yh-
teiskunnissa ja yhden puolueen yhteiskunnissa. Tämä on Arendtin totalita-
rismi-argumentti pienoiskoossa: tosiasioita muovataan koko ajan, ja lopulta
seuraa täysi kyynisyys, koska toden ja valheen välillä ei ole eroa. Aivopesun
tuloksena ei lopulta uskota mitään. Pax Americanan aikana tilanne ei liene
parempi.

Kaksinapaisen maailman kyynistä politiikkaa on vaikea korjata, väittää
Arendt. Hänen mukaansa ainoa vaihtoehto on kontingentti faktuaalinen todel-
lisuus. Kaikki mikä on tapahtunut, olisi voinut tapahtua toisinkin, ja koska
todellisuus on rakenteellisesti rajaton, tapahtuminen uhkaa lopulta itseään.

25 Arendt 1967, s. 127.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2953

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


54

Jari Kauppinen

Tämä on vanha argumentti siitä, miten valehtelu tuhoaa itsensä. Taustalla on
kantilainen paradoksi siitä, että varastaminen on ristiriitaista, koska varas us-
koo varastamansa omaksi omaisuudekseen. Arendtin mukaan valehtelulla ei
ole pohjaa. Valhe itse muuttuu toiminnan pohjaksi. Lopulta on kyse inhimilli-
sen toiminnan rajoista. Vaikka menneisyydestä voidaan valehdella, niin tule-
vaisuudesta ei voida kovin pitkään – kehitysmaiden ”Potemkinin kulissit” ei-
vät kestä pitkään. Argumentti on pohjimmiltaan ajallinen ja mahdollisuuksia
koskeva: menneisyys ja nykyhetki vaikuttavat tulevaan, eikä päinvastoin.

Kommentissaan Arendtin artikkeliin Derrida yleistää heideggerilaisesti,
että valhe on tulevaa ja siksi ajallista ja totuus on menneisyydestä. Siksi
valhe mahdollistaa totuuden. Kyse Heideggerin ja Arendtin välisessä deba-
tissa on ajallisuudesta, sillä siinä missä 1920-luvun Heidegger korosti teo-
riassaan kuolemaa ja ajallisuutta tulevan mahdollisuuden muodossa, Arendt
korosti ajattelussaan puolestaan menneisyyttä, syntymää ja alkamista perus-
tavana ajallisuuden muotona. Menneisyyden eli nataalisuuden vuoksi va-
lehtelua vastaan asettuu tosiasioiden itsepäisyys, sanoo Arendt.

Arendtin kirjoituksen loppuun, sen viidenteen jaksoon, on koottu muuta-
mia hajahuomioita, joista mainitsen seuraavat: Arendtin mukaan väkivalta
ja uhkailu (taivuttelu) eivät voi lopullisesti muuttaa totuutta, olipa se ratio-
naalinen, uskonnollinen tai faktuaalinen. Arendt vaatii politiikalle ulkoista,
totuudenkertojan positiota. Totuudenkertojan positioita ovat filosofin, taitei-
lijan ja tiedemiehen positiot, minkä lisäksi mainitaan vielä historioitsija tai
reportteri. Nämä ovat yksinolon tapoja, joissa ollaan yhteiskunnan ulkopuo-
lella, tarkoittaen sitä, että ollaan politiikan ja toiminnan ulkopuolella. Hän
korostaa totuuden epäpoliittisuutta ja vetoaa siihen, että Platonin akatemian
piti olla poliksen ulkopuolella ja vastavoimana. Omasta asemastaan hän tie-
tysti toteaa, että hän on totuudenkertoja.

Lopuksi Arendt kommentoi amerikkalaista yliopistojärjestelmää, jossa
totuudenpuhujia riittää. Young-Bruehlin elämäkerran mukaan Arendt näki
asian siten, että keskustelu on tärkeää, mutta hallinto, eivät opiskelijat, kor-
ruptoituu liike-elämän ja valtiovallan suuntaan. Kirjoituksen Truth and Poli-
tics loppuhuipentuma on metaforinen. Siinä Arendt viittaa Karen Blixeniin,
josta hän kirjoitti samaan aikaan artikkelia. Arendtin mukaan kirjallisuus tai
kirjailija kertoo yleisinhimillistä asioista (surut ja ilot) paremmin kuin tosi-
asiat. Lopuksi Arendt väittää itselleen tyypillisesti, että filosofi menettää
politiikan, kun keskittyy totuuteen – tämä on kantava argumentti Life of the
Mindissa mm. Heideggeria vastaan Kantin puolesta. Lopulta totuus on se,
joka on muuttumatonta: se on metaforisesti maaperä, jolla seisomme.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2954

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


55

H A N NA H A R E N D T TOTUUDESTA JA  VALEHTELUSTA POLITI IKASSA

Lähteet

Arendt, Hannah: Truth and Politics, teoksessa Laslett – Runciman (ed.): Philosophy, Politics
and Society. Oxford UP, 1967.

Arendt, Hannah: Lying in Politics. Reflections on the Pentagon Papers, teoksessa The Cri-
ses of the Republic. Harcourt: New York 1972.

Arendt, Hannah: The Origins of Totalitarism. Harcourt, New York 1976.
Arendt, Hannah: The Life of the Mind. Thinking, Willing. One Volume edition. Harcourt,

New York 1981.
Arendt, Hannah: Lectures on Kant’s Political Philosophy. Edited by Ronald Beiner. The

Harvester Press, Brighton 1982.
Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil. Penguin Books,

New York 1994.
Arendt, Hannah: Essays in Understanding. Edited by Jeremy Kohn. Harcourt, New York,

1994.
Arendt, Hannah: Love and Saint Augustine. Edited by Joanna Vecchiarelli, Scott and Judith

Chelius Stark. University of Chicago Press, Chicago and London 1996.
Arendt, Hannah: Vita Activa. Ihmisenä olemisen ehdot. Useita kääntäjiä. Vastapaino, Tam-

pere 2002.
Arendt, Hannah: Responsibility and Judgement. Edited by Jeremy Kohn. Schocken Books,

New York 2003.
Derrida, Jacques: History of Lie: Prolegomena. (Englanniksi kääntänyt Peggy Kamuf.) Grad-

uate Faculty Philosophy Journal. Vol. 19, Number 2. Vol. 20, Number 1. 1997.
Heidegger, Martin: Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie. GA 18. Klostermann,

Frankfurt am Main, 2002.
Hurri, Samuli: What of Tomorrow’s Citizenship? Universal Politics in Hannah Arendt and

Jürgen Habermas, teoksessa Arend Soetemann (ed.): Pluralism and Law. Proceedings of
the 20th IVR Congress in Amsterdam, 2001. Steiner, Wiesbaden 2003.

Jonas, Hans: The Imperative of Responsibility. In Search of an Ethics for the Technological
Age. The University of Chicago Press. Chicago and London, 1984.

Taminiaux, Jacques: La fille de Thrace et le penseur professionnel. Payot, Paris 1992.
Villa, Dana R.: Politics, Philosophy and Terror. Essays on the Thought of Hannah Arendt.

Princeton UP, Princeton 1999.
Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. For The Love of the World. Second Edition. Yale

UP, New Haven and London, 2004.

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2955

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


56

Jari Kauppinen

Kauppinen.pmd 21.11.2007, 14:2956

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


57

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

.............................................................................................................................................................................

Toomas Kotkas

Michel Foucault’n käsitys oikeuden ja
liberaalin poliittisen rationaliteetin
välisestä suhteesta

Aluksi

Kirjoittaminen oikeuden ja politiikan suhteesta Foucault’n ajattelussa on
haastava tehtävä ainakin kolmesta eri syystä. Ensinnäkin, Foucault’n ajatte-
lusta ylipäänsä on kirjoitettu useita kommentaariteoksia ja hänen kirjoituk-
sensa ovat inspiroineet (ja ärsyttäneet) lukemattomia määriä tutkijoita eri
sukupolvissa. On vaikea esittää uusia tulkintoja tai keksiä jotakin sellaista,
jota ei olisi jo sanottu.1 Toiseksi, oikeus ei varsinaisesti kuulunut Foucault’n
pohdintojen keskiöön. Oikeus, tai pikemminkin ”juridinen” (juridique), oli
Foucault’lle ensisijaisesti vallan modaliteetti, jota vastaan hän peilasi mo-
dernimpina pitämiään vallankäytön tapoja, kuten kurinpitovaltaa.2 Kolman-
neksi, Foucault ei myöskään analysoinut politiikkaa perinteisen politiikan
teorian tai valtio-opin näkökulmista, vaan puhui erilaisista poliittisista ratio-
naliteeteista. Siten esimerkiksi liberalismikaan ei näyttäytynyt hänelle niin-
kään poliittisena ideologiana vaan pikemmin yhtenä poliittisena hallin-
noimisen rationaliteettina sille ominaisine käytäntöineen ja diskursseineen.

Jossain määrin tuoreen näkökulman Foucault’n ajatteluun tarjoavat kui-
tenkin hänen Collège de Francessa vuosina 1978–1979 pitämänsä luennot,
jotka julkaistiin vasta 2004.3 Eräs näiden luentojen keskeisimmistä teemois-

1 Tunnetuista yleisistä Foucault-kommentaareista mainittakoon tässä esimerkiksi Dreyfus
– Rabinow 1982; Deleuze 1986; Foucault: A Critical Reader (1986); The Foucault Effect.
Studies in Governmentality. With Two Lectures by and an Interview with Michel Foucault
(1991).
2 Hunt – Wickham 1994, s. 39–48; Tuori 2002, s. 3 ss.
3 Kevään 1978 luentojen otsikko oli Sécurité, territoire, population (Foucault 2004a). Ke-
vään 1979 luennot oli puolestaan otsikoitu Naissance de la biopolitique (Foucault 2004b).
Kattavan suomenkielisen yleisesittelyn molemmista luennoista on kirjoittanut Koivusalo
2005.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2957

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


58

Toomas Kotkas

ta oli liberalismi, jonka historiasta ja muodoista Foucault näyttää olleen eri-
tyisen kiinnostunut. Foucault’n liberalismianalyysi on toki toiminut tutki-
muksellisena innoittajana jo ennen luentojen julkaisemista, mutta tutkijat
ovat joutuneet operoimaan lähinnä hänen luennoistaan julkaistujen lyhyi-
den kurssikuvausten varassa.4 Vuonna 2004 kokonaisuudessaan julkaistut
luennot eivät pelkästään selkiytä ja täydennä jo entuudestaan tuttuja teemoja
Foucault’n ajattelussa, vaan tarjoavat myös jopa kokonaan uusia tulkintoja.
Yksi näistä tulkinnoista koskee esimerkiksi suvereenin idealle rakentuvan
juridisen vallan ja kurinpitovallan välistä suhdetta; vaikuttaa nimittäin siltä,
että Foucault ainakin jossain määrin luopui vielä Tarkkailla ja rangaista
-kirjassa esittämästään juridisen ja kurinpidollisen vallan välisestä selkeästä
vastakkainasettelusta. Foucault näyttää myöhemmin ajatelleen, että vasta li-
beralismi merkitsi todellista murrosta erityyppisten hallinnoinnin rationali-
teettien traditiossa. Toinen keskeinen muutos Foucault’n ajattelussa koski
vapauden ja modernien valtateknologioiden välistä suhdetta. Valtateknolo-
giat eivät enää näyttäytyneet Foucault’lle vapautta rajoittavina ja sille ulko-
puolisina käytäntöinä, vaan vapaus oli olennainen osa moderneja vallan tek-
nologioita. Näihin tulkintoihin palataan jäljempänä.

Artikkelin varsinaisena tarkastelukohteena on kuitenkin Foucault’n libe-
ralismianalyysi sellaisena kuin se ilmenee vuosien 1978–1979 luennoista.
Keskityn erityisesti oikeuden ja liberaalin poliittisen rationaliteetin välisen
suhteen tarkasteluun. Tässä kohdin eräs täsmennys on tarpeen: Foucault’n
ajattelusta puhuttaessa on syytä tehdä erottelu yhtäältä juridisen sekä toi-
saalta oikeuden (droit) tai lain (loi) välillä. Juridinen oli Foucault’lle yksi
kolmesta vallan modaliteetista tai hallinnoimisen rationaliteetista – kurinpi-
dollisen ja liberaalin ohella. Oikeuden Foucault puolestaan ymmärsi tietys-
sä mielessä ”instrumentaalisesti”. Oikeus voi toimia välineenä mille tahansa
kolmesta hallinnoimisen suuresta rationaliteetista.5 En ole tässä esityksessä
niinkään kiinnostunut juridisen ja liberaalin poliittisen rationaliteetin väli-
sestä suhteesta kuin siitä, miten Foucault käsitti oikeuden liberaalin hallin-
noimisen taidon yhteydessä. Miten oikeus toimii liberaalin hallinnoimisen
rationaliteetin ”välineenä”? Muuttuiko Foucault’n käsitys oikeudesta jolla-
kin tavoin hänen liberalismianalyysinsä myötä? Ennen kuin pääsemme oi-

4 Foucault 1989, s. 97–120. Foucault’n liberalismianalyysin vaikutuksesta angloamerikka-
laiseen tutkimukseen ks. Foucault and political reason. Liberalism, neo-liberalism and ra-
tionalities of government (1996).
5 Ks. Foucault 1998, s. 102–103. Ks. myös Ewald 2003, s. 11–13, 69–72.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2958

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


59

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

keuden ja liberalismin välisen suhteen tarkasteluun, kerrataan kuitenkin hie-
man Foucault’n varhaisempia käsityksiä juridisesta ja oikeudesta.6

Juridinen ja kurinpidollinen poliittisina rationaliteetteina

Usein esitetyn periodisoinnin mukaan viimeistään 1970-luvulle tultaessa Fou-
cault’n tutkimukselliset intressit olivat muuttuneet tieteellisen tiedon ja dis-
kursiivisten muodostelmien ”arkeologisesta” analyysistä modernien valta-
käytäntöjen ja -diskurssien ”genealogiseen” analyysiin.7 Foucault alkoi 1970-
luvun alusta lähtien tarkastella luennoillaan muun muassa rangaistusjärjes-
telmien historiaa sekä psykiatrisen asiantuntijuuden ja tiedon merkitystä sen
sisällä.8 Kyseisten tarkasteluiden tuloksena ilmestyivätkin kirjat Tarkkailla
ja rangaista (1975) sekä Seksuaalisuuden historia, osa 1. Tiedontahto (1976).
Keskeisenä teemana molemmissa teoksissa on modernin vallan modalitee-
tin, biovallan, muotoutumisehtojen analyysi ja asettaminen (aikaisempaa),
Foucault’n juridis-diskursiiviseksi kutsumaa vallan modaliteettia vastaan.

Pian kyseisten kirjojen ilmestymisen jälkeen Foucault’n tarkastelunäkö-
kulma laajentui. Yksilöihin kohdistuvien kurinpitomekanismien sekä väes-
töön kohdistuvien biopolitiittisten diskurssien ja käytäntöjen sijasta Foucault
alkoi tarkastella yleisemmällä (valtiollisella) tasolla erilaisia vallankäytön
rationaliteetteja. Samassa yhteydessä Foucault näyttää muuttaneen myös
käyttämäänsä terminologiaa. Hän alkoi puhua ”vallan modaliteetin” (moda-
lité du pouvoir) sijasta ”hallinnoimisesta” (gouvernement).9 Foucault’n näke-
myksen mukaan hallinnoimisen ongelma ajankohtaistui 1500-luvulta läh-
tien. Hallinnoimisen ongelma kattoi niin yksilön itsensä hallinnoinnin kuin
lasten, väestön ja valtion hallinnoimisenkin. Ongelma ilmeni muun muassa
hallinnoimista koskevan kirjallisuuden kasvuna. Uuden ajan alusta lähtien
alkoi ilmestyä yhä enemmän ja enemmän ”opaskirjallisuutta” perheenisille,
virkamiehille, hallitsijoille, jne. Tuolloin alettiin myös puhua hallinnoimi-
sen taidosta (l’art de gouverner).10

6 Foucault’n oikeuskäsityksestä on kirjoittanut kattavasti Tuori 2002.
7 Ks. esim. Dreyfus – Rabinow 1982, s. 104 ss. Foucault itsekin ilmoitti vallan teeman
kiinnostaneen häntä aina lukuvuodesta 1970–1971 lähtien; ks. Foucault 1980, s. 92.
8 Ks. Foucault 1989.
9 Senellart 2004, s. 403–405.
10 Foucault 2004a, s. 91–113.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2959

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


60

Toomas Kotkas

Vaikka Foucault ryhtyikin käyttämään hallinnoiminen-termiä uuden ajan
alussa syntyneen hallinnoimisen problematiikan tarkastelun yhteydessä, hän
näyttää viitanneen sillä hallinnoimisen teemaan ylipäänsä – aikakaudesta
riippumatta. Eräiden tulkintojen mukaan Foucault käyttikin termiä kahdessa
eri merkityksessä. Yleisellä tasolla hallinnoimisessa on kyse itsen, yksilöi-
den, väestön ja/tai valtion ohjauksesta/hallitsemisesta/kontrollista; siitä, mi-
ten inhimillistä käyttäytymistä ohjataan (conduite de conduite). Konkreetti-
semmalla tasolla Foucault viittasi hallinnoimisella erilaisiin poliittisiin ra-
tionaliteetteihin eli niihin ”järjellisiin kokonaisuuksiin, joissa todellisuus
saatetaan ymmärrettäväksi tavalla, joka mahdollistaa sen poliittisen ohjai-
lun”.11 Yksittäisessä hallinnoimisen (poliittisessa) rationaliteetissa on siten
kyse sekä sen ”järjestä” että niistä käytännöistä (teknologioista), jotka toi-
mivat tuon järjen mukaisesti.

Foucault oli kiinnostunut erilaisista hallinnoimisen rationaliteeteista ja
niiden välisistä eroista. Hän erotti toisistaan kolme suurta hallinnoimisen
(poliittista) rationaliteettia.12 Ensimmäistä Foucault kutsui juridiseksi (juri-
dique).13 Sen historialliset juuret ulottuvat Foucault’n mukaan aina keski-
ajalle saakka, jolloin kehittyivät suuret vallan instituutiot: monarkia ja valtio
koneistoineen. Keskiajalta lähtien hallitsijan vallankäyttö on määritelty oikeu-
dellisen diskurssin kautta. Feodaalikuninkaan ja hänen vasalliensa välinen
suhde rakennettiin oikeuksien ja velvollisuuksien järjestelmän avulla. Sa-
malla tavoin uudella ajalla absoluuttisen monarkin valta legitimoitiin oikeuk-
sia koskevan diskurssin ja suvereenisuusteorian kautta: hallitsijan suvereeni
asema perustui hänen oikeuksilleen. Myöhemmin 1700- ja 1800-luvuilla,
kun absoluuttisten hallitsijoiden suvereenia valtaa alettiin kritisoida, se ta-
pahtui yhä edelleen oikeudellisen käsitteistön ja suvereenisuusteorian tar-
joamissa raameissa. Nyt yksilöiden ja kansalaisten oikeudet nähtiin suve-
reenin vallan rajoitteina ja hallitsijan suvereenisuuden sijasta ryhdyttiin pu-
humaan kansansuvereniteetista. Foucault’n keskeisenä väitteenä on, että puhe
vallasta on aina keskiajalta nykypäivään asti jäsentynyt oikeuden ja suveree-
nisuuden teemojen kautta.14

11 Rose 1996, s. 41–43. Ks. myös Gordon 1991, s. 2–3.
12 Foucault 2004a, s. 3–56.
13 Foucault käytti myös termejä ”juridis-diskursiivinen”, ”juridis-legaalinen” ja ”juridis-po-
liittinen”. Ks. Foucault 1980, s. 245–257; Foucault 1998, s. 61–69; Foucault 2004a, s. 9 ss.
14 Foucault 1994, s. 176–177, 185; Foucault 1998, s. 65–68.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2960

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


61

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

Foucault’n mukaan juridiselle hallinnoimisen rationaliteetille on tyypil-
listä tietty negatiivisuus. Juridisen hallinnoimisen tekniikat rajoittavat, kiel-
tävät, poissulkevat jne. Ne perustuvat sallitun ja kielletyn väliselle binääri-
selle järjestykselle. Juridisessa hallinnoimisen rationaliteetissa valta toimii
julistamalla säännön lain avulla. Sääntöä rikkonutta yksilöä rangaistaan. Valta
puhuu lain kautta, mistä syystä Foucault käytti myös termiä juridis-diskur-
siivinen. Juridiselle poliittiselle rationaliteetille on niin ikään ominaista kä-
sitys vallasta jonakin, joka suuntautuu yksinomaan ylhäältä alaspäin – hal-
litsijasta alamaiseen. Valta on jotakin, jota hallitsijalla on ja joka alamaiselta
puuttuu. Alamaisen tehtävä on lähinnä totella hallitsijaa, olla lainkuuliai-
nen.15

Toista hallinnoimisen rationaliteettia Foucault nimitti kurinpidolliseksi
(disciplinaire). Kurinpitovalta kehittyi 1600- ja 1700-luvuilta alkaen, jol-
loin ”opittiin tiedostamaan ruumis vallan kohteena ja maalitauluna”.16 Kyse
ei ollut siitä, etteikö ihmiskeho olisi myös aikaisemmin ollut vallankäytön
kohteena. Kohdistuihan juridisessa valta monilta osin juuri ruumiiseen, ja
olihan kurinpitovallalle ominaisia tekniikoita sovellettu jo kauan esimerkik-
si luostareissa ja armeijoissa. Kyse oli nyt kuitenkin kokonaan uudesta laa-
juudesta ja tehokkuudesta, jolla kurinpitotekniikoita alettiin hyödyntää yh-
teiskunnan kaikilla tasoilla. Hierarkkisen valvonnan, normaalistavan rangais-
tuksen ja tutkinnan tekniikat levisivät oppilaitoksiin, kasvatuslaitoksiin, sai-
raaloihin, rangaistuslaitoksiin, työpaikoille jne. Kurinpitovallan ”teknologi-
nen vallankumous” liittyi kiinteästi uusien tieteenalojen, kuten kliinisen lää-
ketieteen, psykiatrian, kasvatuspsykologian ja kriminologian muodostumi-
seen.17

Toisin kuin juridinen poliittinen rationaliteetti, kurinpidollinen hallinnoi-
minen on Foucault’n mukaan luonteeltaan positiivista. Kaksinapaisen sallit-
tu/kielletty-järjestyksen sijasta kurinpitovalta operoi liukuvalla asteikolla.
Yksilöt sijoittuvat asteikolla eri kohtiin luoden samalla ”normin”, eräänlai-
sen normaaliuden keskiarvon, jota vasten jokaista yksittäistä yksilöä sitten
verrataan. Asteikolla hyvin sijoittuneita palkitaan ja huonosti menestyviä
rangaistaan. Rankaisemisen tehtävä ei ole kuitenkaan kosto vaan poikkea-
vuuden vähentäminen, normaalistaminen erilaisten toistoon perustuvien

15 Foucault 1998, s. 63–64.
16 Foucault 1980, s. 156.
17 Foucault 1980, s. 155, 253–254.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2961

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


62

Toomas Kotkas

harjoitusten avulla. Vallalla on näin ollen positiivinen, tuottava funktio: se
tuottaa kuuliaisia yksilöitä ja heitä koskevaa tietoa.18

Kurinpidollisen teknologian yleistyminen tapahtui samanaikaisesti, kun
valtiota koskeva hallinnoimisen taito (l’art de gouverner) alettiin ymmärtää
erityisenä ongelmana ja yhä kasvavan mielenkiinnon kohteena.19 Vanha,
suvereenin idealle rakentunut juridinen rationaliteetti alkoi väistyä uuden
”valtiojärjen” (raison d’État) tieltä. Raison d’État -ajattelun myötä valtiosta
itsestään tuli päämäärä ja toimintaa ohjaava periaate. Tavoitteeksi tuli nyt
valtion (ei hallitsijan) vahvistuminen muiden valtioiden kustannuksella. Toi-
sin kuin suvereenin käsitteelle rakentuneessa juridisessa hallinnoimisen ra-
tionaliteetissa, jossa hallitsijan ajateltiin hallitsevan tiettyä aluetta, raison
d’État -ajattelussa hallitsijan ensisijaisena huolenaiheena oli alueen sijasta
yksilöt ja koko väestö: kuinka hallinnoida valtion asukkaita? Foucault oli
kiinnostunut siitä, milloin ja minkälaisten ehtojen vallitessa valtio alkoi tun-
keutua ihmisten arkipäiväisiin toimintoihin tehden niistä analyysin ja val-
lankäytön kohteita.20

Foucault’n mukaan eräs keskeinen ”teknologia” väestön hallinnoimises-
sa oli politia (police). Kun diplomatian ja armeijan avulla kasvatettiin val-
tion ulkoista mahtia (suhteessa toisiin valtioihin), politiassa oli kyse ennen
kaikkea valtion sisäisestä mahdista ja voimasta. Erotuksena tämän päivän
poliisi-käsitteeseen uuden ajan alusta lähtien politialla viitattiin laajasti ot-
taen kaikkiin niihin keinoihin, joiden tavoitteena oli kasvattaa valtion vau-
rautta ja ylläpitää hyvää järjestystä. Turvallisuuden ja järjestyksenpidon ohella
politia säänteli lukuisia yhteiskunnallisen toiminnan alueita, kuten maata-
loutta, manufaktuuriteollisuutta, kauppaa ja kaivostoimintaa; verotusta ja ra-
hanlyöntiä; terveydenhuoltoa, puhtaanapitoa ja tielaitosta; koulutusta ja kas-
vatusta; sekä ylellisyystavaroiden käyttöä. Politiassa tavallaan yhdistyivät
raison d’État’n valtiotaso sekä kurinpitovallan ja -tekniikoiden yksilötaso.
Politia oli yksi kurinpidollisen poliittisen rationaliteetin konkreettinen ilmen-
tymä, sille ominainen teknologia.21

Entä kuinka Foucault sitten ymmärsi juridisen ja kurinpidollisen hallin-
noimisen rationaliteetin välisen suhteen? Yllä on jo viitattu siihen, että juri-

18 Foucault 1980, s. 200–219.
19 Foucault 2004a, s. 91–118.
20 Foucault 2004a, s. 242–253.
21 Foucault 2004a, s. 319–348. Viimeaikaisista politian historiaa käsittelevistä tutkimuksis-
ta ks. esim. Härter 2005; Simon 2004; Iseli 2003; Napoli 2003.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2962

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


63

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

dinen oli Foucault’lle ensisijaisesti poliittinen rationaliteetti, jota vasten hän
asetti modernimpana pitämänsä kurinpidollisen hallinnoimisen. Kyseinen
vastakkainasetteluhan oli nimenomaan Tarkkailla ja rangaista -kirjan lähtö-
kohtana. Foucault ei kuitenkaan nähnyt juridista ja kurinpidollista toisistaan
täysin irrallisina poliittisina rationaliteetteina. Niiden välillä oli liityntöjä sekä
abstraktilla että konkreettisella tasolla. Abstraktilla tasolla juridinen ja ku-
rinpidollinen kytkeytyivät historiallisesti Foucault’n mukaan siinä, että sa-
maan aikaan kuin porvaristo kehittyi hallitsevaksi yhteiskuntaluokaksi par-
lamentarismin ja tasa-arvon käsitteille rakentuvaan juridiseen diskurssiin
nojautuen, tämän prosessin ”hämäränä puolena” oli kurinpitokoneiston ke-
hittyminen ja yleistyminen. ”Valistusaika, joka loi vapauden eri muodot, keksi
myös kurinpitomuodot.” Kurinpito oli Foucault’lle eräänlaista ”vastaoikeut-
ta”.22

Konkreettisemmalla tasolla Foucault näki, että kurinpito on ”soluttautu-
nut [muiden vallankäytönmuotojen] joukkoon, joskus syrjäyttäen ne, mutta
kuitenkin toimien välittäjänä niiden kesken, liittäen ne toisiinsa, jatkaen nii-
tä ja ennen kaikkea suoden mahdollisuuden johtaa vallan vaikutukset kaik-
kein hienoisimpiin ja kaukaisimpiinkin elementteihin saakka.”23 Käytännössä
tämä merkitsi esimerkiksi sitä, että kurinpidolliset tekniikat ja niihin liitty-
vät totuudentuottamismekanismit löysivät itsensä myös rikosoikeudellisiin
rangaistusjärjestelmiin. Foucault’n mukaan psykiatrinen, psykologinen, kri-
minaaliantropologinen ja kriminologinen asiantuntijuus on modernissa lu-
nastanut paikkansa osana valtiollista rangaistusjärjestelmää. ”Varsinaisen
rangaistustuomion liepeille on ilmestynyt joukko pienoistuomioistuimia ja
rinnakkaistuomareita – –.”24 Tuomittavana oli nyt yhtä lailla rikollisen per-
soona kuin itse rikollinen teko.

Foucault ei siis käsittänyt erilaisia hallinnoimisen rationaliteetteja toisen-
sa poissulkevina, vaan ne esiintyivät samanaikaisesti ja limittyivät toisiinsa.
Kyse ei ole myöskään aikakausista vaan hallinnoimisen tavoista, joiden kes-
kinäinen painoarvo on vaihdellut historian saatossa.25 Tästä Foucault’n te-
kemästä varauksesta huolimatta hänen ”oikeuskäsitystään” on aiheellisesti
kritisoitu. Oikeus – tai oikeammin juridinen poliittinen rationaliteetti – näyt-
täytyy Foucault’lle lopulta jonakin, joka kuuluu ”esimoderniin”. Foucault’lle

22 Foucault 1980, s. 250–251.
23 Foucault 1980, s. 243.
24 Foucault 1980, s. 25–29.
25 Foucault 2004a, s. 9–10.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2963

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


64

Toomas Kotkas

oikeus oli yhtä kuin suvereenin hallitsijan oikeus antaa määräyksiä tai yksi-
lön oikeus suojautua suvereenia vastaan. Tarkastellessaan juridisen ja kurin-
pidollisen välistä suhdetta Foucault ei tunnistanut – tai halunnut tunnistaa –
tuon suhteen vastavuoroisuutta: juridinen ei ole pelkästään jotakin, johon
kurinpidollinen ”soluttautuu” ja jota se muuttaa, vaan juridinen – oikeuksil-
le rakentuva vallan modaliteetti – tulisi ymmärtää yhtä lailla kurinpitoa konsti-
tuoivaksi ja sen mahdollistavaksi.26

Myös Tuori on kritisoinut Foucault’ta oikeuden konstitutiivisen ulottu-
vuuden laiminlyömisestä. Keskittyessään yksinomaan rikosoikeuteen sekä
sille ominaisiin käsky- ja kieltonormeihin Foucault’n oikeuskäsityksen voi-
daan sanoa edustavan (yksipuolista) ”maallikkonäkökulmaa” oikeuteen.
Oikeus ei kuitenkaan pelkästään käske tai kiellä, vaan se ”ilmentää tiettyä
maailmankuvaa ja siihen sidoksissa olevaa legitimiteettikäsitystä [sekä] myös
toimii tätä maailmankuvaa vakiinnuttavasti”.27 Jürgen Habermas on toden-
nut samansuuntaisesti, että Foucault’n ”valtateoriasta” puuttuu kokonaan
sosiaalisten integraatiomekanismien analyysi. Foucault ei lainkaan kiinnitä
huomiota yhteiskuntia stabiloiviin käytäntöihin kuten arvoihin, normeihin
ja keskinäiseen yhteisymmärrykseen. Foucault ei myöskään tuo esille sitä,
että oikeudellisen sääntelyn – lähinnä kansalais- ja perusoikeuksien – avulla
on tosiasiassa rajoitettu kurinpitovallan tekniikoita esimerkiksi juuri vanki-
loissa.28 Yhteenvetona voidaan todeta, että Foucault’n instrumentaalinen oi-
keuskäsitys sekä näkemys juridisen poliittisen rationaliteetin ”taantumasta”
ovat varsin ongelmallisia – ainakin vielä Tarkkailla ja rangaista- sekä Sek-
suaalisuuden historia -teoksissa. Seuraavassa nämä kysymykset jätetään kui-
tenkin syrjään ja siirrytään tarkastelemaan liberaalia hallinnoimisen rationa-
liteettia.

Liberaali hallinnoimisen rationaliteetti

Foucault ilmoitti kevään 1978 toisella luentokerralla olleensa aikaisemmin
väärässä. Foucault viittasi Tarkkailla ja rangaista -kirjaansa, jossa hän oli
vielä nähnyt kurinpidolliset tekniikat yhtäältä vapauden rajoituksina ja toi-
saalta jonkinlaisena takeena tuon rajoitetun vapauden harjoittamiselle. Fou-

26 Hunt – Wickham 1994, s. 59–71.
27 Tuori 2002, s. 25.
28 Habermas 1995, s. 286–290.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2964

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


65

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

cault oli myös käsittänyt vapauden olevan kurinpitovallan teknologioihin
nähden jotakin ulkoista. Nyt Foucault sen sijaan ilmoitti vapauden (liberté)
olevan vallankäytön teknologioiden sisäpuolella – osa niitä. Hän sanoi, ettei
liberalismia tullut ymmärtää ensisijaisesti ideologiana vaan ennen kaikkea
vallan teknologiana (technologie de pouvoir). Vapaus oli Foucault’lle tur-
vallisuuden dispositiiveiksi kutsumiensa modernin vallankäytön teknolo-
gioiden korrelaatti – niiden eräs ulottuvuus.29

Vuoden 1978 luennoillaan Foucault niputti juridisen ja kurinpidollisen
enemmän tai vähemmän yhteen ja katsoi, että vasta liberalismi merkitsi to-
dellista murrosta eri hallinnoimisen rationaliteettien kehityksessä. Foucault
esimerkiksi sanoi, että kurinpidollista rationaliteettia symboloiva ”panopti-
nen idea” oli tietyssä mielessä varsin arkaainen, sillä sen tavoitteena ei lo-
pulta ollut muu kuin ulottaa valvova katseensa – suvereenin tavoin – kaik-
kiin koneen vaikutuspiirissä oleviin yksilöihin. Tässä suhteessa se ei juuri
poikennut juridisesta hallinnoimisen rationaliteetista.30 Juridisen ja kurinpi-
dollisen välisten eroavaisuuksien sijasta Foucault halusi nyt korostaa kurin-
pidollisten tekniikoiden ja turvallisuuden dispositiiveille ominaisten teknii-
koiden välisiä eroja.

Termillä ”turvallisuuden dispositiivit” (dispositifs de la sécurité) Foucault
viittasi liberaaliin hallinnoimisen rationaliteettiin ja sille ominaisiin teknii-
koihin. Turvallisuuden dispositiiveille on Foucault’n mukaan tyypillistä ai-
nakin seuraavat kolme seikkaa: 1) Ne liittävät hallinnoimisen kohteena ole-
van ilmiön todennäköisten tapahtumien sarjaan; 2) Ne asettavat (vallan) toi-
menpiteet, jotka päätetään kohdistaa kyseiseen ilmiöön, taloudellisen kalkyy-
lin kehikkoon; 3) Ne päättävät optimaalisesta keinosta, jolla ilmiöön reagoi-
daan, sekä asettavat keinolle rajat, joita ei voi ylittää. Turvallisuuden dispo-
sitiivissa on kyse yleisesti ottaen siitä, kuinka hallinnoida jotakin ilmiötä
tiettyjen sosiaalisesti ja taloudellisesti hyväksyttyjen muuttujien vallitessa

29 Foucault 2004a, s. 50.
30 Foucault 2004a, s. 68. Kevään 1979 luennoillaan Foucault sen sijaan jälleen tulkitsee
panopticonin edustavan modernia poliittista rationaliteettia. Nyt se ei ole enää pelkästään
kurinpitovallan ilmentymä, vaan myös liberaalin hallinnoimisen taidon metafora; ks. Fou-
cault 2004b, s. 68–69. Tämä horjunta kahden tulkinnan välillä on kuitenkin näennäistä. Esim.
François Ewald on puhunut ”negatiivisesta” ja ”positiivisesta” kurinpidosta. Vasta sitten,
kun kurinpitomekanismit alkavat noudattaa normin logiikkaa, ne lakkaavat olemasta luon-
teeltaan rajoittavia ja niistä tulee sen sijaan mahdollistavia; Ewald 2003, s. 17–20, 49. Tähän
jaotteluun viitaten Foucault itsekin puhui ”normaation” (normation) ja ”normalisaation”
(normalisation) välisestä erosta; ks. Foucault 2004a, s. 57–65.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2965

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


66

Toomas Kotkas

tietyin, optimaalisiksi katsotuin keinoin. Foucault’n mukaan turvallisuuden
dispositiivit ovat modernille tyypillinen vallan modaliteetti.31

Siinä missä kurinpidollinen systeemi keskitti, eristi ja sulki, turvallisuu-
den dispositiivit taas avaavat ja laajentavat. Siinä missä kurinpidon tekniikat
pyrkivät rajoittamaan ja sulkemaan kaiken sisäänsä, turvallisuudelle raken-
tuvat mekanismit puolestaan sallivat eivätkä pyri kaikenkattavuuteen. Kun
kurinpito perustui sallitun ja kielletyn koodeille – negatiivisuudelle – turval-
lisuuden koneisto taas antaa ilmiöiden tapahtua ja ”leikkii” niiden kanssa
tavoitteenaan lopulta ”mitätöidä” ne tai vähintäänkin asettaa niille raja-ar-
vot, joiden puitteissa yhteiskunta sietää kulloistakin ilmiötä.32 On sinänsä
mielenkiintoista, että Foucault oli vain muutamaa vuotta aikaisemmin (1976)
kuvannut juridisen ja kurinpidollisen välisiä eroja pitkälti samalla tavalla.33

Havainnollistaakseen eroja kurinpidollisen ja turvallisuuden dispositiivin
välillä Foucault käytti viljapulan sääntelyä koskevaa historiallista esimerk-
kiä. Kurinpidollista rationaliteettia heijastanut merkantilistinen ajattelu rea-
goi viljapulaan 1600- ja 1700-luvun Ranskassa muun muassa hintasäännös-
telyin sekä asettamalla viljalle varastointi- ja vientikieltoja. 1700-luvun puo-
livälissä voimistuneen fysiokratian oppien mukaan viljan viljely, varastointi
ja myynti tuli sen sijaan vapauttaa kaikesta sääntelystä. Viljapulan aikana
hinnat saattaisivat kyllä hetkellisesti nousta, mikä oli ollut merkantilistien
suurin pelko, mutta ulkomaisten viljanmyyjien vapaa tulo markkinoille edis-
täisi kilpailua ja laskisi nopeasti myös kotimaisten myyjien hintoja; vapaa
kauppa poistaa viljapulan itsestään.34 Viljapulaa koskeva esimerkki ei ole
pelkästään kertomus talouden aatehistoriasta, vaan Foucault’n mukaan se
kertoo yhtä lailla uudentyyppisen hallinnoimisen rationaliteetin – liberalis-
min – voimistumisesta ja läpimurrosta. Yhteiskunta, jonka kontrolli perus-
tuu turvallisuuden dispositiiveille, on modernin, liberaalille poliittiselle ra-
tionaliteetille rakentuvan hallinnoimisvaltion korrelaatti.35

Foucault’n mukaan liberaali hallinnoimisen taito (l’art libéral de gouver-
ner) oli monessa suhteessa raison d’État -ajattelun vastainen. Varhaismo-
derni raison d’État -ajattelu oli pyrkinyt erityisesti politian (police) välityk-

31 Foucault 2004a, s. 6–10.
32 Foucault 2004a, s. 46–49.
33 Ks. Foucault 1998, s. 61–73.
34 Foucault 2004a, s. 31–43.
35 Foucault 2004a, s. 49–50, 113; Foucault 2004b, s. 20–25, 66–67.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2966

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


67

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

sellä yksityiskohtaiseen ja kattavaan sääntelyyn niin talouden kuin sosiaali-
senkin elämän alueella. Valtion poliisitoimien rajoittimena toimi lähinnä oi-
keudellinen diskurssi fundamentaalilakeineen ja luonnonoikeudellisine pe-
riaatteineen. Foucault’n mukaan oikeuden asettamat rajat olivat ulkoisia suh-
teessa valtiojärkeen. Liberaalissa hallinnoimisen taidossa rajat valtion toi-
minnalle määrittyivät sen sijaan sisältä päin – etupäässä hallinnoinnin omis-
ta tavoitteista lähtien. Päämääränä oli edelleen esimerkiksi valtion vaurastu-
minen, mutta nyt tieto vaurastumisen ”luonnollisista laeista” asetti rajoituk-
sia sääntelylle; tässä mielessä kyse oli toiminnan itserajoituksesta (autolimi-
tation). Keskeistä oli tuntea ne säännönmukaisuudet, jotka liittyivät esimer-
kiksi väestöön määrään, viljamarkkinoihin ja rikollisuuteen. Foucault luon-
nehti muutosta siirtymällä ”oikeusdiskurssista totuusdiskurssiin” (de juri-
diction à véridiction); oikeuksien sijasta merkitykselliseksi tuli todellisuutta
koskeva tieto. Huono hallitus ei ollut niinkään se, joka loukkasi yksilöiden
luonnollisia oikeuksia, vaan se, joka ei tuntenut sosiaalista koskevia ”luon-
nonlakeja”. Sekä sosiaalisen että talouden sfäärin hallinnoimisen kannalta
keskeisessä asemassa oli väestö, eivätkä enää niinkään yksittäiset (oikeus)-
subjektit kuten vielä kurinpidollisessa. Liberalismi muodostui näin ollen bio-
politiikan yleiseksi kehikoksi.36

Liberaalin hallinnoimisen taidon keskeisin käsite on luonnollisesti vapaus
(liberté). Liberalismi edellyttää ja pitää sisällään ajatuksen siitä, että mark-
kinat (myyjät, ostajat, yritykset jne.) ovat vapaat. Tämä vapaus ei ole kuiten-
kaan jotakin annettua, vaan Foucault’n mukaan liberaali hallinnoimisen ra-
tionaliteetti tuottaa vapautta omiin tarpeisiinsa. Yksilö on vapaa sen vuoksi,
että hänet luodaan sellaiseksi. Vapautta ei kuitenkaan saa olla liikaa, sillä
muutoin se uhkaa koko systeemiä. Yksilön intressit eivät saa muodostua vaa-
raksi yhteisille intresseille. Foucault’n mukaan keskeinen ”laskentaperiaa-
te” tasapainon löytämiseksi yksilöiden vapauden ja yleisen intressin välillä
on turvallisuus (sécurité). Vapauden ja turvallisuuden välinen ”kilpailu” on
liberaalin hallinnoimisen rationaliteetin keskeinen piirre. Liberalismi aset-
taa siten myös rajoja vapaudelle esimerkiksi kurinpitotekniikoiden muodos-
sa. Foucault toistaa tässä kohdin aikaisemman väitteensä siitä, että liberaalin
hallinnoimisen taidon voimistuminen tapahtui samanaikaisesti kurinpitotek-
niikoiden laajentumisen kanssa. Kurinpito toimi vapauden ”vastavoimana”.37

36 Foucault 2004b, s. 9–38.
37 Foucault 2004b, s. 65–69. Tämä ajatus esiintyi ainakin jo Tarkkailla ja rangaista -kirjas-
sa; ks. Foucault 1980, s. 250–251.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2967

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


68

Toomas Kotkas

Kuten yllä jo mainittiin, Foucault ei kuitenkaan enää nähnyt vapautta ulko-
puolisena suhteessa vallan teknologioihin, vaan niiden osana.

Vuoden 1979 luennoilla Foucault’ta kiinnosti liberaalin hallinnoimisen
taidon historian lisäksi sen ajankohtainen (1970-luku) muoto: neoliberalis-
mi. Foucault’n mukaan neoliberalismissa on kyse markkinatalouden peri-
aatteiden soveltamisesta globaalin, poliittisen vallan käytäntöihin. Foucault
luennoikin suureksi osaksi neoliberalistisen taloudellisen ajattelun histo-
riasta sellaisena kuin se ilmeni sodanjälkeisessä Saksassa, Ranskassa ja Yh-
dysvalloissa. Foucault veti selvän rajan klassisen taloudellisen liberalismin
ja neoliberalismin välille. Klassisen liberalismin edustajille – kuten fysiokraa-
tit ja Adam Smith – vapaat markkinat näyttäytyivät ideaalina, luonnollisena
vaihdon alueena, jossa tasavertaiset yksilöt toimivat ilman suurempia rajoi-
tuksia. Valtion tehtävänä oli varmistaa, ettei yksilön vapauksia loukattu ja
toimintamahdollisuuksia kavennettu. Klassisen taloudellisen liberalismin
keskeisimpiä ohjenuoria oli laissez-faire. Neoliberalistit eivät Foucault’n mu-
kaan sen sijaan enää käsittäneet markkinoita jonakin luonnollisena vaan val-
tion aktiivisten toimenpiteiden tuotteena. Neoliberalismi rakentuu siten val-
tion ”jatkuvalle väliintulolle”. Keskeistä ei enää myöskään ole niinkään pyr-
kimys vapaaseen vaihtoon vaan puhtaaseen kilpailuun.38

Foucault’n mukaan sekä saksalaisen neoliberalismin muodon, ordolibe-
ralismin39 että yhdysvaltalaisen neoliberalismin yhtenä pontimena vaikutti
1900-luvun ensimmäisellä puoliskolla vallinnut valtiofobia-ajattelu40. Sak-
sassa sodanjälkeistä valtiofobiaa on tietenkin pidetty pitkälti reaktiona natsi-
hallinnon hirvittävyyksiin. Foucault lisäsi kuitenkin, että itse asiassa natsi-
hallinto oli saksalaisille ordoliberaaleille osittain eräänlainen ”hyvä viholli-
nen”. Heidän todellisena pelkonaan ja kritiikkinsä kohteena oli pikemmin-
kin (keynesiläinen) suunnitelmatalous. Toisen maailmansodan jälkeisessä

38 Foucault 2004b, s. 121–137.
39 Ordoliberalistit olivat saksalaisen taloustieteilijän, Walter Euckenin (1891–1950) ympä-
rille 1930-luvulla muodostunut taloustieteilijöiden ryhmä, jota tunnettiin myös ns. Freibur-
gin kouluna. Ordoliberalistien opeilla oli suuri vaikutus sodanjälkeisen Saksan talouspoli-
tiikkaan, sillä Eucken ja muut toimivat 1940-luvun lopulta lähtien talousministerinä pitkään
vaikuttaneen Ludwig Erhardin (1897–1977) kokoamassa asiantuntijaryhmässä. Ks. Fou-
cault 2004b, s. 82 ss., s. 107 ss.
40 Foucault näki valtiofobia-teemassa suuria metodologisia ongelmia. Hänen mukaansa se
rakentui liiaksi dikotomiselle ajatukselle valtion vallan jatkuvasta kasvusta kansalaisyhteis-
kunnan kustannuksella ja sisälsi harhaanjohtavan idean valtioiden evolutiivisesta kehityk-
sestä. Näillä seikoilla oli vaarallinen inflatorinen vaikutus: niiden ansiosta menetetään kyky
yksityiskohtaisiin analyyseihin. Esimerkiksi 1930- ja 40-lukujen valtiofobiassa oli Foucault’n

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2968

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


69

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

Saksassa keskeiseksi ongelmaksi oli noussut kysymys saksalaisen valtion
legitimaatiosta. Natsikausi oli osoittanut, ettei valtion perusta voinut enää
olla oikeudellinen. Kuinka legitimoida valtio ja turvata vapauden tila valtion
kansalaisille? Vastauksena oli talous. Poliittiseksi ohjenuoraksi muodostui
ajatus liberaalista markkinataloudesta, joka loi vapauden tilan kansalaisille.
Vain liberalismille rakentuva valtio saattoi väittää toimivansa kansan nimis-
sä. Vapaan talouden ajateltiin myös tuottavan poliittista konsensusta. Vapai-
ta markkinoita koskevasta ideaalista oli näin ollen tullut poliittinen rationa-
liteetti – liberaalin hallinnoimisen taidon perusta. Valtio ei enää valvo mark-
kinoita, vaan markkinat valvovat valtiota.41 Foucault viittaa tähän kehityk-
seen termillä ”valtion hallinnoistuminen” (gouvernementalisation de l’État);
sen ansiosta valtio on ylipäänsä säilynyt.42

Foucault myös analysoi saksalaisen ordoliberalismin ”leviämistä” Rans-
kaan, mikä tapahtui hänen mukaan 1970-luvun alusta lähtien. Taustalla vai-
kuttivat vuodesta 1969 alkanut jatkuva työttömyyden kasvu sekä vuoden
1973 öljykriisi. Ajankohtaiseksi nousi kysymys sosiaalipolitiikan ja talous-
politiikan suhteesta. Sodan jälkeen omaksutun sosiaalipoliittisen linjan näh-
tiin nyt vaikuttavan kielteisesti talouteen. Sosiaaliturvajärjestelmä nosti työn
kustannukset liian korkeiksi, mikä taas aiheutti työttömyyttä, eläkemaksuil-
le asetettujen kattojen nähtiin hyödyttävän lähinnä rikkaita jne. Ongelmana
oli, kuinka luoda talouden kannalta mahdollisimman neutraali sosiaaliturva-
järjestelmä. Ratkaisu oli Foucault’n mukaan sama kuin ordoliberaaleilla
Saksassa: ymmärtää talous ”pelinä” (jeu), joka läpäisee koko yhteiskunnan
ja jonka toimintaedellytyksiä valtio sääntelee. Valtio ei puutu itse pelin kul-
kuun, mutta huolehtii, ettei yksikään kansalainen putoa pelin ulkopuolelle,
vaan säilyy aktiivisena pelaajana. Kyse on Foucault’n mukaan eräänlaisesta
”käänteisestä yhteiskuntasopimuksesta” (contrat social à l’envers); yksilö
ei voi jättäytyä pois yhteiskunnasta, vaikka hän ei ole siihen koskaan ekspli-
siittisesti liittynytkään. Konkreettisena esimerkkinä tämän tyyppisestä ajat-
telusta Foucault käsitteli negatiivisen (tulo)veron ideaa.43

mukaan paljolti kysymys sosialismin kritiikistä. Foucault halusi myös vetää selkeän rajan
totalitaarisen valtion ja hyvinvointivaltion välille. Totalitaarisessa valtiossa on itse asiassa
kysymys valtion häivyttämisestä, sillä puolue korvaa valtion. Foucault 2004b, s. 191–197.
41 Foucault 2004b, s. 78–133, 191–197.
42 Foucault 2004a, s. 112–113.
43 Foucault 2004b, s. 198–213. Negatiivisessa tuloverossa on kyse ”absoluuttisen”, rahalli-
sen minimitoimeentulokynnyksen määrittelemisestä. Jos yksilön tulot jäävät määritellyn

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2969

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


70

Toomas Kotkas

Foucault käsitteli vuoden 1979 luennoillaan myös yhdysvaltalaista neoli-
beralismin variaatiota, jota hän nimitti ”anarkoliberalismiksi”.44 Yhdysval-
talainen neoliberalismi kehittyi pitkälti samanlaisessa kontekstissa kuin sen
saksalainen ja ranskalainen vastinekin. Se syntyi vastareaktiona keynesiläi-
selle suunnitelmataloudelle, joka ilmeni Yhdysvalloissa jo 1930-luvulla New
Deal -ohjelmana sekä myöhemmin 1940-luvulta alkaen erilaisina valtiolli-
sina köyhyys- ja koulutusohjelmina. Erojakin yhdysvaltalaisen ja eurooppa-
laisten neoliberalismin muotojen välillä Foucault’n mukaan toki esiintyi.
Liberalismin perinne ylipäänsä oli Yhdysvalloissa pidempi ja keskeisem-
mässä asemassa. Foucault sanoi liberalismin olleen (ja olevan) Yhdysval-
loissa aina paljon enemmän kuin pelkkä poliittinen ja taloudellinen ideo-
logia – kyse on pikemminkin ajattelutavasta. Yhdysvaltalainen anarkolibe-
ralismi on ulottanut taloudellisen analyysin pidemmälle kuin esimerkiksi
sen saksalainen vastine; se on ulottanut sen erilaisten sosiaalisten ilmiöiden
alueille. Esimerkkinä Foucault tarjoaa keskustelua sosiaalisesta pääomasta
(capital humain) ja sen sovellutuksista muun muassa lastenkasvatuksen
alueella.45

Foucault’n mukaan yhdysvaltalainen puhe sosiaalisesta pääomasta ja
useista eri soveltamisalueista (avioliitto, lastenkasvatus, kriminologia jne.)
kietoutuu oikeastaan yhden teeman ja/tai käsitteen, homo œconomicuksen,
ympärille: Foucault esitti, että homo œconomicuksen juuret ulottuivat eng-
lantilaiseen empiiriseen filosofiaan, muun muassa John Lockeen, David
Humeen ja Adam Smithiin. Kaikkien heidän ajatteluunsa sisältyi idea ratio-
naalisesta yksilöstä, joka toimi ensi sijassa omien intressiensä ohjaamana.
Yksilö ymmärtää, ettei todellisuutta voi ohjata, joten hän hyväksyy sen sel-
laisenaan ja pyrkii sopeutumaan toimintaympäristön muutoksiin omien int-
ressiensä mukaisesti. Yksilön ajateltiin myös tuottavan oman toimintansa
kautta yleistä hyvää. Homo œconomicus on Foucault’n mukaan uuden, libe-
ralistisen hallinnoimisen tavan korrelaatti. Se poikkeaa oikeuksien kautta
muodostuvasta homo juridicuksesta.46

tulorajan alapuolelle, hän saa avustuksina sen rahasumman, joka tarvitaan kyseisen rajan
saavuttamiseksi. Negatiivisen tuloveron etuna on, että sosiaaliavustukset kohdistuvat vain
niitä tarvitseville. Tulorajan tulee kuitenkin olla riittävän alhainen, jotta se houkuttelee työn-
tekoon. Foucault’n mukaan neoliberalistit eivät olleet niinkään kiinnostuneita köyhyyden
syistä vaan sen vaikutuksista.
44 Foucault 2004b, s. 121, 166.
45 Foucault 2004b, s. 221–251.
46 Foucault 2004b, s. 271–294.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2970

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


71

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

Foucault käsitteli vuoden 1979 luentojensa lopuksi vielä yhtä liberaaliin
hallinnoimisen taitoon liittyvää teemaa tai korrelaattia – nimittäin kansa-
laisyhteiskuntaa (société civil). Liberaalin hallinnoimisen taidon keskeisenä
tehtävänä oli ratkaista, miten hallinnoida ”taloudellisen rationaliteetin” mu-
kaan toimivaa ihmistä oikeuden avulla. Kuinka hallinnoida oikeuden kautta
yksilöitä, jotka eivät kuitenkaan enää näyttäydy ensisijaisesti oikeussubjek-
teina? Foucault’n mukaan ratkaisu oli uuden toiminta-alueen, kansalaisyh-
teiskunnan luominen. Kansalaisyhteiskuntaa ei tule ymmärtää luonnollise-
na muotona, historiallisena ilmiönä, filosofisena ideana tai valtion vastapoo-
lina, vaan se tulisi nähdä samalla tavoin kuin hulluuden tai seksuaalisuuden-
kin käsitteet – moderniin hallinnoimisen teknologiaan liittyvänä käsitteenä.
Kansalaisyhteiskunta on liberaalille hallinnoimisen taidolle välttämätön va-
pauden tila.47

Oikeuden suhde liberaaliin hallinnoimisen rationaliteettiin

Jos kerran modernin, liberaalin hallinnoimisen taidon keskeisenä periaattee-
na on yksilön vapaa toiminta kansalaisyhteiskunnassa/markkinoilla, niin
kuinka sitten rajoittaa oikeuden (droit) kautta tapahtuvaa julkista vallankäyt-
töä? Kuinka varmistaa, ettei valtio puutu ”markkinoiden”48 vapauteen.
Foucault’n mukaan tähän julkisoikeutta koskevaan kysymykseen oli 1700-
ja 1800-lukujen vaihteessa tarjolla ainakin kaksi vaihtoehtoista vastausta.
Ensimmäinen, Ranskan vallankumouksen traditioon palautuva ratkaisu pe-
rustui ihmisoikeuksille, joiden ajateltiin toimivan suojana valtion liiallista
vallankäyttöä vastaan. Toinen tapa rajoittaa julkista vallankäyttöä perustui
puolestaan hallinnoimisen käytäntöjen hyödyllisyysarviointiin: sitä, mikä ei
ole hyödyllistä (utile) asetettujen päämäärien valossa, on voitava rajoittaa.
Julkisen vallankäytön rajat määrittyivät siten hallinnoimisen kohteesta kä-
sin. Ensimmäisessä vaihtoehdossa oikeus tai laki (loi) käsitetään inhimilli-

47 Foucault 2004b, s. 295–320.
48 Markkinoita ei tule Foucault’n mukaan ymmärtää esimerkiksi taloudellisiksi tavara- tai
palvelumarkkinoiksi, vaan markkinoiksi laajassa merkityksessä. Markkinat ovat eräänlai-
nen totuusdiskurssin tila, joka määrittelee hallinnoimiskäytäntöjen ”oikeellisuuden”. Mark-
kinat toisin sanoen ratkaisevat, onko tietty hallinnoimisen teknologia tarkoituksenmukainen
vai ei. Mikä tahansa sosiaalinen ilmiö, kuten esimerkiksi rikollisuus, voi muodostaa markki-
nat ja olla markkina-analyysin kohteena. Ks. Foucault 2004b, s. 31–38.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2971

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


72

Toomas Kotkas

sen tahdon ilmauksena, kun taas toisessa vaihtoehdossa laki nähdään erään-
laisena ”vaikutuksena” (effet), joka tekee jaon julkisen vallan sfäärin sekä
yksityisautonomian välillä. Kyse on samalla myös kahdesta eri vapauskäsi-
tyksestä: ensimmäisen mukaan vapaus on jotakin, joka yksilöillä on luon-
nostaan ja josta he voivat luopua, kun taas toisessa vapaus ymmärretään yk-
sinkertaisesti hallinnan kohteiden riippumattomuudeksi hallitsevista. Kyse
on ajankohtaisen (1970-luvun loppu) ihmisoikeuskysymyksen kahdesta vaih-
toehtoisesta tulkinnasta. Ne eivät ole irrallisia toisistaan, mutta ne ovat toi-
siinsa nähden heterogeenisiä. Foucault’n mukaan jälkimmäinen, utiliteettia
ja autonomiaa painottava tulkinta on 1800-luvun alkupuolelta lähtien val-
lannut yhä enemmän alaa ensin mainitun kustannuksella.49

Oikeus ei siten saanut rajoittaa markkinoiden vapaata toimintaa, vaan
markkinat rajoittivat itse itseään. Kuten edellä on jo todettu, Foucault luon-
nehti muutosta siirtymällä ”juridictiosta veridictioon”; oikeuksien sijasta
merkitykselliseksi tuli todellisuutta koskeva tieto. Mutta mikä rooli oikeu-
delle sitten jää suhteessa markkinoihin? Sen sijaan, että oikeudella puutut-
taisiin itse markkinoiden toimintaan, liberaalissa hallinnoimisen taidossa
oikeudellisen sääntely keskittyy markkinoiden institutionaalisiin ehtoihin.
Markkinat eivät suinkaan ole jotakin luonnollista, vaan tuotettua. Markkinat
eivät toimisi ilman sellaisia lainsäätäjän kontingentteja luomuksia, kuten
omistusoikeus, sopimus, yritys ja raha. Saksalaisten ordoliberaalien ajatte-
lussa oikeus ei ole pintarakenteeseen kuuluva järjestys (kuten Marxilla), vaan
oikeus ja talous muodostavat yhdessä ”taloudellis-oikeudellisen järjestyk-
sen” (ordre économico-juridique). Tässä järjestyksessä oikeus ei ole vain
talouden instrumentti, vaan myös jotakin joka ylläpitää ja mahdollistaa ta-
loudellisen toiminnan ja markkinat. Kyse on ”oikeudellisesta interventio-
nismista” (interventionnisme juridique).50

Foucault’n tulkinnan mukaan ordoliberaalit sovelsivat saksalaisen 1800-
luvun alussa syntyneen oikeusvaltioajattelun (Rechtsstaat) periaatteita ta-
louden alueelle. Siinä missä oikeusvaltioajattelu kehittyi vastareaktiona des-
potismille ja poliisivaltiolle, ordoliberaalit hyödynsivät sen periaatteita suun-
nitelmatalouden kritiikissään. Julkisen, talouteen kohdistuvan vallankäytön
tuli tapahtua ainoastaan lain – ei esimerkiksi hallintomääräysten – puitteissa
ja taloudellisen lainsäädännön tuli ollaan luonteeltaan formaalia. Kuten sa-
nottu, oikeudellisen sääntelyn tuli kohdistua etupäässä talouden toiminta-

49 Foucault 2004b, s. 39–48.
50 Foucault 2004b, s. 165–173.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2972

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


73

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

edellytyksiin. Foucault’n mukaan ”law and order” ei ole pelkästään amerik-
kalaisen äärioikeiston iskulause, vaan se kuvastaa yleisemmin sitä, mistä
liberaalissa hallinnoimisen taidossa on kyse. Oikeus luo toimintaedellytyk-
sen markkinoiden omalle järjestykselle.51

Vaikka liberalistisen hallinnoimisen taidon periaatteisiin kuului minimoi-
da oikeudellisen sääntelyn puuttuminen itse markkinoiden toimintaan ja
keskittyä markkinoiden toimintaedellytysten luomiseen, jo ordoliberaalit
havaitsivat tähän ajatuksen sisältyvän paradoksin. Mitä vähemmän markki-
noita säännellään lainsäädännöllä, sitä enemmän syntyy tarvetta oikeudelli-
seen sovitteluun tuomioistuimissa (tai niiden ulkopuolella). Kun yksilön/
yrityksen sallitaan toimia pitkälti intressiensä mukaisesti, tämä on omiaan
lisäämään konflikteja markkinoilla. Tuomioistuimet saavat käsitelläkseen
markkinoiden ”sisäisiä sääntöjä” koskevia kiistoja, mikä johtaa tuomarisoi-
tumiseen.52

Liberaalilla hallinnoimisen taidolla on myös muunlaisia vaikutuksia oi-
keuteen. Aivan kuten kurinpidollinen poliittinen rationaliteetti aiheutti ”mu-
taatioita” juridiseen esimerkiksi psykiatrisen asiantuntijuuden lisääntymi-
sen kautta, samalla tavoin myös liberaali poliittinen rationaliteetti sai aikaan
muutoksia juridisessa. Foucault turvautui jälleen tuttuun esimerkkiin – ri-
kosoikeuteen – ja palasi osittain Tarkkailla ja rangaista -kirjan53 teemoihin,
mutta tällä kertaa hieman uudistetuin analyysein. Foucault’n mukaan 1700-
ja 1800-lukujen suuria rikosoikeusreformisteja, kuten Cesare Beccariaa, ei
tullut nähdä niinkään filantrooppeina vaan uuden poliittisen ekonomian edus-
tajina rikosoikeusdiskurssin sisällä. Kun Beccaria vaati rangaistusten sito-
mista lakiin ja suhteuttamista rikoksiin, hän vaati itse asiassa rangaistusjär-
jestelmän tehostamista tiettyjen ekonomisten periaatteiden pohjalta. Rikos-
ten ja rangaistusten välille muotoutuu tietty vaihtosuhde. Kehityksen tulok-
sena alkaa muotoutua uudentyyppinen rikollinen, homo penalis, josta on jo
hahmotettavissa piirteitä homo œconomicuksesta. Tässä kehityksessä ote-
taan kuitenkin takapakkia, kun rikosoikeus 1800-luvun kuluessa (osittain)
psykiatrisoituu ja aletaan kiinnittää entistä enemmän huomiota rikolliseen

51 Foucault 2004b, s. 173–179. Foucault mainitsi luennoillaan, että saksalaisen oikeusval-
tioteorian ensimmäinen esittäjä oli C. Th. Welcker (1790–1869) kirjallaan Die letzten Grün-
de von Recht, Staat und Strafe (1813). Luentojen käsikirjoituksesta käy ilmi, että Foucault
oli tutustunut myös muiden saksalaisten oikeusvaltioteoreetikkojen, kuten Robert von Moh-
lin (1799–1875) ja Friedrich Julius Stahlin (1802–1861) teoksiin.
52 Foucault 2004b, s. 180–181.
53 Ks. Foucault 1980, s. 87–95.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2973

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


74

Toomas Kotkas

yksilönä; rikolliskäsitys liukuu yksilöllisyyttä korostavan homo criminalik-
sen suuntaan.54

Homo economicus palaa jälleen kriminologiseen keskusteluun 1960-lu-
vun lopulta lähtien yhdysvaltalaisten neoliberaalien taloustieteilijöiden an-
siosta. Foucault keskittyi pitkälti Gary Beckerin rikollisuusanalyyseihin.55

Beckerin mukaan rikollisuutta oli mahdollista analysoida taloudellisin ter-
mein siinä missä lähes mitä tahansa muutakin sosiaalista ilmiötä. Becker
määritteli rikoksen tekona/käyttäytymisenä, joka saa yksilön pohtimaan ris-
kiä tulla tuomituksi rangaistukseen. Rangaistus taas on keino rajoittaa rikol-
lisen käyttäytymisen ulkoisvaikutuksia (eli rikoksen uhrille tai yhteiskun-
nalle aiheutuneita vahinkoja). Rikoslain täytäntöönpano käsittää puolestaan
kaikki ne toimenpiteet, joilla pyritään vastaamaan rikollisuuden tarjontaan
luomalla sille negatiivinen kysyntä. ”Lain voima” (force de la loi) perustuu
siten viime kädessä sen täytäntöönpanon tehokkuudelle ja vaikutuksille.
Tavoitteena ei ole rikollisuuden täydellinen hävittäminen, vaan sen hallitse-
minen tietyn kustannus/hyöty-analyysin puitteissa: missä määrin rikollisuutta
voidaan sietää? Foucault korostaa, ettei kyse ole yksilöiden täydelliseen alis-
tamiseen tähtäävästä kurinpitoyhteiskunnasta vaan yhteiskunnasta, jossa jul-
kisen vallan interventiot kohdistuvat yksilöiden sijasta heidän toimintaym-
päristöihinsä.56

Muuttuiko Foucault’n oikeuskäsitys
liberalismianalyysin myötä?

On vihdoin tullut aika vastata artikkelin alussa esitettyyn kysymykseen:
muuttuiko Foucault’n käsitys oikeudesta jollakin tavoin liberaalin hallinnoi-
misen rationaliteetin genealogian yhteydessä? Kuten sanottu, Foucault’n
oikeuskäsitystä on kritisoitu yksipuolisuudesta. Foucault’lle oikeus näyttäy-
tyi ennen muuta instrumenttina. Oikeus oli hänelle eräs keino ”toteuttaa” eri

54 Foucault 2004b, s. 253–255.
55 Gary Becker (synt. 1930) vastaanotti taloustieteen Nobel-palkinnon vuonna 1992. Hän
kirjoitti kuuluisan rikosoikeutta käsitelleen artikkelinsa ”Crime and Punishment: An Econo-
mic Approach” vuonna 1968. Becker oli ns. Chicagon koulun keskeisen hahmon, Milton
Friedmanin (1912–2006), oppilas ja kollega. Friedman sai taloustieteen Nobel-palkinnon
vuonna 1976.
56 Foucault 2004b, s. 256–266.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2974

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


75

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

poliittisten rationaliteettien (myös juridisen) mukaisia valtateknologioita.
Vaikka juridinen vallan modaliteetti väistyikin taka-alalle, Foucault’n mu-
kaan se ei tarkoittanut oikeuden merkityksen vähentymistä. Puhuessaan tur-
vallisuuden dispositiivien operationalisoimisesta keväällä 1978 Foucault toisti
väitteensä ”lainsäädännön inflaatiosta”. Myös turvallisuuden dispositiivit
olivat monelta osin pantu täytäntöön lakien tai ”juridis-legaalisen koodin”
(code juridico-légal) avulla.57

Näyttää kuitenkin siltä, että liberalismianalyysin myötä Foucault’n käsi-
tys oikeudesta ainakin jossain määrin monipuolistui. Oikeus ei ollut enää
pelkkä käskyjen, kieltojen ja rajoitusten asettaja, vaan liberaalissa hallinnoi-
misen rationaliteetissa oikeus myös mahdollistaa ja sallii. Kuten edellisessä
luvussa todettiin, Foucault’n mukaan liberaalissa hallinnoimisen taidossa
oikeudellisen sääntely keskittyy markkinoiden sijasta markkinoiden institu-
tionaalisiin ehtoihin. Markkinat eivät suinkaan ole jotakin luonnollista, vaan
tuotettua. Markkinat eivät toimisi ilman sellaisia lainsäätäjän kontingentteja
luomuksia kuten omistusoikeus, sopimus, yritys, raha jne. Oikeusteoreetti-
seen terminologiaan turvautuen: Foucault näyttää sittenkin tehneen eron
ensiasteen velvoitesääntöjen ja toisen asteen sääntöjen välillä.58

Itse asiassa Foucault kirjoitti kevään 1979 luentojensa käsikirjoituksessa,
että liberaali hallinnoimisen rationaliteetti ”edellytti lakia [loi] koskevan
käsityksen muutosta, tai vähintäänkin sen funktion selkiyttämistä. Toisin
sanoen, ei saa sekoittaa sen [lain] muotoa (joka on aina kieltävä tai rajoitta-
va) ja sen funktiota, joka on olla pelin sääntönä. Laki on se, jonka tulee
palvella peliä, eli [sen] yrityksiä, aloitteita, muutoksia sallimalla jokaisen
olla rationaalinen subjekti, ts. [antaa kunkin] maksimoida hänen toiminto-
jensa hyöty.”59 Vaikka lain tai oikeuden ”muoto” on aina kieltävä ja rajoitta-

57 Foucault 2004a, s. 9.
58 Juuri tämän erottelun puutteesta Foucault’ta ovat aiemmin kritisoineet mm. Hunt – Wick-
ham 1994, s. 60–61. Huntin ja Wickhamin omana projektina on ollut yritys luoda väljät
metodiset säännöt ”foucault’laiselle oikeussosiologialle”, jossa tutkittaisiin oikeuden roolia
moderneissa hallinnoimisen käytännöissä ja diskursseissa; ks. Hunt – Wickham 1994, s.
75–132. Myöhemmin ainakin Wickham on luopunut tästä yrityksestä. Hänen mukaansa
Foucault’n käsitys hallinnoimisesta ja vallasta ei sittenkään voi toimia perustana oikeusso-
siologiselle ohjelmalle, sillä se laiminlyö valtion, suvereenin ja yksilöiden oikeuksien posi-
tiivisen merkityksen vapauden ja turvallisuuden välisen jännitteisen suhteen tasapainottaji-
na moderneissa yhteiskunnissa. Wickham nimeää suunnanmuutoksensa syyksi syyskuun
11. päivän jälkeisen kehityksen; ks. Wickham 2006.
59 Foucault 2004b, s. 265–266.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2975

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


76

Toomas Kotkas

va, oikeudella voi kuitenkin olla myös positiivinen funktio. Liberaalissa hal-
linnoimisen rationaliteetissa oikeus mahdollistaa markkinoiden toiminnan.

Foucault’n ajattelusta näyttää siis sittenkin löytyvän viitteitä toisenlaises-
ta vastauksesta oikeuden historiallisuutta koskevaan kysymykseen. Foucault
antaa nyt ymmärtää, että oikeus ei pysynytkään samana keskiajalta moder-
niin aikakauteen saakka. Liberaaliin hallinnoimisen rationaliteettiin siirryt-
täessä oikeuden funktio muuttui: oikeus ei ole enää pelkästään jotakin nega-
tiivista ja poissulkevaa, vaan myös se kykenee konstituoimaan subjekteja
(positiivisen kurinpitovallan tavoin). Onko tässä kyse jopa kahdesta erilai-
sesta oikeudellista rationaliteetista? Kysymykseen on nähdäkseni kaikesta
huolimatta vastattava kieltävästi. Vaikka oikeuden funktio Foucault’n mu-
kaan muuttui, hän kuitenkin kirjoitti, että oikeuden muoto (eli rationaliteet-
ti) on aina sama: oikeus on ”aina kieltävä tai rajoittava”. Vaikka siten esimer-
kiksi markkinoita voidaan pitää oikeuden avulla tuotettuna positiivisena ti-
lana, tuo konstruktio perustuu viime kädessä negatiiviselle käskylle: ”Mark-
kinoiden vapauteen puuttuminen on kielletty.”

Foucault’n assistentin, François Ewaldin, on sen sijaan sanottu sovel-
taneen oikeusfilosofisen tutkimuksen alueella Foucault’n ”metodia” tunnis-
taa ja analysoida erilaisia poliittisia rationaliteetteja. Ewald on nimenomaan
ollut kiinnostunut oikeuden historiallisuudesta: onko oikeuden historiasta
mahdollista tunnistaa toisistaan poikkeavia rationaliteetteja samalla tavoin
kuin Foucault jaotteli erilaisia poliittisia rationaliteetteja?60 Ewaldin vastaus
tähän kysymykseen on myönteinen. Hän on tarkastellut pääteoksessaan
L’Etat providence hyvinvointivaltiolle ominaista solidaristista poliittista ra-
tionaliteettia ja sitä vastaavaa ”sosiaalista oikeutta” sekä asettanut ne libe-
raalille poliittiselle rationaliteetille tyypillistä muodollista oikeuskäsitystä
vasten.61

60 Ewaldin oikeusfilosofisesta ajattelusta ks. Tuori 2000, s. 60–88; Tuori 2003.
61 Ewald 1986a. Ks. myös Ewald 1986b; Ewald 2003.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2976

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


77

MICHEL F O U C AU LT’N K Ä S I T Y S OIKEUDEN JA LIBERAALIN POLIITTISEN RATIONALITEETIN …

Lähteet

Deleuze, Gilles: Foucault. Les Éditions de Minuit, Paris 1986.
Dreyfus, Hubert L. – Rabinow, Paul: Michel Foucault: Beyond Structuralism and Herme-

neutics. With an Afterword by Michel Foucault. The University of Chicago Press, Chica-
go 1982.

Ewald, François: L’Etat providence. Bernard Grasset, Paris 1986 (Ewald 1986a).
Ewald, François: A Concept of Social Law, teoksessa: Gunther Teubner (ed.): Dilemmas of

Law in the Welfare State. Walter de Gruyter, Berlin – New York 1986, s. 40–75 (Ewald
1986b).

Ewald, François: Normi yhteisen mittapuun käytäntönä. Suomalainen Lakimiesyhdistys,
Helsinki 2003.

Habermas, Jürgen: The Philosophical Discourse of Modernity. Twelve Lectures. Polity Press,
Cambridge 1995.

Hunt, Alan – Wickham, Gary: Foucault and Law. Towards a Sociology of Law as Govern-
ance. Pluto Press, London – Boulder, Colorado 1994.

Härter, Karl: Policey und Strafjustiz in Kurmainz. Gesetzgebung, Normdurchsetzung und So-
zialkontrolle im frühneuzeitlichen Territorialstaat. Vittorio Klostermann, Frankfurt am
Main 2005.

Iseli, Andrea:”Bonne Police”. Frühneuzeitliches Verständnis von der guten Ordnung eines
Staates in Frankreich. Bibliotheca academica Verlag, Epfendorf/Neckar 2003.

Foucault: A Critical Reader (ed. David Couzens Hoy). Basil Blackwell, Oxford, New York
1986.

Foucault and Political Reason. Liberalism, neo-liberalism and rationalities of government
(eds Andrew Barry, Thomas Osborne, Nikolas Rose). The University of Chicago Press,
Chicago 1996.

Foucault, Michel: Tarkkailla ja rangaista. Otava, Helsinki 1980.
Foucault, Michel: Résumé des cours. 1970–1982. Juilliard, Paris 1989.
Foucault, Michel: Dites et Écrits III 1976–1979. Gallimard, Paris 1994.
Foucault, Michel: Seksuaalisuuden historia. Gaudeamus, Helsinki 1998.
Foucault, Michel: Sécurité, territoire, population. Cours au Collège de France. 1977–1978.

Gallimard – Seuil, Paris 2004 (Foucault 2004a).
Foucault, Michel: Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France. 1978–1979.

Gallimard – Seuil, Paris 2004 (Foucault 2004b).
Gordon, Colin: Governmental Rationality: An Introduction, teoksessa: Graham Burchell,

Colin Gordon, Peter Miller (eds.): The Foucault Effect. Studies in Governmentality with
Two Lectures by and an Interview with Michel Foucault. The University of Chicago Press,
Chicago 1991, s. 1–51.

Koivusalo, Markku: Elämän hallitseminen. Kristillisestä tottelevaisuudesta laskelmoiviin
taloussubjekteihin, Tiede & edistys 4/2005, s. 355–379.

Napoli, Paolo: Naissance de la police moderne. Éditions la Découverte, Paris 2003.
Rose, Nikolas: Governing ”advanced” liberal democracies, teoksessa: Andrew Barry, Tho-

mas Osborne, Nikolas Rose (eds.): Foucault and Political Reason. Liberalism, neo-liber-
alism and rationalities of government. The University of Chicago Press, Chicago 1996, s.
37–64.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2977

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


78

Toomas Kotkas

Senellart, Michel: Situation des cours, teoksessa: Michel Foucault: Sécurité, territoire, po-
pulation. Cours au Collège de France. 1977–1978. Gallimard – Seuil, Paris 2004, s. 379–
411.

Simon, Thomas: ”Gute Policey”. Ordnungsleitbilder und Zielvorstellungen poltischen Han-
delns in der Frühen Neuzeit. Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 2004.

The Foucault Effect. Studies in Governmentality. With Two Lectures by and an Interview with
Michel Foucault (eds. Graham Burchell, Colin Gordon and Peter Miller). The University
of Chicago Press, Chicago 1991.

Tuori, Kaarlo: Kriittinen oikeuspositivismi. WSOY Lakitieto, Helsinki 2000.
Tuori, Kaarlo: Foucault’n oikeus. Kirjoituksia oikeudesta ja sen tutkimisesta. WSOY Laki-

tieto, Helsinki 2002.
Tuori, Kaarlo: Sosiaalisen oikeuden arkeologia, teoksessa: François Ewald: Normi yhteisen

mittapuun käytäntönä. Suomalainen Lakimiesyhdistys, Helsinki 2003, s. 77–112.
Wickham, Gary: Foucault, Law, and Power: A Reassessment, Journal of Law and Society

Vol. 33, 4/2006, s. 596–614.

Kotkas.pmd 21.11.2007, 14:2978

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


79

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

.............................................................................................................................................................................

Arto Laitinen

Persoonien välisestä tunnustuksesta

Se joka halveksii itseään,
kunnioittaa yhä itseään halveksijana.

                F. Nietzsche

Hegeliläinen vastavuoroisen tunnustamisen teema on viime vuosina ollut
vilkkaan keskustelun kohteena, esimerkiksi Charles Taylorin, Axel Honnet-
hin ja Nancy Fraserin tuotannossa.1 Esitän tässä artikkelissa oman rekonst-
ruktioni eräistä tämän debatin keskeisistä väitteistä.2

Vastavuoroisen tunnustamisen (kunnioittamisen, arvostamisen, välittämi-
sen) rakenteita voidaan pitää inhimillisen elämänmuodon sementtinä, kes-
keisenä koossapitävänä tekijänä. Voidaan jopa väittää, että persoonien, ryh-
mien ja instituutioiden olemassaolo on riippuvainen tunnustuksesta. Myös
lukuisten hyvänä pidettyjen asioiden (hyvän elämän, praktisen identiteetin,
itsetoteutuksen, intiimien suhteiden, vapauden, oikeudenmukaisuuden tai so-
lidaarisuuden) onnistunut saavuttaminen on eri tavoin riippuvainen tunnus-
tussuhteista.3 Persoonien välistä tunnustusta voidaan lähestyä yksittäisten
tunnustamisaktien, -asenteiden tai -tapahtumien kautta, tai laajempien tun-
nustussuhteiden tai -rakenteiden kautta. Lisäksi voidaan kysyä, ovatko yksi-

1 Simon Thompson (2006) keskittyy tunnustuksen politiikkaa esittelevässä kirjassaan
erityisesti näihin kolmeen teoreetikkoon.
2 Tämä teksti perustuu pääosin englanninkieliseen julkaisuuni Laitinen 2002, mutta muka-
na on myös tarkennuksia, joista osa sisältyy muihin aihetta käsitteleviin artikkeleihini. Hon-
neth 2002 kommentoi tässä esitettyjä väitteitä. Kaiken kaikkiaan artikkeli on osa yhteistä
laajempaa hanketta Heikki Ikäheimon kanssa. Hankkeen tavoitteena on tarkastella tunnus-
tuksen käsitettä ja sen suhdetta muun muassa persoonuuteen, sosiaaliseen ontologiaan ja
normatiivisuuteen.
3 Artikkelissa Laitinen 2003b erittelen viidenlaisia autonomisen itsetoteutuksen edellytyk-
siä, joista persoonien välinen tunnustus on yksi, muiden ollessa poliittis-institutionaaliset,
kulttuuriset, materiaaliset ja psykologiset edellytykset. Tarkoitukseni ei siis ole väittää, että
persoonien välinen tunnustus olisi ainoa keskeinen seikka inhimillisen elämän kannalta, tai
ainoa hyvän elämän formaali edellytys. Honneth 2003 on optimistisempi tunnustuksen kä-
sitteen kattavuuden suhteen.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2979

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


80

Arto Laitinen

löpersoonien lisäksi ryhmät ja instituutiot, tai toisaalta sellaiset eläimet, jot-
ka eivät ole persoonia, tunnustussuhteiden mahdollisia osapuolia. Tässä ar-
tikkelissa keskityn nimenomaan persoonien välisen tunnustuksen analysoi-
miseen.

Eräs keskeinen kysymys koskien tunnustuksen roolia voidaan muotoilla
seuraavasti: onko joku persoona, koska hänet tunnustetaan persoonaksi, vai
tunnustetaanko hänet persoonaksi, koska hän on persoona? Onko siis tun-
nustaminen johonkin valmiiksi olemassa olevaan reagoimista, vai onko se
jonkin tuottamista, aikaansaamista, generoimista? Yritän osoittaa, että tun-
nustaminen on yhtäältä normatiivisiin vaatimuksiin (ja niiden perustana ole-
viin evaluatiivisiin piirteisiin) vastaamista tai reagoimista, ja toisaalta onto-
logiselta luonteeltaan tunnustus on persoonien ja inhimillisen elämänmuo-
don todellistamista, aikaansaamista, aktualisoimista, luomista, ylläpitämis-
tä. (Lisäksi se, että tunnustus luo myös uusia normatiivisia vaatimuksia sen
sijaan, että pelkästään huomioisi jo olemassa olevia, on erityistapaus, joka
kattavan teorian tulee sisällyttää itseensä.) Yritän siis osoittaa, että tunnustus
tulisi normatiivisesti käsittää perusteiden ohjaamaksi reagoimiseksi persoo-
nien (evaluatiivisesti relevantteihin) piirteisiin, sen sijaan, että kaikki perus-
teet ja normatiivisuus olisivat tunnustuksen generoimia. Tätä voi kutsua res-
ponssimalliksi oikeanlaisesta tunnustuksesta, generoimismallin sijaan. Silti
tunnustus on ontologisesti persoonuuden, praktisen identiteetin ja ihmissuh-
teiden välttämätön edellytys tai konstituentti. Se, onko kyse suorasta vai epä-
suorasta edellytyksestä, riippuu valitusta persoonuuden teoriasta (valitaan-
ko sosiaalinen teoria vai kapasiteetti-teoria) ja praktisen identiteetin teorias-
ta (valitaanko dialoginen määritelmämalli vai objektiivinen piirremalli).
Huolimatta näennäisestä ristiriitaisuudesta pyrin siis argumentoimaan, että
persoonien välinen tunnustus on samanaikaisesti sekä responsiivista että
konstitutiivista persoonuuden (ja monien evaluatiivisten piirteiden) suhteen.

Jotta kysymystä voitaisiin käsitellä tarkemmin, täytyy ensin luonnehtia,
mistä tunnustuksessa on kysymys.4 Kukin artikkelin neljästä alaluvusta tar-
kastelee yhtä tunnustuksen käsitteeseen liittyvää peruskysymystä. Mitä tar-
kalleen ottaen on persoonien välinen tunnustus? Mikä on oikean- ja väärän-
laisen tunnustuksen ero: mikä erottaa adekvaatin tunnustuksen ”tunnustus-

4 Samaan tapaan kuin Axel Honneth ja Nancy Fraser debatissaan, joka koskee tunnustuk-
sen ja jako-oikeudenmukaisuuden suhdetta, yritän selventää persoonien välisen tunnustuk-
sen käsitettä tarkastelemalla sen suhdetta toiseen lähikäsitteeseen. Erityisesti olen kiinnos-
tunut ”arvojen tunnustamisen” (vahvan arvostamisen) ja persoonien tunnustamisen suhtees-
ta. Honneth 1997, 2001a, Fraser 1995, 2000, 2001, Fraser – Honneth 2003.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2980

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


81

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

loukkauksista” (epäkunnioitus, vähättely, halveksunta, mitätöinti, nöyryyt-
täminen, epäarvostus, välinpitämättömyys, esineellistäminen jne.)? Millai-
sia tunnustuksen perusmuotoja on olemassa? Ja lopuksi, onko tunnustus jo-
honkin vastaamista, responsiivisuutta, vai luoko tunnustus omat kohteensa
(esimerkiksi luomalla ja myöntämällä statuksia)?

Ensimmäisessä alaluvussa esittelen kantaa, jonka mukaan persoonien vä-
linen tunnustus tulisi käsittää moniulotteiseksi kattaen esimerkiksi kunnioi-
tuksen, arvostuksen ja välittämisen (erotuksena yksiulotteisista malleista,
jotka keskittyvät vain johonkin näistä), suhtautumisten kautta analysoita-
vaksi, ja striktisti rajatuksi (erotuksena laajasta tunnustuskäsityksestä, joka
ei erota puhetta arvojen, normien ja perusteiden tunnustamisesta yhtäältä ja
puhetta persoonien tunnustamisesta toisaalta). Kolmannessa alaluvussa ar-
gumentoin, että systemaattisen perustan tunnustuksen ulottuvuuksien erot-
tamiselle tarjoaa se, suhtaudutaanko yksilöön vain yleisesti kenenä tahansa
ja minkälaisena tahansa persoonana (universaalisuuden politiikka), vai piir-
teidensä ja ansioidensa suhteen tietynlaisena persoonana (partikulaarisuuk-
sien politiikka), vai tiettynä yksittäisenä persoonana (singulaarisuuden poli-
tiikka). Toisessa ja neljännessä alaluvussa käsittelen artikkelin keskeisen ky-
symyksen (onko tunnustus persoonien tekemistä vai olemassa oleviin per-
sooniin reagoimista) normatiivisia ja ontologisia aspekteja.

Nämä ehdotukset tunnustuksen käsitteellistämiseksi perustuvat osittain
Charles Taylorin lähestymistapaan ja pyrkivät vahvistamaan ja laajentamaan
erityisesti frankfurtilaisen Axel Honnethin yhtäältä Hegelistä ja toisaalta ny-
kydebateista ammentavaa teoriaa. Hyvin lyhyesti luonnehdittuna honnethi-
laisten teorioiden keskeisinä piirteinä voi pitää positiivisten itsesuhteiden
(itsearvostus, itsekunnioitus, itseluottamus) korostamista hyvän elämän ja
integriteetin ennakkoehtoina ja konstituentteina; toisilta saadun tunnustuk-
sen roolin painottamista näiden positiivisten itsesuhteiden kannalta; persoo-
nien välisen tunnustuksen käsittämistä moniulotteisesti; tunnustusloukkaus-
ten (kuten epäkunnioituksen) herättämien tunteiden ja kokemusten motiva-
tionaalisen roolin korostamista; sekä siinä mielessä ”ohuen” tai formaalin
hyvän elämän teorian puolustamista, että se jättää tilaa sekä universalistisille
vaatimuksille että kulttuurisille variaatioille.5 Vaikka näissä suhteissa kan-
natan Honnethin lähestymistapaa, tässä tehtävät ehdotukset kuitenkin eroa-

5 Honneth 1995, 1997, 2000, 2001a, 2001b. Esimerkiksi Ludwig Siepin Hegel-luennan
ottaminen lähtökohdaksi johtaisi hieman erilaisiin käsitteellistyksiin (ks. viite 7). Siep 1979,
Kotkavirta 1993.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2981

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


82

Arto Laitinen

vat hänen teoriastaan. Keskeiset väitteet koskevat ensinnäkin tunnustuksen
käsitteen yksityiskohtia, kuten suhtautumisten ja statusten suhdetta. Toisek-
si ehdotan, että tunnustaminen voidaan käsitteellistää normatiivisten perus-
teiden ohjaamaksi persoonien huomioimiseksi relevanttien evaluatiivisten
piirteiden valossa. Kolmanneksi yritän tuoda esiin Honnethia systemaatti-
semman tavan erottaa kolme tunnustuksen ulottuvuutta tai perusmuotoa.
Lisäksi yritän osoittaa, että huolimatta näennäisestä ristiriidasta, tunnustus
on sekä responsiivista persoonien (evaluatiivisille) piirteille että persoonuu-
den välttämätön edellytys.

Toisiin suhtautuminen, vastavuoroisuus,
moniulotteisuus, strikti määritelmä

Sanat ”tunnistaminen” ja ”tunnustaminen” ja niiden erikieliset vastineet voi-
vat viitata lukuisiin asioihin, esimerkiksi jonkin asian uudelleentunnistami-
seen, dokumentin päteväksi hyväksymiseen, uskon tai ”värin” tunnustami-
seen tai vääryyksien myöntämiseen.6 Tässä tarkastelen sanan ”tunnustus”
sellaista merkitystä, jota tarkoitetaan fraaseissa ”vastavuoroinen tunnustus”,
Kampf um Anerkennung, tai ”tunnustuksen saamisen tarve”. Keskityn ainoas-
taan persoonien väliseen tunnustukseen, jättäen sivuun kysymyksen ryhmistä
tai instituutioista tunnustuksen antajina ja saajina.

Kilpailevat käsitykset tarkoittavat tunnustuksella eri asioita. Voimme erot-
taa ainakin (i) yksiulotteiset ja moniulotteiset, (ii) suhtautumiseen liittyvät
(mukaan lukien nk. praktiset ja symboliset) ja statuksiin liittyvät, sekä (iii)
laajat ja striktit käsitykset tunnustuksesta. Monet kiistat koskien tunnustuk-
sen laajuutta ja keskeisyyttä voidaan välttää huomaamalla, että kyse voi olla
eri käsitteistä. Lisäksi voidaan tarkastella, mitä (iv) vastavuoroisuus merkit-
see tunnustamisen yhteydessä.

6 Ks. Ikäheimo – Laitinen 2007, Ricoeur 2005, Blanchard 2007, Laitinen 2007b.
7 ”Ulottuvuus” viittaa tässä yksilöiden välisen tunnustuksen eri aspekteihin. Siepin (1979)
analyysissä yksilöiden väliset suhteet muodostavat yhden ulottuvuuden, kun taas suhde yk-
sittäisen tahdon ja yleistahdon välillä muodostaa toisen ulottuvuuden. Ks. Halbig 2002. Suh-
detta yksilön ja yleistahdon välillä ei suoranaisesti tematisoida tässä artikkelissa, mutta ala-
luvussa kolme tarkasteltava ajatus tunnustuksen ”oikeanlaisuudesta” liittyy siihen (tosin ins-
titutionaalista aspektia en tässä tarkastele).

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2982

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


83

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

(i) Eräs käsitteellinen peruserottelu koskee sitä, voiko olla olemassa lukui-
sia tunnustuksen ulottuvuuksia tai perusmuotoja.7 Keskenään kilpailevia yk-
siulotteisia käsitteitä voidaan löytää kantilaisesta moraalifilosofiasta, jossa
keskitytään ennen kaikkea kunnioittamiseen, feministisestä välittämisen etii-
kasta, jossa keskitytään ennen kaikkea välittämiseen, ja identiteettipolitii-
kan keskusteluista, joissa keskitytään identiteettiä konstituoivien erojen tai
erityisyyksien tunnustamiseen, joka ainakin joskus käsitetään arvostamiseksi
tai arvossa pitämiseksi.8 Honnethin oma malli kirjassa Kampf um Anerken-
nung on Hegelin tapaan moniulotteinen. Formaalissa rakenteessa ”A tun-
nustaa B:n Z:ksi”, Z on yksiulotteisissa malleissa vakio (esimerkiksi ”ih-
misarvon kantaja”), mutta moniulotteisessa mallissa se voi viitata esimer-
kiksi siihen, että B on persoona, tai tietynlainen persoona, tai tietty persoo-
na. Kolmannessa alaluvussa tällaista kolmiulotteista mallia kehitellään edel-
leen.

(ii) Tunnustamisessa voi katsoa olevan kyse ennen kaikkea perussuhtautu-
misesta (tai ”tunnustusasenteista”) ja niihin liittyvistä teoista, symbolisista
ja kommunikatiivisista ilmaisuista, tai sitten erityisesti institutionaalisten sta-
tusten myöntämisestä. Yksittäiset tunnustamistapahtumat näissä eri muodois-
saan konstituoivat pysyviä tunnustussuhteita ja institutionalisoituneita ra-
kenteita.

Persoonien välinen perussuhtautuminen (esim. kunnioittaminen, arvosta-
minen, luottamus tai rakastaminen) on pysyvämpää kuin yksittäiset teot tai
tilannekohtaiset emotionaaliset, kognitiiviset ja motivationaaliset reaktiot.
Kuitenkin perussuhtautuminen ohjaa sitä, miten tilanteisiin reagoidaan, ja
määrittää, mitkä yksittäiset tuntemukset, ajatukset, pyrkimykset tai teot ovat
yhteensopivia kyseisten positiivisten perussuhtautumisten kanssa. Jotain
suhtautumisesta paljastuu siis siinä, mitä henkilöt tekevät tai jättävät teke-
mättä erilaisissa tilanteissa. Lisää paljastuu siinä, miten he sen tekevät: suh-
tautuminen näkyy ja kuuluu eleistä, ilmeistä, äänenpainoista, kehonkielestä.
Lisäksi perussuhtautumista voi eksplisiittisesti ilmaista puheessa, kirjalli-
sessa kommunikaatiossa ja kulttuurisesti koodatuissa symbolisissa teoissa
(hatunnostosta lahjoihin, julkisista kiitoksista palkankorotuksiin).

Voidaan sanoa, että meille merkitsee paitsi se, miten meitä kohdellaan,
siis mitä tehdään ja mitä jätetään tekemättä, myös se, millaisin motiivein

8 Honneth 2001a, s. 45.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2983

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


84

Arto Laitinen

näitä tekoja tehdään: onko kyse aidosta kunnioituksesta, arvostamisesta tai
välittämisestä, vai vain omaan etuun tai oman integriteetin ylläpitämiseen
liittyvästä motivaatiosta. (Emme haluaisi ystävän vierailevan luonamme sai-
raalassa itsekkäistä syistä, emmekä toisaalta pelkästä velvollisuudentunnos-
ta.) Syytämmekö tai kiitämmekö toisia, tai tunnemmeko kiitollisuudenvel-
kaa tai moraalista närkästystä heitä kohtaan, riippuu paitsi siitä, mitä muut
tekevät, myös heidän motiiveistaan.9

”Tunnustamisen” voi siis katsoa olevan perussuhtautumisen kysymys.
Toisaalta, termin ”tunnustus” voi nähdä rajallisemmin viittaavan persoonien
kohteluun, tai kohteluun tulkittuna viestin implisiittiseksi lähettämiseksi: ”olet
Z ja sinua tulee kohdella vastaavalla tavalla” (esimerkiksi ”olet persoona”,
”olet persoona, jolla on niitä ja niitä ansioita”, ”olet erityisen merkittävä
persoona minulle”). Näitä voi kutsua praktiseksi ja symboliseksi käsityksek-
si tunnustuksesta. Saattaa olla hedelmällisintä nähdä ne kahtena eri tapana
ilmaista perussuhtautumista, ja analysoida tunnustamista ennen kaikkea toi-
siin persooniin suhtautumisen avulla.10

Usein tunnustamista analysoidaan statusten avulla. Voidaan kuitenkin erot-
taa useanlaisia statuksia: yhdenlaiset statukset ovat olemassa tunnustuksesta
riippumatta (monien teorioiden mukaan esimerkiksi kaikkien potentiaalis-
ten persoonien moraalinen status, tai ihmisarvo), toisessa merkityksessä ”sta-
tus” koostuu juuri siitä, että saa tunnustusta toisilta (jolloin status on tunnus-
tettuna olemista, eikä mitään muuta), kolmannessa merkityksessä statukset
ovat sosiaalisesti tai institutionaalisesti säädeltyjä rooleja tai organisaatioi-
den jäsenyyksiä, joiden luomiseen, jakamiseen ja ylläpitämiseen liittyy kons-

9 Strawson 1974, Stocker 1976.
10 Praktisen käsityksen mukaan keskeinen seikka on, että A kohtelee B:tä sen mukaisesti,
että tämä on Z. (Kenties kohtelu ei riitä siihen, että kyseessä olisi aito tunnustus, vaan tarvi-
taan myös tietynlaista motivaatiota tai suhtautumista, mutta keskeistä praktiselle käsityksel-
le on oikeanlainen kohtelu.) Symbolisen käsityksen voi muotoilla seuraavasti: ”A paljastaa
B:lle, että A:n mielestä B on Z ja että tätä tulisi kohdella vastaavasti.” Tämä ”paljastaminen”
voi olla implisiittistä, käytännöllisen kohtelun kautta paljastuvaa, eikä tarvitse ajatella dua-
listisesti, että symboliset teot eroaisivat kaikesta muusta kohtelusta. Viestin ”lukeminen” on
sen tulkitsemista, kuinka tunnustuksen saaja huomioidaan tunnustajan motiiveissa. Erona
on, että praktinen käsitys lukee itse ”materiaalisen” teon tai toiminnan osaksi tai aspektiksi
persoonien välistä tunnustusta. Symbolisen käsityksen mukaan eettinen kohtelu tai suhtau-
tuminen kaiken kaikkiaan (mutta ei tunnustus) sisältää materiaalisen aspektin ja tunnusta-
misen aspektin. Tällainen erottelu vaikuttaa olevan Fraserin ja Honnethin erimielisyyden
taustalla, koskien tunnustuksen ja jako-oikeudenmukaisuuden suhdetta. Honneth 1997,
2001a, Fraser 1995, 2000, 2001, Fraser – Honneth 2003.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2984

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


85

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

titutiivisia sääntöjä ja usein virallisia sanktioita (esimerkiksi ”kuningatta-
ren” tai ”vaimon” roolit ovat riippuvaisia tällaisista konstitutiivisista sään-
nöistä).11

Kun puhutaan tunnustussuhteista ja -rakenteista, voidaan tarkoittaa sta-
tusjärjestelmiä kahdessa viimeksi mainitussa merkityksessä. Suoraan tois-
ten ihmisten suhtautumisesta, mielipiteistä ja asenteista koostuva epäviralli-
nen sosiaalinen asema seisoo ikään kuin savijaloilla verrattuna organisaati-
oiden ja instituutioiden virallisten roolien mukanaan tuomiin jäykempiin sta-
tuksiin, joita usein ylläpidetään erilaisin sanktioin.

(iii) Ajatukset tunnustuksen saamisesta, tunnustusloukkauksesta tai tunnus-
tuksen vastavuoroisuudesta asettavat tiettyjä striktejä ehtoja tunnustuksen
käsitteelle. Sekä tunnustajan että tunnustettavan täytyy esimerkiksi olla ky-
keneviä käsittämään tiettyjä käsitteellisiä erotteluja (esim. kunnianlouk-
kauksen ja fyysisen loukkaantumisen välillä), ja jotta kyse olisi tunnustuk-
sen saamisesta, ainakin implisiittistä kommunikaatiota tunnustettavan eva-
luatiivisia piirteitä koskien täytyy tapahtua. Sellaista käsitystä tunnustukses-
ta, joka hyväksyy nämä ehdot, voidaan kutsua striktiksi käsitykseksi. Ehdot
liittyvät siis siihen, ketkä voivat olla mahdollisia tunnustuksen antajia ja saa-
jia, mitä ehtoja tunnustuksen ”perille menemiseen” liittyy sekä lisäksi sii-
hen, mitkä seikat voivat olla tunnustuksen ”aiheita” tai perustoja (esim. an-
siot).

Ensinnäkin, kuten Honneth on huomauttanut, vääryyden kokemukset,
ja täten kokemukset puutteellisesta tunnustuksesta, eroavat pelkästään huo-
nojen asioiden tapahtumisesta henkilölle.12 Huono onni tai luonnolliset
tapahtumat voivat saada aikaan negatiivisia asioita, ilman että kyse olisi
vääryyden tekemisestä. Oleellista on, voiko uhri kokea tulleensa loukatuk-
si tai väärinkohdelluksi, kun joku toinen ei ole ottanut häntä oikealla taval-
la huomioon. Vain sosiaaliset ja rationaaliset toimijat, jotka ylipäätään ky-
kenevät noudattamaan ja rikkomaan normeja, voivat olla relevantteja tun-
nustajia, oikein- tai väärinkohtelijoita. Lyhyesti sanottuna, vain persoonat

11 Ikäheimo – Laitinen 2007.
12 Honneth 1997, s. 23. Honnethin mukaan jokin on moraalinen rike koska kyseessä on
tunnustusloukkaus (misrecognition), mutta ainakin joissain tapauksissa kyse voi olla myös
siitä, että jokin on tunnustusloukkaus, koska kyseessä on moraalinen rike. Oleellinen ongel-
ma Honnethin teorialle on, kuinka määritellä tunnustusloukkaus riippumattomasti ennalta
oletetuista moraalisista vaatimuksista.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2985

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


86

Arto Laitinen

(ja kenties persoonista koostuvat ryhmät) voivat olla tunnustuksen an-
tajia.13

Toiseksi, persoonien välinen tunnustaminen on vain eräs osa arvojen ja
normien ohjaamasta toiminnasta tai aktiivisuudesta laajassa mielessä. Voim-
me erottaa neljänlaisia arvokkaita asioita, joiden kohtelua normatiiviset vaa-
timukset, perusteet ja normit säätelevät: 1) instrumentaalisesti arvokkaat asiat,
2) itseisarvoiset asiat, 3) elävät olennot, jotka kykenevät kukoistamaan ja
joilla voi sanoa olevan intressejä, mutta joilla ei ole normatiivisuuden tajua,
ja jotka eivät kykene erottamaan ”väärää” ”huonosta” tai ”kunnianlouk-
kausta” ”fyysisestä loukkaantumisesta” ja 4) itsetietoiset toimijat, joilla voi
olla uskomuksia itsensä ja toistensa uskomuksista ja jotka kykenevät arvioi-
maan normien noudattamista. Toimijoilla on hyviä perusteita suojella kaik-
kia näitä asioita ja kohdella niitä niiden evaluatiivisesti relevanttien piirtei-
den mukaisesti (ks. seuraava alaluku). Kuitenkin, striktin käsityksen mu-
kaan, vastavuoroisesta tunnustamisesta voi olla kyse vain viimeisessä näistä
luokista, koska muissa tapauksissa kyse ei ole mahdollisesta ”tunnustuksen
saajasta”. Jälleen, lyhyesti sanoen, vain persoonat voivat olla tunnustuksen
saajia.

Tästä seuraa, että arvoerimielisyyksiä koskevat kulttuuriset kiistat eivät
ole suoranaisesti kamppailuja tunnustuksesta (jos hyväksymme striktin mää-
ritelmän): arvot eivät tietystikään ole oikeanlaisia olentoja voidakseen ko-
kea tunnustetuksi tulemisen kokemuksia (tai ylipäätään kokeakseen mitään).
Täten puheessa arvojen, kulttuurien tai normien tunnustamisesta ei ole kyse
vastavuoroisesta, persoonien välisestä tunnustuksesta striktisti ottaen. Ku-
ten Blum on huomauttanut, kulttuureja ei suoranaisesti voi tunnustaa.14 Ar-
voerimielisyydet eivät näin ole suoraan tunnustuksen kamppailuja: A ja B
voivat kiistellä taiteen, rohkeuden tai alkuperäisluonnon arvosta, kiinnittä-
mättä huomiota siihen, miten tämä kiistan tulos vaikuttaisi heidän itsearvos-
tukseensa. Kuitenkin arvokeskusteluilla on kahdenlaisia implikaatioita per-

13 Jos välittäminen on eräs tunnustuksen muoto, kenties myös muiden eläinten emotionaa-
liset siteet, tai ”leimautuminen” voidaan laskea yhdeksi esinormatiiviseksi, luonnolliseksi
tunnustamisen muodoksi. Kun koira heiluttaa häntää iloisesti jälleennäkemisen yhteydessä,
koiran omistaja voi tuntea saavansa tunnustusta. Toisaalta, jos tunnustus määritelmällisesti
käsitetään normatiivisesti ohjatuksi toiminnaksi, niin olennot, jotka eivät kykene tekemään
eroa oikean ja väärän välillä, eivät voine olla tunnustajia. Toisaalta persoonat kokevat saa-
vansa aidompaa tunnustusta toisiltaan, kun kyse on aidosta välittämisestä, joka on osittain
esinormatiivisiin motivaatiorakenteisiin kytkeytyvää.
14 Blum 1998, s. 53.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2986

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


87

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

soonien väliselle tunnustukselle: kun taiteen tai rohkeuden merkityksestä tai
arvosta kiistellään, taiteilijoilla tai rohkeilla ihmisillä, jotka ovat kyseisten
arvojen ”kantajia”, on pelissä oma itsearvostuksensa. Mutta lisäksi, kun kiis-
tellään alkuperäisluonnon arvosta, huolimatta siitä, että alkuperäisluonto ei
ole mahdollinen tunnustuksen saaja, kiistan osapuolilla voi olla pelissä hei-
dän itsearvostuksensa arvostajina, tiettyjen arvo-orientaatioiden ja identi-
teettien omaajina (joka on syytä erottaa heidän itsekunnioituksestaan, joka
taas liittyy siihen, että he ylipäätään ovat arvostajia). Kiistakysymys voi olla
aivan keskeinen jonkun arvo-orientaatiolle ja identiteetille, ja näin kyseisen
henkilön kokemus arvostuksen saamisesta on hyvinkin riippuvainen epä-
suorasta hyväksynnästä, jota kyseinen arvopäämäärä nauttii (tai on nautti-
matta) toisten ihmisten mielissä.

Kolmanneksi, jos hyväksymme striktin tunnustuksen käsitteen, kaikki
arvojen ja perusteiden ohjaamat responssit koskien toisia persoonia eivät ole
tunnustamista tai väärintunnustamista. Jos joku pelkästään havaitsee tai pa-
nee merkille toisen henkilön ansiot, mutta ei ilmaise tätä millään tavalla,
niin toinen henkilö ei lainkaan saa tunnustusta. Pelkkä havaitseminen ei voi
vaikuttaa toisen itsesuhteisiin. Tai jos arvostuksen ilmaisut tai teot jäävät
huomiotta, niissä ei ole kyse onnistuneesta tunnustuksesta, ellei tunnustuk-
sen saaja huomaa saavansa tunnustusta.15 Tunnustusta ei striktissä mielessä
tapahdu, ellei implisiittinen viesti mene perille.

Lopuksi voimme todeta, että kaikki henkilön piirteet eivät ole mahdolli-
sia tunnustuksen aiheita. Jos joku väittää, oikein tai väärin, että hiusteni lu-
kumäärä on 4732, niin hän noteeraa deskriptiivisen piirteen, jolla ei vaikuta
olevan mitään merkitystä.16 Voimmekin olettaa, että täysin merkityksettö-
mien piirteiden noteeraaminen ei ole tunnustamista lainkaan (toki samaan
aikaan saattaa tapahtua merkittävien piirteiden, kuten sen, että olen persoo-
na, noteeraamista). Täten voimme rajoittaa tunnustuksen koskemaan evalua-
tiivisia, evaluatiivisesti relevantteja, piirteitä. Persoonien evaluatiiviset piir-
teet voivat olla kolmenlaisia: yhtäläinen ihmisarvo, erilaiset meriitit (ja muut
merkitykselliset erityisominaisuudet) ja erityinen henkilökohtainen merki-
tys suhteessa toisiin persooniin (ks. jäljempänä kolmas alaluku).

15 Henkilön oikeuksien kunnioittamisella voi olla kausaalista relevanssia hänen elämälleen,
mutta mikäli henkilö ei tiedä, että hänellä on moisia oikeuksia tai että muut jättävät joitain
tekoja tekemättä kyseisten oikeuksien takia, kyse ei ole varsinaisen tunnustuksen saami-
sesta.
16 Taylor 1992.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2987

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


88

Arto Laitinen

(iv) Vastavuoroinen tunnustaminen on sitä, että vähintään kaksi tunnustajaa
pitää toisiaan tunnustajina (siis mahdollisina tunnustuksen antajina ja saaji-
na, esim. persoonina) ja muiden evaluatiivisesti merkittävien piirteiden omaa-
jina ja hyväksyvät ne normatiiviset implikaatiot, joita tällaisella tunnustaja-
na pitämisellä on. Symmetrisessä muodossaan vastavuoroiseen tunnustuk-
seen sisältyy neljä perussuhtautumista: 1) A pitää B:tä T:nä, 2) B pitää A:ta
T:nä, 3) A pitää A:ta T:nä, 4) B pitää B:tä T:nä. Eli molemmat pitävät mo-
lempia jonkinlaisina tunnustajina, esimerkiksi persoonina tai kansalaisina,
(tai kenties myös ryhmänä tai instituutiona, joka kykenee tunnustamiseen).
Tällainen symmetrinen ydin sisältyy kaikkeen tunnustamiseen, muuten tun-
nustusta ei voi tapahtua: jos koen saavani tunnustusta, niin samalla tunnus-
tan tunnustajaksi sen, jolta koen tunnustusta saavani.

Erityisesti Hegel Hengen fenomenologiassa korostaa, että itsesuhteet ja
tunnustussuhteet välittyvät toistensa kautta. Voin pitää itseäni vapaana vain,
jos kykenen vastustamaan toisen mielivaltaista herruutta. Jos kuolemanpe-
losta alistun orjuuteen, en ole täysin vapaa – ulkoisen dominaatiosuhteen
mahdollistaa sisäinen dominaatio: en ole vapaa suhteessa omaan luonnolli-
seen haluuni pysyä hengissä. Orjuuttaminen on aina kahden kauppa. Sama
koskee myös tasavertaisena vapaana olentona tunnustamista. ”Kukin on vä-
littävä termi toiselle, jonka kautta kukin välittyy itselleen ja lankeaa yhteen
itsensä kanssa. Kukin on itselleen ja toiselle välitön itsessään oleva olento,
joka samanaikaisesti on vain tämän välittymisen kautta. He tunnustavat toi-
sensa vastavuoroisesti toisensa tunnustaviksi.”17 Tai kuten Ludwig Siep ko-
rostaa: ”Tunnustus, kahden itsetietoisuuden kaksimerkityksisenä tekona, on
suhde, jossa osapuolet suhteutuvat itseensä sen kautta että suhteutuvat toi-
siinsa, ja suhteutuvat toisiinsa oman itsesuhteensa kautta. Näin suhde itseen
mahdollistuu vastaavan toissuhteen kautta.”18

Hegelin fenomenologian ideaalityyppinen tarkastelu vastavuoroisesta tun-
nustuksesta sijoittuu teoreettisesti abstraktille tasolle, jolla kullekin on ole-
massa vain yksi ”toinen”, jonka kohtaa. Toki, kun Hegelin tunnustuksen tais-
telun oppimisprosessi on ohi ja yksipuoliset välivaiheet, kuten herran ja or-
jan suhde, on ohitettu, seurauksena on desentroitunut maailmankuva, jossa
on tilaa muillekin itsetietoisuuksille kuin minulle itselleni ja jossa rutiinin-
omaisesti oletetaan, että on olemassa muitakin persoonia. Elävässä elämässä
tehdään harvoin erehdyksiä persoonien ja ei-persoonien kesken, ainakaan

17 Hegel 1977, § 184.
18 Siep 1977, s. 137. Ks. myös Williams 1997, s. 51.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2988

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


89

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

selvissä tapauksissa. Perustunnustuksesta ei tarvitse kamppailla, kun ylei-
sesti oletetaan, että aikuiset ihmiset ovat itsetietoisia, järjissään olevia, enem-
män tai vähemmän vastuuntuntoisia tunnustajia, vaikka samanaikaisesti tie-
dostetaan, että joissain tapauksissa tämä ennakko-oletus osoittautuu liian
optimistiseksi. Jokaisella persoonalla on lukuisia tunnustajia, joten kellään
ei ole koko vastuuta kenenkään tunnustamisesta. Persoonien moneuteen liit-
tyy empiirisiä seikkoja, jotka monimutkaistavat analyysiä, mutta yleisesti
ottaen voi sanoa, että itsesuhteet ja tunnustussuhteet ovat kietoutuneet toi-
siinsa.

Kaiken kaikkiaan striktin käsityksen mukaan ainakin implisiittistä kom-
munikaatiota, joka koskee toisen henkilön statusta tai evaluatiivisia piirteitä,
täytyy tapahtua persoonien kesken, jotta aktiviteetissa on kyse tunnustami-
sesta. Minimaalinen vastavuoroisuus merkitsee, että tunnustusta tapahtuu
vain, jos vastaanottaja noteeraa toisen tunnustuksen antajaksi.

Oikeanlainen tunnustus, tunnustusloukkaukset
ja evaluatiivisesti relevantit ominaisuudet

Analogisesti rationaalisuuden, irrationaalisuuden (rationaalisuuden suhteen
kontingentisti epäonnistuneen) ja a-rationaalisuuden (kokonaan rationaali-
suuden ulkopuolisen) väliselle erolle, voimme erottaa (oikeanlaisen) tun-
nustuksen ensinnäkin tunnustusloukkauksista ja lisäksi kaikesta tunnustuk-
sen ulkopuolisesta. Striktit kriteerit, joista yllä oli puhetta, eivät vielä erota
adekvaattia tunnustusta loukkauksista, vaan nämä molemmat sellaisista sei-
koista, joissa ei ole vielä kyse oikean- tai vääränlaisesta tunnustuksesta lain-
kaan. Tässä alaluvussa on tarkoitus käsitellä erottelua adekvaatin ja epäadek-
vaatin tunnustuksen (tunnustusloukkausten) kesken.

Axel Honnethin analysoi Kampf um Anerkennung -teoksessaan tunnus-
tusta ja loukkauksia vedoten toimijoiden kokemuksiin. Kokemukset ovatkin
varmasti keskeisiä, kun ollaan kiinnostuneita motivaatiosta osallistua yh-
teiskunnallisiin kamppailuihin. Kokemusten ja odotusten tulisi kuitenkin olla
adekvaatteja, koska erehtyneillä, vääristyneillä tai liioitelluilla odotuksilla ei
ole vaadittua normatiivista painoa tai statusta. Teoriat, jotka viittaavat vain
todellisiin kokemuksiin ja odotuksiin, kärsivät eräänlaisesta ”oikeutusvajees-
ta”.19 Saattaa hyvinkin olla, että moraaliset kokemuksemme ovat usein mie-

19 Honnethin formaali hyvän elämän teoria, jonka on tarkoitus vastata tähän kysymykseen,

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2989

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


90

Arto Laitinen

lekkäitä, oikeutettuja ja oikeaan osuvia, mutta pelkkä reaktioiden olemassa-
olo ei määritä sitä, ovatko ne. Mikä siis määrittää?

Voidaan erottaa laajasti ottaen kaksi eri mallia tunnustusaktiviteettien ja
normatiivisten perusteiden kesken, joita voidaan kutsua generoimismalliksi
ja responssimalliksi. Generoimismalli keskittyy normatiivisiin perusteisiin,
joita tunnustusaktiviteetit synnyttävät, kun taas responssimalli keskittyy ta-
poihimme reagoida ja vastata ennalta olemassa oleviin normatiivisiin pe-
rusteisiin, jotka koskevat tunnustuksen antamista.

Generoimismallin mukaan tunnustusaktit muistuttavat lupauksia siinä, että
ne luovat perusteita ja velvoitteita myöntämällä jollekulle normatiivisen sta-
tuksen. Kun esimerkiksi oikeus itsemääräämiseen myönnetään jollekulle,
tämä luo velvollisuuksia toisille, ja kenties myös velvollisuuksia toimijalle
itselleen. Tämä malli on varsin vakuuttava joidenkin seikkojen suhteen (esi-
merkiksi kansalaisuus on normatiivinen status, joka täytyy eksplisiittisesti
myöntää, ja kansalaiseksi tunnustamisella on monenlaisia normatiivisia seu-
rauksia).

Responssimalli näkee tunnustusaktiviteetit vastauksina ennalta olemassa
oleviin perusteisiin ja normatiivisiin vaatimuksiin: on olemassa ennalta an-
nettuja normatiivisia vaatimuksia koskien sitä, kuinka persoonien tulee suh-
tautua toisiinsa, ja juuri nämä normatiiviset vaatimukset ovat keskeisiä, kun
erotamme adekvaatin ja epäadekvaatin tunnustamisen toisistaan. Myös tämä
malli on vakuuttava joidenkin seikkojen suhteen: orjuus on väärin, koska
jotakuta ei tunnusteta tasavertaiseksi autonomiseksi olennoksi vaikka pitäi-
si. Normatiiviset vaatimukset eivät synny vasta statuksen myöntämisestä,
vaan joissain tilanteissa status tulee myöntää. Kun esimerkiksi henkilölle
tulee myöntää oikeus itsemääräämiseen, tämä vaatimus on olemassa jo en-
nalta, ennen kuin henkilölle on myönnetty oikeutta (ja vaatimus jää voi-
maan, vaikka oikeutta ei myönnettäisikään). On vaikea nähdä, kuinka gene-
roimismalli voisi selittää tällaiset edeltävät vaatimukset. Responssimallin
mukaan adekvaatti tunnustus on oikeanlainen vastaus olemassa oleviin pe-
rusteisiin.

Responssimalli kykenee itse asiassa sisällyttämään generoimismallin it-
seensä: jotkut olemassa olevat vaatimukset ja perusteet ovat syntyneet aiem-

saattaa kärsiä ”ylipsykologisoinnin” ongelmasta (Fraser 2001, s. 39). Ei ole selvää, voiko
Honnethin teorian puitteissa selittää mahdollisuutta, että jokin on väärin ja siksi sillä on
negatiivisia vaikutuksia subjektien itsesuhteille. Tässä ehdotettava malli välttää tämän on-
gelman.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2990

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


91

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

pien tunnustamisaktien seurauksena (samaan tapaan kuin jotkut perusteet ja
vaatimukset ovat syntyneet lupausten seurauksena). Esimerkiksi, jos jolle-
kulle on myönnetty itsemääräämisoikeus aiemmin, olisi tunnustusloukkaus
(tai tunnustamisen puutetta), jos kyseistä oikeutta ei kunnioitettaisi. Mutta
responssimalli kykenee lisäksi ottamaan huomioon vaatimukset, jotka eivät
perustu aiemmalle tunnustukselle. Täten voimme myöntää, että jotkut tun-
nustusaktit voivat generoida perusteita, mutta silti hyväksyä responssimal-
lin. Responssimallin voi käsittää ”arvoperustaisella” tavalla, jolloin evalua-
tiiviset piirteet nähdään normatiivisesti relevantteina: arvo-ominaisuudet
antavat meille prima facie perusteita kohdella asioita tavalla, joka on yh-
teensopiva niiden kantajan arvon kanssa. (Oleellista on, että kyse on todelli-
sista piirteistä, ei henkilöiden haluista, projektioista tai uskomuksista. Sii-
hen asiaan, puhutaanko piirteiden ”evaluatiivisista” tai ”normatiivisista” omi-
naisuuksista, en tässä keskity.20)

Voimme erottaa erilaisia tapoja ottaa asioiden arvo huomioon ja vastata
niihin.21 Ensinnäkin, muodostaessamme mielessämme käsityksiä asioista,
käsityksemme tai asenteemme voivat olla responsiivisia niiden arvolle: meillä
on perusteita ihailla tai kunnioittaa juuri siinä mitassa kuin niiden piirteet
sitä vaativat. Raz kutsuu tätä ”soveliaaksi psykologiseksi huomioimiseksi”.22

Tarkoitus ei ole väittää, että meidän tulisi ajatella kaikkia arvokkaita asioita,
vaan että kun ajattelemme asioita, meidän ei tulisi vääristellä niiden arvoa.
Toiseksi, voimme ilmaista nämä asenteemme kielellisesti tai muulla symbo-
lisella tavalla. Kolmanneksi, kaikilla on peruste suojella, säästää ja olla tu-
hoamatta arvokkaita asioita. Neljänneksi, arvokkaiden asioiden kanssa voi
olla tekemisissä erilaisin tavoin.

”Teemme niin, kun kuuntelemme musiikkia keskittyneesti ja eritellen, luem-
me romaania pyrkien ymmärtämään sitä, kiipeilemme vuoria selviytymistai-
toihimme nojaten, vietämme aikaa ystävien kanssa ystävyyden edellyttämil-
lä tavoilla, ja niin edelleen. Pelkkä ajatteleminen ja suojeleminen ei vielä ole
varsinaista arvojen kanssa tekemisissä oloa.”23

20 Ks. Scanlon 1998, s. 95–100, joka synnytti laajan keskustelun siitä, voidaanko puhe asioi-
den ”arvosta” palauttaa normatiiviseen puheeseen perusteista.
21 Raz 2001, s. 161–164. Oleellista on, että responsiivisuus asioiden arvolle ei välttämättä
ole maksimointia.
22 Raz 2001, s. 161.
23 Raz 2001, s. 162–163.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2991

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


92

Arto Laitinen

Edellä mainittuun voinee lisätä, että meillä on perusteita edistää ulkoisin
keinoin erilaisten arvokkaiden asioiden tapahtumista, tavoilla, jotka ylittä-
vät pelkän suojelun, mutta jotka eivät ole varsinaista tekemisissä oloa.

Arvoperustaisen analyysin mukaan minkä tahansa asian evaluatiiviset
ominaisuudet merkitsevät, että meillä on perusteita kohdella niitä niiden ar-
von mukaisella tavalla. Tämä yleinen metaeettinen väite, jos se on ylipäänsä
totta, koskee myös persoonien kohtelua. Sen avulla voimme erottaa oikean-
laisen tunnustuksen tunnustusloukkauksista. Formaali rakenne on ”A oikealla
tavalla tunnustaa B:n Z:ksi, kun hän suhtautuu ja kohtelee B:tä tavalla, joka
on yhteensopiva sen kanssa, että B on Z”. Z voi tässä skeemassa olla jokin
kolmesta eri normatiivisesti relevantista seikasta: ”persoona”, ”persoona, jolla
on tietynlaisia ansioita” tai ”tietty yksittäinen persoona, jolla on minulle eri-
tyistä henkilökohtaista merkitystä”. Tämä analyysi korjaa oikeuttamisvajeen
ongelman, sivuuttamatta kokemusten roolia: toimijat voivat oikeuttaa koke-
muksiaan ja odotuksiaan viittaamalla näihin kolmenlaisiin piirteisiin, jotka
ovat perusteita tietynlaiselle tunnustukselle.

Myös Honnethin formaali teoria on arvoperustainen, nojaten hyvän elä-
män arvopäämäärään. Lisäksi jaetut arvohorisontit ovat hänen teoriassaan
tarpeen sosiaalisen arvostuksen mittapuiksi. Tässä ehdotettava arvoperustai-
nen malli antaa kuitenkin suorempia perusteita tunnustukselle kuin Honnet-
hin teoria. Se, että joku on persoona, on suoraan peruste kohdella häntä tasa-
arvoisena ihmisarvon kantajana. Tätä perustetta ei tarvitse johtaa epäsuoras-
ti niistä tyypillisistä myönteisistä vaikutuksista, joita tällä tunnustuksella on
yksilön itsesuhteille, jotka taas ovat hänen itsetoteutuksensa ja hyvän elä-
mänsä ennakkoehtoja ja konstituentteja ja jotka siis toisten ihmisten tulisi
ottaa huomioon, koska kyseessä on persoona. Vastaavasti se, että joku on
ansioitunut jossain tekemisen arvoisessa toiminnassa, on peruste arvostaa
häntä suhteessa hänen ansioihinsa. Jokaisen ei tarvitse ajatella jokaisen me-
riittejä, mutta heillä on peruste olla vähättelemättä tai liioittelematta niitä
sikäli kuin he ajattelevat niitä lainkaan. Näitä perusteita ei tarvitse johtaa
tunnustamisen mahdollisista positiivisista vaikutuksista heidän itsesuhteil-
leen. Samaan tapaan se, että joku on minulle ainutkertainen, korvaamaton,
tärkeä henkilö (lapsi, äiti, isä, rakastettu, ystävä, jne.) on peruste kohdella
häntä vastaavalla tavalla.

Tarkoitus ei ole väittää, että tunnustuksen antamisen ja saamisen seurauk-
set olisivat irrelevantteja. Päinvastoin, tunnustus on tärkeää, koska sillä on
keskeinen rooli henkilöiden itsesuhteiden, identiteetin ja persoonuuden ke-
hittymisessä sekä autonomisen hyvän elämän elämisessä. Oikeanlaisen tun-

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2992

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


93

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

nustuksen ja tunnustusloukkausten seuraukset ovat positiivisia ja negatiivi-
sia osittain siksi, koska kyse on oikeasta tai väärästä teosta ja suhtautumises-
ta, joten on hyvä kyetä määrittelemään oikean- ja vääränlainen tunnustus
riippumatta niiden seurausten hyvyydestä tai huonoudesta. Lisäksi, koska
nämä perusteet ovat suoraan evaluatiivisten piirteiden synnyttämiä, minkään-
laista vaaraa ”ylipsykologisoinnista” ei ole.24 Täten honnethilainen formaali
teoria hyvästä elämästä, joka on sinänsä vetoava normatiivinen ideaali mo-
dernin arvopluralismin olosuhteissa, saa vahvemman perustan, jos hyväksy-
tään arvoperustainen (henkilöiden evaluatiivisesti ja normatiivisesti relevant-
teihin piirteisiin kiinnittyvä) analyysi oikeanlaisesta tunnustuksesta.

Tunnustuksen kolme ulottuvuutta

Axel Honneth erottaa Kampf um Anerkennung -kirjassaan kolme tunnustuk-
sen ja itsesuhteiden muotoa: kunnioitus ja itsekunnioitus, sosiaalinen arvos-
tus ja itsearvostus sekä rakkaus ja itseluottamus.

Honneth ei väitä, että kyseessä olisi kattava luokittelu mahdollisista tun-
nustuksen muodoista, ja on vähintäänkin leikitellyt ajatuksella parista muusta
tunnustuksen alalajista (liittyen kulttuuristen erojen tunnustamiseen ja mui-
ta tunnustuksen muotoja edeltävään keholliseen potentiaalisten tunnustajien
tunnistamiseen).25

Honneth keskittyi näihin, koska ne tarjoavat selityksellisen ja normatiivi-
sen kehikon kriittisen yhteiskuntateorian kehittämiselle.26 Charles Taylor
(1995) on tuonut esiin toisenlaisen erottelun koskien tunnustuksen muotoja,
erottaen ”eroille sokean” universalismin politiikan ja ”eroille sensitiivisen”
erojen politiikan. Taylorin luokittelu kuulostaa loogisesti kattavalta: joko kyse
on kaikkien ”erojen” asettamisesta syrjään tai ei. Vaikuttaa kuitenkin siltä,
että näin määritelty erojen politiikka voidaan jakaa kahteen hyvin erilaiseen
suhtautumistapaan. Nämä voidaan erottaa, kun huomataan, että universalis-
tinen eroille sokea politiikka asettaa sivuun kahdenlaisia eroja: minkälainen
henkilö on kyseessä ja kuka henkilöistä on kyseessä. Voimme näin erottaa
ensinnäkin ”erityisyyksien politiikan”, joka abstrahoituu siitä, kuka henkilö
on kyseessä, mutta keskittyy henkilön piirteisiin: kuka tahansa, jolla on nämä

24 Ks. alaviite 19 yllä.
25 Ks. Honneth – Fraser 2003; Honneth 2005.
26 Honneth 1995, luvut 5, 6, 8, 9.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2993

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


94

Arto Laitinen

piirteet olisi vaihdettavissa kyseiseen henkilöön. Lisäksi voimme introdu-
soida ”singulaarisuuden politiikan”, jossa henkilöitä pidetään korvaamatto-
mina – tällaisen suhtautumistavan näkökulmasta henkilöitä ei voida vaihtaa
toisiinsa, vaan siinä poimitaan esiin yksittäinen henkilö (esim. rakkauden
kohteeksi), joka on kyseisen suhtautumisen kohde, vaikka hänen erityispiir-
teensä muuttuisivatkin ajan kuluessa.

Tässä luokittelussa erilaiset tunnustuksen muodot suhtautuvat henkilöi-
hin joko persoonina (”universalismin politiikka”), tietynlaisina persoonina,
tiettyjen piirteiden toisiinsa korvattavina kantajina (”partikulaarisuuksien
politiikka”) tai tiettyinä yksilöinä, ainutlaatuisina, korvaamattomina henki-
löinä (”singulaarisuuden politiikka”). Näin muotoiltuna voimme todeta, että
kaikki tunnustuksen muodot ovat tapauksia joko universaalisesta, partiku-
laarisesta tai singulaarisesta tunnustuksesta (tai niiden kombinaatiosta). On
kiinnostava huomata, että kunnioitus, sosiaalinen arvostus ja rakkaus kuulu-
vat näihin eri kategorioihin. Voi siis arvata, että vastaavanlainen loogisesti
kattava erottelu on kenties myös Honnethin kolmijakoisen erottelun taustal-
la.27 Vastaavasti on olemassa kolmenlaisia evaluatiivisia piirteitä, joita per-
soonilla voi olla ja jotka tarjoavat perustan oikeanlaisen tunnustuksen erot-
tamiselle tunnustusloukkauksista: persoonien yhtäläinen ihmisarvo tai mo-
raalinen status, erilaiset meriitit (ja muut erityiset normatiivisesti relevantit
seikat) sekä erilainen henkilökohtainen merkitys tai tärkeys, joka liittyy tiet-
tyihin kullekin henkilölle korvaamattomiin henkilöihin. Moniulotteinen teo-
ria tunnustuksesta voi siis erottaa kolme tunnustuksen lajia, joista kuhunkin
liittyy tietynlaiset evaluatiiviset piirteet, ja lisäksi voimme laajentaa Honnet-
hin itsesuhteiden luokittelua vastaamaan näitä kolmea dimensiota.

(i) Universalismin politiikan näkökulmasta persooniin suhtaudutaan persoo-
nina.28 Normatiivisena perustana toimii Kantin ajatus persoonista päämääri-
nä sinänsä, korkean moraalisen statuksen tai ihmisarvon omaajina. Kaikilla

27 Kaikki periaatteet ovat metaeettisesti universalistisia siinä mielessä, että relevantissa mie-
lessä samanlaisia tapauksia tulee kohdella samalla tavalla. Erilaiset sisällölliset periaatteet
(universaalisuuden, partikulaarisuuksien, singulaarisuuden politiikat) eroavat juuri siinä, mitä
ne pitävät sallittuina moraalisesti relevantteina eroina.
28 Monet seikat, kuten autonomisuuden, rationaalisuuden ja moraalisuuden, voi käsittää uni-
versalistisella ”aste-eroille sokealla” tavalla, jossa keskeistä on, että henkilö on riittävän au-
tonominen, rationaalinen tai moraalinen. Jos kiinnitetään huomiota siihen, kuinka rationaali-
nen joku täsmälleen on, ja arvioidaan, arvostetaan tai arvostellaan henkilöä sen perusteella,
kyse ei ole universalistisesta (vaan tässä partikularistiseksi kutsutusta) suhtautumisesta.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2994

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


95

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

on yhtäläinen perusstatus riippumatta heidän erityisistä meriiteistään. Se,
että he ovat arvostajia, itseään määrääviä, rationaalisia tai moraalisia toimi-
joita, itsetietoisia subjekteja tai itseään tulkitsevia eläimiä (riippuen siitä,
mikä teoria persoonuudesta valitaan), riittää riippumatta siitä, mitä heidän
arvostuksensa tai ansionsa ovat. Persoonien yhtäläinen ihmisarvo on viime-
kätinen perusta vaatimuksille kohdella persoonia yhtäläisesti. Universaali-
suuden politiikan eräs laji on persoonien kunnioittaminen siinä mielessä kuin
Honneth sen ymmärtää, legaalisten oikeuksien turvaamisena.29 Kuitenkin
legaaliset oikeudet ovat vain eräs tapa, jolla ihmiset voivat suhtautua toisiin-
sa yhtäläisten ihmisarvon omaajina, ja mitkä tahansa universaalisuuden po-
litiikan muodot voivat olla relevantteja itsekunnioitukselle.30

(ii) Vaikka kaikkien persoonien ihmisarvo on sama, heidän meriittinsä ovat
erilaisia.31 Persoonat eroavat toisistaan erilaisten hyväksi tekevien piirteiden
asteissa: ihmiset ovat enemmän tai vähemmän hyödyllisiä yhteiskunnalle
(erilaisissa ammateissa), enemmän tai vähemmän erinomaisia itseisarvoi-
sissa käytännöissä (kuten erilaiset taiteet, tieteet, harrastukset), enemmän tai
vähemmän hyveellisiä (käytännöllinen viisaus, luonteen hyveet). Vastaavia
eroja on tietysti henkilöiden huonoksi tekevissä ominaisuuksissa ja myös
heidän osuudessaan arvottomien asioiden tuottamisessa, mutta ansiot nimen-
omaan arvokkaissa asioissa toimivat arvostamisen perustana. ”Erityisyyden
politiikat” kattavat laajemman alan kuin yhteiskunnallinen arvostus Hon-
nethin teoriassa. Vaikuttaa ilmeiseltä, että henkilöä voidaan arvostaa, ja hä-
nen itsearvostuksensa voi vastaavasti kasvaa, minkä tahansa arvostettavien
meriittien näkökulmasta. Honnethin tematisoima itsearvostus, joka perus-
tuu ennen kaikkea jaetuista, yhteiskunnallisista projekteista saatuun arvos-
tukseen, on vain eräs itsearvostuksen laji. Lyhyt katsaus erilaisiin meriittien
lajeihin tuo tämän esiin.

G. H. von Wright32 erottaa kolme eri tapaa olla hyvä jossain käytännössä.
Eräs on erinomaisuus jossain ammatissa (esimerkiksi lääkärin), joka on
instrumentaalisesti arvokasta yhteiskunnan näkökulmasta. Erinomaisuuden
testinä on hyödyllisyys asiakkaiden näkökulmasta. Honneth korostaa täl-
laista yhteiskunnallista arvostusta, ja vaikuttaakin siltä, että tähän liittyvät

29 Honneth 1995, s. 107–121.
30 Ks. esim. Dillon 2007 itsekunnioituksen ja ylimielisyyden suhteesta.
31 Vlastos 1962.
32 von Wright 2001, s. 49–80.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2995

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


96

Arto Laitinen

asiat ovat yhteiskunnallisten tunnustuksen kamppailujen keskiössä. Toisek-
si, on olemassa kirjo käytäntöjä (esim. urheilulajit), joita pidetään itsessään
arvokkaina, vaikka ne olisivat hyödyttömiä toisten näkökulmasta. Niissä on
usein puolueettomia testejä, kuten kilpailuja, jotka toimivat erinomaisuuden
kriteereinä. Kolmas erinomaisuuden laji eroaa näistä molemmista, koska se
ei palaudu yhteiskunnalliseen hyötyyn, eikä sisällä yksinkertaisia testejä.
Tällaiset käytännöt (taiteet, tieteet, filosofia jne.) vaativat luovuutta, ja niitä
koskevat arvioinnit ovat riippuvaisempia arvostelukyvystä. Vaikuttaa joka
tapauksessa siltä, että tunnustettu erinomaisuus missä tahansa näistä kol-
menlaisesta käytännöstä voi olla keskeistä itsearvostukselle.

Lisäksi tietyt arvostuksen lajit liittyvät siihen, että olemme tietynlaisia
arvostajia. Sen lisäksi, että jokaisella on omat arvonsa, tai käsityksensä hy-
västä, jokaisella on tiettyjä arvositoumuksia tai vahvoja arvostuksia, jotka
ovat keskeisiä hänen identiteetilleen. Tähän liittyy tietynlaisia meriittejä:
olemmeko viisaita, järkeviä, sensitiivisiä, kypsiä arvostajia tai sen arvioijia,
mikä on arvokasta elämässä tai hyväksi meille. (Kunnioitus, erona arvostuk-
sesta, on sokeaa eroille ihmisten meriiteissä.) Tätä koskien arvostus tai ar-
vostuksen puute voi koskea kokonaisia ryhmiä, jotka jakavat tietyn elämän-
tavan tai elämisen mallin. Tämä on hyvin keskeistä ihmisten identiteetille.
Usein ”identiteettipolitiikka” vaatii hyväksyvää huomiota arvoille ja ideaa-
leille, joiden mukaisesti ihmiset elävät, tai päämäärille, joita he tavoittele-
vat.33 Arvopluralismi sallii, että on olemassa lukuisia eri elämäntapoja, jotka
ovat yhtä hyviä (tai suurin piirtein yhtä hyviä, mutta yhteismitattomia) inhi-
millisen kukoistamisen näkökulmasta.

Eräs arvostuksen muoto koskee siis viisautta päämäärien valinnassa, toi-
nen koskee menestystä niiden saavuttamisessa. Kyse ei enää ole vain siitä,
onko esimerkiksi rehellisyys muidenkin arvostama asia, vaan siitä, onko itse
rehellinen. Palaute toisilta koskien oman ”itsetoteutuksen” projektien onnis-
tumista on varsin keskeistä ja vaikuttaa itsearvostukseen. Kaiken kaikkiaan
siis hyvin erilaiset meriitit erilaisissa käytännöissä ja elämänorientaatiossa
toimivat tunnustuksen perustana, ”erityisyyksien tunnustaminen” ei rajaudu
hyödyllisyyteen yhteiskunnallisissa käytännöissä. Kaikki nämä eroavat
universalistisesta persoonien kunnioittamisesta siinä, että ihmisten meriitit
eivät automaattisesti tai tyypillisesti ole yhtäläisiä.

33 Erimielisyystapauksissa kohteliaisuus ja suvaitsevaisuus ovat keskeisiä, mutta ne eivät
voi tarjota oikeanlaista tunnustusta tai rehellistä palautetta, jota tarvitaan itsearvostuksen
kannalta. Taylor 1995.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2996

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


97

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

(iii) Näistä molemmista voimme erottaa ”ainutkertaisten yksilöiden” (kuten
ystävien, rakastajien, perheen jäsenten) merkityksen. He ovat korvaamatto-
mia ja heillä on erityistä merkitystä yksilön näkökulmasta. Tämä merkitys ei
vaihtele suhteessa ansioihin, eikä kyse ole universalistisesta velvollisuudes-
ta olla yhtä läheinen kaikkien kanssa. Täten yksilöiden välillä on eroa paitsi
meriiteissä, myös siinä, kuinka läheisiä tai erityisiä he ovat suhteessa toisiin
yksilöihin: tietyillä henkilöillä on minulle henkilökohtaista merkitystä ja
heidän hyvinvointinsa merkitsee minulle enemmän kuin ”kenen tahansa”.
Meriitteihin perustuva arvostus sisältää ”vaihdettavuuden” tai ”korvattavuu-
den” ajatuksen: kuka tahansa, jolla on tietyt kyvyt, kelpaa johonkin tehtä-
vään, ja kenen tahansa ansioita tulee arvostaa puolueettomasti, antamatta
erityissuhteiden häiritä ansioiden huomioimista. Sen sijaan henkilökohtai-
sia suhteita tarkasteltaessa, ”yksittäisyyden politiikan” näkökulmasta, tietä-
mättömyys siitä, kuka on kyseessä, hukkaisi koko tarkastelun kohteen näky-
vistä.

Myös tässä itsesuhteiden ulottuvuudessa Honnethin teoriaa voi yleistää.
Mikä tahansa suhtautuminen tai erityiskohtelu, joka implikoi henkilökoh-
taista erityismerkitystä toisten silmissä, voi edistää emotionaalista itseluot-
tamusta. Tarpeista huolehtiminen, jota Honneth korostaa, on vain eräs eri-
tyistapaus tällaisesta kohtelusta: myös eleet ja symboliset ilmaukset voivat
välittää tämän viestin. (Toisaalta ”kenen tahansa huono-osaisen” tarpeista
huolehtimisessa voi olla kyse universalistisesta hyväntahtoisuudesta, ja se
voi puolestaan vaikuttaa positiivisesti henkilön itsesuhteen universalistiseen
aspektiin, jos henkilö ajattelee sen kohdistuvan itseensä nimenomaan per-
soonana muiden joukossa.)

Kaiken kaikkiaan erottelun oikeanlaisen ja vääränlaisen tunnustuksen
välillä voi nähdä perustuvan kolmenlaisiin evaluatiivisiin ominaisuuksiin,
joita persoonilla on. Oikeanlainen tunnustus on persoonien kohtelua heidän
ihmisarvonsa, meriittiensä ja henkilökohtaisten erityissuhteiden näkökulmas-
ta. Esimerkkejä oikeanlaisen tunnustuksen puutteesta ovat esimerkiksi or-
juus, ansioiden mitätöiminen tai väheksyminen taikka läheisten tunnesitei-
den hyväksikäyttö. Moniulotteinen käsitys tunnustuksesta kykenee tavoitta-
maan nämä kaikki mahdolliset tunnustuksen muodot. Ja kun nämä kolme
dimensiota käsitetään tässä esitetyllä laajalla, loogisesti kattavalla tavalla,
myös vastaavat itsesuhteet voidaan käsittää laajemmin kuin Honnethin teo-
riassa.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2997

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


98

Arto Laitinen

Tunnustuksen konstitutiivinen rooli

Eräs perusintuitioista tunnustuskeskustelujen taustalla Hegelistä Honnethiin
on ollut, että tunnustuksella on merkitys ihmiseläinten kehityksessä persoo-
niksi ja tietynlaisiksi persooniksi. ”Ainoa tapa, jolla yksilöt konstituoituvat
persooniksi, on oppimalla viittaamaan itseensä, hyväksyvien tai rohkaise-
vien toisten näkökulmasta, olentoina joilla olla tiettyjä positiivisia piirteitä
ja kykyjä.”34 Tunnustus ei näin ole vain passiivista peilaamista vaan aktiivis-
ta aikaansaamista. Kuten Patchen Markell on tuonut esiin, tunnustuksen rooli
yhtäältä ”tietämisenä” ja toisaalta ”tekemisenä” ei ole ollut kovin selkeä tun-
nustusta koskevissa debateissa.35

Miten tunnustuksen luonne tulisi siis nähdä? Vaikuttaa siltä, että totuus on
jossain kahden ääripään välissä. Äärimmäinen ”ennalta annetun todellisuu-
den kanta” väittäisi, että tunnustus on vain reagoimista jo olemassa oleviin
piirteisiin, eikä saa mitään aikaan. Persoonat ovat mitä ovat, eikä tunnustuk-
sella ole roolia heidän syntymisessään. Päinvastainen, yhtä äärimmäinen
”puhtaan konstruktivistinen kanta” väittäisi, että tunnustaminen luo kohteensa
tyhjästä. Ei ole mitään tunnustusta edeltävää, tunnustus on puhdasta luomis-
ta, eikä siis responsiivista minkään suhteen. Kivetkin olisivat persoonia, kun-
han tulisivat tunnustetuiksi persoonina. Maltillisemmat kannat sanoisivat,
että tunnustus on sekä responsiivista jonkin suhteen (esimerkiksi potentiaa-
lisen autonomian) sekä vaikuttava tekijä siinä, että henkilöillä on kyseinen
piirre (esimerkiksi aktuaalinen, kehittynyt autonomisuus).

(i) Koskien persoonuutta, maltilliset kannat olettavat, että potentiaalisten per-
soonien luokka on annettu, ja väittävät, että tunnustus on välttämätöntä ak-
tuaaliseksi persoonaksi tulemisessa. Voidaan ajatella kaksi keskeistä, mah-
dollisesti kilpailevaa, kriteeriä sille, että joku on persoona. Sosiaalinen kri-
teeri viittaa persoonuuteen statuksena tai sosiaalisena konstruktiona. Per-
soonat ovat niitä, joihin suhtaudutaan ”persoonana ottavan asenteen” näkö-
kulmasta tai joihin suhtaudutaan ”respondentteina”.36 Aktuaaliset persoonat
ovat aina suhteessa toisiin: kommunikaatiopartnereita, vastuunkantajia tms.
Kykykriteeri (tai ”kapasiteettikriteeri”) pitää persoonina kaikkia, joilla on

34 Honneth 1995, s. 173.
35 Markell 2000, s. 496.
36 Taylor 1985.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2998

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


99

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

(riittävässä määrin) kykyjä olla itsetietoisia, rationaalisia ja moraalisia toi-
mijoita.37

Jos hyväksymme sosiaalisen kriteerin persoonuuden välttämättömäksi
ehdoksi, näemme, että tunnustus on suoraan persoonuutta konstituoivaa: se,
että tulee tunnustetuksi persoonana, on suoraan persoonuuden konstitutiivi-
nen ehto. Kukaan, mitä tahansa kykyjä tai piirteitä hänellä onkaan, ei ole
aktuaalinen persoona, elleivät muut persoonat pidä häntä persoonana. (Silti
saattaa olla niin, että minkä tahansa tunnustaminen ei riitä tekemään siitä
persoonaa – kaikki oliot eivät ole potentiaalisia persoonia.)

Kykykriteeri pitää sen sijaan tunnustusta välttämättömänä vain epäsuo-
rasti. Toisilta saatu tunnustus voi olla välttämätöntä relevanttien kykyjen
kehittymiselle. Jos olisi olemassa taikapillereitä, joiden avulla oleelliset ky-
vyt kehittyisivät ilman tunnustusta muilta, näiden pillereiden avulla henkilöt
olisivat persoonia ilman toisilta saatua tunnustusta. Mutta sikäli kuin taika-
pillereitä ei ole olemassa, tunnustus on epäsuorasti välttämätöntä, koska oleel-
liset kyvyt kehittyvät vain tunnustusrakenteiden puitteissa.

Edellä esitetty analyysi oikeanlaisen tunnustuksen ja tunnustusloukkaus-
ten erosta, jossa vedotaan siis asioiden arvoon ja evaluatiivisiin piirteisiin,
on yhteensopiva sekä sosiaalisen kriteerin että kykykriteerin kanssa. Mei-
dän tulisi tunnustaa joku persoonaksi, koska hän on (jo ennen tunnustusta)
potentiaalinen persoona, ja oikeanlainen tapa suhtautua potentiaalisiin per-
sooniin on tunnustaa heidät tavalla, joka on välttämätöntä heidän aktuaali-
sen persoonuutensa kannalta. Persoonuuden arvo, ihmisarvo, on keskeinen
tämän velvollisuuden kannalta. Kuitenkin samanaikaisesti tunnustus on oleel-
lista persoonaksi tulemisen kannalta. Täten ei ole paradoksia siinä, että tun-
nustus on samanaikaisesti vastaus evaluatiivisten piirteiden vaatimuksille ja
aktuaalisen persoonuuden ennakkoehto.

(ii) Mikä on erityispiirteiden tunnustamisen rooli henkilön praktisen identi-
teetin kannalta? Vastaus riippuu jälleen siitä, millainen teoria valitaan, tällä
kertaa koskien praktista identiteettiä. Voimme erottaa esimerkiksi teorian,
jonka mukaan identiteetti koostuu henkilön tosiasiallisista piirteistä, ja teo-
rian, jonka mukaan identiteetti koostuu omakuvista ja näin vain sellaisista
piirteistä, joihin hän identifioituu.38 Ensimmäisen teorian mukaan erityisyyk-

37 Ks. Ikäheimo 2007, Laitinen 2007, muut esseet kokoelmassa Ikäheimo – Laitinen (toim.)
2007.
38 Ks. esim. Ferrara 1997, Taylor 1992, Frankfurt 1988, Ricoeur 1992, Quante 2002, Laiti-
nen 2003.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:2999

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


100

Arto Laitinen

sien tunnustamisessa voi eri tapauksissa olla kyse joko puhtaasta tietämises-
tä tai puhtaasta aikaansaamisesta taikka mistä tahansa niiden välillä. Jos hen-
kilön arvostus perustuu synnynnäisille piirteille, tunnustus ei ole lainkaan
relevantti näiden piirteiden olemassaolon kannalta (ja siis ”ennalta annetun
todellisuuden kanta” vaikuttaa olevan oikeassa). Sen sijaan ”kuuluisuus” on
piirre, joka on täysin riippuvainen toisten mielipiteistä ja on suoraan tunnus-
tuksen aikaansaamaa (ja siis puhtaan konstruktivistinen kanta vaikuttaa ole-
van oikeassa). Suurin osa piirteistä lienee näiden ääripäiden välissä, kuten
se, että joku on hyvä viulisti. Henkilön jo kehittyneisiin viulunsoittotaitoihin
voidaan reagoida jo olemassa olevina, mutta toisaalta henkilön kohtelu lu-
paavana, mahdollisena virtuoosina, voi edesauttaa sitä, että henkilöstä lo-
pulta tulee virtuoosi.

Jos sen sijaan oletetaan, että praktinen identiteetti koostuu piirteistä, joi-
hin identifioidun ja jotka ovat itselleni merkityksellisiä, voimme nähdä, että
tunnustus voi muovata identiteettiäni myös synnynnäisten piirteiden osalta.
Eri piirteiden rooli omakuvassa voi riippua toisten mielipiteistä, koska hen-
kilön identifikaatiot muodostuvat dialogisessa kontekstissa. Tunnustuksella
saattaa näin olla tai olla olematta merkitystä sen kannalta, onko henkilöllä
jotain piirrettä. Joka tapauksessa tunnustuksella on rooli siinä, konstituoivatko
nämä piirteet identiteettiä. Näin myös erityisyyksien tunnustamisella on epä-
suora, välittävä rooli. Sen sijaan tunnustuksella ei ole suoraa konstituoivaa
roolia identiteetin kannalta, koska minulle sosiaalisesti attribuoidut piirteet
(kuten stereotypiat) eivät ole suoraan osa omakuvaani, identiteettiäni, ellen
identifioidu niihin.39

(iii) Singulaarisuuden, yksittäisyyden politiikka perustuu yksittäisten per-
soonien yksilöimiseen ja poimimiseen erilleen toisten joukosta. Erityisen
yksilön status syntyy vain tällaisen asennoitumisen, tunnustuksen, kautta,
joten singulaarisuuden suhteen tunnustus on suoraan relevanttia. Henkilö-
kohtaista merkitystä on olemassa vain tällaisen suhtautumisen tai suhteen

39 Koskeeko puhe potentiaaleista ja aktualisaatioista identiteetin muodostusta? Ei siinä mie-
lessä, että meillä olisi jokin tietty oikea, potentiaalinen praktinen orientaatio, jokin annettu
kutsumus, joka jokaisen tehtävä olisi löytää ja aktualisoida elämässään. Mutta kuten Taylor
(1975, luku 1) on tuonut esiin, ekspressivistinen käsitys identiteetistä yhdistää aristotelisen
ajatuksen potentiaalien aktualisaatiosta moderniin ajatukseen itsensä määrittelystä ja itseto-
teutuksesta. Ihmisluonnon ollessa muovautuvaa laatua potentiaaliset kykymme eivät ole alun
perin autenttisiksi ja epäautenttisiksi leimattuja. Sen sijaan kyse on dialogeissa tapahtuvasta
itsensä määrittelystä, jossa siis tunnustussuhteilla on keskeinen rooli.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:29100

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


101

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

syntymisen kautta. (Joskin voidaan sanoa, että esimerkiksi vanhemmuus tai
muut erityissuhteet voivat asettaa normatiivisen vaatimuksen, että tällainen
erityissuhtautuminen omaksutaan.)

Esimerkiksi rakastetun henkilön erityismerkitys ei tarkoita, että kyseinen
henkilö olisi (puolueettomalta kannalta) arvokkaampi kuin muut – kyse on
henkilökohtaisesta arvosta, toiselle henkilölle. Toki rakkaussuhteiden arvo
sinänsä, samoin kuin epäterveellisten riippuvuussuhteiden negatiivinen arvo,
saattavat olla keskeisiä, jos satumme pohtimaan, annammeko itsemme tulla
läheisiksi jonkun kanssa. Päätös antaa läheiseksi tulemisen tapahtua voi pe-
rustua oletettuun onnistuneiden vastavuoroisten suhteiden arvoon. Kuiten-
kin kun suhde on syntynyt, toisesta henkilöstä on tullut korvaamaton ja suh-
detta ei ohjaa vain rakkaussuhteiden yleinen puolueeton arvo, vaan kyseisen
yksilön henkilökohtainen merkitys minulle.

Kaiken kaikkiaan tunnustus on monin tavoin tekemisen, aikaansaamisen
luonteista: sillä on keskeinen aktiivinen rooli potentiaalien aktualisaatiossa,
identiteetin muokkauksessa ja erityisten suhteiden syntymisessä. Samaan
aikaan tunnustus on responsiivista aktuaalisille ja potentiaalisille evaluatii-
visille piirteille, joiden säilymistä ja aktualisoitumista se edistää. Tunnustus
on siis samaan aikaan sekä responsiivista että konstituoivaa.

Lopuksi

Tässä artikkelissa olen ehdottanut, että mahdollisista tunnustusta koskevista
käsityksistä moniulotteinen ja strikti käsitys tunnustuksesta sopii parhaiten
honnethilaisen teorian tarpeisiin. Lisäksi olen puolustanut näkemystä, jonka
mukaan on olemassa kolmenlaista tunnustusta, joita voidaan kutsua univer-
saaliksi, partikulaariseksi ja singulaariseksi tunnustukseksi. Kaikissa niissä
oikeanlainen tunnustus on responsiivisuutta persoonien evaluatiivisille piir-
teille, joko aktuaalisille tai potentiaalisille. Lisäksi olen puolustanut kantaa,
jonka mukaan tämä on yhteensopivaa sen kanssa, että tunnustus on persoo-
nuuden ja praktisen identiteetin ennakkoedellytys. Tunnustus on siis sekä
persoonuuteen reagoimista että persoonuuden välttämätön ehto.40

40 Kiitokset Kimmo Nuotiolle ja Sakari Melanderille kutsusta SOFY:n luentosarjalle ”Oi-
keus ja politiikka” syksyllä 2005, ja paikallaolijoille keskustelusta. Kiitoksia myös Axel
Honnethille, Heikki Ikäheimolle, Jussi Kotkavirralle, Eerik Lagerspetzille, Petteri Niemelle
ja Nicholas H. Smithille niiden tekstien kommentoinnista, joihin tämä suomenkielinen teks-
ti perustuu.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:29101

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


102

Arto Laitinen

Lähteet

Blanchard, Martin: Paul Ricoeur, The Course of Recognition, Ethics 117, 2007, s. 373–377.
Blum, Lawrence: Recognition, Value, and Equality: A Critique of Charles Taylor’s and Nan-

cy Fraser’s Accounts of Multiculturalism, Constellations 5, 1998, s. 51–68.
van den Brink, Bert – Owen, David (eds): Recognition and Power. Axel Honneth and the

Tradition of Critical Social Theory. New York: Cambridge University Press 2007.
Dancy, Jonathan: Practical Reality. New York: Oxford University Press 2000.
Dillon, Robin S.: Arrogance, Self-Respect and Personhood, teoksessa Ikäheimo – Laitinen

2007 (eds), s. 101–126.
Emcke, Carolin: Between Choice and Coercion: Identities, Injuries, and Different Forms of

Recognition, Constellations 7, 2000, s. 483–495.
Ferrara, Alessandro: Authenticity as a Normative Category, Philosophy and Social Criticism

23, 1997, s. 77–92.
Frankfurt, Harry: The Importance of What We Care About. Cambridge: Cambridge Universi-

ty Press 1988.
Fraser, Nancy: From Redistribution to Recognition? Dilemmas of Justice in a ”Post-Social-

ist” Age, New Left Review 212, 1995, s. 68–106.
Fraser, Nancy: Rethinking Recognition, New Left Review 3, 2000, s. 107–120.
Fraser, Nancy: Recognition without Ethics?, Theory, Culture and Society 18 (2–3), 2001, s.

43–55.
Fraser, Nancy – Honneth, Axel: Redistribution or Recognition? A Political-Philosophical

Exchange. Verso. London and New York 2003.
Halbig, Christoph: Anerkennung, teoksessa Marcus Düwell, Christoph Hübenthal, Micha

H. Werner (toim.): Handbuch Ethik, Metzler: Stuttgart/Weimar 2002.
Hegel, G. W. F.: Phenomenology of Spirit. Oxford: Oxford University Press 1977.
Honneth, Axel: The Struggle for Recognition. The Moral Grammar of Social Conflicts. Cam-

bridge: Polity Press 1995.
Honneth, Axel: Recognition and Moral Obligation, Social Research 64, 1997, s. 16–35.
Honneth, Axel: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie. Frank-

furt am Main: Suhrkamp 2000.
Honneth, Axel: Recognition I: Invisibility. On the Epistemology of ”Recognition”, Pro-

ceedings of the Aristotelian Society: Supplementary Volume 75, 2001, s. 111–126. (2001a)
Honneth, Axel: Recognition or Redistribution. Changing Perspectives on the Moral Order

of Society, Theory, Culture and Society 18 (2–3), 2001, s. 43–55. (2001b)
Honneth, Axel: Grounding Recognition: A Rejoinder to Critical Questions”, Inquiry, 45 (4),

2002, s. 499–520.
Honneth, Axel: Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Frankfurt am Main:

Suhrkamp 2005.
Ikäheimo, Heikki: On the Genus and Species of Recognition, Inquiry, 45 (4), 2002, s. 447–

462. (2002a)
Ikäheimo, Heikki: Taylor on Something Called ”Recognition”, teoksessa Laitinen – Smith

2002 (toim.), s. 99–111. (2002b)
Ikäheimo, Heikki: Recognizing Persons, teoksessa Ikäheimo – Laitinen 2007 (eds), s. 224–

247.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:29102

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


103

PERSOONIEN VÄLISESTÄ TUNNUSTUKSESTA

Ikäheimo, Heikki – Laitinen, Arto: Analyzing Recognition: Identification, Acknowledge-
ment and Recognitive Attitudes towards Persons, teoksessa Brink – Owen 2007 (eds), s.
33–56.

Ikäheimo Heikki – Laitinen, Arto (eds): Dimensions of Personhood. Exeter: Academic Im-
print 2007.

Ikäheimo, Heikki – Laitinen, Arto – Quante, Michael: Leistungsgerechtigkeit: Ein Prinzip
der Anerkennung für kulturelle Besonderheiten, teoksessa Christoph Halbig – Michael
Quante (toim.): Axel Honneth: Sozialphilosophie zwischen Ethik und Anerkennung. Müns-
ter: LIT-Verlag 2004.

Kotkavirta, Jussi: Practical Philosophy and Modernity. A Study on the Formation of Hegel’s
Thought. Jyväskylä: University of Jyväskylä 1993.

Laitinen, Arto: Interpersonal Recognition: A Response to Value or a Precondition of Person-
hood?, Inquiry, 45 (4), 2002, s. 463–478.

Laitinen, Arto: Strong Evaluation without Sources. Jyväskylä: Jyväskylä Studies in Educa-
tion, Psychology and Social Research 224, 2003. (2003a)

Laitinen, Arto: Social Equality, Recognition and Preconditions of Good Life, teoksessa
Michael Fine, Paul Henman, Nicholas Smith (eds): Social Inequality Today. CRSI, Mac-
quarie University, Australia 2003. (2003b)

Laitinen, Arto: Interpersonal Recognition and Responsiveness to Relevant Differences, Crit-
ical Review of International Social and Political Philosophy. 9:1, 2006, s. 47–70.

Laitinen, Arto: Sorting Out Aspects of Personhood: Capacities, Normativity and Recogni-
tion, Journal of Consciousness Studies 14: 5–6, 2007, s. 248–270. (2007a)

Laitinen, Arto: Paul Ricoeur 2005. The Course of Recognition, Redescriptions 11, 2007, s.
224–231. (2007b)

Laitinen, Arto – Smith, Nicholas H. (eds): Perspectives on the Philosophy of Charles Taylor.
Helsinki: Societas Philosophica Fennica 2002.

Margalit, Avishai: Recognition II: Recognizing the Brother and the Other, Proceedings of
the Aristotelian Society: Supplementary Volume 75, 2001, s. 127–139.

Markell, Patchen: A Recognition of Politics. Comment on Emcke and Tully, Constellations
4, 2000, s. 496–506.

Markell, Patchen: Bound by Recognition. Princeton: Princeton University Press 2003.
Quante, Michael: Personales Leben, menschlicher Tod. Frankfurt: Suhrkamp 2002.
Raz, Joseph: Engaging Reason. On the Theory of Value and Action. Oxford: Oxford Univer-

sity Press 1999.
Raz, Joseph: Value, Respect and Attachment. Cambridge: Cambridge University Press 2001.
Ricoeur, Paul: Oneself as Another. Chicago: University of Chicago Press 1992.
Ricoeur, Paul: The Course of Recognition. Cambridge, MA: Harvard University Press 2005.
Scanlon, T. M.: What We Owe to Each Other. Cambridge, MA: Harvard University Press

1998.
Siep, Ludwig: Anerkennung als Prinzip der praktisch n Philosophie. Freiburg/München:

Alber 1979.
Strawson, Peter: Freedom and Resentment, Freedom and Resentment and other Essays.

Methuen: London 1974.
Stocker, Michael: The Schizophrenia of Modern Ethical Theories, The Journal of Philoso-

phy, 73:14, 1976, s. 453–466.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:29103

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


104

Arto Laitinen

Taylor, Charles: Hegel. Cambridge: Cambridge University Press 1975.
Taylor, Charles: The Concept of Person, Philosophical Papers 1. Cambridge: Cambridge

University Press 1985.
Taylor, Charles: Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Cambridge: Cam-

bridge University Press 1989.
Taylor, Charles: Ethics of Authenticity. Cambridge, MA: Harvard University Press 1922.
Taylor, Charles: Politics of Recognition, teoksessa Philosophical Arguments. Cambridge,

MA: Harvard University Press 1995.
Taylor, Charles: An interview by Hartmut Rosa and Arto Laitinen, teoksessa Laitinen –

Smith (eds) 2002, s. 165–195.
Thompson, Simon: The Political Theory of Recognition: A Critical Introduction, Cambridge:

Polity Press 2006.
Tully, James: Recognition Redux. Struggles over Recognition and Distribution, Constella-

tions 4, 2000, s. 469–482.
Vlastos, Gregory: Justice and Equality, teoksessa R. B. Brandt (ed.): Social Justice. Engle-

wood Cliffs, N.J. Prentice-Hall 1962 s. 31–72.
Williams, Robert R.: Hegel’s Ethics of Recognition. Berkeley/Los Angeles/London: Univer-

sity of California Press 1997.
von Wright, G. H.: Hyvän muunnelmat. (engl. The Varieties of Goodness, 1963). Keuruu:

Otava 2001.
Zurn, Christopher: Anthropology and Normativity: A Critique of Axel Honneth’s Formal

Conception of Ethical Life, Philosophy & Social Criticism 26, s. 115–124.

Laitinen.pmd 21.11.2007, 14:29104

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


105

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

.............................................................................................................................................................................

Iivi Anna Masso

Keskusteleva demokratia ja
perustuslaillinen oikeusvaltio

Onko osallistuvan kansanvallan ja liberaalin oikeus-
järjestelmän suhde symbioottinen vai ristiriitainen?

Viime vuosikymmenten aikana demokratian teoriat ovat kiinnittäneet paljon
huomiota kysymykseen, miten kansanvaltaa voitaisiin kehittää entistä de-
mokraattisemmaksi. Monet ajattelijat ovat esittäneet keinoja kansalaisten
keskinäisen tasavertaisuuden lisäämiseksi ja visioineet julkista keskusteluti-
laa, jonka puitteissa osallistuminen poliittiseen päätöksentekoon ja päätök-
siä ohjaavaan julkiseen keskusteluun olisi kaikkien kansalaisten eikä vain
vaaleissa valittujen edustajien sekä muun hallinnollisen eliitin ulottuvilla.
Keskustelussa avoimemmasta ja tasa-arvoisemmasta kansanvallasta ovat
vahvasti edustettuina muun muassa feministiset poliittiset ajattelijat ja post-
modernistisen teorian1 kannattajat sekä erilaisia radikaalidemokraattisia tai
monikulttuurisia yhteiskunnallisia visioita esittävät teoreetikot. Aiemman,
lähinnä marxilaisuuteen perustuvan ja taloudelliseen tasa-arvoon keskitty-
vän yhteiskunnallisen oikeudenmukaisuuden teoretisoinnin on pitkälti kor-
vannut keskustelu osallistumisesta, identiteeteistä, moninaisuudesta ja eri-
laisuudesta. Tämän uudemman keskustelun lähtökohtana on yllä mainittui-
hin koulukuntiin kuuluvien liberalismin kriitikkojen idea, jonka mukaan
perinteinen liberaali ja demokraattinen oikeusvaltio (jolla tarkoitetaan yh-
teiskuntajärjestelmää, joka takaa perustuslailla kansalaisten yhtenäiset va-
paudet ja oikeudet ja jonka lainsäädäntö sekä poliittinen päätöksenteko pe-
rustuu edustukselliseen demokratiaan) lähtökohtaisesti ja rakenteellisesti
suosii jo etuoikeutetussa asemassa olevia ihmisiä ja ryhmiä. Tästä syystä

1 Termiä käytetään tässä tarkoittaen laajasti länsimaisia ajattelusuuntia, jotka ovat kriittisiä
moderneja valistuksen arvoja kohtaan, vrt. Richard Wolinin määritelmää teoksessa The Se-
duction of Unreason (2004), s. xv–xvi.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29105

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


106

Iivi Anna Masso

laillisen tasavertaisuuden periaate ei ole riittävä takaamaan kaikille kansa-
laisille ja ryhmille aidosti tasavertaisia mahdollisuuksia osallistua yhteis-
kunnan julkiseen elämään ja poliittiseen päätöksentekoon.2 Osallistuvan
demokratian visioiden keskeinen päämäärä on lisätä tosiasiallista tasavertai-
suutta erilaisin keinoin.

Tunnetuin ja laajinta kannatusta kerännyt osallistuvan demokratian visio
on niin kutsuttu keskustelevan demokratian malli (eng. deliberative democ-
racy), jonka tunnetumpia puolestapuhujia ovat saksalainen sosiologi Jürgen
Habermas sekä yhdysvaltalainen poliittinen ajattelija Seyla Benhabib.3 Kes-
kusteleva demokratia seuraa Habermasin kehittämää ”kommunikatiivisen
etiikan” periaatetta, jonka mukaan eettiset säännöt ovat päteviä ja sitovia
vain silloin, kun ihmisillä, joihin ne vaikuttavat, on mahdollisuus osallistua
niiden luomiseen ja muokkaukseen. Politiikan ja lainsäädännön alueelle siir-
rettynä tätä periaatetta tulkitaan niin, että lait ja asetukset, jotka vaikuttavat
ihmisten elämään, ovat päteviä (legitimate/valid) ja eettisesti hyväksyttäviä
vain silloin kun kansalaisilla, joiden elämään ne vaikuttavat, on tosiasial-
linen mahdollisuus olla jollakin tasolla mukana niiden säätämisen proses-
seissa.

Benhabibin mukaan osallistuvan ja vuorovaikutuksellisen päätöksenteon
periaate asettaa vaatimuksia kansanvaltaisen valtion toimintaperiaatteille ja
instituutioille: julkisen päätöksentekoprosessin on oltava radikaalisti avoin
kaikille kansalaisille, mikä tarkoittaa, että aloitteita ja ehdotuksia erilaisten
teemojen politisoimiseksi voi tehdä periaatteessa jokainen kansalainen tai
kansalaisjärjestö. Sen on oltava myös läpinäkyvä, jotta kansalaiset tietävät,
minkälaisia heihin vaikuttavia poliittisia päätöksiä on tekeillä ja pystyvät
tarvittaessa ottamaan kantaa vireillä oleviin aloitteisiin. Sen on oltava vuo-
rovaikutteinen niin, että julkisen keskustelun kuluessa muodostuva yleinen
mielipide vaikuttaa päätösten ja uusien lakien sisältöön: näin kansalaisille
avautuu käytännössä laajempi mahdollisuus osallistua päätöksentekoon kuin
vain edustajien äänestäminen vaaleissa, mikä on monien kriitikkojen mie-
lestä riittämätön keino antaa kansalaisille todellista vaikutusvaltaa. Keskus-
televan demokratian avoimuusperiaate ei koske vain sitä, ketkä saavat osal-
listua julkiseen keskusteluun ja esittää lakialoitteita, vaan myös poliittisen
agendan ja julkisen keskustelun teemojen sisältöä. Benhabibin mukaan ai-

2 Ks. esim. Young 1990, s. 96–121.
3 Habermas, J.: Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law
and Democracy (1996); Benhabib 1996, s. 67–94.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29106

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


107

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

dosti keskustelevassa demokratiassa mitä tahansa aiheita voi tuoda julkisen
keskustelun kohteeksi ja myös mitkä tahansa jo tehdyt päätökset ja voimas-
sa olevat säännöt ja lait on voitava asettaa kyseenalaiseksi ja niitä on voitava
kritisoida julkisesti.4

Enemmistöpäätösten ja yksilön oikeuksien
monimutkainen suhde

Kansanvallan tasa-arvoinen toteutuminen vaatii kansalaisten ehdottoman
tasavertaista kohtelua julkisen keskustelun puitteissa, mitä keskustelevan
demokratian kannattajat vahvasti painottavatkin. Jotta heidän peräänkuulut-
tamansa laaja julkinen keskustelu kansalaisia koskevista asioista olisi aidos-
ti demokraattista siinä mielessä, että kaikki osallistujat olisivat keskenään
tasavertaisia riippumatta varallisuudestaan, yhteiskunnallisesta asemastaan
tai kuulumisestaan johonkin identiteettiryhmään, keskustelun tulee olla ”jär-
kevyyden ehtojen” eli vastavuoroisuuden ja tasavertaisen kunnioituksen pe-
riaatteiden ohjaamaa. Ne vaativat kaikilta osapuolilta keskustelukumppanien
huomioon ottamista ja kuuntelemista kanssaan samanarvoisina vapaina kan-
salaisina sekä omien poliittisten vaatimusten järkeistämistä niin, ettei it-
selle vaadita sellaisia etuja, joita muille ei suostuttaisi myöntämään. Lisäksi
periaatteet edellyttävät, että toisten ei odoteta suostuvan sellaisiin ehtoihin,
joihin itse ei oltaisi valmiita sitoutumaan. Tällaiset periaatteelliset reunaeh-
dot tasapainottavat julkista tilaa eräänlaisena itsesäätelymekanismina niin,
ettei avoimuus tarkoita automaattisesti sitä, että julkisuudessa saa vaatia ”mitä
vain”.5

Habermas on visioinut julkisen keskustelun tilaa ”ihanteellisena puheti-
lanteena”: tilana, johon epätasapainoiset valtasuhteet eivät vaikuta ja jossa
kaikkien osallistujien yhteinen pyrkimys on edistää pikemminkin yhteisym-
märrystä kuin eri intressiryhmien etuja. Tätä näkemystä monet keskustele-
van demokratian kannattajatkin ovat pitäneet liian idealistisena.6 Käytän-
nössä kansalaisten tasavertaisuusperiaatteen paras suoja on liberaali perus-
tuslaki, joka takaa kaikille kansalaisille samat oikeudet ja vapaudet sekä var-
mistaa kaikkien tasavertaisen kohtelun lain edessä. Näin ollen keskusteleva

4 Benhabib 1996, s. 69–74.
5 Benhabib 1996, s. 77–79.
6 Habermas 1996, s. 302–315. Kritiikistä ks. esim. Chambers 1996, s. 163–168.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29107

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


108

Iivi Anna Masso

demokratia ei ole vaihtoehto perustuslailliselle liberaalille demokratialle, vaan
pikemminkin yritys kehittää demokratian julkista keskustelutilaa niin, että
kansanvalta toteutuisi laajemmin kuin perinteisessä parlamentaarisessa de-
mokratiassa.

Siksi tätä mallia on kritisoitu eri suunnilta: toisaalta perinteisen liberalis-
min kannattajat väittävät, ettei habermasilainen demokratian visio tarjoa
mitään olennaisesti uutta verrattuna esimerkiksi John Rawlsin jo klassikoksi
muodostuneeseen liberaalidemokraattiseen teoriaan – tai jos se haastaa rawl-
silaisen perustuslaillisen mallin tosissaan, se vaarantaa kansalaisten perusoi-
keudet asettamalla ne julkisesti kyseenalaiseksi ja alttiiksi enemmistön mie-
lialoille.7 Kriitikot huomauttavat, että ilman liberaalia, kansalaisten oikeuk-
sia suojaavaa perustuslakia keskustelevan demokratian vastavuoroisuuspe-
riaatteen toteutuminen jäisi täysin riippuvaiseksi kansalaisten hyvätahtoi-
suudesta, heidän halukkuudestaan kunnioittaa muita kansalaisia ja varsinkin
vähemmistöjä tasavertaisina itsensä kanssa. Myös feministien ja postmoder-
nien ”järjen” kriitikkojen mielestä keskusteleva demokratia muistuttaa lii-
kaakin perinteistä liberalistista politiikkaa. Heidän mukaansa liberalismin
valistusajalta periytyvä peruspatriarkaalinen järkiajattelu ja moraalinen in-
dividualismi, joihin oikeusvaltion ja yksilön oikeuksien puolustus pitkälti
perustuu, ovat jo lähtökohtaisesti naisia, vähemmistöjä ja muita ”toisia” syr-
jiviä.8 Siksi myös keskustelevan demokratian järkevyysvaatimus sekä riip-
puvuus yksilön oikeuksien ehdottomasta kunnioituksesta tekevät mallista
edelleen erilaisuutta ja toiseutta potentiaalisesti alistavan, joten se ei tarjoa
uskottavia ratkaisuja demokraattisen tasavertaisuuden ja oikeudenmukaisuu-
den ongelmiin.

Näiden argumenttien valossa kansalaisten poliittisen toimijuuden suhde
oikeusvaltioon ja yksilön oikeuksiin muodostaa keskeisen kiistakysymyk-
sen demokratian teorian keskusteluissa. Jos osallistumisen avoimuusperiaa-
tetta noudatetaan niin radikaalisti, että kaikkea voidaan kyseenalaistaa eivät-
kä mitkään voimassa olevat lait tai arvot ole mahdollisten demokraattisesti
toteutettavien muutosten ulottumattomissa, kansanvallan ja yksilönoikeuk-
sien väliin voi syntyä ristiriita, mikäli päätöksentekoprosessin kaikki osa-
puolet eivät hyväksy vallitsevaa oikeusjärjestelmää. Silloin oikeuksien insti-
tutionaalinen suoja voidaan nähdä kansanvaltaa rajoittavana tekijänä. Kun
toisaalta kuitenkin huomioidaan, ettei oikeudettomilla kansalaisilla ole myös-

7 Esim. Gaus 1997, s. 205–242.
8 Ks. esim. Young 1990, s. 122–136 ja Brown 1995, s. 135–165.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29108

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


109

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

kään mahdollisuutta osallistua avoimeen yhteiskunnalliseen keskusteluun
tasavertaisina ja vapaina osapuolina, oikeuksiin perustuvat rajoitukset kan-
sanvallan toiminnalle voidaan hyväksyä kansanvallan rakenteellisena osana.
Silloin kansanvallan riippuvuus tietystä institutionaalisesta järjestelmästä ja
niistä perimmäisistä arvoista, joihin järjestelmä perustuu, näyttäytyy välttä-
mättömyytenä, josta kansanvallan ei tarvitse pyrkiä vapautumaan.9

Keskustelevan demokratian sinänsä hieno periaate, jonka mukaan kaikil-
la kansalaisilla on oltava aidosti tasavertainen mahdollisuus osallistua itseään
koskevaan julkiseen keskusteluun ja poliittiseen päätöksentekoon, on käy-
tännössä väistämättä utopistinen. Totuus on, että jos kaikki kansalaiset oi-
keasti puhuisivat julkisuudessa yhtä paljon ja yhtä näkyvästi, kukaan ei pys-
tyisi kuuntelemaan heitä kaikkia. Vallan täysin tasainen jako kaikkien kan-
salaisten välillä on siis käytännössä mahdoton. Siksi oikeusvaltion institu-
tionaalinen vallanjako, joka takaa kansalaisille lainmukaisen tasavertaisuu-
den, yleisen äänioikeuden ja vapaan julkisen keskustelun mahdollisuuden
sananvapauden ja poliittisten oikeuksien turvin, tarjoaa parhaat puitteet avoi-
men kansanvallan toiminnalle ainakin toistaiseksi toteutuneista poliittisista
järjestelmistä. Tämä ei tarkoita, ettei tasavertaisuuden ja avoimuuden toteu-
tumisessa voisi olla aste-eroja institutionaalisesta järjestelmästä ja yleisestä
poliittisesta kulttuurista riippuen: yhteiskunta voi olla demokraattisempi ja
avoimempi tai suljetumpi ja byrokraattisempi olematta täydellisen demo-
kraattinen tai täysin epädemokraattinen. Näin keskusteleva demokratia tuli-
si nähdä normatiivisena ihanteena, joka ei kuvaa kansanvallan todellista toi-
mintaa eikä esitä varsinaista käsikirjoitusta sellaista varten, vaan asettaa tie-
tyt poliittis-eettiset tavoitteet instituutioille sekä päätöksenteko- ja kommu-
nikaatioprosesseille, joita niiden pitäisi pyrkiä noudattamaan niin hyvin kuin
se on kussakin olosuhteissa mahdollista. Käytännössä tämä tarkoittaa lähin-
nä päätöksenteon avoimuutta, julkisen keskustelun lisäämistä osana lainsää-
däntöprosessia, erilaisten järjestöjen ja intressiryhmien kuulemista heidän
jäseniään erityisesti koskevien päätösten yhteydessä sekä mahdollisesti suo-
ran demokratian keinojen, kuten kansalaisaloitteen ja kansanäänestyksen,
laajempaa käyttöä kansalaisia ratkaisevasti koskevissa kysymyksissä. Osaa
näistä keinoista on Suomessakin jonkun verran sovellettu, kun taas joissakin
asioissa, varsinkin EU-lainsäädännössä, kansalaisten tosiasialliset vaikutus-
mahdollisuudet ovat hyvin rajoitettuja.

9 Esim. Habermas ja Stephen Holmes puolustavat oikeuksien ja kansanvallan vastavuo-
roista riippuvuutta, ks. Habermas 1996, s. 455; Holmes 1995, s. 134–177.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29109

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


110

Iivi Anna Masso

Oikeuksien ja kansanvallan vastavuoroisen riippuvuuden ja kansanval-
lan sisäisen haavoittuvuuden takia keskustelevan demokratian mahdollisuu-
det muokata olemassa olevaa oikeusjärjestelmää ovat kuitenkin rajalliset.
Vaikka teoreettisesti poliittisen keskustelun avoimuus tarkoittaakin kaikkien,
myös oikeuksia koskevien poliittisten päätösten tuomista keskustelupöy-
tään jonkun osapuolen niin vaatiessa, tasavertainen keskustelu edellyttää
myös, että osapuolten oikeudellista asemaa suojataan syrjiviltä päätöksiltä.
Keskustelevan demokratian visio osallistuvasta ja tasavertaisesta demokra-
tiasta ei ole ristiriidassa oikeusvaltion kanssa, jos avoimen keskustelun osa-
puolet kunnioittavat toistensa tasavertaisuutta ja päätöksiä rajoittaa tietoi-
suus siitä, että oikeuksiin kajoaminen vaarantaisi myös kansanvallan toteu-
tumisen edellytykset. Radikaalimmat demokratian teoriat, jotka kyseenalais-
tavat oikeusvaltion periaatteen kansanvaltaa liiallisesti rajoittavana, epäon-
nistuvat tasa-arvoisen demokratian hahmottamisessa. Vaatimalla julkista
hyväksyntää myös ”toisenlaisille” näkemyksille, jotka eivät välttämättä tun-
nista liberaaleja yksilönoikeuksia tai habermasilaisen demokratian järke-
vyyden ja vastavuoroisuuden periaatteita, sellaisten teorioiden puolestapu-
hujat ovat valmiita tinkimään yksilöiden tasavertaisuudesta oppien ja ideo-
logioiden tasavertaisuuden nimissä. Kuten Benhabib on kriittisesti huo-
mauttanut, jos moninaisuutta pyritään edistämään tasa-arvon tai vapauden
kustannuksella, tuloksena on pahimmassa tapauksessa paluu feodaaliseen
lakijärjestelmään, jossa ”erilaisuus” määrittelee kunkin ihmisen aseman lain
edessä.10

Epädemokraattisten liikkeiden asema ja
monikulttuurisuuden haaste

Potentiaalinen ristiriita yksittäisten kansalaisten oikeuksien ja enemmistön
tahdon välillä on teema, jonka juuret ulottuvat poliittisen filosofian keskus-
teluissa valistusaikaan ja rousseaulaiseen tai kantilaiseen, yksilö- tai yhtei-
sökeskeiseen demokratiakäsitykseen. Nykyajan demokraattisissa yhteiskun-
nissa ristiriita ”yhteistahdon” ja yksilönoikeuksien suojan välillä ilmenee
harvoin suorana kollektiivin ja yksilön välisenä ristiriitana. Enemmistö voi
polkea vähemmistön perusoikeuksia vain, jos kansanvalta käsitetään yksin-
kertaistaen ”päiden laskentana” ilman mitään normatiivisia kriteerejä enem-

10 Benhabib 2002, s. 128.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29110

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


111

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

mistön mekaanista tahtoa lukuun ottamatta. Olemassa olevissa demokra-
tioissa vallitseva perustuslaillinen yhtenäisten oikeuksien suoja ja yleisen
tasavertaisuuden periaate estävät vähemmistöjen mielivaltaisen kohtelun
enemmistöjen taholta. Kansainvälisissä keskusteluissa ihmisoikeuksista ja
demokratiasta puhutaan usein samaan hengenvetoon. Pidetään itsestään sel-
vänä, että yksilön oikeuksia kunnioitetaan demokraattisissa valtioissa; ih-
misoikeusjärjestöt myös vaativat ihmisoikeuksien kunnioittamista ankaram-
min demokraattisilta valtioilta.

Kysymys kansanvallan valtuuksien rajoista suhteessa oikeuksiin ja libe-
raalidemokraattisiin perusarvoihin ei ole kuitenkaan nytkään täysin teoreet-
tinen: toisaalta monet demokratisointiyritykset maailmalla törmäävät sii-
hen, että enemmistöt eivät tue kansanvallan toteutumisen kannalta välttä-
mättömiä liberaaleja arvoja, toisaalta myös vakiintuneissa demokratioissa
toimii poliittisia, uskonnollisia ja nationalistisia liikkeitä, jotka eivät hy-
väksy liberaalin demokratian perustuslaillisia pelisääntöjä. Vaikka tällaiset
liikkeet ovat suhteellisen marginaalisia, niiden asemaa suhteessa erilaisiin
kansanvallan teoreettisiin ihanteisiin on syytä selvittää. Ne ovat myös mie-
lenkiintoisia testitapauksia liberaalia oikeusajattelua sekä keskustelevan
demokratian järkevyysvaatimuksia kritisoivan radikaalin teorian arvioimi-
sen kannalta.

Nykyään kansanvallan ja oikeuksien välinen konflikti ei ilmene niinkään
ristiriitana enemmistön tahdon ja yksilön vapauksien välillä vaan kysymyk-
senä, kuinka erilaisia arvoja ja ideologioita avoin demokratia voi hyväksyä
politiikan kentällään ilman, että se ajautuisi polkemaan joidenkin yksilöiden
oikeuksia tai demokratian omia pelisääntöjä. Suomen näkökulmasta kysy-
mys, pitäisikö demokraattisen prosessin olla niin avoin, että yksilön perus-
oikeudetkin asetetaan kriittisen keskustelun ja tavanomaisten päätöksente-
koprosessien kohteeksi, tuntuu lähinnä teoreettiselta. Suomessa ei tällä het-
kellä ole merkittäviä poliittisia toimijoita tai liikkeitä, jotka kyseenalaistaisi-
vat kansalaisten perusvapauksien tai laillisen yhdenvertaisuuden periaatteen.
Eurooppalaisen kansanvallan historiassa tunnetuin varoittava esimerkki tu-
lee toistaiseksi 1930-luvun Saksasta: toisin kuin useimmat muut historian
tuntemat diktaattorit ja totalitaristiset hallitsijat, Hitler pääsi valtaan demo-
kraattisen prosessin avulla. Perustuslailla rajoitetun kansanvallan kannatta-
jat vetoavat mielellään tähän esimerkkiin: se, että niin voi käydä, viittaa kan-
sanvallan sisäiseen heikkouteen, sen kykyyn lakkauttaa itsensä. Edustuksel-
linen demokratia ei sinänsä takaa, etteivät vaaleissa valitut johtajat ryhdy
sortamaan joitakin kansalaisia. Siksi eräs perustuslain tehtävä on suojata kan-

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29111

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


112

Iivi Anna Masso

salaisten oikeuksia ja kansanvallan toimintaperiaatteita mahdollisten anti-
demokraattisten hallitsijoiden mielivallalta.11

Kansanvalta on haavoittuva järjestelmä, koska mahdollisuutta, että demo-
kraattiset vaalit tuovat valtaan totalitaristisen liikkeen tai diktatorisen johta-
jan, ei voi koskaan lopullisesti sulkea pois. Täysin aukotonta suojaa tällaisel-
ta kehitykseltä ei tarjoa myöskään liberaali perustuslaki: diktaattori voi muut-
taa perustuslakia, kuten monet epädemokraattiset, mutta kuitenkin jonkinlai-
sissa vaaleissa valtaan valitut vallankäyttäjät ovat tehneet oman valtakauten-
sa pidentämiseksi tai opposition eliminoimiseksi. Kansanvallan haavoittu-
vuus tarkoittaa myös sitä, että mitään kansaa ei voi pakottaa demokraattisek-
si vastoin sen enemmistön tahtoa. Keskustelevan demokratian vastavuoroi-
sen kunnioituksen vaatimusta voidaan pitää idealistisena, mutta siihen sisäl-
tyvät osallistumisen ja avoimuuden ihanteet myös ruokkivat demokratiamyön-
teisen poliittisen kulttuurin kehittymistä. Jos keskustelevan demokratian ”pe-
lisäännöistä” pidetään yleisesti kiinni, politiikan kentälle ei edes ilmesty liik-
keitä, jotka eivät kunnioita kanssakansalaisia tasavertaisina keskustelukump-
paneina. Mikäli kuitenkin jotkut poliittiset toimijat uhmaavat yleisen tasa-
vertaisuuden periaatetta ja pyrkivät käyttämään kansanvallan julkista tilaa
sen kumoamiseen, keskustelevan demokratian eettiset reunaehdot joutuvat
ristiriitaan radikaalin avoimuuden periaatteen ja tasavertaisen osallistumisen
oikeuden kanssa, koska silloin jommastakummasta ihanteesta on tingittävä.

Esimerkiksi Yhdysvalloissa liberaaleja keskustelijoita on huolestuttanut
fundamentalististen kristillisten liikkeiden liberaaleja periaatteita uhmaava
tunkeutuminen politiikan kentälle.12 Euroopassa ja muissa länsimaissa (Ka-
nada, Australia) liberaalin demokratian haasteet tulevat lähinnä erilaisten
uusfasististen järjestöjen ja yhä enemmän myös islamilaisen uskonnollis-
poliittisen liikehdinnän taholta. Kaikkia nationalistisiksi miellettyjä liikkei-
tä ei voi pitää automaattisesti antidemokraattisina. Esimerkiksi maahanmuut-
olle tiukempia ehtoja vaativat liikkeet eivät välttämättä vaadi jo maassa ole-
vien kansalaisten syrjintää tai vastusta demokraattista järjestelmää sinänsä:
keskustelut kansakuntien jäsenyyden ehdoista kuuluvat sinänsä demokraat-
tiseen julkiseen tilaan. Euroopassa on kuitenkin myös aidosti uusfasistisia
liikkeitä, kuten esimerkiksi ranskalaisen Le Penin johtama Kansallinen Rin-
tama tai brittien pahamaineinen kansallispuolue BNP, joiden osallistumis-

11 Nykyaikaisen version tästä klassisesta argumentista esittää Holmes 1995, s. 176.
12 Kristillisten liikkeiden asemasta amerikkalaisessa politiikassa Isaac – Filner – Bivins 1999,
s. 222–264 ja Jung 1999, s. 265–272.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29112

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


113

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

mahdollisuuksia julkiseen keskusteluun valtiot ovat pyrkineet rajoittamaan,
mutta joiden poliittista toimintaa ei ole kielletty täysin. Saksalaista uusnat-
sistiseksi luonnehdittua pientä Kansallisdemokraattista puoluetta (NPD) on
myös yritetty kieltää perustuslain vastaisena, siinä kuitenkaan onnistumatta.
Joissakin tapauksissa eurooppalaiset äärivasemmistolaiset ja -oikeistolaiset
pienliikkeet ovat löytäneet yhteisen arvopohjan ja muodostaneet epämääräi-
siä ”punamustia” ryhmiä. Yhteistä niille kaikille on liberaalien arvojen, tasa-
arvon ja demokratian halveksunta, juutalaisvastaisuus sekä muihinkin etni-
sesti tai rodullisesti määriteltyihin ryhmiin kohdistuva vihamielisyys, samoin
fasististen liikkeiden symboliikan ja iskulauseiden käyttö. Harva tällainen
liike on kuitenkaan organisoitunut tietyn konkreettisen vaihtoehtoisen po-
liittisen ohjelman ympärille.

Kun uusfasistiset liikkeet saavat julkisuudessa osakseen suhteellisen yk-
simielisen tyrmäävän tuomion, uskonnollisen ja varsinkin islamilaisen anti-
liberaalin politiikan asema puolestaan on monimutkaisempi sekä demokraat-
tisten yhteiskuntien julkisessa tilassa että demokratian teoriakeskusteluissa.
Väkivaltaiset uskonnolliset ääriliikkeet tuomitaan toki yksiselitteisesti rikol-
lisina, mutta samankaltaisia päämääriä väkivallattomasti edistäviä kansain-
välisiä uskonnollis-poliittisia liikkeitä, kuten Muslimiveljeskunta tai Hizb-
ut-Tahrir, kohdellaan laillisina poliittisina toimijoina monissa länsimaissa,
vaikka ne ovat kiellettyjä useissa muslimienemmistöisissä valtioissa ja vaik-
ka ne avoimesti julistavat päämääräkseen demokratian korvaamisen keski-
aikaisella teokraattisella järjestelmällä. Niitä astetta maltillisempia ovat kon-
servatiiviset uskonnolliset etujärjestöt, jotka eivät tuomitse demokraattista
järjestelmää sinänsä, vaan uhmaavat liberaalin kansanvallan perusperiaattei-
ta vaatimalla muslimeille vähemmistöinä ”oikeutta” noudattaa uskonnollis-
ta sharia-perhelakia vähintäänkin ryhmänsisäisten siviilikiistojen ratkaisus-
sa. Nämä lait kohtelevat, tiettyjen tulkintavariaatioiden mahdollisuudesta
huolimatta, naisia järjestelmällisesti alempiarvoisina avioliittoon, perintöön
ja huoltajuuteen liittyvissä asioissa. Samat konservatiiviset johtajat ovat ky-
seenalaistaneet myös lännessä elävien muslimien uskonnonvapauden (jo-
hon kuuluu oikeus luopua uskosta tai vaihtaa sitä) ja seksuaalivähemmistö-
jen tasavertaisen ihmisyyden.13 Tällaisia vaatimuksia on esitetty Kanadassa,
Isossa-Britanniassa, Ruotsissa ja muualla Euroopassa.

13 Esimerkiksi kanadalaisen järjestön Islamic Institute of Civil Justicen edustaja Syed Mum-
taz Ali on shariaan vedoten vaatinut muslimeille oikeutta rangaista uskonluopioita myös
liberaalissa Kanadassa. Ks. http://muslim-canada.org/apostasy.htm.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29113

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


114

Iivi Anna Masso

Erilaisten kulttuurisiksi miellettyjen tapojen ja liberaalin tasavertaisuus-
periaatteen välisistä ristiriidoista on kiistelty jo vuosikausia monikulttuuri-
suuteen liittyvien keskustelujen yhteydessä.14 Islamilaisen lakijärjestelmän
tuonti liberaalien demokratioiden julkiseen tilaan on kansanvallan kannalta
erityisen haastava siksi, että kysymys ei ole pelkästään yksittäisten ei-libe-
raalien käytäntöjen hyväksymisestä: uskonnollisen lain paluu rinnakkaisena
oikeusjärjestelmänä haastaa paitsi yksilön oikeuksien ja laillisen tasavertai-
suuden periaatteet myös tietyt demokraattisen oikeusvaltion keskeiset pe-
ruspilarit, kuten käsityksen laista ei-jumalallisena ihmisten välisenä sopi-
muksena ja politiikan erottamisen uskonnosta.

Toisin kuin demokratiaa halveksivat fasistiset liikkeet, jotka eivät voi ve-
dota retoriikassaan suvaitsevaisuuteen ja toiseuden hyväksymiseen, ei-län-
simaiseksi mielletty uskonnollinen politiikka hyväksytään helposti moni-
kulttuurisuuden ja erilaisuuden suvaitsemisen varjolla, vaikka senkin sisäl-
lön voi helposti tulkita äärioikeistolaiseksi.15 Kanadan Ontarion osavaltios-
sa viranomaiset olivat valmiita hyväksymään sharia-perhelain muslimien
välisten siviilikiistojen lainvoimaisena ratkaisijana vastoin musliminaisten
äänekkäitä protesteja, kunnes kahden vuoden kädenväännön jälkeen hank-
keesta luovuttiin syksyllä 2005.16 Tuoreempana esimerkkinä vastaavanlai-
sesta ”suvaitsevaisuudesta” tasa-arvon kustannuksella keväällä 2007 saksa-
laisia kuohutti naispuolisen saksalaisen tuomarin päätös olla myöntämättä
nopeutettua eroprosessia marokkolaissyntyiselle naiselle, jonka puolison pa-
hoinpitelyt ja tappouhkaukset normaalitapauksissa olisivat olleet riittävä syy
sellaisen menettelyn käyttöönottoon. Perusteluna tuomari siteerasi Koraa-
nin säettä 4.34, jonka voi tulkita antavan miehelle oikeuden kurittaa epäkuu-
liaista vaimoaan vaikka fyysisesti, ja totesi, että koska kumpikin erokiistan
osapuolista oli marokkolaissyntyinen, mies toteutti vain ”omaan kulttuuriin
pohjautuvaa oikeuttaan” – vaikka Marokko muutti perhelakeja modernim-
paan ja tasa-arvoisempaan suuntaan pari vuotta sitten. Tapauksessa, jota

14 Tällaisen keskustelun käynnisti varsinkin naisten ja lasten oikeuksien osalta Susan Mol-
ler Okin esseessään ”Is Multiculturalism Bad for Women” (1999). Ks. myös Heta Gyllingin
artikkeli tässä kokoelmassa.
15 Liberaalin julkisen vallan ja äärioikeistolaisten uskonnollisten liikkeiden välisen yhteis-
ymmärryksen historiaa ja syitä pohtii mielenkiintoisesti brittijournalisti Nick Cohen teok-
sessaan What’s Left? How Liberals Lost Their Way (2007).
16 Protesteista ja muslimien keskinäisestä keskustelusta asiasta välittivät tietoa internetissä
mm. http://www.ccmw.com, http://www.nosharia.com ja http://www.muslimcanadian
congress.org.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29114

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


115

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

monet kommentaattorit oikeutetusti tulkitsivat monikulttuurisuusihanteen
yliammunnaksi, tuomari uhmasi Saksan perustuslakia kahdella tavalla: hän
nosti Koraanin ja islamin uskonnollisen lain saksalaisen lain yläpuolelle ja
laiminlöi kansalaisten tasavertaisuuden periaatteen epäämällä marokonsak-
salaiselta naiselta tasavertaisen lain suojan hänen syntyperänsä takia, vaikka
nainen itse haki oikeutta nimenomaan saksalaiseen lakiin vedoten.17

Nämä esimerkit valaisevat oppikirjamaisen selkeästi Okinin huomiota,
jonka mukaan ryhmäoikeuksia myönnettäessä monikulttuurisuuden kannat-
tajat usein toteuttavat ryhmien autoritaaristen ja konservatiivisten johtajien
vaatimuksia ryhmien heikompien jäsenten kustannuksella.18 Lisäksi eriar-
voisuuden hyväksyminen kulttuurisen monimuotoisuuden nimissä herättää
kysymyksen siitä, missä tilanteissa ja millä argumenteilla kansalaisten lail-
lista tasa-arvoa voidaan puolustaa, kun se ei enää ole demokraattisen oikeus-
valtion ehdoton perusperiaate.

Radikaali teoria ja poliittinen relativismi

Demokratian teorian eri koulukuntien suhde liberaalia demokratiaa haasta-
viin liikkeisiin ja ideologioihin on erilainen. Perinteinen liberalismi hyväk-
syy kaikenlaisen julkisen puheen, kunhan se ei yllytä suoraan väkivaltaan,
mutta rajoittaa juridiset ja poliittiset päätökset olemassa olevan perustuslain
sallimiin rajoihin. Keskusteleva demokratia rohkaisee kaikkia toimijoita läh-
tökohtaisesti osallistumaan julkiseen poliittiseen keskusteluun, mutta olet-
taa, että ne, jotka eivät hyväksy tasa-arvoisen demokratian pelisääntöjä, ve-
täytyvät keskustelusta jossain vaiheessa.19 Näin uustotalitaristiset liikkeet,
jotka vastustavat demokratiaa sinänsä, tai liikkeet, jotka eivät hyväksy kriit-
tistä avointa keskustelua eivätkä tunnusta kansalaisten tasavertaisuutta su-
kupuoleen, seksuaaliseen suuntautumiseen, uskontoon tai etnisyyteen kat-
somatta, eivät sovi keskustelevan demokratian poliittiselle kentälle, riippu-
matta siitä, perustuvatko syrjintävaatimukset rasistiseen ideologiaan, luon-
nonlakiteorioihin, kulttuuriin, uskontoon tai johonkin muuhun. Oikeuden
päätökset, jotka kohtelevat henkilöitä eri tavalla edellä mainituista ominai-

17 Ks. Spiegel Online International 21.03.2007, Die Welt Online 22.03.2007,  Spiegel Onli-
ne International 29.03.2007.
18 Okin 1999, s. 24.
19 Benhabib 1992, s. 43. Ks. myös Benhabib 2002, s. 128.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29115

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


116

Iivi Anna Masso

suuksista riippuen, ovat ristiriidassa keskustelevan demokratian ehtojen kans-
sa. Myös yllä mainitun saksalaistuomarin päätös on keskustelevan demo-
kratian sääntöjen vastainen, vaikka se tässä tapauksessa noudattaa pikem-
minkin tuomarin henkilökohtaista tulkintaa monikulttuurisuudesta kuin jon-
kun poliittisen liikkeen vaatimusta. Jotta ihmiset voisivat olla kansalaisina
edes teoreettisesti tasavertaisia osapuolia demokraattisissa päätöksenteko-
prosesseissa, heidän täytyy käytännössä olla vähintään tasavertaisia lain edes-
sä myös yksityisinä henkilöinä.

Valistusajan ihanteiden, kuten järjen, totuuden ja yksilön autonomian kri-
tiikistä lähtökohtansa hakeneet radikaalidemokraattiset ja feministiset kriiti-
kot pitävät kuitenkin mitä tahansa oikeus- ja järkiperusteisia yleispäteviä
sääntöjä liian rajoittavina tasa-arvoisen kansanvallan toteutumiselle. Esimer-
kiksi Iris Young kritisoi yleispätevän lain puolueettomuuden ihannetta teko-
objektiivisena keinona esittää etuoikeutetun ryhmän näkemys universaalina
totuutena ja näin legitimoida järjestelmä, joka näennäisen puolueettomuu-
den varjossa suojaa etuoikeutettujen ryhmien valta-asemaa.20 Vaikka hän pitää
keskustelevaa demokratiaa parannuksena verrattuna perustuslailliseen libe-
ralismiin, hän näkee sen järkevyysvaatimukset ja pelisäännöt edelleen toi-
seutta syrjivinä, koska nämäkin säännöt ovat etuoikeutettujen tekemiä ja hei-
jastavat heidän arvojaan, jolloin ”järkevä keskustelu” antaa heille etulyönti-
aseman toisenlaisiin ajattelu- ja puhetapoihin nähden.21 Youngin ratkaisu
vallanjaon oikeudenmukaisuuden parantamiseksi on ”erilaisuuden politiik-
ka”, joka laajentaa erilaisten (esimerkiksi kansallisuuteen, ihonväriin, us-
kontoon tai sukupuoleen perustuvien) ”sosiaalisten ryhmien” autonomiaa ja
niiden oikeutta päättää omista asioistaan.

Myös monet muut postmodernit demokratian teoreetikot suhtautuvat skep-
tisesti yleispäteviin normeihin ja yhtenäisiin oikeusjärjestelmiin. Chantal
Mouffe, joka seuraa sekä natsifilosofi Carl Schmittin että marxilaisten ajat-
telijoiden liberalismikritiikkiä puolustaessaan omaa ”radikaalia ja agonistis-
ta” visiotaan demokratiasta, pitää sekä perinteistä liberaalia että keskustele-
vaa demokratiakäsitystä liian konsensushakuisena, aitoja erimielisyyksiä
julkisessa keskustelussa välttelevänä.22 Jää kuitenkin jokseenkin epäselväk-
si, mitä hän tarkoittaa aidolla erimielisyydellä, jolle radikaalin demokratian

20 Young 1990, s. 102–107 ja 111–116.
21 Young 1996, s. 122–123; Young 2000, s. 34.
22 Mouffe 2000, s. 80–128.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29116

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


117

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

tulisi antaa tilaa. Toisaalta hän myöntää, että myös ”agonistinen” demokra-
tia edellyttää, että kaikki osapuolet jakavat tietyt yhteiset ”eettis-poliittiset
periaatteet”, jotka käytännössä toteutuvat liberaalin perustuslain kautta23;
toisaalta hän vastustaa yleisiä ihmisoikeuksia muualla kuin länsimaissa ”län-
simaisen imperialismin” ilmentymänä ja puolustaa ”toisenlaisia demokra-
tioita”, jotka eivät välttämättä perustu ihmisoikeuksiin ja liberaaleihin arvoi-
hin.24 Mouffe siis uskoo demokratian mahdollisuuteen ilman ihmisoikeuk-
sia, mutta vain muualla kuin länsimaissa – ja täsmentämättä, minkälaisia
nuo ”toisenlaiset demokratiat” ovat käytännössä.

Myös feministinä profiloituva Wendy Brown suhtautuu liberalismin ihan-
teisiin vähintäänkin ristiriitaisesti: kuten Young, hän näkee liberaalissa oikeus-
valtiossa laillisen tasavertaisuuden taakse piiloutuvan piilopatriarkaalisen jär-
jestelmän.25 Hän uskoo, että ”epädemokraattiset elementit” raikastavat de-
mokratiaa ja vastustaa kaikenlaista normatiivista universalismia homogeni-
soivana ja repressiivisenä.26 Hänen hahmottamansa postmoderni julkinen
tila on feministinen, heterogeeninen, arvovapaa ja ”demokraattinen uupu-
mukseen asti”.27 Brown erottaa oman demokraattisen visionsa liberaalin
demokratian normistosta selkeämmin kuin moni muu nykyaikainen demo-
kratian visionääri. Hänen vahva kaiken normatiivisuuden vastustuksensa
johtaa odotetusti radikaaliin arvorelativismiin, joka näkee liberaalin demo-
kratian vain yhtenä mahdollisena eikä suinkaan parhaana mahdollisena yh-
teiskuntajärjestelmänä monien joukossa. Hän kritisoi muun muassa anka-
rasti Okinin kannanottoja vähemmistönaisten tasavertaisuuden puolesta
monikulttuurisia ryhmäoikeuksia vastaan, syyttää ihmisoikeuksien puolus-
tajia ”liberalistisesta imperialismista” ja korostaa, ettei liberaalidemokraat-
tinen tasa-arvopolitiikka ole sen vähemmän patriarkaalinen kuin muutkaan
järjestelmät28. Kuten samaan postmodernistiseen feminismin koulukuntaan
kuuluvat Judith Butler ja Saba Mahmood, Brown suhtautuu varsinkin fun-
damentalistiseen islamilaiseen politiikkaan ymmärtäväisesti, ellei suorastaan

23 Mouffe 2005, s. 120–123.
24 Mouffe 2005, s. 81–87. Samantapaisten argumenttien esiintymisestä aiemmassa länsi-
maisessa ajattelussa ja niiden yhteyksistä totalitarismin myötäilyyn ks. Wolin 2004, s. 121,
269.
25 Brown 1995, s. 166–198.
26 Brown 2001, s. 134–137.
27 Brown 1995, s. 50.
28 Brown 2004, s. 52–84.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29117

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


118

Iivi Anna Masso

ihannoivasti – vaikka kyseisen uskonnollis-poliittisen liikkeen tavoitteisiin
kuuluu poikkeuksetta vähintään jonkinasteinen sukupuolten segregaatio ja
homoseksuaalisuuden ankara tuomitseminen.29 Brown kieltää liberaalin ta-
savertaisuuden paremmuuden verrattuna naisia eksplisiittisesti syrjiviin la-
kijärjestelmiin, kysyen retorisesti:

”Miksi Okinia kauhistuttaa enemmän miesten laillinen oikeus hallita naisia
kuin ne hallitsevat kulttuuriset normit, – – jotka vaeltavat kautta länsimaisten
modernien yhteiskuntien?30”

Näyttääkin siltä, että radikaalit demokratian teoriat, jotka omin sanoin pyr-
kivät vielä laajempaan inkluusioon, arvomoninaisuuteen ja erilaisen toimi-
juuden hyväksymiseen kuin keskustelevan demokratian avoimen julkisen
tilan ja osallistuvan kansalaisuuden visio, ovat valmiita tinkimään kansalais-
ten tasavertaisuudesta ja liberaalin oikeusvaltion periaatteista erilaisuuden
ja toiseuden hyväksymisen nimissä. Järkevyyden, tasa-arvon ja vapauden
aatteiden dekonstruointi foucault’laisessa hengessä eli näiden arvojen ”pal-
jastaminen” ainoastaan eliitin entistäkin ovelamman piilevän vallankäytön
oikeuttajiksi johtaa eettiseen relativismiin, jonka mukaan kaikki opit ja ar-
vojärjestelmät ovat keskenään samanarvoisia, eivätkä mitkään normit ole
sinänsä enemmän puolustamisen arvoisia kuin toiset. Näin myös liberaali
usko tasa-arvoon ja yksilöiden moraaliseen autonomiaan ilmenee vain yhte-
nä arvojärjestelmänä muiden joukossa, joten sitä ei tarvitse erityisesti puo-
lustaa vahvan oikeusjärjestelmän avulla. Relativismilla on myös selkeästi
poliittinen ulottuvuus: ihmisoikeuksia kunnioittavia, demokraattisia järjes-
telmiä ei nähdä sinänsä parempina kuin diktatuureja, yhden puolueen dikta-
tuureja tai teokratioita. Demokraattisten valtioiden sisällä poliittinen relati-
vismi ruokkii käsitystä, jonka mukaan eri ryhmillä pitäisi olla paitsi oikeus
valita uskonsa, arvonsa ja elämäntyylinsä myös oikeus omiin laki- ja oikeus-
järjestelmiin, jolloin liberaalin oikeusvaltion keskitetty ja yhtenäinen oikeus-
järjestelmä korvattaisiin ”juridisella pluralismilla” eli erilaisten oikeuskäsi-
tysten rinnakkaisuudella.31

29 Brown 2004, s. 60–76. Ks. myös Mahmood, S.: Politics of Piety: The Islamic Revival and
the Feminist Subject (2004), ja Judith Butlerin haastattelu 2006, http://www.iablis.de/iablis_t/
2006/butler06.html .
30 Brown 2006, s. 60 (kirjoittajan oma käännös).
31 Tästä aiheesta keskustelee esim. Ayelet Shachar teoksessaan Multicultural Jurisdictions:
Cultural Differences and Women’s Rights (2001).

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29118

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


119

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

Tämä kuitenkin johtaa paitsi epäselvyyksiin siitä, keitä mikäkin laki kos-
kee, myös juuri siihen ”feodalismin paluuseen”, josta Benhabib varoittaa.
Vaikka tasavertaisen oikeuksien sijaan erilaisuuteen ja toiseuteen vetoavat
radikaali-demokraatit vannovat keskustelevaa demokratiaa syvemmän ja to-
dellisemman demokratian nimeen, heidän sitoutumisensa demokratiaan ja
tasa-arvoon on kyseenalainen sikäli, että jos toiseus ja arvomoninaisuus miel-
letään liberaaleja perusarvoja tärkeämmiksi, demokratian nimissä voidaan
ajautua suoraan tai epäsuorasti tukemaan epädemokraattisia liikkeitä tai suun-
tauksia. Aidosti arvovapaa julkinen tila eroaa keskustelevan demokratian
ihanteesta siinä, että se hyväksyy rajoituksitta myös demokratian vastaisten
liikkeiden poliittisen toiminnan. Harva demokratian teoreetikko ilmoittaa
suoraan vastustavansa demokratiaa ja tasa-arvoa tai kannattavansa funda-
mentalistista, fasistista tai muulla tavoin antidemokraattista politiikkaa. Kui-
tenkin jotkut heistä kieltäytyvät niin jämäkästi kritisoimasta jälkimmäisiä,
että heidän kantaansa on vaikea tulkita kovin myönteiseksi edellisiä koh-
taan. Kuten Nick Cohen huomioi relativististen intellektuellien suhteesta
totalitarismiin: he eivät puolusta, mutteivät myöskään vastusta sitä.32

Historian kuluessa radikaalitikin antidemokraattiset liikkeet ovat aina löy-
täneet kannattajia länsimaisen älymystön joukossa. Wolin yhdistää nimen-
omaan järjen ja yhtenäisten arvojen kritiikin erilaisuuden nimissä postmo-
dernismin ristiriitaiseen, ellei jopa vihamieliseen suhtautumiseen perintei-
siin demokraattisiin arvoihin. Hänen mukaansa postmoderni kritiikki demo-
kraattisen tradition epistemologisia ja normatiivisia lähtökohtia vastaan on
niin totaalista, että sen valossa demokraattisia ihanteita on lähes mahdoton
puolustaa. Näin demokratian syventämisen sijaan eroja ihannoiva radikaali
teoria, joka näkee järjen ja tasa-arvon ihanteissa vain salakavalia keinoja
sortaa toiseutta, itse asiassa heikentää keskustelevaa demokraattista politiik-
kaa. Kun demokratian normatiivinen arvopohja puretaan, jäljelle jää ”poliit-
tinen eksistentialismi”, jossa normatiivisten ohjearvojen puuttuessa mikä
tahansa poliittinen valinta näyttää yhtä hyvältä kuin jokin muu.33

Myös varsinaisen totalitarismin uhkaa vähemmän dramaattisissa tapauk-
sissa, kuten kiistoissa monikulttuuristen ryhmäoikeuksien ja yksilönoikeuk-
sien suhteesta tai demokratian vastaisten poliittisten liikkeiden asemasta de-
mokraattisen politiikan kentällä, keskustelevan demokratian visio on post-
modernia radikaalidemokratiaa selvästi valmiimpi puolustamaan kansanval-

32 Cohen 2007, s. 107, 117, 166.
33 Wolin 2004, s. 233, 313.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29119

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


120

Iivi Anna Masso

lan perusperiaatteita sekä yksittäisten kansalaisten oikeuksia. Kansanvallan
toiminnalle normatiiviset rajat asettava keskustelevan demokratian teoria
myös myöntää sen, minkä kovan linjan relativistit usein unohtavat: täysin
avointa, normivapaata, ”totaalista” demokratiaa, jossa kaikki arvot ovat sa-
manarvoisia, ei voi olla jo sen vuoksi, että kansanvalta ja politiikan avoi-
muus itsekin ovat arvovalintoja, joita kaikki eivät automaattisesti kannata.

Ei kansanvaltaa ilman yksilön oikeuksia

Radikaalidemokraattinen kritiikki osoittaa pikemminkin osallistuvan ja avoi-
men demokratian rajat kuin esittää uskottavia keinoja tehdä demokratiasta
vielä avoimempaa ja tasa-arvoisempaa verrattuna keskustelevan demokra-
tian aatteeseen. Vaikka kriitikkojen huomautukset etuoikeuksien ja piilevien
valtarakennelmien olemassaolosta myös muodollisesti tasavertaisissa oikeus-
valtioissa ovat usein oikeutettuja, näitä epäkohtia voidaan parhaiten paljas-
taa ja purkaa oikeusvaltion mahdollistaman avoimen keskustelun puitteissa.
Tähän tarvitaan varsinaisen oikeusjärjestelmän täydennykseksi vapaata ja
moninaisille näkökulmille avointa julkista keskustelutilaa. Kuitenkin arvo-
moninaisuuden sisällyttäminen oikeusjärjestelmään niin, että joidenkin hen-
kilöiden tai ryhmien yhtenäisistä oikeuksista ja laillisesta tasavertaisuudesta
tingitään, tarkoittaa väistämättä näiden henkilöiden julistamista toisarvoi-
siksi myös kansalaisina ja potentiaalisina osanottajina erilaisiin päätöksen-
tekoprosesseihin. Moniarvoisuus ja avoimuus erilaisille näkökulmille ei
myöskään voi tarkoittaa tinkimistä joidenkin osapuolten arvomaailmaan
sopimattomista poliittisista vapauksista, koska sellainen vain supistaa avointa
ja vapaata keskustelutilaa.

Jos liberaalidemokraattinen arvopohja, johon nykyisten länsimaisten de-
mokratioiden perustuslailliset järjestelmät pitkälti perustuvat, julistetaan vain
yhdeksi mahdolliseksi tavaksi hahmottaa demokratiaa, ovi aukeaa ”demo-
kraattisen monimuotoisuuden” nimissä myös poliittisille liikkeille, jotka ei-
vät tunnusta yksilöiden perusoikeuksia eivätkä kaikkien ihmisten tasavertai-
suutta lain edessä. Näin, ironisesti, pyrkimys laajentaa ja syventää demokra-
tiaa päästää peliin mukaan myös aidosti epädemokraattiset liikkeet, joiden
”erilaisuus” ilmenee lähinnä pyrkimyksenä palata johonkin autoritaariseen
ja hierarkkiseen järjestelmään.

Youngin ja muiden ”erilaisuuden politiikan” tai juridisen relativismin kan-
nattajien yritys tehdä demokratiaa demokraattisemmaksi korvaamalla yleis-

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29120

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


121

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

päteviä lakeja ja oikeuksia ryhmäkohtaisilla erityispolitiikoilla on ongelmal-
linen. Ensinnäkin on vaikea määritellä, ketkä kuuluvat erilaisiin ryhmiin (esi-
merkiksi Brian Barry huomauttaa, että Young luokittelee 90 % USA:n kan-
salaisista erityiskohteluun oikeuttaviin erityisryhmiin kuuluviksi34), kenellä
on valtuudet määritellä ryhmien yhteiset arvot ja säätää ryhmän jäseniä sito-
via lakeja, miten ryhmään kuulumisen vapaaehtoisuuden voi varmistaa tai
miten ja millä perusteilla päätetään, mitkä eriarvoistavat tai muulla tavoin
yleisestä oikeusjärjestelmästä poikkeavat käytännöt ovat hyväksyttäviä ryh-
män arvomaailman nimissä ja mitkä eivät. Toiseksi vastaan tulee myös ky-
symys perustuslain ja demokraattisten instituutioiden asemasta: jos kansa-
laisten tasavertaisuudesta lain edessä voidaan tinkiä joissakin tilanteissa ja
joillakin perusteilla, kuten kulttuuristen arvojen tai uskonnollisen kuuluvuu-
den nimissä, miksei sitten myös muissa tilanteissa ja vaikkapa ideologisten
arvojen tai etnisyyden perusteella? Arvovapaassa ja eroja itseisarvoisesti
ihannoivassa demokratiassa, jossa kaikki kulttuurit, ideologiat ja opit ovat
keskenään samanarvoisia, mutta kaikki kansalaiset eivät välttämättä ole, oli-
si vaikea perustella myöskään fasististen ja rasististen liikkeiden eliminoin-
tia julkisesta tilasta. Lisäksi tulee ottaa huomioon ryhmien välisten valtasuh-
teiden muutoksen mahdollisuus: jos demokraattinen valtio hyväksyy poliit-
tiselle kentälleen toimijan, joka ei tunnusta muiden kansalaisten tasa-arvois-
ta asemaa tai demokraattista järjestelmää, marginaalisena mutta (juuri siksi)
harmittomana, kyseisen liikkeen kasvaessa liberaalin valtavirran kustannuk-
sella kansanvallan jatkuvuus saattaisi vaarantua aikaisempien huonojen ko-
kemusten tapaisesti.

Oikeusajattelun ja yhtenäisten pelisääntöjen kritiikki demokraattisen tasa-
arvon nimissä on sikäli itsepetoksellista, että jos ryhmille annetaan oikeus
kohdella jäseniään eriarvoisesti, tällä tavoin toiseen luokkaan siirretyt kan-
salaiset menettävät asemansa myös demokraattisesti tasavertaisina kansa-
laisina ja mahdollisesti myös poliittiset oikeutensa, esimerkiksi oikeuden
kritisoida julkisesti oman ryhmänsä arvoja ja auktoriteetteja tai osallistua
valtavirtapolitiikkaan ryhmäkuuluvuudestaan riippumattomana. Siksi oikeus-
valtion normeista kiinni pitäminen on välttämätön paitsi yksilöiden yksi-
tyisten oikeuksien ja vapauksien myös demokraattisen tasa-arvon toteutu-
miseksi, vaikka se vaatisi joidenkin poliittisten näkemysten sivuuttamista.
On ironista, että juuri feministiset ja moninaisuutta ihannoivat teoreetikot
allekirjoittavat radikaalin postmodernin oikeusajattelun kritiikin leimaten

34 Barry 2001, s. 306.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29121

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


122

Iivi Anna Masso

yksilökeskeiseen arvomaailmaan kuuluvat oikeudet mieskeskeisen ja euroet-
nosentrisen vallankäytön välineeksi. Käytännössä liberaalin oikeusvaltion
perusteita ovat vakavasti haastaneet lähinnä konservatiiviset uskonnolliset
ja uusfasistiset liikkeet, jotka vastustavat demokraattisen vapauden ja arvoli-
beralismin aiheuttamaa ”yhteiskunnallista rappiota”, suhtautuvat nihkeästi
tasa-arvoon oman yhteisönsä sisällä tai eri ryhmien välillä ja pyrkivät oikeut-
tamaan uskonnon, kulttuurin tai muiden ideologioiden avulla sukupuoleen,
seksuaaliseen suuntautumiseen, uskontoon, etnisyyteen tai ihonväriin perus-
tuvan syrjinnän.

Poliittinen käytäntö ei siis tue näkemyksiä, joiden mukaan tietyistä yleis-
pätevistä periaatteista kiinni pitävä oikeusvaltio estää tasa-arvoisen, osallis-
tuvan ja arvomoninaisuutta kunnioittavan kansanvallan ja toteutumista. Tasa-
arvo ei voi lisääntyä oikeuttamalla yksilöiden syrjintää arvojärjestelmien
samanarvoisuuden nimissä eikä yhteiskunnallisen keskustelun moniäänisyyt-
tä voi kasvattaa hyväksymällä tasavertaisiksi keskustelukumppaneiksi liik-
keet, jotka pyrkivät rajoittamaan sananvapautta. Antidemokraattisten liik-
keiden hyväksyminen poliittisen prosessin osapuolina sillä verukkeella, että
järkiperustainen vastavuoroisen kunnioituksen vaatimus on ”etuoikeutettu-
jen luoma”, ei laajenna demokratiaa. Jos sellaiset liikkeet saavat riittävästi
valtaa, ne pyrkivät julkisen keskustelun vapauden lisäämisen sijasta rajoitta-
maan sitä. Valmius tinkiä oikeusvaltion yleispätevistä normeista tuskin hel-
pottaisi vähiten yhteiskunnallista valtaa omaavien marginaaliryhmien mah-
dollisuuksia tuoda näkemyksiään julkisen keskustelun piiriin. Siksi keskus-
televan demokratian järkevyysvaatimukset, joiden perusteella julkisesta kes-
kustelusta voidaan sulkea pois toimijat, jotka eivät kunnioita kansanvallan
yhtenäisiä pelisääntöjä, muodostavat normatiivisen vähimmäisehdon osal-
listuvalle demokratialle: vaikka oikeuksien nimissä syrjitään ideologisia näke-
myksiä, jotka eivät muiden oikeuksia tunnusta, vain niin voidaan turvata
avoimen julkisen keskustelun jatkuvuus. Liberaalien muistutukset perustus-
laillisten oikeuksien suojan tarpeellisuudesta voivat kuulostaa rauhanajan
hyvinvointivaltioissa turhilta, mutta ilman tätä suojaa kansanvallasta voi vie-
läkin tulla vahvemman valta.

Lopuksi

Ajatus osallistuvasta ja tasa-arvoisesta kansanvallasta, jossa yhteisistä
asioista keskustellaan avoimesti ja kriittisesti ja jossa kansalaisilla on enem-

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29122

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


123

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

män vaikutusmahdollisuuksia kuin vain edustajien äänestäminen muutaman
vuoden välein, on epäilemättä houkutteleva. Tällaisen kansanvallan edes
epätäydellisen toteutumisen vähimmäisehdot ovat kuitenkin sananvapaus ja
kansalaisten tasavertaisuus lain edessä, joita ilman demokratia ei voi olla
avoin, osallistuva eikä tasa-arvoinen. Käytännössä liberaali oikeusvaltio on
ainoana järjestelmänä luonut institutionaaliset puitteet näiden ehtojen toteu-
tumiseksi.

Koska demokraattisten yhteiskuntien kulttuurisen ja etnisen moninaisuu-
den kasvu on tosiasia, johon myös kansanvallan rakenteiden ja sääntöjen on
sopeuduttava, avoin ja ennakkoluuloton keskustelu yhteiselon reiluista peli-
säännöistä on nyt tarpeellisempaa kuin koskaan. Tämä ei kuitenkaan tarkoi-
ta, että relativismi tai yhteisöjen kasvava erottelu omien arvomaailmojen pii-
riin olisi kansanvallan kannalta hyvä ratkaisu. Liberaalin järjestelmän vah-
vuus valistusajalta lähtien on ollut sen kyky löytää yhteisiä pelisääntöjä, joi-
den puitteissa arvomoninaisuus ja omatunnonvapaus ovat mahdollisia. Li-
beralismin kriitikoilta unohtuu helposti, että ”toisenlaisissa” yhteiskunnissa
poliittisten vapauksien puuttumisen lisäksi myös vähemmistöjen syrjintä on
usein avoimen anteeksipyytelemätöntä ja sosiaaliset hierarkiat huomattavasti
jyrkempiä kuin liberaalidemokraattisissa oikeusvaltioissa.

On edelleen aiheellista kysyä, mitä uutta keskustelevan demokratian teo-
ria tuo normatiiviseen demokratiakeskusteluun, jos sen välttämätön edelly-
tys on liberaali oikeusvaltio. Tärkein ero perinteisen liberaalin teorian ja kes-
kustelevan demokratian välillä näyttää olevan, että kun perinteisessä libera-
lismissa yksilön oikeuksien ja vapauksien toteutuminen on nähty politiikan
päämääränä ja kansanvallan rooli on ollut lähinnä puolustaa näitä oikeuksia
vallanpitäjien mielivallalta, keskustelevassa demokratiassa oikeusjärjestel-
mä nähdään kansanvallan lähtökohtana ja tavoitteena on lisätä poliittisen
päätöksenteon avoimuutta ja avata uusia keskustelukenttiä ja osallistumisen
väyliä. Keskusteleva demokratia kohtelee oikeuksia joustavammin kuin pe-
rinteinen liberalismi ja varsinkin valistusajan ”luonnonoikeuksien” teoriat.
Vaikka jotkut perusoikeudet ovat välttämättömiä demokratian jatkuvuuden
kannalta eivätkä siksi voi olla neuvoteltavissa niin kauan kuin kansanvaltai-
nen järjestelmä halutaan säilyttää, oikeudet nähdään – osin juuri postmoder-
nin kritiikin valossa – nimenomaan poliittisten päätösten tuloksena. Siksi
keskustelevassa demokratiassa konkreettisten oikeuksien ulottuvuutta ja tul-
kintaa pidetään avoimen kansalaiskeskustelun kohteena eikä pelkästään oi-
keusoppineiden asiana. Benhabibin mukaan tämä on mahdollista perusoi-
keuksista tinkimättä:

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29123

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


124

Iivi Anna Masso

”Kun perustavanlaatuisia oikeuksia ja vapauksia rikotaan, demokratian peli
on keskeytetty ja se korvataan sotatilalla, sisällissodalla tai diktatuurilla; kun
demokraattinen politiikka on täydessä vauhdissa, keskustelu näiden samojen
oikeuksien merkityksestä ja siitä, minkälaista käytöstä ne mahdollistavat ja
minkälaista eivät, niiden ulottuvuudesta ja toteuttamisesta, onkin politiikan
varsinainen sisältö.”35

Kuten yllä on todettu, tosiasiallinen päätöksenteko olemassa olevissa demo-
kratioissa ei ole läheskään täydellisen tasavertaisen osallistuvan demokra-
tian kaltainen ja epätäydellisessä maailmassa se voi tuskin täysin sellaiseksi
tulla. Normatiivisena ihanteena keskusteleva demokratia antaa kuitenkin
hyviä ohjeita avoimuuden ja demokraattisen tasa-arvon lisäämiseksi. Tasa-
arvoisen demokratian uskottavan toteutumisen tiellä on monia vakavia es-
teitä, kuten esimerkiksi vallan keskittyminen ja etääntyminen yksittäisistä
kansalaisista, keskustelutilaisuuksien rajallisuus, talouden ja poliittisen val-
lan tasapainottamisen vaikeus sekä monien kansalaisten marginalisoitumi-
sen vaara. Vaikka monien kriitikkojen puheista voisi toisin päätellä, oikeus-
valtion kansalaisille tarjoama lain suoja on tuskin osa edellä mainituista on-
gelmista tai niiden aiheuttaja, pikemminkin päinvastoin – silloinkin kun ai-
van kaikki kansalaiset, ryhmät tai liikkeet eivät toistensa tasavertaisista oi-
keuksista pidä.

Lähteet

Barry, B.: Culture and Equality. Cambridge, Mass.: Harvard University Press 2001.
Benhabib, S.: Situating the Self: gender, community and postmodernism in contemporary

ethics. Cambridge: Polity Press 1992.
Benhabib, S.: Toward a Deliberative Model of Democratic Legitimacy, teoksessa Benhabib,

S. (ed.): Democracy and Difference: Contesting the Boundaries of the Political. Prince-
ton: Princeton University Press 1996.

Benhabib, S.: The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era. Princeton
and Oxford: Princeton University Press 2002.

Brown, W.: States of Injury: Power and Freedom in Late Modernity. Princeton: Princeton
University Press 1995.

Brown, W.: Politics out of History. Princeton: Princeton University Press 2001.
Brown, W.: Tolerance in/as Civilisational Discourse, Rediscriptions 2004, vol. 8, Jyväskylä:

SoPhi, s. 52–84.

35 Benhabib 1996, s. 80 (kirjoittajan oma käännös).

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29124

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


125

KESKUSTELEVA D E M O K R ATIA JA  P E RUSTUSLAILLINEN OIKEUSVALTIO

Chambers, S.: Reasonable Democracy: Jürgen Habermas and the Politics of Discourse. Ith-
aca and London: Cornell University Press 1996.

Cohen, N.: What’s Left? How Liberals Lost Their Way. London: Fourth Estate 2007.
Gaus, G.: Reason, Justification, Consensus – Why Democracy Can’t Have It All, teoksessa

Bohman, J. – Rehg, W. (ed.): Deliberative Democracy: Essays on Reason and Politics.
Massachusetts: MIT Press 1997.

Habermas, J.: Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law and
Democracy. Cambridge: Polity Press 1996.

Holmes, Stephen: Passions & Constraint: On the Theory of Liberal Democracy. Chicago
and London: The University of Chicago Press 1995.

Isaac, J. – Filner, M. F. – Bivins, J.: American Democracy and the New Christian Right: a
critique of apolitical liberalism, teoksessa Shapiro, I. – Hacker-Cordón, C. (ed.): Democ-
racy’s Edges. Cambridge: Cambridge University Press 1999.

Jung, C.: Between liberalism and a hard place, teoksessa Shapiro, I. – Hacker-Cordón, C.
(toim.): Democracy’s Edges. Cambridge: Cambridge University Press 1999.

Mahmood, S.: Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton:
Princeton University Press 2004.

Mouffe, C.: The Democratic Paradox. London & New York: Verso 2000.
Mouffe, C.: On the Political. London & New York: Routledge 2005.
Okin, S. M.: Is Multiculturalism Bad for Women, teoksessa J. Cohen, M. Nussbaum, M.

Howard (ed.): Is Multiculturalism Bad for Women? Princeton: Princeton University Press,
1999.

Shachar, A.: Multicultural Jurisdictions: Cultural Differences and Women’s Rights. Cam-
bridge: Cambridge University Press 2001.

Wolin, R.: The Seduction of Unreason: The Intellectual Romance with Fascism from Ni-
etzsche to Postmodernism. Princeton and Oxford: Princeton University Press 2004.

Young, I. M.: Justice and the Politics of Difference. Princeton New Jersey: Princeton Univer-
sity Press 1990.

Young, I. M.: Communication and the Other: Beyond Deliberative Democracy, teoksessa
Benhabib, S. (ed.): Democracy and Difference: Contesting the Boundaries of the Politi-
cal. Princeton: Princeton University Press 1996.

Young, I. M.: Inclusion and Democracy. New York: Oxford University Press 2000.

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29125

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


126

Iivi Anna Masso

Masso.pmd 21.11.2007, 14:29126

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


127

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

.............................................................................................................................................................................

Kimmo Nuotio

Eettistä vai moraalista oikeutta?

Oikeusvaltio monikulttuurisuuden paineessa

1 Jätettäköön tässä maininnan varaan, että esimerkiksi hallituksen esityksellä tai valiokun-
nan lausunnolla tai mietinnöllä voi luonnollisesti olla lain esitöinä myös oikeudellista mer-
kitystä, mikä aktualisoituu, kun säädettyä lakia aikanaan oikeuskäytännössä tai hallinnossa
sovelletaan.

Aluksi

Yksi oikeusvaltion tunnusmerkeistä on, että oikeusjärjestys on erotettavissa
muista normatiivisista järjestyksistä, kuten yhteisöllisestä moraalista, uskon-
non normeista jne. Oikeusjärjestys ei oikeusvaltiossa myöskään ole suoraan
ja välittömästi vallan väline, vaan oikeusjärjestys itse sääntelee suhdettaan
valtaan. Oikeuspositivistinen lähtökohta oikeusjärjestyksen tietynlaisesta it-
senäisyydestä nostaa polttavaksi kysymyksen oikeuden suhteesta politiik-
kaan. Politiikka nimittäin edustaa hyväksyttävää vallan puuttumista oikeu-
den tilaan.

Jürgen Habermasin oikeusvaltion rekonstruktiossa selvitetään oikeuden
legitiimisyyden ehtoja tavalla, joka on tärkeä tämän artikkelin teeman näkö-
kulmasta. Habermasin analyysissä oikeusvaltion oikeus pakottaa poliittisen
vallan tiettyihin muotoihin ja menettelyihin. Nämä ilmenevät yhtäältä val-
tiosääntöön kirjattuina ja siten institutionalisoituina perusoikeuksina ja toi-
saalta näitä perusoikeuksia konkretisoivina menettelyinä. Esimerkiksi kan-
salaisten poliittiset oikeudet perustelevat poliittiset vaalit niihin liittyvine
oikeuksineen, mikä puolestaan ilmentää vallan juontumista kansalta ja siten
kansansuvereniteettia. Poliittista diskurssia oikeudellisista kysymyksistä
käydään, kun päätetään politiikan sisällöistä, esimerkiksi silloin, kun edus-
kunnassa säädetään jokin tietynsisältöinen laki, joka sitten saatetaan voi-
maan. Oikeusvaltiossa lainsäädäntömenettelyn tulee olla oikeudellisesti sään-
nelty. Silti sen sisältö on poliittista päätöksentekoa.1

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29127

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


128

Kimmo Nuotio

2 Ks. laajaa esitystä aiheesta Tuori 2000, s. 89–136.
3 Habermas 1992, s. 468–537.
4 Mts. 528.

Habermasin ajatuksena on, että valtaa voidaan kahlita edellyttämällä dis-
kurssietiikan ohjelman mukaan, että jokaisella asianosaisella tulee olla mah-
dollisuus osallistua itseään koskevaan päätöksentekoon. Vapaalla ja moni-
puolisella keskustelulla voidaan parhaiten taata päätösten järkevyys. Kukaan
yksittäinen henkilö ei saa etukäteen eikä diskurssin kuluessa sanella loppu-
tulosta, vaan on parempi, että päätöksentekoa johtavat menettelysäännöt.
Demokraattisessa oikeusvaltiossa kansansuvereenisuus toteutuu erityisellä
tavalla. Valta tukee alistetuksi oikeudelle ja samalla diskurssien ilmentämäl-
le kommunikatiiviselle rationaalisuudelle. Lainsäädäntö on siten yhteisön
itselleen asettamaa. Elämismaailman ja systeemin välittäjäksi tulee kansa-
laisyhteiskunta ja sen tärkeänä osana julkisuus. Habermasin laajaan teoriaan
ei ole tarpeen tässä paneutua kaikissa yksityiskohdissaan.2

Habermas tulkitsee oikeuden ja yhteiskunnan suhdetta oikeusparadigma-
käsitteensä avulla.3 Muodollista oikeusvaltiota vastasi liberaalin oikeuden
malli, jossa valtio ei ottanut tehtäväkseen vastata yhteiskunnan aineellisiin
tarpeisiin, vaan säänteli oikeusjärjestystä ulkoisena muotona. Sosiaalinen
hyvinvointivaltio puolestaan pyrki viemään oikeusvaltiota sisällöllisempään
suuntaan, kun esimerkiksi taloudellisia, sosiaalisia ja sivistyksellisiä oikeuk-
sia ryhdyttiin takaamaan ja toteuttamaan lainsäädännön keinoin. Sosiaalisen
hyvinvointivaltion malli kuitenkin ajautuu kehittyessään yhä jyrkentyvään
vastakohtaan liberalistisen oikeusvaltion mallin kanssa, mistä seuraa jännit-
teitä. Habermas muotoilee proseduraalisen oikeusparadigmansa ehdotukseksi
sellaisesta muodollisesta, menettelyistä oikeutuksensa johtavasta oikeusval-
tiomallista, joka pyrkii välttämään kahden edellisen mallin ongelmat. Se ei
kuitenkaan tule suoranaisesti korvaamaan kahta edellistä paradigmaa, vaan
tarkoitus on, että lainsäätäjää harkitsee, mikä kolmesta mallista kulloinkin
parhaiten sääntelyyn soveltuu.4

Iivi Anna Masson artikkelissa (s. 105–125) on käyty läpi tämän hetken
keskustelua ns. deliberatiivisesta demokratiasta. Onkin selvää, että sitoutu-
minen kansanvaltaisen osallistumisen ihanteeseen, jolla oikeutetaan myös
oikeuden kautta tapahtuva vallankäyttö, merkitsee vasta alustavaa vastausta
kysymykseen oikeuden ja politiikan keskinäisestä suhteesta. Demokratialla
voidaan tarkoittaa huomattavasti enemmän kuin vain enemmistöpäätökseen
perustuvaa päätöksentekoprosessia, ja on syytä tarkoittaakin, jos halutaan

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29128

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


129

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

5 Ks. Luhmann 1993. Suomeksi Luhmannin yhteiskuntateoriaa ja sen osana esiintyvää oi-
keuden systeemiteoriaa on käsitelty artikkelissa Jääskinen 1988.

pitää kiinni esimerkiksi siitä, ettei demokraattinen oikeusvaltio muuta vasta-
kohdakseen. Habermasille demokratia liittyy diskurssietiikkaan ja moraa-
liin. Oikeuden diskurssiteoria puolestaan liittyy laajempaan yhteiskunnan
kommunikaatioteoriaan, jossa julkinen keskustelu oikeudesta asettuu laa-
jempaan asiayhteyteensä.

Tässä kirjoituksessa pyrin esittämään joitakin alustavia kommentteja seu-
raavista aiheista: 1) diskurssieettisen ja systeemiteoreettisen oikeus- ja yh-
teiskuntateorian näkemykset oikeuden ja politiikan suhteesta, 2) monikult-
tuurisuuden haaste oikeuden hyväksyttävyyttä koskevalle teoretisoinnille ja
3) tunnustusteorioiden mahdollinen anti oikeuden ja politiikan suhdetta teo-
retisoitaessa.

Diskurssietiikasta ja systeemiteoriasta

Habermasin normatiivinen rekonstruktio demokraattisen oikeusvaltion pe-
riaatteista merkitsee yritystä muotoilla yleispätevä teoria poliittisen vallan-
käytön justifikatorisista ehdoista. Tuo teoria tukeutuu eräisiin luhmannilai-
sen systeemiteorian lähtökohtiin, mutta lisää niihin normatiivisten pätevyys-
vaatimusten näkökulman.

Luhmannin teoriassa ei ole kyse yhteiskunnallisen vallankäytön hyväk-
syttävyydestä vaan oikeuden systeemiluonteen esittämisestä. Oikeus kuuluu
yhteiskunnan systeemiin sen yhtenä osasysteeminä. Oikeus on systeemiteo-
rian mukaan sillä tavoin suljettu systeemi, että jokainen oikeusjärjestelmän
tilan muutos perustuu päätökseen, joka on osa oikeussysteemiä itseään. Oi-
keus koostuu toiminnasta ja kommunikaatiosta. Oikeus on autopoieettinen,
omalakisesti kehittyvä systeemi, koska se itse sääntelee omaa kehitystään ja
asettaa sille rajat. Oikeuden raja ympäristöönsä on keskeinen. Oikeus raken-
tuu oikean ja väärän, tai oikeastaan oikeudenmukaisen ja oikeudenvastaisen,
koodille, eikä mikään muu systeemi koodaa käyttäytymistä samalla tavalla
kuin oikeussysteemi. Oikeuden funktiona on vakauttaa käyttäytymisodotuk-
sia, mutta ei sen sijaan mikään tätä pidemmälle ulottuva yhteiskunnallinen
integraatio. Oikeus on kognitiivisesti avoin, mutta operatiivisesti suljettu jär-
jestelmä. Luhmannin ajattelussa myös kommunikaatiolla on merkitystä,
koska kommunikaation avulla voidaan ylittää sosiaalisten systeemien rajo-
ja. Persoonat ja tietoisuudet eivät kuitenkaan voi systeemiä tavoittaa.5

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29129

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


130

Kimmo Nuotio

6 Luhmann 1993, s. 275.
7 Tuori 2007, s. 17–21.
8 Ks. teorioiden erosta Neves 2000, erit. s. 69–98.

Luhmannilaisen systeemiteorian kannalta oikeusvaltion ja oikeusjärjes-
tyksen koetinkivenä on autopoieettisuus. Jos esimerkiksi valta pääsisi suo-
raan sanelemaan oikeusjärjestyksen sisältöjä, oikeus ei olisi kehittynyt auto-
nomiseksi sosiaaliseksi systeemikseen, vaan olisi edelleen kiinni muissa so-
siaalisissa systeemeissä. Oikeuden ja politiikan yhteyttä Luhmann kuvaa
rakenteellisen kytkennän käsitteen avulla. Ennen muuta valtiosääntö mer-
kitsee aluetta, jolla politiikan ja oikeuden systeemien yhteys toteutuu. Ra-
kenteellisen kytkennän ansiosta sekä politiikan että oikeuden järjestelmät
voivat kehittyä yhä monimutkaisemmiksi ja erikoistuneemmiksi.

Tuori kiinnittää huomiota siihen, että Luhmannin systeemiteoriassa oi-
keustiede ei saa erityistä roolia, sillä oikeustiede ei edusta oikeutta toiminta-
järjestelmänä eivätkä oikeustieteessä tehtävät päätökset aikaansaa muutok-
sia oikeussysteemissä. Oikeustiede on kuitenkin tarpeen oikeusjärjestyksen
(itse)kuvauksessa ja siinä mielessä sekin kuuluu oikeussysteemiin. Lainop-
pi takaa systeemin säilymisen oikeuden muutoksista huolimatta.6 Tuorin
mukaan systeemiteoria pulmallisesti kiistää oikeustieteen merkityksen tie-
teellisen käytännön ohella oikeudellisena käytäntönä.7

Systeemiteoreettinen tulkinta tekee oikeutta sille ajatukselle, että oikeus-
systeemiä havainnoidaan aina sisältäpäin, sisäisestä näkökulmasta, kun kyse
on oikean ja väärän koodin tarkoittamasta normatiivisesta arvioinnista. Sys-
teemiteoriassa tämä normatiivisuus ei sinänsä merkitse vahvan olemista ja
pitämistä koskevan jaon hyväksymistä, vaan tuo ero tulkitaan semanttiseksi.
Se ilmenee juuri systeemin erillisyytenä ympäristöstään. Puhe oikeuden voi-
massaolosta merkitsee ainoastaan tällaista sitoumusta.

Habermas ei tyydy luhmannilaisen systeemiteorian tapaan kuvaamaan
oikeuden systeemin itsenäistymistä ja kehittymistä yhä monimutkaisemmak-
si, vaan haluaa osoittaa rekonstruktiollaan oikeusjärjestyksen legitiimisyy-
den ehdot. Legitiimin järjestyksen ominaisuuksiin kuuluu, että se oikeuttaa
vallankäytön ja tukee sosiaalista integraatiota. Tältä kannalta on olennaista,
että oikeuden periaatteet ovat juurtuneet elämismaailman tasolla yhteisön
jäsenten normatiivisiin vakaumuksiin. Keskeisintä ei niinkään ole, kuten
systeemiteoriassa, oikeuden ja sen ympäristön välinen raja, vaan oikeuden
kaksinaisluonne systeeminä ja osana elämismaailmaa. Luhmannille puoles-
taan oikeuden täysi autonomia nimenomaan edellyttää irtoamista moraali-
sista rajoituksista ja moraalisen legitimaation tarpeesta.8

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29130

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


131

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

9 Ks. esim. Habermas 1992, s. 106–108.
10 Habermas 1992, s. 196–201.

Habermasille oikeuden tarpeellisuus seuraa osaltaan myös siitä, että oi-
keusjärjestys täydentää moraalia, joka postkonventionaalisessa yhteiskunnassa
menettää asemiaan. Demokratiaperiaate ilmentää moraalista periaatetta, joka
edellyttää diskurssietiikan mukaisia menettelyitä päätettäessä poliittisesti oi-
keuden säännöistä. Poliittinen järjestelmä ja sen osana poliittinen julkisuus
välittävät yhteisön eettisiä ja moraalisia kannanottoja oikeusjärjestykseen. Eet-
tiset arvokysymykset, jotka politiikassa on asetettava yleisestä yhteisön jä-
senten me-perspektiivistä, heijastavat lopputulokseltaan tiettyjä yhteisön ar-
vokannanottoja. Habermasille moraali on etiikkaa lähempänä oikeutta, sillä
kumpikin, moraali ja oikeus, eräässä mielessä asettuvat yksilöiden toiminnan
reunaehdoiksi sanelematta sitä, kuinka tulee toimia. Toimintavapauden tar-
kempi käyttö jää siten ihmisten itsensä harkittavaksi ja päätettäväksi.

Elämismaailman tasolla maailma on hajautunut, koska eri yksilöt näkevät
ja kokevat tilanteensa eri tavalla ja rakentavat identiteettinsä vain osaksi sa-
moista rakennuspuista. Ei ole sellaista yhteisöä, joka havainnoisi ympäristö-
ään sellaisenaan. Yhteisön läsnäoloa edustaa kulttuuri. Oikeus legitiiminä
järjestyksenä kuuluu sekin ilmiönä myös elämismaailman tasolle, joten Ha-
bermasille oikeus ei edusta pelkästään systeemiä.9

Habermasin mukaan käytännöllisen järjen alalla pragmaattiset, eettiset ja
moraaliset kysymyksenasettelut nostavat harkinnassa esiin erilaisia piirteitä.
Pragmaattisuus koskee toimijan välineellistä pyrkimistä johonkin tavoittee-
seensa, kun taas eettisyys koskee hyvyyttä ja moraalisuus normatiivista oi-
keellisuutta. Habermasille eettis-poliittiset kysymykset edustavat kollektii-
vista hermeneuttista teemaa, jossa tietty yhteisö pyrkii keskuudessaan dis-
kurssin keinoin pohtimaan jakamiaan arvoja ja sitä kautta omaa identiteet-
tiään. Tuo yhteisön identiteetti muuttuu historian kuluessa. Habermasille eet-
tis-poliittista diskurssia täydentää vielä moraalinen diskurssi varmistamassa
sitä, että esitetty normi täyttää yleistettävyyden vaatimuksen ja että se vastaa
yhtäläisesti jokaisen etuja. Moraalisuus edellyttää, että jokaisen tulee voida
vaatia jokaiselta normin seuraamista normin soveltamisen ehtojen täyttyes-
sä. Moraalisuudessa näkökulma laajenee yhteisön jäsenen näkökulmaa laa-
jemmaksi.10

Systeemiteoreettinen analyysi oikeusjärjestyksestä on tärkeä siinä mie-
lessä, että siinä kiinnitetään huomiota oikeuden erityisiin rakenteisiin. Sa-
malla voidaan luoda diagnostiikkaa sellaisia tilanteita varten, joissa oikeus-

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29131

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


132

Kimmo Nuotio

11 Viimeksi mainituista ks. esim. Ladeur 1988, s. 272–276.
12 Habermas 1994, s. 121.

järjestys ei olisi onnistunut itsenäistymään muista sosiaalisista systeemeistä
tai elämismaailmasta. Systeemiteorian lohduttomiin lopputulemiin kuuluu,
ettei oikeusjärjestelmässä voida esittää oikeuden voimassaolon lisäksi kysy-
myksiä oikeuden legitimiteetistä. Sellainen kysymys ei nimittäin ole oikeu-
dellisesti mielekäs. Oikeuden koodia ei voida soveltaa oikeuteen itseensä.
Itse asiassa oikeudella ei edes ole sellaista subjektia, joka voisi tällaisen ky-
symyksen esittää. Oikeusjärjestys on itsessään systeemi, joka, kuten kaikki
systeemit, havainnoi omaa tilaansa. Luhmannin systeemiteoriassa oikeus
nähdään yhtenäisenä rakenteena, mikä erottaa hänen mallinsa hajautuneem-
mista postmodernien teoreetikoiden, kuten Karl-Heinz Ladeurin, kehitelmis-
tä.11

Myös diskurssieettinen teoria Habermasin edustamassa muodossa näkee
oikeuden systeeminä. Oikeuden legitimiteetti on ensisijaisesti poliittisen jär-
jestelmän tuotetta. Säädännäinen oikeus asettaa ihmisille velvollisuuksia ja
se voi edellyttää tietynlaista käyttäytymistä. Säädännäinen oikeus ei kuiten-
kaan voi velvoittaa ketään noudattamaan lakia jostakin tietystä erityisestä
motiivista, vaan riittää, että sitä noudatetaan. Habermasin mukaan lakia tu-
lee kuitenkin aina olla mahdollista noudattaa kunnioituksesta lakia ja oikeutta
kohtaan.12

Monikulttuurisuuden kysymyksestä

Yksi nykyelämän olennaisimpia muutoksia, joka koskee poliittisen yhteisön
luonnetta, on tuollaisten yhteisöjen hajautuminen. Kansallisvaltiota vastasi
ideaalityyppisesti yhtenäinen kansa, ja eurooppalaiset valtiot erityisesti 1800-
luvulla toteuttivat yhä selvemmin tällaista kansallisvaltioajatusta. Valtiossa
eläviä yhdistivät jaettu kieli ja kulttuuri, yhteinen historia, yhteinen usko ja
jopa yhteinen etninen tausta. Pohjoismaat ovat edustaneet suhteellisen vah-
vasti mainittua kansallisvaltioajatusta. Globalisaation myötä esimerkiksi
EU:n alueella toteutuu entistä laajemmin henkilöiden vapaa liikkuvuus. Po-
liittisen yhteisön jäsenet jakavat yhä vähemmän tällaisia heitä yhteen liittä-
viä ominaisuuksia. He sanalla sanoen eroavat kulttuuritaustaltaan.

Esimerkiksi rikosoikeuden normistossa on voitu suhteellisen luontevasti
lähteä siitä, että rikosoikeuden järjestelmän ydinsisältö on ilman muuta jo-

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29132

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


133

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

13 Tuori 2007, s. 130.

kaisen yhteisön jäsenen tunnettavissa ja tiedettävissä. Niin sanotuissa mala
in se -rikoksissa, kuten tappo ja varkaus, jotka ovat rikoksia yhteisön kes-
keistä moraalikoodia vastaan ja siis ”itsessään väärin”, ei ole voinut päteväs-
ti erehtyä teon oikeudellisesta luonteesta. Sen sijaan mala prohibita -rikok-
sissa, jotka ”ovat väärin, koska ne on kielletty”, tällainen oletus ei välttämät-
tä päde yhtä hyvin.

Rikosoikeuden normisto ei kuitenkaan tyhjenny oikein/väärin -koodin
asettamiseen ja vahvistamiseen. Esimerkiksi tappamisen kielto tai vaikkapa
kidutuksen kielto ovat lähtökohtina hyvinkin selviä ja näitä lähtökohtia voi
pitää moraalisen periaatteen ilmauksena. Ne ilmentävät yhtä aikaa sekä yh-
teisön eettistä käsitystä hyvästä että yleisempää normatiivista kannanottoa
tekojen moraalisuuteen. Tästä ei kuitenkaan vielä voi päätellä, miten tappo
tarkkaan ottaen tulisi määritellä ja mitä esimerkiksi tahallisuus tapon yhtey-
dessä voi merkitä. Tällaiset kysymykset vaativat oikeudellista työstämistä,
minkä vuoksi ne ilmentävät oikeuskulttuurin tilaa.

Kaarlo Tuori on kiinnittänyt huomiota siihen, että se yhteiskunnan moni-
arvoistuminen, joka ilmenee erilaisia arvoja edustavien ja jakavien eettisten
yhteisöjen muodostumisena, ei sinänsä vielä ole välttämättä kohtalokasta oi-
keusjärjestyksen yhtenäisyyden kannalta.13 Tällainen yhteiskunnan fragmen-
toituminen saattaisi nimittäin merkitä vastaavaa oikeudellista fragmentoitu-
mista, jos oikeudelliset kiistat alkavat näyttää entistä enemmän poliittisilta.
Tämä voisi tukea sitä oikeudellista pluralismia tai jopa oikeusrealismia edus-
tavien teoreetikoiden kantaa, että oikeudellisessa tulkinnassa on viime kädes-
sä kyse valtapelistä eikä oikeuden sisäisin kriteerein ratkeavasta ongelmasta.

Tuori perustelee kantaansa erottamalla Habermasia seuraten etiikan ja
moraalin toisistaan. Edellinen koskee ns. vahvat arvot jakavia yhteisöjä, kun
taas jälkimmäisessä on kyse sellaisista konfliktinratkaisusäännöistä, jotka
eivät edellytä saman eettisen vakaumuksen ja hyväkäsitysten jakamista. Tuo-
rin kielitekoteoreettisesti perustellussa mallissa oikeusperiaatteet ja moraa-
liperiaatteet edustavat käytännöllisen järjen moraalista ulottuvuutta ja siten
selvästi yleisempää järkeä kuin yhteisöllisiin arvoihin kiinnittyvä etiikka.
Tästä Tuori saa aiheen katsoa, että eettisten kysymysten kiistanalaisuudesta
ei välttämättä vielä seuraa se, että näin syntyvät konfliktit, ovat ne sitten
luonteeltaan oikeudellisia tai muuntyyppisiä, muuntuisivat poliittisiksi. Eet-
tiset konfliktit kanavoituvat kyllä poliittisiksi, mutta ilmeisesti ne oikeuden
kentällä kuitenkin järjestyvät moraali- ja oikeusperiaatteiden alaisuuteen.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29133

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


134

Kimmo Nuotio

14 Tuori 2000, s. 259.

Tuorin mallissa voi nähdä, kuten Habermasillakin, kantilaisia piirteitä,
koska oikea asetetaan hyvän edelle, ja juridisesti oikea asettuu samalla ta-
voin eettisesti oikean edelle. Tästä näkökulmasta oikeus säilyy perusteiltaan
kohtalaisen muuttumattomana, koska oikeusperiaatteet ilmentävät järkeä
yleisessä muodossaan.

Tuorin mukaan moderni oikeus pyrkii väistymään etiikan alueelta nimen-
omaan jättääkseen tilaa yksilöiden ja ryhmien aidoille arvovalinnoille. Tämä
koskee yhtä hyvin oikeudenalakohtaisia oikeusperiaatteita kuin ihmis- ja
perusoikeuksia. Esimerkiksi sananvapaus on ihmis- ja perusoikeus, joka an-
taa tilaa yksilöille ja ryhmille määrittää identiteettinsä itse sen sijaan, että
oikeusjärjestys pyrkisi tekemään sen heidän puolestaan. Tuorin mukaan oi-
keuden tehtäväksi tulee etiikan alueelta alkunsa saavien konfliktien ratkomi-
nen. Oikeuden, jotta se suoriutuu tästä tehtävästään, tulee Tuorin mukaan
jättää taakseen etiikan alue ja tukeutua sen sijasta yleisempään moraaliseen
järjenkäyttöön.

Tuori kuvaa eettisten arvojen ongelmaa oikeudessa termillä ”arvojen ty-
rannia”. Tärkeäksi näkökohdaksi tulee oikeuden itserajoitus. Tuorin mukaan
”oikeuden tulisi pitäytyä kansallisen identiteetin tasolla, toisin sanoen koko
oikeusyhteisön jakamissa vahvoissa arvoissa”. Tuori kuitenkin samalla mai-
nitsee siitä, että tällaiset vahvat arvot saavat pintatason ilmaisunsa erityisesti
valtiosäännön perusoikeusnormeissa, joita voi pitää ”paitsi perustavien mo-
raalisten prinsiippien, myös oikeusyhteisön jakamien vahvojen arvojen oi-
keudellisena vahvistuksena”.14

Esittäisin vastaavaan tapaan ajatuksen, että oikeusperiaatteilla voisi olla
välittävä rooli ja kahtalainen asema yhtä aikaa sekä moraalin että etiikan
alueella. Moraalista puolta edustaa oikeusperiaatteiden sisältämä universaa-
li järki ja oikeusperiaatteiden kyky nousta hyvän kysymysten yläpuolelle.
Tämä suojaa oikeusperiaatteita esimerkiksi utilitaristisilta vaikutteilta, kos-
ka oikeusperiaatteiden normatiivinen asema ei tämän mukaisesti perustu niillä
oleviin hyödyllisiin seurauksiin, vaan tästä riippumattomaan moraaliseen
tukeen. Eettistä puolta edustaa oikeusperiaatteiden kyky mukautua arvoky-
symyksissä kulttuurisiin tulkintoihin.

Oikeudellisesti konkretisoidut oikeusperiaatteet eivät nimittäin asetu uni-
versaalisina moraalisina periaatteina oikeudellisen ratkaisutoiminnan läh-
teeksi ja mittapuuksi, vaan kun ne tulevat säädännäisen ja kirjoitetun oikeu-
den alueelle, myös niitä koskien voidaan tehdä päätöksiä ja esittää tulkinto-

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29134

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


135

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

ja. Oikeusperiaatteet, olivat ne sitten perimmäiseltä luonteeltaan moraalipe-
riaatteita tai eivät, tulevat konkretisointinsa yhteydessä väistämättä eettis-
poliittisen harkinnan kohteeksi, koska niitä ei voida soveltaa suoraan moraa-
liperiaatteina. Tämä ei sinänsä merkitse sen kiistämistä, että oikeudelliset
periaatteet toki asettavat moraalisia ehtoja sille, miten yhteisö voi eettis-po-
liittisesti hyvänsä määritellä.

On ilman muuta tärkeää huomata liberaalin oikeuden yhteys moraaliperi-
aatteisiin, koska se merkitsee samalla tiettyä puuttumattomuutta ihmisten
elämään. Eettistä kysymystä arvoista ja hyvästä elämästä ei ainakaan tule
säädellä julkisen vallan toimin holhoavasti, koska tämä olisi vastoin yksi-
tyisautonomian ajatusta. Julkisen autonomian käytöstä, poliittisesta toimin-
nan tuloksena säädetystä oikeudesta, voi kuitenkin seurata päteviä rajoituk-
sia yksityisautonomian käytölle. Poliittisin päätöksin voidaan päättää antaa
merkitystä esimerkiksi tietyille sisällöllisillekin eettisille vakaumuksille ja
hyväkäsityksille.

Rikosoikeudellinen laillisuusperiaate esimerkiksi sanelee ehtoja rikoslain-
säädännön laatimiselle, mutta ehtojen tarkempi työstäminen jää oikeustie-
teen, lainsäätäjän ja oikeuskäytännön tehtäväksi. Laillisuusperiaatteesta voi-
daan esittää erilaisia tulkintoja, ja joskus voi olla perusteita myös poiketa
laillisuusperiaatteen vaatimuksista.

Väittäisin, että juuri monikulttuurisessa yhteiskunnassa, jossa esiintyy eri-
laisia kilpailevia ryhmäkuntaisia käsityksiä eettisesti hyvästä, tulee entistä
välttämättömämmäksi harkita, mikä merkitys hyväkäsitysten eroilla on yh-
teisön lainsäädännössä ja lainsoveltamisessa. Tätä voi rikosoikeuden esimerk-
kialueella kuvata siten, että mala in sen alue supistuu mala prohibitan hy-
väksi. Ja mala in se lisäksi voidaan jakaa kahdenlaiseen väärään: täysin yleis-
pätevästi moraalisesti väärään ja yhteisön eettisen vakaumuksen ilmentä-
mään väärään. Mala prohibita puolestaan saattaa sisältää sellaistakin laissa
kiellettyä väärää, jota yhteisössä ei pidetä eettisesti vääränä vaan joka on
ainoastaan koettu välttämättömäksi syystä tai toisesta saattaa rangaistavuu-
den piiriin.

Rikoslailla koetetaan yhä useammassa tapauksessa vahvistaa vääräksi ja
moitittavaksi sellaisiakin käyttäytymistapoja, joita ei kaikissa yhteiskunnan
piireissä sellaisiksi koeta. Näkisin, että poliittinen järjestelmä tulee kohtaa-
maan tämän kehityksen myötä entistä vaikeampia haasteita. Erityisesti ri-
kosoikeudelle on nimittäin tunnusomaista, että sen tulisi välttää moralismia,
yhteisöllisten arvojen pakottamista, arvojen tyranniaa. Liberalistinen rikos-
oikeus on kautta aikojen noussut juuri tällaista moralismia vastaan. Tuorin

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29135

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


136

Kimmo Nuotio

15 Habermas 1992, s. 190–191.
16 Asia riippuu niistä perusteista, joilla lainmuutos toteutetaan.

mallissa tätä ongelmaa ei ole, koska se moraalisuus, jota oikeusjärjestys ko-
ettaa saada yhteiskunnassa tehokkaaksi, on universaalia moraalia, ei yhtei-
söjen eettisiä hyväkäsityksiä. Samalla on kuitenkin kysyttävä, eikö yhteisön
ja yksilöiden etiikalla ole kuitenkin muussa mielessä merkitystä. Eikö esi-
merkiksi eettinen yhteisöllisyys voisi asettaa kuitenkin omanlaisiaan reuna-
ehtoja hyvälle oikeuspolitiikalle? Ja eikö se voisi edellyttää nimenomaan
eettisten ryhmäkuntaisten konfliktien huomioon ottamista oikeudellisen sään-
telyn mahdollisuuksia ja muotoja harkittaessa?

Habermas korostaa sitä, että oikeus sääntelee tietyn yhteisön elämää konk-
reettisemmin kuin moraalinormit. Kysymys on muustakin kuin toistuvien
toimintakonfliktien ratkaisusta oikeudenmukaisuuden periaatteeseen nojau-
tuen, mikä olisi moraalinormien luonteenomainen tehtävä. Oikeusnormeja
koskevien perustelu- ja sovellusdiskurssien on avauduttava erityisesti eettis-
poliittisen järjenkäytön suuntaan, mainitsee Habermas.15

Yhteisöllisyydellä voi ajatella olevan erilaisia ilmenemismuotoja. Tietyn-
lainen oletettu lojaalisuus poliittista päätöksentekojärjestelmää kohtaan on
keskeinen oletus. Lähdetään siitä, että yksilön ja ryhmien tulee osaltaan orien-
toitua poliittisesti päätetyn oikeuden mukaan. Jos katolisessa maassa pääte-
tään olla sallimatta aborttia, tämä koskee myös ei-katolilaisia oikeusyhtei-
sön jäseniä. Jos taas toisessa maassa aborttia ei ole kielletty, ei kukaan saa
ryhtyä sitä julkisesti kieltämään ja estämään. Katolilaisessakin maassa voi
silti olla aihetta harkita, pystytäänkö julkisessa poliittisessa keskustelussa
perustelemaan tällainen vahva arvo koko oikeusyhteisössä ja siten kaikkia
koskevaksi.

Selvästi nimittäin esimerkiksi rikosoikeudellinen puuttuminen on merkit-
tävämpi päätös kuin päätös olla puuttumatta, eikä kriminalisoimatta jättämi-
nen merkitse samaa kuin salliminen (joskin kriminalisoinnin poistaminen
voitaneen toisinaan näin tulkita16). Abortin kieltävää lainsäädäntöä voi siksi
arvostella puuttumisena yksilönvapauteen toisin kuin päätöstä olla kieltä-
mättä aborttia. Abortin kieltäminen ilmentääkin eettistä hyväkäsitystä (ja sen
takana olevaa absoluuttista moraaliperiaatetta). Eettisesti moniarvoisessa
yhteiskunnassa voi olla mielekästä pyrkiä rajaamaan politiikan alueella teh-
täviä päätöksiä sillä kriteerillä, että vältetään vahvojen eettisten arvokysy-
mysten politisointia ja ratkaisun hakemista niihin politiikan keinoin. Demo-
kraattisen oikeusvaltion menettelyt luovat kuitenkin mahdollisuuksia ajaa

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29136

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


137

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

17 US Code collection, Title 42, § 1996a.
18 Ks. Jareborg 2001, s. 290–291.
19 Keskustelua rikosoikeuden ja monikulttuurisuuden suhteista on esitelty artikkelissa Ler-
nestedt 2007.

sellaisiakin poliittisia vaatimuksia, jotka tätä merkitsisivät. Oikeuksien jär-
jestelmä ja oikeuskulttuuri sekä eritoten erilaisten vähemmistöjen suojaksi
säädetyt oikeudet asettavat kuitenkin tiettyjä oikeudellisia reunaehtoja täl-
laiselle eettisestä hyvästä säätämiselle.

Esimerkiksi rikosoikeudessa on hyödyllistä huomata, että muodollisesta
yhdenvertaisuuden korostuksesta huolimatta rikosoikeus yhtä aikaa sekä
määrittää sallitun ja kielletyn (oikeudenmukaisen/oikeudenvastaisen) rajaa
että arvottaa oikeudenvastaiseksi havaittua.

Jokin tietty rikosoikeudellinen sääntely, kuten huumerikossääntely, voi
saada erilaisia vaikutuksia erilaisissa asiayhteyksissä. On merkitystä, käyte-
täänkö huumetta tavanomaisesti päihteenä, vai liittyykö käyttö esimerkiksi
ikiaikaiseen perinteeseen, kuten navajo-intiaaneilla peyote-huumeen käyttö
omissa seremonioissaan. Yhdysvalloissa kysymys on ratkaistu siten, että
huumerikosoikeudessa on tehty nimenomainen salliva poikkeussääntö lain-
säädännön tasolla koskien alkuperäiskansojen peyote-huumeen käyttöä.
Sääntelyn tarkoituksena on turvata alkuperäiskansojen tapojen ja kulttuurin
säilymistä.17

Vaikka tällaista nimenomaista sääntelyä ei olisikaan, kysymys peyote-
huumeen käytön merkityksestä intiaanikulttuurille voisi nousta oikeuden-
käynneissä esille siitä huolimatta (kuten on noussutkin). Kotimaisessa ri-
koslainopissa olisi tällaisessa yhteydessä voitu pohtia kysymystä esimerkik-
si sosiaaliadekvanssina tunnetun kirjoittamattoman poikkeussäännön valos-
sa. Vakiintuneen tavan vuoksi hyväksyttävä toiminta ei ole rangaistavaa, vaik-
ka se muodollisesti toteuttaisi jonkin rikostunnusmerkistön teonkuvauksen.18

Esimerkiksi pappi, joka ehtoollisella tarjoaa viiniä alaikäiselle, ei syyllisty
rikokseen. Eikä jääkiekkoilija, joka pelitilanteessa taklaa vastustajaa voimak-
kaasti saaden aikaan tälle mustelmia, syyllisty pahoinpitelyyn, vaikka peliti-
lanteen ulkopuolella vastaava menettely ilman muuta katsottaisiin rangais-
tavaksi pahoinpitelyksi. Sosiaaliadekvanssi ilmaisee hiljaisen normatiivisen
kannanoton, joka kyllä saatettaisiin voida perustella juridis-normatiivisesti,
jos tällainen nimenomainen kysymys asetettaisiin. Esimerkiksi jääkiekko-
pelin sääntöjen mukaisen taklauksen oikeutusta voidaan perustella suostu-
muskonstruktiolla: jokainen pelaaja suostuu siihen, mitä säännöt sallivat. 19

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29137

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


138

Kimmo Nuotio

Rikosoikeudessa arvottamisulottuvuus ilmenee myös siinä, että vaikka
esimerkiksi peyote-huumeen käyttö katsottaisiinkin rangaistavaksi, intiaa-
nin kyseessä ollessa saatettaisiin ottaa huomioon teon erityiset motiivit. Teko
saatettaisiin katsoa vähäiseksi ja anteeksiannettavaksi. Syyttäjä ja tuomiois-
tuin voisivat päättää toimenpiteistä luopumisesta, rikokseen saatettaisiin so-
veltaa rangaistuksen lieventämisperusteita jne.

On samalla selvää, että intiaanien erityiskohtelu voi johtaa jatkokysymyk-
siin. Miksi sitten peyote-huumeen käyttöä ei voida sallia muillekin? Merkit-
seekö tämä poikkeussääntö suuren enemmistön syrjimistä? Eikö tässä poi-
keta yhdenvertaisuudesta?

Yhdysvaltalainen ratkaisu, jossa poikkeus on luotu lain tasolla, on tyyli-
käs siinä mielessä, että näin voidaan demokraattisesti legitimoida sanottu
erityiskohtelu. Tämä tuottaa vahvemman aseman poikkeukselle kuin jos kyse
olisi tulkinnallisin keinoin ratkaisutoiminnassa tuotetusta poikkeussäännös-
tä. Lainsäätäjällä on lukuisia mahdollisuuksia ottaa vielä seuraaviakin aske-
leita. Se voi päättää laajentaa tai supistaa poikkeusta taikka poistaa sen ko-
konaan. Lainsäätäjä päättää, minkälaisia erotteluita se pitää merkityksellisi-
nä. Yhdenvertaisen kohtelun vaatimus voi merkitä yhdenvertaisuutta jonkin
tarkemmin määritellyn ryhmän sisällä.

Tarkastelen oikeusperiaatteiden yhteyttä moraaliperiaatteisiin ja niiden
yleispätevyyttä vielä yhden tärkeän esimerkin, nimittäin rikosoikeudelli-
sen hätävarjeluperiaatteen valossa. Hätävarjeluinstituutio on ikivanha ja se
on kehittynyt historian kuluessa. Hätävarjelu on välttämätöntä puolustau-
tumista oikeudetonta hyökkäystä vastaan. Instituutio kuuluu olennaisesti
rikosoikeuteen, koska oikean ei tarvitse väistyä väärän tieltä eikä kenen-
kään voi edellyttää uhraavan henkeään ja terveyttään oikeudenvastaisessa
hyökkäyksessä. Oikeusjärjestys, joka ei tällaista puolustautumista sallisi,
olisi vaarassa menettää perustavanlaatuisen legitimiteettinsä. Yleisellä ta-
solla hätävarjelu on oikeusperiaate, joka seuraa vahvasti moraalisesta jär-
jestä.

Nykyajan oikeudessa ei kuitenkaan hyväksytä hätävarjeluoikeutta ilman
lisäehtoja. Puhutaan hätävarjeluoikeuden sosiaalis-eettisistä rajoituksista.
Hätävarjelun käyttöä lapsia ja mielisairaita kohtaan on rajoitettu. Omena-
varasta ei saa ampua, vaikka se olisi ainoa tapa estää omenavarkaus. Hätä-
varjelussa saa voimaa käyttää vain sen verran kuin on tilanteessa normatii-
visesti puolustettavaa. Esimerkiksi Suomen rikoslaissa (RL 3:4.1 §) on
hätävarjeluoikeuden rajoitukset tunnustettu jo lain tasolla. Hätävarjeluoi-
keuden ilmentämä oikeusperiaate on tämän kehityksen myötä muuntunut

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29138

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


139

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

20 Ks. Nuotio 2004, s. 1280–1281.

ehdottomasta suhteelliseksi.20

Pidän järkevänä lähteä siitä ajatuksesta, että proseduraalisesti ymmärretty
oikeusvaltion normatiivinen rekonstruktio voi osoittaa legitiimiksi käytän-
nössä sellaistakin oikeutta, joka ilmentää eettisiä arvovalintoja ja jota voi
tulkita kulttuurisesti. Eettis-kulttuuristen konfliktien ratkaisu edellyttää oi-
keudelta sensitiivisyyttä tällaisten konfliktien merkityksille, ja vastaavasti
oikeus kohdatessaan tällaisia konflikteja voi kehittää tapoja ottaa näitä mer-
kityksiä huomioon. Menisin niin pitkälle, että sanoisin oikeuskulttuurin ni-
menomaan olevan olemassa oikeuteen sisältyvinä arvolähtökohtina, jolloin
se on tulkittavissa esiin oikeuden säännöistä ja periaatteista.

Oikeuksien ja ihmisarvon tunnustamisesta poliittista yhteisöä
konstituoivana aktina

Jo Habermasin normatiivisessa demokraattisen oikeusvaltion rekonstrukti-
ossa oli yhtenä ulottuvuutena oikeuksien tunnustaminen toinen toiselle. Teo-
reettisesti tämä askel edeltää oikeuksien institutionalisointia juridisina
(perus)oikeuksina oikeusjärjestelmässä. Tunnustusteorioita on käsitellyt Arto
Laitinen artikkelissaan edellä tässä kirjassa (s. 79–104). Hän korostaa sitä
lähtökohtaa, että tunnustussuhde aina on nimenomaan persoonien keskinäi-
nen. Kyse on siten siitä, minkä tyyppisiä oletuksia ja määrityksiä tuohon
persoonana olemiseen liitetään. Persoonien keskinäisen tunnustuksen suh-
teiden analyysi sijoittuu elämismuodon tasolle.

Vastavuoroinen tunnustaminen saattaa olla keskeinen elementti, kun poh-
ditaan oikeuden ja politiikan suhteita, siis myös niitä rajoituksia, joita ne
toisilleen asettavat. Vastavuoroinen tunnustaminen henkilöiden välisessä
suhteessa saattaisi nimittäin koskea paitsi oikeuksia, myös muuntyyppisiä,
selvemmin eettisiä periaatteita. Tällaiset laajemmat yhteydet voisivat osoit-
taa myös oikeusperiaatteiden kytkennän yhteisöllisiin taustaoletuksiinsa.
Esimerkiksi ihmisarvon tunnustaminen olisi yhteydessä siihen, ettei ketään
tule kohdella ihmisarvon vastaisesti. Näin suojattaisiin persoonia ja niiden
vapautta ja autonomiaa toisten persoonien tai julkisen vallan taholta tule-
vaa pakottamista tai vaikuttamista vastaan. Samalla luotaisiin myös edelly-
tykset esimerkiksi tasa-arvon ja oikeudellisen yhdenvertaisuuden periaat-
teille.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29139

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


140

Kimmo Nuotio

Tämä pätee myös toiseen suuntaan: oikeudellisista periaatteista voitaisiin
mahdollisesti lukea tämäntyyppisiä sitoumuksia. Esimerkiksi solidaarisuu-
den käsitettä voitaisiin analysoida tällä tavalla.21 Paul Ricoeur on korosta-
nut, että oikeudellinen tunnustaminen lisää itsensä tunnustamiseen (self-re-
cognition) uusia ulottuvuuksia, jotka koskevat yhtä aikaa normin universaa-
lia pätevyyttä ja toisen henkilön singulaarisuutta.22

Vastavuoroinen tunnustaminen voisi koskea statustyyppistä seikkaa, ku-
ten yhteisön jäsenyyttä ja yksilöiden keskinäistä tasavertaisuutta. Jollei yh-
teisössä lähdetä tällaisista eettisistä arvoista, lopputulos voi olla hyvinkin
erilainen. Jos esimerkiksi tunnustettaisiin säätyhierarkia oikeudelliseksi mer-
kittäväksi, ei oikeusperiaattein voitaisi yksinkertaisella tavalla hallita eri sää-
tyihin kuuluvien henkilöiden välisiä kiistoja. Apartheid-järjestelmät tarjoa-
vat uudemman historiallisen esimerkin tämäntyyppisistä statuseroille perus-
tuvista poliittisista järjestelmistä ja oikeusjärjestelmistä.

Sääty- ja kastijärjestelmät perustuvat yhdenvertaisuuden sijasta erilaisuu-
den tunnustamiseen. Tällainenkin tunnustus voi olla vastavuoroista, kuten
ehkä joissakin traditionaalisissa yhteiskunnissa. Tämä havainto nostaa esiin
ajatuksen siitä, että tunnustaminen voi liittyä ryhmään kuulumiseen ja olla
siten ryhmätason asia. Esimerkiksi kun jokin alistettu ryhmä kamppailee
saadakseen tunnustetun aseman, tämä voi merkitä juuri kamppailua yhtäläi-
sistä oikeuksista. Kamppailu voi tietysti yhtä lailla koskea pyrkimyksiä saat-
taa jokin ryhmä aikaisempaa heikompaan asemaan. Äärimmillään kyse voi
olla yhteisön jäsenyydestä poissulkemisesta. Myös erilaisen ryhmän sietä-
minen voidaan tematisoida tunnustamisen kysymyksenä.23 Positiivisen eri-
tyiskohtelun merkitys voisi niin ikään olla se, että tunnustetaan tarve paran-
taa jonkin ryhmän jäsenten asemaa ja siihen perustuvia menettelyitä ja jopa
oikeuksia.

Edellä viitattiin siihen, että alkuperäiskansojen kulttuurin suojaaminen
voi edellyttää erityissääntelyä jossakin kysymyksessä. Valtakulttuuri, jos täl-
laista käsitettä voi käyttää, tunnustaa sääntelyn myötä tuon kulttuurin suoje-
lun tarpeen. Vastaavasti myös alkuperäiskansan edustajat tietyllä tapaa nor-
matiivisesti ja tosiasiallisesti sitoutunevat vahvemmin poliittiseen yhteisöön,

21 Brunkhorst 2002, s. 9–20.
22 Ricoeur 2005, s. 196–201. Ricouer pitää ihmisen kykyä ottaa vastuuta teoistaan hyvin
läheisenä sille, että hän henkilönä kykenee osallistumaan rationaaliseen keskusteluun oi-
keuksista.
23 Galeotti 2002.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29140

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


141

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

jos heidän erityisasemansa perustuu tällaiselle yhteiselle oikeudelliselle tun-
nustamiselle.

Se, että oikeusperiaatteet mukautuvat eettisiin hyväkäsityksiin ja arvova-
lintoihin ja ovat kannanottoja niihin, merkitsee yhtä aikaa vahvuutta ja heik-
koutta. Vahvuutta ilmentää se, että oikeusperiaatteet viittaavat liberaalien
perusoikeuksien taakse, niitä pidemmälle, ilmentäen yhteisön jäsenten kes-
ken oikeusyhteisössä vallitsevia keskinäisiä sitoumuksia. Heikkoudesta on
kyse taas siinä mielessä, että eettiset arvokysymykset eivät suinkaan helpol-
la ja yksinkertaisella tavalla ratkea poliittisessa yhteisössä, vaan johtavat jat-
kuvasti kiistoihin ja ristiriitoihin, jotka voivat olla luonteeltaan poliittisia.
Kytkisin siten yhteen eettisesti virittyneen oikeuden ja politiikan. Se etiikka,
jota tässä tarkoitan, ei niinkään ole utilitaristisesti määriteltyä sääntöjen ta-
voiterationaalisuutta, vaan me-näkökulmasta tapahtuvaa yhteisön eettisten
arvojen määrittelyä, hermeneuttista itsereflektiota, joka toisinaan voi edel-
lyttää yksittäisiltä henkilöiltä ja ryhmiltä omien arvostustensa ja käytäntö-
jensä ”sensuuria” ja muuttamista. Itse asiassa oikeuksien laajeneminen kat-
tamaan taloudelliset, sosiaaliset, sivistykselliset ja kulttuuriset oikeudet, oi-
keuden ympäristöön, tulevien sukupolvien oikeudet ja niin edelleen, virittää
oikeuksien kentän niin laajaksi, että on vaikea kuvitella mitään oikeudelli-
sesti relevanttia kysymystä, jota ei voitaisi ottaa esille oikeuksia koskevana.
Samalla luonnollisesti mahdollisuudet kieltää joltakin hänen oikeutensa ja
olla tunnustamatta sellaista oikeutta kaiken aikaa laajenevat. Epäilemättä
myös tunnustussuhteet muuttuvat yhä monimutkaisemmiksi.

Se eettinen arvomaailma, joka tämän kehityksen myötä kietoutuu osaksi
positiivista oikeutta, on todellisuudessa seurausta oikeudenmukaisuuden aja-
tuksen eräistä piirteistä. Jos hyväksytään, että oikeudenmukaisuudella on
arvoa yhteiskunnassa, ymmärretään, että myös yhteisön oikeus sisältää kult-
tuurisesti ja poliittisesti ehdollistuneita kannanottoja oikeudenmukaisuuden
periaatteeseen. Esimerkiksi sosiaalisen oikeudenmukaisuuden käsitteellä
voidaan viitata huomattavasti laajempaan yhteisölliseen arvokäsitykseen kuin
mitä esimerkiksi vapausoikeuksien vastavuoroinen tunnustaminen voisi tar-
koittaa. Sosiaalinen oikeudenmukaisuus merkitsee, että ihmistä tulee lähes-
tyä tarpeineen ja heikkouksineen, ja itse asiassa poliittisen yhteisön konsti-
tuoiva akti voi sisältää myös tämänkaltaisen tunnustussuhteen. Rationalisti-
sen luonnonoikeusopin yhteiskuntasopimusteoriat sisälsivät tämänkaltaista
ainesta.

En väitä, että näin vahvasti järkeen ja etiikkaan perustuva oikeusteoria,
jonka aineksia olen edellä hahmotellut, olisi sellaisenaan puolustettavissa

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29141

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


142

Kimmo Nuotio

nykyaikana. Se saattaisi kuitenkin olla puolustettavissa samantyyppisenä
normatiivisena rekonstruktiona kuin millaiseksi Jürgen Habermas on oman
teoriansa tarkoittanut. Demokraattisen oikeusvaltion teoriaa voisi siten täy-
dentää jonkinlaiseksi malliksi hyvästä poliittisesta yhteisöstä. Tunnustusteo-
rioita on kehitelty nimenomaan normatiivisena yhteiskuntateoriana.

Esimerkiksi pohjoismaisessa oikeudessa yhtenä ilmeisenä vahvuutena on
se historiallinen perusjuonne, ettei pohjoismainen yhteiskunta missään his-
torian vaiheessa ole ollut niin hierarkkinen ja epätasa-arvoinen kuin mitä
oikeushistoria kertoo feodaaliajalla ja uuden ajan alussa tilanteen Keski-Eu-
roopassa ja monessa muussa maailman kolkassa olleen. Suhteellinen tasa-
arvo ja säätyerojen kohtuullisuus ovat tuottaneet sellaisen oikeusvaltion, jossa
olennaista on jokaisen ihmisen arvo. Samalla se on vahvistanut sosiaalisen
oikeudenmukaisuuden kysymysten käsittelyä ja läpilyöntiä politiikan pro-
sesseissa. Pohjoismainen oikeus saattaisi kertoa sentyyppisestä vastavuoroi-
sen tunnustamisen rakenteesta, joka ulottuu selvästi syvemmälle kuin vain
vapausoikeuksien tai vastaavien tunnustamiseen.24

Lähteet

Brunkhorst, H.: Solidarität. Von der Bürgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenossenschaft.
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2002.

Galeotti, A. E.: Toleration as Recognition. Cambridge UP, Cambridge 2002.
Habermas, J.: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demo-

kratischen Rechtsstaats. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1992.
Habermas, J: Struggles for Recognition in the Democratic Constitutional State, teoksessa A.

Gutmann (Ed.), Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition. Princeton UP,
Princeton 1994, s. 107–149.

Husa, J. – Nuotio, K. – Pihlajamäki, H.: Nordic Law – Between Tradition and Dynamism.
Intersentia, Antwerp 2007.

Jareborg, N.: Allmän kriminalrätt. Iustus Förlag, Uppsala 2001.
Jääskinen, N.: Niklas Luhmann sosiaalisten systeemien yleisestä teoriasta, teoksessa Tuori,

K. (toim.), Teorioita oikeuden kehityksestä. Esittelyjä ja erittelyjä. Helsingin yliopiston
julkisoikeuden laitoksen julkaisuja, Helsinki 1988, s. 91–103.

Ladeur, K.-H.: Perspectives on a Post-Modern Theory of Law: A Critique of Niklas Luh-
mann, ”The Unity of the Legal System”, teoksessa G. Teubner (ed.), Autopoietic Law: A
New Approach to Law and Society. Walter de Gruyter, Berlin, New York 1988, s. 272 ss.

Lernestedt, C.: Universalism Abroad and at Home, teoksessa K. Nuotio (ed.), Festschrift in
Honour of Raimo Lahti. Forum Iuris, Helsinki 2007, s. 235–263.

24 Ks. pohjoismaisesta oikeudesta teosta Husa – Nuotio – Pihlajamäki 2007.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29142

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


143

EETTISTÄ VA I MORAALISTA OIKEUTTA? OIKEUSVALTIO M O N I K U LT T U U R ISUUDEN PAINEESSA

Luhmann, N.: Das Recht der Gesellschaft. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1993.
Neves, M.: Zwischen Themis und Leviathan: Eine schwierige Beziehung. Eine Rekonstrukti-

on des demokratischen Rechtsstaates in Auseinandersetzung mit Luhmann und Haber-
mas. Nomos, Baden-Baden 2000.

Nuotio, K.: Oikeuslähteet ja yleiset opit. Lakimies 7–8/2004, s. 1267–1291.
Ricoeur, P.: The Course of Recognition. Harvard University Press, Cambridge 2005.
Tuori, K.: Kriittinen oikeuspositivismi. WSLT, Helsinki 2000.
Tuori, K.: Oikeuden ratio ja voluntas. WSOY, Helsinki 2007.

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29143

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


144

Kimmo Nuotio

Nuotio.pmd 21.11.2007, 14:29144

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


145

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

.............................................................................................................................................................................

Mika Ojakangas

Oikeus ja omatunto
Kreikan klassisella ajalla

Jollei ihmisrinnoissa vallitse enää mikään pelko,
niin kuka kuolevainen, mikä kansa Oikeutta arvossa pitää?

Aiskhylos, Eumenidit

Johdanto

Länsimaisessa traditiossa oikeus ja omatunto ovat aina olleet intiimissä suh-
teessa keskenään. Toisinaan omatunnon on katsottu ilmaisevan suoraan sen,
mikä on oikein ja mikä väärin, jopa pettämättömällä tavalla. Omatunto on
toisin sanoen ollut jonkinlainen suojelija ja opas, jonka avulla ihminen suun-
nistaa moraalisuuden maastossa. Toisinaan omastatunnosta on puhuttu erään-
laisena tuomarina tai sisäisenä tuomioistuimena syyttäjineen, puolustusasian-
ajajineen, todistajineen ja jopa rangaistuksen toimeenpanijoineen. Sinänsä
nämä kaksi näkemystä, omatunto oppaana ja tuomioistuimena, eivät toki
välttämättä todista, että kyse olisi kahdesta eri asiasta. Kyse saattaa aivan
yhtä hyvin olla painotuseroista. Kun edellisessä korostuu omatunnon valoi-
sa puoli, korostuu jälkimmäisessä sen varjopuolet – seikka, joka tulee esille
jo omantuntoon liitettyjen metaforien yhteydessä. Esimerkiksi monet sko-
lastikot puhuivat omantunnon yhteydessä luonnollisesta valosta (lumen na-
turale),1 kun taas esimerkiksi Immanuel Kant piti omaatuntoa ihmistä tark-
kailevana tuomarina, häntä alati seuraava varjona, ja sen ääntä pelottavana
äänenä.2

1 Omastatunnosta skolastikoilla ks. esim. Baylor, Action and Person. Conscience in Late
Scholasticism and the Young Luther (1977); Langston, Conscience and Other Virtues: From
Bonaventure to Macintyre (2001).
2 ”Tietoisuus ihmisen sisäisestä tuomioistuimesta (jonka edessä hänen ajatuksensa syyttä-
vät tai hyväksyvät toinen toisensa) on omatunto. Jokaisella ihmisellä on omatunto ja hän
huomaa, että tämä sisäinen tuomari tarkkailee, uhkaa ja yleisesti ottaen saa hänessä aikaan

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29145

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


146

Mika Ojakangas

Oli miten oli, molemmissa painotuksissa omatunto on ollut, etymologi-
sista juurista huolimatta,3 jotakin absoluuttisen intiimiä ja yksilöllistä: sekä
omatunto oppaana että omatunto tuomarina ovat koskeneet yksinomaan sitä
ihmistä, jonka omastatunnosta on ollut kyse. Kenenkään omatunto ei ole
koskaan ohjannut eikä tuominnut ketään toista ihmistä – siitä huolimatta,
että esimerkiksi skolastikot ajattelivat, että kaikkien omatunto on pohjim-
miltaan samanlainen, puhuu samaa yksitoikkoista kieltään.4 Toisaalta, vaik-
ka molemmissa painotuksissa omatunto on ollut aina jotakin täysin omaa ja
henkilökohtaista, ei sitä kuitenkaan juuri koskaan ole samastettu kyseisen
henkilön omaan ääneen, vaan sen ääntä on pidetty pikemminkin jonkun toi-
sen äänenä itsessä. Omatunto on toisin sanoen ollut aina jotakin täysin yksi-
löllistä ja omaa, mutta samalla kertaa jotakin ”toista”: omatunto on jokaisen
oma toinen.

Sen suhteen, mikä tuo toinen minussa oikein on, ei ole ollut kovin katta-
vaa yhteisymmärrystä. Toki se tulkittiin pitkään Jumalan ääneksi tai ainakin
joksikin jumalalliseksi. Näin tekivät jo myöhäisstoalaiset Cicero ja Seneca,
samoin skolastikot. Lutherista alkaen yhä useammat teologit ja filosofit ovat
kuitenkin olleet sitä mieltä, ettei omassatunnossa ole mitään jumalallista.5

pelonsekaista kunnioitusta; ja tämä auktoriteetti, joka vahtii lakia hänessä, ei ole jotakin,
jonka hän itse (vapaaehtoisesti) tekee, vaan jotakin hänen olemiseensa ruumiillistunutta. Se
seuraa häntä aivan kuin hänen varjonsa hänen yrittäessään karata. Hän voi tosin nautintojen
ja huvitusten avulla tainnuttaa tai nukuttaa itsensä, mutta hän ei voi mitään sille, että hän
aika ajoin herää ja palaa itseensä; ja milloin hän sen tekee, hän heti kuulee sen pelottavan
äänen. Hän voi, äärimmäisessä turmeltuneisuuden tilassa, jättää sen huomiotta, mutta hän ei
kuitenkaan voi olla kuulematta sitä.” Kant, The Metaphysics of Morals (1996), s. 233–234.
3 Sekä latinan conscientia että kreikan syneidēsis (tai attikalainen muoto syneidos) tarkoit-
tavat kirjaimellisesti yhteistietoa.
4 Skolastikkojen mukaan omatunto ilmoittaa ihmiselle luonnollisen lain määräykset ja luon-
nollinen laki on tietenkin kaikille ihmisille sama. Se, että ihminen ei kuitenkaan aina toimi
luonnollisen lain mukaisesti, johtuu siitä, että hän ei jostain syystä tunne omantuntonsa to-
dellisia määräyksiä tai sitten hän soveltaa niitä väärin käytännössä. Omatunto sellaisenaan
ei toisin sanoen ole mitään yksilöllistä vaan ihmiskunnalle yhteistä, mutta se, miten yksilö
kuulee tuon yhteisen, miten hän ottaa siihen osaa, on yksilöllistä. Tästä syystä olikin luonte-
vaa, että skolastikot puhuivat kahdesta omastatunnosta, synderesiksestä (kaikille yhteinen ja
samanlainen, luonnollisen lain prinsiipit sisältävä omatunto) ja conscientiasta (synderesik-
sen prinsiippejä soveltava yksilöllinen omatunto). Vaikka tämä jaottelu johtui alun perin
mahdollisesti Lombardinuksen kopiointivirheestä tämän kopioidessa Hieronymoksen He-
sekiel-kommentaaria (josta jäljempänä), käytännöllisesti katsoen kaikki skolastikot Bonaven-
turasta Duns Scotukseen omaksuivat sen. Samalla tämä jaottelu mahdollisti puheen erehty-
västä omastatunnosta, joka yhä edelleen leimaa katolista keskustelua omastatunnosta ja sen
oikeudesta. Ajatus erehtyvästä omastatunnosta teki vuorostaan mahdolliseksi sen, että kirk-

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29146

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


147

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Thomas Hobbes ja John Locke menivät niin pitkälle, että samastivat oman-
tunnon yksityiseen mielipiteeseen.6 Tämä ei kuitenkaan tarkoita, että oman-
tunnon jumalallisuus olisi kokonaan hylätty. Vielä Jean-Jacques Rousseau,
joka tosin stoalaisista ja skolastikoista poiketen asetti omantunnon ja järjen
vastakkain, saattoi kirjoittaa:

Omatunto, omatunto! Jumalallinen vaisto! Kuolematon, taivaallinen ääni, tie-
tämättömän, rajoitetun, mutta järjellisen ja vapaan olennon erehtymätön opas!
Pettämätön hyvän ja pahan tuomari, sinä, joka teet ihmisen Jumalan kaltai-
seksi! Sinä olet ihmisen luonnon täydellisyyden, hänen tekojensa siveellisyy-
den aiheuttaja. Ilman sinua en itsessäni tunne olevan mitään muuta, joka ko-
hottaisi minut eläintä ylemmäksi, kuin tuo surkea etuoikeus harhailla ereh-
dyksestä erehdykseen säännöttömän ymmärryksen ja perustaa vailla olevan
järjen avulla.7

Kreikkalainen vai juutalainen keksintö?

Jo myöhäisstoalaiset puhuivat omastatunnosta ja useimmille lienee nykyään-
kin suurin piirtein selvää, mitä silloin tarkoitetaan, kun puhutaan omastatun-
nosta, mutta oliko antiikin kreikkalaisilla omaatuntoa? Kun Platon puhuu
sielun kolmesta osasta (himoitseva, kiivaileva ja järkevä), omatunto ei niihin
lukeudu. Eikä Aristoteleeltakaan löydy sellaista käsitettä, joka suoraan voi-
taisiin kääntää sanalla omatunto. On totta, että eräät skolastikot pitivät omaa-
tuntoa Aristoteleen käytännöllisen järjen (fronēsis) aspektina, mutta nyky-
lukijan on kuitenkin melko mahdotonta löytää fronēsiksesta mitään omaan-
tuntoon viittaavaa, ei ainakaan siihen omaantuntoon, joka toimii ihmisen
sisäisenä tuomarina, syyttäjänä ja rankaisijana.

ko saattoi toimia ikään kuin conscientian ohjaajana kohti synderesiksen prinsiippejä, jotka
käytännössä samastettiin kirkon määräyksiin. Lutherin myötä omatunto integroitui – jälleen
– yhdeksi, jolloin se samalla menetti viitepisteensä luonnollisen lakiin ja sitä kautta Jumalan
lakiin. Omastatunnosta tuli täysin maallinen, yksilöllinen ja niin sanoaksemme subjektiivi-
nen.
5 Omastatunnosta Lutherilla ks. esim. Zachman, The Assurance of Faith: Conscience in the
Theology of Martin Luther and John Calvin (1993).
6 Ks. Hobbes, Leviathan (1999), II, 29, s. 276: ”Ihmisen omatunto ja hänen arvosteluky-
kynsä on sama asia.” Locke, An Essay Concerning Human Understanding (1979), I, III, § 8,
s. 70: Omatunto ei ole ”mitään muuta kuin oma mielipiteemme ja arvostelmamme, joka
koskee toimintamme moraalista hyvyyttä ja huonoutta”.
7 Rousseau, Émile eli kasvatuksesta (1933), s. 586.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29147

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


148

Mika Ojakangas

Voidaan toki heti epäillä, että tällainen kysymys on jo lähtökohtaisesti
väärä. Sillä eikö omatunto, etenkin omatunto syyttäjänä, ole oikeastaan, ku-
ten Nietzsche korostaa, ensisijassa juutalainen keksintö, joka juurtuu länsi-
maiseen traditioon vasta, kun juutalainen traditio sekoittuu hellenistiseen –
niin kuin tapahtuu esimerkiksi Filon Aleksandrialaisen ja Paavalin kirjoituk-
sissa? Tästä todistaisi jo se seikka, että Filon on ensimmäinen kreikankieli-
nen kirjoittaja, joka tekee omastatunnosta (syneidos) teknisen teologisen ter-
min. Näin ei kuitenkaan valitettavasti ole. Hepreankielisestä raamatusta ei
löydy edes sanaa omatunto. Lähin ilmaus on sydän (leb), mutta vain harva
tutkija pitää sitä omantunto-käsitteen hepreankielisenä vastineena.8 Sekä
omantunnon käsitteen että idean alkuperä on kuin onkin hellenistisessä maa-
ilmassa. Se, että Filon kirjoitti omastatunnosta, johtuu vain siitä tosiseikasta,
että hänen ajattelunsa kumpuaa vähintäänkin yhtä paljon kreikkalaisesta kuin
heprealaisesta maaperästä ja termin omatunto kohdalla pelkästään kreikka-
laisesta. Sama koskee Paavalin omaatuntoa (syneidēsis) – tai näin ainakin
useimmat tutkijat ovat 1800-luvulta näihin päiviin saakka esittäneet.9

On tietenkin mielenkiintoinen yksityiskohta, että juuri Filon käyttää sanaa
omatunto useammin kuin kukaan häntä edeltävä ajattelija. Jos termi ja samal-
la idea on hellenistinen, miksi juuri juutalainen filosofi omaksuu sen teknise-
nä filosofisena terminä? Oliko juutalaisessa kulttuurissa jotakin, joka teki hel-
poksi tämän erityisen sanan ja idean omaksumisen? Oliko juutalainen ajatte-
lutapa toisin sanoen hedelmällinen maaperä ajatukselle ”sieluun istutetusta
tuomarista” (De opificio mundi 128) ja vihamielisestä syyttäjästä,10 kuten

8 Septuagintassa omatunto (syneidēsis) esiintyy kolme kertaa. Näistä ks. Pierce, Conscien-
ce in the New Testament (1958).
9 Omantunnon tulkintahistoriasta ks. Bosman 2003, s. 16–48.
10 ”Omatunto, joka asuu jokaisen ihmisen sielussa eikä koskaan jätä sitä, ei ole tottunut
hyväksymään mitään pahaa. Se säilyttää luontonsa aina sellaisena, että se vihaa pahaa ja
rakastaa hyvettä, ollen itsessään samaan aikaan syyttäjä (kategoros) ja tuomari (dikastes).
Syyttäjänä herätessään se moittii, syyttää ja on vihamielinen; kun taas tuomarina se opettaa,
varoittaa ja kehottaa syytettyä muuttamaan tapansa. Ja jos se kykenee taivuttamaan hänet, se
yhtyy häneen ilolla, mutta jos se ei siihen kykene, silloin se käy loputonta ja leppymätöntä
sotaa häntä vastaan, öin ja päivin, jättämättä häntä koskaan rauhaan. Se soimaa häntä ja saa
aikaan hänessä parantumattomia haavoja, kunnes se lopulta tuhoaa hänen surkean ja kirotun
elämänsä.” (De decalogo, 87.) Tässä katkelmassa omatunto ei kuitenkaan ole käännös ter-
mistä syneidos vaan elegkhos (elegkhein = moittia). Filonille nämä termit ovat merkityksel-
tään hyvin lähellä toisiaan, ellei peräti keskenään vaihdettavia. Ks. Wallis 1975, s. 34. Todis-
tuksena siitä, että elegkhos todellakin toimii syneidoksen tavoin Filonilla otettakoon yksi
esimerkki: ”Se, joka tieten tahtoen tekee väärin, ei voi puolustella tekojaan ollen jo oman-
tunnon tuomioistuimen (to tou suneidotos dikastēriō) tuomitsema” (Flaccum 7).

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29148

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


149

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Filon omaatuntoa kuvaa? Ehkä. On kuitenkin otettava huomioon, että Filon
on ensimmäinen ajattelija, joka systemaattisella tavalla käyttää termiä oma-
tunto kreikankielisessä kirjallisuudessa: latinassa tuota sanaa (conscientia)
oli käytetty jo ennen häntäkin. Pro Cluentiossa (58.159) Cicero kirjoittaa:

Suuren ja viisaan miehen osana on, oi tuomarit, kun hän on ottanut käsiinsä
oikeuden taulut, ajatella, että hän ei ole yksin, ja että ei ole oikein tehdä mitä
tahansa hän tahtoo; vaan että hänen tulee ottaa huomioon lain neuvot, tasa-
puolisuuden, uskonnon, ja reiluuden periaatteet; että hänen tulee kaihtaa hi-
moa, vihaa, kateutta, pelkoa ja kaikkia pahoja tunteita, ja hänen tulee ajatella,
että mieliimme painettu omatunto (conscientiam mentis), jonka me olemme
saaneet kuolemattomilta jumalilta, ja jota ei voi meiltä pois ottaa, on opasta-
jista kaikkein paras.

Eikö Cicero kuitenkin puhu tässä lainauksessa eri omastatunnosta kuin Fi-
lon? Hänhän puhuu oppaasta eikä tuomarista tai syyttäjästä, niin kuin Filon.
Eikö näin ollen olisi mahdollista ajatella, että omatunto oppaana on kreikka-
laista alkuperää, kun taas omatunto tuomarina ja syyttäjänä kumpuaa juuta-
laisesta maaperästä?

Ainakin Hegel sanoo löytävänsä opastavan omantunnon synnyn nimen-
omaan Kreikasta – ei Aristoteleen fronēsiksesta vaan ajalta, jolloin sofistit
toivat subjektiivisen vakaumuksen kreikkalaiseen hengenmaisemaan. En-
nen sofisteja kreikkalaisilla ei hänen mukaansa nimittäin ollut omaatuntoa:
heidän keskuudessaan vallitsevana periaatteena oli ”elää maansa puolesta
ilman sen enempää reflektoimista”.11 Vasta sofistit keksivät doktriinin, jon-
ka mukaan jokaisen ihmisen on toimittava, ei suinkaan objektiivisen oikeu-
den, vaan ”oman vakaumuksensa mukaan”,12 jolloin kukin mittaa kaikkia
asioita omantuntonsa mittarilla. Näin jopa vallitsevan oikeusjärjestyksen tur-
mioksi, mihin tuon subjektiivisen mittarin ylenmääräinen käyttö Hegelin
mukaan johtikin. Se ajoi ”kreikkalaisen maailman turmioon”.13 Ongelmalli-
seksi tämän tulkinnan tekee se tosiasia, että yksikään sofisti ei puhu omasta-
tunnosta siinä mielessä kuin Hegel: subjektiivisena vakaumuksena. Itse asias-
sa yksikään sofisti ei tarkkaan ottaen puhu omastatunnosta missään mieles-
sä, sillä klassisen kauden kreikkalaisille koko käsite oli vieras – tai, kuten
tulemme näkemään, ainakin melko vieras. Voi olla, että sofistit toivat ”sub-

11 Hegel, The Philosophy of History (1956), s. 270.
12 Hegel, The Philosophy of History (1956), s. 271.
13 Hegel, The Philosophy of History (1956), s. 271.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29149

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


150

Mika Ojakangas

jektiivisen vakaumuksen” kreikkalaiseen ”objektiivisen moraliteetin” maa-
ilmaan, kuten Hegel ja hänen vanavedessään moni muukin esittää.14 Voi niin
ikään olla, että Protagoraan ajatus, jonka mukaan ihminen on kaiken mitta,
myötävaikutti omantunnon idean kehittymiseen. Käsitteenä ja ideana oman-
tunnon historiallinen alkuperä ei kuitenkaan ole subjektiivisessa vakaumuk-
sessa, joka Hegelin omantunnon tavoin tietää ”itsessään ja omasta itsestään
sen, mikä on oikeaa ja velvoittavaa”15 – sanottakoon se näin suoraan – vaan
aivan toisenlaisessa kokemuksessa. Toisin sanoen jos klassisen ajan Kreikan
yhteydessä voidaan puhua omastatunnosta, ei tuo omatunto ole ainakaan
mikään opas, joka kertoo, miten kulloinkin on toimittava, vaan pikemmin-
kin sisäinen syyttäjä, joka ahdistelee ihmistä, silloin kun hän on tehnyt jo-
tain pahaa, eli vanha kunnon ”huono omatunto”. Itse asiassa se on tällainen
tuomari Cicerollekin, mikä myös osoittaa, että omatunto sekä oppaana että
syyttäjänä on pikemminkin hellenististä tai roomalaista kuin juutalaista al-
kuperää:

Rikolliset kärsivät rangaistuksia, eivät niinkään tuomioistuimien langettamia
vaan heitä piinaavat ja vainoavat raivottaret, eivät liekehtivin soihduin niin
kuin taruissa, vaan omantunnon tuskilla ja rikosten mukanaan tuomalla kär-
simyksellä (Lait 1, 40).

Kokonaan toinen kysymys tietysti on, mikä on kreikan syneidēsiksen ja lati-
nan conscientian suhde: onko Ciceron conscientia käännös kreikan synei-
dēsiksestä? Tämähän olisi tavallaan luontevaa, sikäli kuin syneidēsis esiin-
tyy kirjallisuudessa paljon ennen conscientaa. Onkin sanottu, että Ciceron,
Senecan ja muiden myöhäisstoalaisten conscientia olisi käännös varhais-
stoalaisten syneidēsiksestä, joka ainakin eräiden mukaan oli alusta alkaen
keskeinen stoalainen käsite.16 Tätä tulkintaa vastaan voidaan kuitenkin esit-
tää se yksinkertainen tosiasia, että varhaisstoalaisilla eikä edes niin sanotuil-
la keskistoalaisilla termiä syneidēsis esiinny lainkaan,17 kun taas Cicero käyt-

14 Sofisteista ks. esim. Kerferd, The Sophistic Movement (1981); de Romilly, The Great
Sophists in Periclean Athens (2002); Guthrie 1969, s. 27–319.
15 Hegel, Oikeusfilosofian pääpiirteet eli luonnonoikeuden ja valtiotieteen perusteet (1994),
§ 137.
16 Ks. esim. MacGregor 1959, s. 132. On jopa väitetty, että koko käsite on stoalaista alkupe-
rää. Ks. esim. Davies 1948, s. 116.
17 Poikkeuksena Khrysippos, joka Diogenes Laertiuksen mukaan sanoi, että ”ensimmäinen
jokaiselle eläimelle itselleen kuuluva asia on sen oma koostumus ja tietoisuus siitä (syneidē-
sis)”. Laertius, Merkittävien filosofien elämät ja opit (2002), 7.85. On kuitenkin hyvin mah-

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29150

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


151

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

tää conscientiaa omissa kirjoituksissa peräti 77 kertaa – toisin sanoen useam-
min kuin kaikki kreikaksi kirjoittaneet pakanakirjailijat syneidēsistä yhteen-
sä. Todennäköisempää onkin, että Cicero omaksui termin arkikielestä ja että
esimerkiksi Epiktetoksen syneidos on pikemmin käännös roomalaisten stoa-
laisten conscientiasta kuin jokin alkuperäinen stoalainen filosofinen käsi-
te.18

Omantunnon synty Kreikan klassisella ajalla

Sikäli kuin tiedän, Cicero on ensimmäinen, joka puhuu ihmisen sisäisestä
oppaasta ja ohjaajasta, ainakin sellaisella termillä (conscientia), joka nyky-
näkökulmasta on melko vaivatonta kääntää omaksitunnoksi. Kreikankieli-
sessä kontekstissa käsitys omastatunnosta oppaana voidaan löytää ensim-
mäistä kertaa vasta Paavalilta, joskin tulkitsijat ovat olleet tässä suhteessa eri
mieltä keskenään.19 Toisin kuin Cicerolla, Paavalilla omatunto ei kuitenkaan
ole jumalallista alkuperää, puhumattakaan, että se olisi ”Jumalan ääni” ih-

dollista, että kysymys on virheellisestä transmissiosta sikäli kuin synaisthesis (”havainto”)
olisi kontekstin kannalta paljon luontevampi vaihtoehto. Sillä melko oudolta tuntuu, että
Diogenes Laertius olisi ajatellut, että Khrysippoksen mukaan jokaiselle eläimelle itselleen
kuuluva asia olisi omatunto. Termin puuttumisesta johtuen onkin epäilyjä, että omatunto
(syneidêsis) ei esitä oikeastaan mitään roolia stoalaisuudessa. Ks. esim. Zücker 1928, s. 18.
18 ”Näiden kuninkaiden ja tyrannien henkivartiostot ja heidän aseensa tekivät mahdollisek-
si komentaa joitakin ihmisiä ja rangaista pahantekijöitä, vaikka he itse olivat pahoja. Kyy-
nikko ei tarvitse aseita eikä henkivartijoita, sillä hänen oma syneidoksensa antaa hänelle
tämän auktoriteetin.” Epictetos 3.22.94–95. Tässä yhteydessä ei ole mielestäni kuitenkaan
selvää, mitä Epiktetos tarkoittaa: antaako syneidos auktoriteetin komentaa joitakin ihmisiä
ja rangaista pahantekijöitä vai onko syneidos eräänlainen ihmisen sisäinen henkivartija ja
pahanteon rankaisija? Jälkimmäinen tulkinta lienee sopivampi.
19 Esimerkiksi Piercen mukaan Paavalin omatunto (syneidēsis) vastaa aiempaa termin käyt-
töä: omatunto on aina retrospektiivinen lähinnä vain tuomiten aiempia tekoja. Pierce, Con-
science in the New Testament (1958). Tässä suhteessa rohkenen kuitenkin olla eri mieltä
Piercen kanssa ja yhtyä Bosmanin (2003, s. 198) näkemykseen, jonka mukaan Paavalilta
voidaan löytää positiivinen syneidēsis, toisin sanoen omatunto, joka toimii, vaikka mitään
pahaa ei olisi tehtykään – niin kuin Roomalaiskirjeestä (9:1) voimme nähdä: ”Vakuutan
Kristuksen nimessä, että puhun totta, ja Pyhän Hengen valaisema omatuntoni todistaa, etten
valehtele.” Eikä Paavalin omatunto ole enää yksinomaan retrospektiivinenkään, niin kuin
Pierce väittää, sillä hän liittää siihen selkeitä tulevaisuusorientaatioon viittaavia merkityk-
siä. Ensimmäisessä Korinttolaiskirjeessä (8:10) Paavali kirjoittaa: ”Jos heikko veljesi näkee
sinut, jolla on tietoa, aterialla epäjumalan temppelissä, eikö hänen omatuntonsa saa tästä
tukea siihen, että hänkin voisi syödä uhrilihaa?” Omatunto toisin sanoen vaikuttaa suoraan
siihen, mitä joku voi tulevaisuudessa tehdä tai jättää tekemättä.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29151

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


152

Mika Ojakangas

misessä, niin kuin skolastikot uskoivat. (Tosin omatunto voi olla ”pyhän
hengen valaisema”, niin kuin Paavali Roomalaiskirjeessä 9:1 sanoo.) Sellai-
nen siitä tulee kristinuskossa vasta keskiajan alussa, jolloin kirkkoisät alkoi-
vat sovittaa platonismia uskonkappaleisiinsa.20 Tämä ei kuitenkaan tarkoita,
etteikö kreikkalainen omatunto (syneidēsis) aiemmin olisi ollut jumalalli-
nen. Esimerkiksi Menandros puhuu kahdessa fragmentissaan jumalallisesta
omastatunnosta,21 vaikka onkin epäselvää, ovatko nuo fragmentit hänen
omiaan vaan vain hänen nimeensä jossain vaiheessa yhdistettyjä. Olennaista
tässä kuitenkin on, että jos klassisen ajan yhteydessä voidaan puhua omasta-
tunnosta, on kyse nimenomaan tuomarista ja syyttäjästä, ei mistään elämän-
ohjeita jakavasta jumalallisesta sisäisestä opastajasta.

Tästä syystä en voi yhtyä siihen viime aikoinakin yleistyneeseen tapaan,
jolla Sofokleen Antigone nähdään omantunnon ja lain taisteluna, jossa Anti-
gone edustaa omaatuntoa ja Kreon lakia.22 Tässä suhteessa olen pikemmin-
kin Hegelin perinteisen tulkinnan kannalla: kirjoittamattomine lakeineen
Antigone edustaa arkaaista jumalallista oikeutta (Dike), kun taas Kreon sitä
positiivista oikeutta (nomos), joka Sofokleen ajan poliittisessa todellisuu-
dessa oli jo korvannut edellisen.23 Tragediassa on toisin sanoen kyse perin-
teen ja nykyajan vastakkainasettelusta tilanteessa, jossa kaikki oikeus oli
yhä enenevässä määrin inhimillistä positiivista oikeutta. Tämä siirtymä ju-

20 Ratkaisevan askeleen tässä suhteessa tekee Hieronymos omassa Hesekiel-kommentaa-
rissaan, jossa hän esitti symbolisen tulkinnan Hesekielin profeetallisesta näystä, jossa hä-
nelle ilmestyy neljä olentoa, joilla kaikilla on sekä ihmisen, leijonan, härän että kotkan kas-
vot (Hesekiel 1:4–15). Jerome tulkitsi kolme ensimmäistä näyn elementtiä Platonin ihmis-
sielun kolmijaon mukaisesti: ihminen edustaa rationaalista sielunosaa, leijona temperament-
tista tai kiivasta sielunosaa ja härkä alhaisia haluja. Näiden lisäksi oli kuitenkin olemassa
vielä kotka ja tämän Hieronymos tulkitsikin juuri omaksitunnoksi (syneidēsis), jota hän piti
edellisiä korkeampana, ohjaten niitä oikeaan silloin, kun ne erehtyivät. Lisäksi hän piti omaa-
tuntoa erottamattomana osana ihmisluontoa. Edes karkotus Eedenistä ei vaikuttanut siihen,
sikäli kuin se Jeromen mukaan säilyi myös Kainin sydämessä. Ks. Hieronymos, Commenta-
ry on Ezekiel (1980), s. 79. Tämä näkemys omastatunnosta sielun luotuna osana, johon edes
syntiinlankeemus ei vaikuttanut, vaikutti merkittävästi myöhempiin käsityksiin siitä.
21 ”Syneidēsis on kaikille meille jumalallinen (he syneidēsis theos)” (Sententiae, 81) ja
”Syneidēsis on kaikille kuolevaisille jumalallinen” (Sententiae, 107).
22 Ks. esim. Jebb, Commentary on Sophocles Antigone, introduction 6 (1900).
23 Hegel, Lectures on the Philosophy of Religion (1987), s. 264. Ks. myös Vernant – Vidal-
Naquet 1988, s. 314. Hegel sekä Vernant ja Vidal-Naquet tosin korostavat perinteen ja nyky-
ajan vastakkainasettelun sijaan enemmän kodin (oikos) ja kaupunkivaltion (polis) vastak-
kainasettelua Antigonessa. Tämä ei kuitenkaan hajota perinne/nykyaika-tulkintaa, sillä oi-
koksen voidaan hyvin nähdä edustavan perinnettä, kun taas polis, etenkin klassisen ajan
positiiviseen oikeuteen perustuva polis, edustaa epäilemättä uutta.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29152

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


153

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

malallisesta oikeuden legitimaatiosta – tai oikeuden jumalallisesta olemuk-
sesta – positiiviseen oikeuteen näkyy itse asiassa lakiterminologiassakin. Jo
Solon nimeää lakinsa thesmokseksi erotuksena arkaaisemmista themiksestä
ja dikēstä, joilla molemmilla ajateltiin olevan jumalallinen alkuperä: ne oli-
vat ikuisia, muuttumattomia ja hallitsivat otteellaan koko sosiaalista todelli-
suutta.24 Thesmos sen sijaan ymmärrettiin alusta lähtien inhimilliseksi oi-
keudeksi. Thesmoksen aika ei kuitenkaan ollut kovin pitkä, sillä virallisissa
yhteyksissä tätä termiä käytettiin laista Aristoteleen mukaan (Politeia 16.10)
viimeisen kerran, kun säädettiin laki Peisistratoksen tyranniaa vastaan noin
511 eKr. Tämän jälkeen nomos monopolisoi lain teknisenä terminä. Syy,
miksi thesmoksesta luovuttiin, saattaa piillä siinä tosiasiassa, että thesmok-
sen ymmärrettiin vielä muistuttavan vanhaa themistä: ainakin siihen liittyi
mielikuva, että se on ylhäältä annettu ilman, että kansa on sitä välttämättä
hyväksynyt. Oli miten oli, viidennelle vuosisadalle tultaessa se joka tapauk-
sessa korvattiin nomoksella, joka aiemmin ja yhä edelleenkin tarkoitti kyllä
muutakin – järjestystä, tapaa, elämänmuotoa – mutta josta demokraattisessa
Ateenassa tuli tekninen termi kirjoitetulle, kaupunkilaisten yhdessä hyväk-
symälle laille.25

Voi tosin olla, että vasta laki, jolla ei ole jumalallista perustaa, mahdollis-
taa sen, että omatunto ja oikeus asettuvat vastakkain: vasta positiivisen oikeu-
den maastossa voi nousta kysymys omantunnon oikeudesta. Näin ei kuiten-
kaan tapahdu vielä Antigonessa siitä yksinkertaisesta syystä, että Antigone
ei vetoa omaantuntoonsa vaan jumalalliseen lakiin.26 Tämä ei silti tarkoita,
etteikö Antigonestakin sittenkin voitaisi löytää omantunnon kreikkalaisia
piirteitä. Näitä piirteitä ei kuitenkaan tule liittää Antigoneen vaan Kreoniin,
kun hän tajutessaan virheensä näytelmän lopussa (1260–1270) kieriskelee
itsesyytösten syövereissä:

Voi mielettömyyteni erehdyksiä, itsepäisiä kuolettavia! Voi teitä, jotka perhee-
ni murhaajia ja murhattuja katsotte? Voi minua ja turmiokkaita päätöksiäni!

24 Koska varhaisella arkaaisella ajalla ei ollut kirjoitettuja lakeja, on tietenkin selvää, että
themistä ja dikēä ei voida pitää ”kirjoittamattomina lakeina”, toisin sanoen jonakin, jotka
olisi voitu asettaa kirjoitettuja lakeja vastaan.
25 Hyvä esitys lakiterminologian kehityksestä Kreikassa on Ostwald 1973–74, s. 674–684.
Ks. myös Ostwald, Nomos and the Beginnings of the Athenian Democracy (1969).
26 Tosin monissa Heideggerin jalanjäljissä tehdyissä tutkimuksissa eksplisiittisesti kielle-
tään, että Antigonella olisi jokin laki puolellaan. Ks. esim. Froment-Maurice 1998, s. 143.
Tämä on nähdäkseni myös Ari Hirvosen tulkinta Antigonen tapausta perin pohjin tarkastele-
vassa hienossa kirjassa Oikeuden käynti: Antigonen laki ja oikea oikeus (2000).

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29153

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


154

Mika Ojakangas

Nimenomaan tällaisten itsesyytösten yhteydessä viidennen vuosisadan kreik-
kalaiset alkoivat käyttää sanaa omatunto, vaikka käyttö olikin vielä varsin
hapuilevaa: substantiivin (syneidēsis tai syneidos) sijaan he nimittäin tur-
vautuivat vielä useimmiten verbimuotoon emautō synoida, ”tietää itsensä
kanssa”.

”Tietää itsensä kanssa”

Kuten sanottua, substantiivin syneidēsis tai syneidos (attikalainen muoto)
käyttö klassisen ajan kreikkalaisessa kirjallisuudessa on harvinaista. Synei-
dēsis esiintyy itse asiassa vain yhden kerran, Demokritoksen fragmentissa B
297:

Jotkut ihmiset, tietämättöminä kuolevaisen luonnon hajoamisesta ja tietoise-
na (syneidēsis) pahoista teoistaan elämänsä aikana, viettävät elinaikansa se-
kaannuksessa ja pelossa, koska he keksivät valheita kuoleman jälkeisestä ajas-
ta.

Tässä syneidēsis on epäilemättä käännettävä tietoisuudeksi, mutta on ilmeis-
tä, että Demokritos viittaa tällä tietoisuudella nimenomaan siihen, mitä me
kutsumme huonoksi omaksitunnoksi. Jostain syystä tämä substantiivimuoto
vakiintui paljon myöhemmin hellenistisellä ajalla ja oikeastaan vasta ensim-
mäisellä vuosisadalla ennen Kristusta.27 Tämä ei kuitenkaan tarkoita, ettei-
vätkö klassisen ajan kreikkalaiset olisi tunteneet huonoa omaatuntoa. De-
mokritos ei puhunut mistään kummallisesta asiasta vaan asiasta, joka mitä
ilmeisimmin oli yleisesti tunnettu. Tässä suhteessa voitaisiin lainata monia-
kin kirjoittajia, mutta riittänee, että lainataan yhtä kaikkein kuuluisimmista,

27 Tällöinkin substantiivin (syneidēsis tai syneidos) käyttö on verrattain harvinaista. Se
(syneidēsis) esiintyy kahdesti Diodoros Sisilialaisella ja neljä kertaa Dionysios Halikarnas-
soslaisella. Plutarkhoksella syneidos esiintyy kolme kertaa. Ajanlaskumme alkua edeltäväs-
tä kreikankielisestä kirjallisuudesta voidaan toisin sanoen löytää ainoastaan yksitoista mai-
nintaa omastatunnosta, jos oletetaan, että Demokritoksen ja Demostheneen viidennellä ja
neljännellä vuosisadalla kertaalleen käyttämät termit (syneidēsis ja syneidos) viittaavat sii-
hen, mitä me kutsuisimme omaksitunnoksi. Vasta varhaiskristillisyydessä omatunto vakiin-
tuu teknisenä terminä, joskaan kristillisyyttä ei sinänsä voi pitää siitä vastuussa, sillä termiä
käyttivät myös muun muassa juutalaiset Filon ja Josefos. Edellisellä se (syneidos) esiintyy
kolmekymmentä kertaa ja jälkimmäisellä kuusitoista kertaa. Lisäksi he käyttävät toisinaan
(neljä kertaa kumpikin) sanaa syneidēsis, mutta sen merkitys on sama kuin syneidoksen. Ks.
Bosman 2003, s. 63.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29154

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


155

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

nimittäin Platonia ja tämän Valtiota (330d–331a) ja siinä esiintyvää Kefalos-
ta:

On näet niin, Sokrates, että kun ihmistä hipoo kuoleman ajatus, hän alkaa
pelätä ja huolehtia asioista joista ei ennen ole välittänyt. Ennen hän on naura-
nut tarinoille, joita kerrotaan Haadeksesta ja niistä rangaistuksista, joita tääl-
lä rikkoneet saavat siellä kärsiä, mutta nyt he myllertävät hänen sieluaan –
jospa ne ovatkin totta? Ja hän näkee kaiken tämän yhä selvempänä edessään,
vanhuudenheikkouttaan tai koska hän on jo lähempänä tuonpuoleista. Hän
on täynnä epäilyksiä ja pelkoa, hän tutkii ja tarkastelee, onko tehnyt jollekul-
le vääryyttä. Jos hän löytää elämästään monia rikkomuksia, hän säpsähtää
unestaan vähän väliä hereille niin kuin lapset ja elää pelon ja pahojen aavis-
tusten vallassa. Sillä taas, jolla ei ole mitään vääryyttä tunnollaan, on aina
luonaan suloinen toivo, hyvä vanhuuden hoiva, kuten Pindaroskin sanoo.

Mistä muusta tässä on kyse kuin omantunnon kolkutuksesta, pelon ja epäi-
lyksen täyttämästä spekulaatiosta, joka koskee ihmisen menneitä tekoja? Tästä
pelostahan Demokritoskin fragmentissaan puhuu pitäen sitä kuitenkin vain
taikauskoisten höpinänä. Tästä näkökulmasta on ilmeistä, että kreikkalaisilla
tosiaankin oli omatunto. Oliko Kefaloksen – tai Demokritoksen – mielessä
kuitenkaan ensi sijassa niinkään omatunto kuin Haades? On nimittäin ole-
massa määrätty ero helvetinpelon ja omantunnon itsensä pelon välillä. Sa-
maa voidaan sanoa toisestakin kreikkalaisille tyypillisestä pelosta, nimittäin
jumalallisen rangaistuksen pelosta, joka tavallisesti yhdistettiin raivottarien
kostoon. Pelko jumalten tai raivottarien kostosta ei vielä ole omantunnon
itsensä pelkoa, toisin sanoen pelkoa, josta Kant puhuu. Kantin mukaanhan
omantunnon ääni itsessään on pelottava, ilman helvetin tai jumalten ulkoista
uhkaa: omatunto tietoisuutena täysin sisäisestä tuomioistuimesta, joka on
ruumiillistunut ihmisen olemukseen. Oliko kreikkalaisilla tällaista omaatun-
toa? Tarkastelen tätä kysymystä seuraavaksi yllä lainatun Kefaloksen puheen-
vuoron viimeisen lauseen ja eritoten katkelman ”ei ole mitään vääryyttä tun-
nollaan” (mēden heautōi adikon syneidoti) valossa. Platon käyttää tässä ni-
mittäin verbiä synoida, josta substantiivi syneidēsis on johdettu ja jonka käyttö
klassisella ajalla oli paljon yleisempää kuin siitä johdetun substantiivin. Eikä
pelkästään yleisempää, sillä näyttää siltä, että nimenomaan tuon verbin avul-
la, etenkin verbin refleksiivisessä muodossa, ilmaistiin kenties ensimmäistä
kertaa se, mitä me nykyään kutsumme kolkuttavaksi omaksitunnoksi – omak-
situnnoksi, joka sellaisenaan koetaan rangaistukseksi pahasta teosta.

Synoida (inf. syneidenai) muodostuu sanoista syn, joka tarkoittaa ’yhdes-
sä’, ja oida, joka on perfektin indikatiivin aktiivi verbistä eidenai (’nähdä’,

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29155

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


156

Mika Ojakangas

’havaita’, ’tietää’, etenkin intuitiivisesti, erotettuna tiedon hankkimisesta jär-
keilemällä, noein.28) Yhtäältä verbi synoida esiintyy lauseissa, joissa verbin
subjekti ’tietää toisten henkilöiden kanssa’. Tämä jaettu tieto voi olla neut-
raalia (me tiedämme jotakin yhdessä), mutta jo hyvin varhaisessa vaiheessa
sitä käytetään erityisesti niissä yhdessä tietämisen muodoissa, joissa on kyse
todistamisesta jotakuta vastaan tai jonkun puolesta. Niinpä esimerkiksi Isai-
oksen yhdeksännestä puheesta (Orationes, 9.20) voimme lukea: ”Osoittaak-
seni, että hän oli kaiken aikaa eri mieltä Kleonin kanssa, kutsun todistajaksi
ne, jotka tietävät yhdessä (syneidotas martyras).” Tällainen ei-refleksiivinen
käyttötapa on klassisen ajan kirjallisuudessa varsin yleinen ja se esiintyy
erityisesti konteksteissa, joissa on puhe rikoskumppanuudesta tai salaliitois-
ta: joillakin on – tai sitten ei ole – yhdessä tietoa jostakin pahasta. Toisena
esimerkkinä tällaisesta käytöstä voidaan ottaa jo yllä mainittu Sofokleen
Antigone (264–267). Kun vartija yrittää vakuuttaa Kreonia, etteivät he (var-
tijat), tienneet mitään Polynikeen hautaamisesta, joka, kuten tiedämme, oli
Antigoneen tekosia, hän sanoo:

Olimme valmiit kuumaa rautaa kantamaan, tulenkin halki käymään kaikki
vannoen pyhästi: tuota tehneet emme, tietäneet (ksyneidenai) myös emme,
ken on suunnitellut, tehnyt työn.

Toisaalta verbi esiintyy lauseissa, joissa verbin subjekti jakaa tiedon itsensä
kanssa. Näissä tapauksissa verbiin yleensä liitetään refleksiivipronomini ema-
utō, jolloin saadaan muoto synoida emautō, ’tiedän itseni kanssa’. Nimen-
omaan tämä refleksiivinen muoto on tässä yhteydessä kiinnostava. Tässäkin
muodossa verbiä käytetään joko neutraalissa tai johonkin pahaan asiaan liit-
tyvässä yhteydessä. Neutraalista käytöstä, jossa joku on tietoinen jostakin
itseä koskevasta seikasta, voidaan ottaa esimerkiksi Platonin Apologia (21b),
jossa Sokrates sanoo itsestään: ”Enhän minä omasta mielestäni ole viisas ol-
lenkaan” – tai, kirjaimellisesti: ”Tiedän itseni kanssa (synoida emautōi), että
en ole viisas vähän enkä paljon.” Itsensä kanssa tietämisellä saattoi kuitenkin
olla myös moraalinen merkitys, jolla ilmaistiin retrospektiivinen, erityisesti
negatiivinen, arvio omasta menneestä käytöksestä. Tällainen käyttötapa voi-
daan löytää muun muassa Aristofaneelta, jonka näytelmässä Naistenjuhla
naiseksi pukeutunut Mnesilokhos tunnustaa syntinsä: ”Minulla itselläni on
paljon tunnolla”, niin kuin Kaarle Hirvonen kääntää, tai kirjaimellisesti, ”tie-
dän itseni kanssa monia kamalia asioita (ksynoid’ emautē polla dein’)” (476–

28 Ks. Marietta 1970, s. 177.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29156

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


157

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

477). Viidennellä vuosisadalla tällainen moraalinen ja retrospektiivinen, omaa
aiempaa käytöstä arvostelevasti koskeva käyttötapa on tosin vielä melko har-
vinainen. Neljännellä vuosisadalla samanlaisia ilmauksia voidaan löytää kui-
tenkin jo varsin monilta kirjoittajilta.29 Anabasiksessa (1.3.10) Ksenofon kir-
joittaa: ”Minua hävettää niin, etten halua tavata häntä, erityisesti koska tiedän
itseni kanssa (synoida emautō), että olen osoittautunut epäluotettavaksi hä-
nen silmissään.” Kirjeessään Demonikokselle Isokrates (Orationes 1.16) niin
ikään sanoo: ”Älä koskaan toivo kätkeväsi mitään häpeällistä tekoa, jonka
olet tehnyt. Sillä vaikka saattaisit kätkeä sen muilta, sinä tiedät itsesi kanssa
(seautō syneidēseis).” Samanlaista ilmaisua käyttää myös Platon. Pitäessään
ylistyspuhetta Sokrateelle Alkibiades lausuu:

Ja minä häpeän, koska tiedän itseni kanssa (synoida emautōi), että vaikka
minun on myönnättävä, että niin tulisi toimia kuin hän (Sokrates) sanoo, ei
minussa poistuttuani hänen luotaan kuitenkaan ole miestä vastustamaan kun-
niaa kansan silmissä (Pidot 216a).30

Lisäksi sen, että kyse oli tosiaankin pelkästään huonosta tiedosta tai tietoi-
suudesta, vahvistaa se tosiasia, että kokemus ”itsensä kanssa tietämisestä”
asetettiin jo varhain onnellisuuden vastakohdaksi: ”Älä matki niitä, joilla on
eniten omaisuutta, vaan niitä, jotka eivät tiedä mitään pahaa itsensä kanssa
(mēden kakon sphisi autois syneidotas). Sillä sellaisella ’sielulla’ (psykhē)
varustettu voi elää onnellisinta elämää.” Näin kirjoitti Isokrates (Orationes
2.59.2). Myöhemmin saman ajatuksen ilmaisi myös Polybios Historiassaan
(4.86.5): ”Aratoksen seurassa olevat … tulivat äärettömän iloisiksi, koska
eivät tienneet mitään itsensä kanssa (mēden autois syneidenai).” Polybios-
lainauksesta käy lisäksi ilmi, että pelkkä ”itsensä kanssa tietäminen”, ilman
sellaisia lisämääreitä, jotka viittaisivat johonkin pahaan asiaan tai tekoon,
riitti ilmaisemaan huonoa tietoisuutta tai, niin kuin me sanoisimme, huonoa
omaatuntoa: onnellisia olivat ne, jotka eivät ”tiedä itsensä kanssa” – ja vas-
taavasti ne, jotka tiesivät, olivat välttämättä onnettomia.

29 Synoida-sanaperheen käytöstä klassisella ajalla Ks. Bosman 2003, s. 49–59.
30 Jostain syystä Don E. Marietta artikkelissaan ”Conscience in Greek Stoicism” sanoo, että
tässä synoida emautōlla ei ole eettistä konnotaatiota, mutta mielestäni eettinen konnotaatio
on täysin selvä: Alkibiades on häpeissään, koska ei kykene toimimaan Sokrateen vaatimalla
tavalla, vaikka on tosin mahdollista, että hän, vastaväitteistään huolimatta, vain pilailee Sok-
rateen kanssa. Ks. Marietta 1970, s. 180, alaviite 13.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29157

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


158

Mika Ojakangas

Sisäistetyt raivottaret ja traagisen subjektivointi

Vaikka yllä erotinkin huonon omantunnon raivottarien kostosta, omantun-
non kreikkalaista alkuperää pohtivissa kirjoituksissa on kuitenkin ollut tapa-
na tarkastella tätä kysymystä nimenomaan suhteessa raivottariin. Näin siitä
syystä, että on oletettu, että omatunto olisi joko raivottarien sisäistetty muo-
to tai että raivottaret olisivat omatunto myyttisessä muodossa. Oli asia kum-
min tahansa, tällä tulkinnalla on pitkä historia. Jo Cicero asettaa analogian
raivottarien ja omantunnon (conscientia) välille (Lait 40, 1). Rikollisia ”pii-
naavat ja vainoavat raivottaret, eivät liekehtivin soihduin niin kuin taruissa,
vaan omantunnon tuskilla”.

Mitä olivat raivottaret (erinys)? Epämääräisellä esihomeerisella ajalla rai-
vottarien tehtävänä oli panna toimeen se, minkä maailmankaikkeutta hallit-
seva kohtalo (moira) määräsi. Homeerisessa kirjallisuudessa niillä oli kolme
ensisijaista tehtävää: vallitsevan kosmologisen järjestyksen ylläpitäminen,
valapattouden rankaiseminen ja kirousten täytäntöönpano. Posthomeerises-
sa kirjallisuudessa niistä tuli yhtäältä verikoston toimeenpanijoita, mutta
vähitellen ne vakiintuivat – ennen muuta tragediakirjailijoiden toimesta –
hahmoiksi, joiden tehtävänä oli rangaista viattoman veren vuodatuksesta.
Esimerkiksi Aiskhyloksen Oresteian viimeisessä osassa Eumenideksessa
raivottaret haluavat Oresteksen pään vadille, koska tämä oli tappanut äitinsä.
He tosin luopuvat vaatimuksestaan Athenen painostuksen alla, mistä syystä
jälkimmäinen näytelmän mukaan antoikin heille uuden nimen eumenides,
kiltit. Olennaista tässä lienee kuitenkin se, että vielä Aiskhyloksellakin rai-
vottaret edustavat objektiivisia kosmologisia voimia: kyse ei vielä ole mis-
tään subjektiivisesta omastatunnosta Ciceron esittämässä mielessä.

Antigonessa (603) Sofokles sen sijaan puhuu jo raivottarista sydämessä
tai mielessä (frenon erinys). E. R. Doddsin mukaan kysymys ei kuitenkaan
Sofokleellakaan ole raivottarien subjektivoinnista, sillä ne edustavat hänelle
vielä objektiivista järjestystä. Hänen mukaansa vasta Euripides ymmärtää
raivottaret yksinomaan subjektiivisena kokemuksena.31 Raivottarien sisäis-
tymisen taustalla on tietenkin koko kreikkalaisen hengenmaiseman sekula-
risoituminen. Homeroksen sankareille oli vielä ominaista syyllisyyden ul-
koistaminen tavalla, joka viidennellä vuosisadalla oli jo kovin hankalaa.
Heille pahat teot, jotka tulkittiin pikemminkin kohtalon asettamiksi kom-

31 Dodds 1966, s. 42.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29158

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


159

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

pastuskiviksi kuin autonomisen subjektin vastuullisiksi teoiksi, olivat useim-
miten joidenkin jumalten tai jumalallisten henkien ja daimoneiden aikaan-
saannoksia – tai niin kuin Nietzsche asian ilmaisi:

Nämä kreikkalaiset ovat mitä kauimmin käyttäneet hyväkseen jumaliaan juuri
varjellakseen itseään ”huonolta omaltatunnolta”, saadakseen jatkuvasti iloita
sielunsa vapaudesta, siis päinvastaisessa mielessä kuin kristillisyys on käyt-
tänyt Jumalaansa.32

Riippumatta siitä, ovatko kristityt käyttäneet Jumalaansa pelkästään ”päin-
vastaisessa mielessä”, niin kuin Nietzsche esittää, kreikkalaiset ainakin käyt-
tivät jumaliaan juuri tässä mielessä kuin hän sanoo. Mitä sanoikaan Autome-
donin ystävä, kun hän tajusi, että Autodemon jätti vaununajajan ilman kei-
hästä: ”Automedon, ken moisen on mielees turmioaikeen pannut taivahisis-
ta ja sult’ älyn selkeän vienyt?” (Ilias 17.465). Mitä vuorostaan Agamemnon
sanoi, kun hän käsitti tehneensä virheen varastaessaan Akilleuksen naisen?
Hän syytti jumalia:

Mutt’ enp’ ole itse mä syypää, sallima kaiken on syynä ja Zeus sekä öinen
Erinnys. Nuo kokouksess’ ottivat mult’ älyn (tai: panivat atēn älyyni) päivänä
tuona, jolloin kunnialahjan Akhilleult’ itse ma riistin. Vaan mitä tehdä mä
voin? Jumalathan on johtajat kaiken. (Ilias 19.86–90.)

Kyse ei toisin sanoen ollut Agamemnonista itsestään vaan jumalten häneen
panemasta atēsta, demonisesta hulluudesta.

Viidennelle vuosisadalle tultaessa tällainen jumalten ja jumalallisten seli-
tysten käyttö oli ainakin intellektuaalisen eliitin keskuudessa tosin jo häviä-
mässä, kiitos kreikkalaisen maallistumiskehityksen ja filosofien uudentyyp-
pisen uskonnollisen ajattelun. Toki tämä kehitys oli vähittäistä. Esimerkiksi
Theognis, kuudennella vuosisadalla elänyt runoilija, näytti vielä ottavan täy-
sin tosissaan daimonit, jotka tahallaan johtivat hyveelliset harhaan. Samaa
voi sanoa Aiskhyloksestakin. On tosin sanottu, että Aiskhylos vain herätti
uudelleen eloon daimonit, erityisesti pahojen daimoneiden maailman, mutta
toisaalta on otettava huomioon, ettei edes neljännellä vuosisadalla tällainen
daimonien käyttö ollut mitenkään harvinaista.33 Tästä huolimatta on selvää,
että perinteinen kreikkalainen uskonnollisuus oli viidennellä ja neljännellä

32 Friedrich Nietzsche, Moraalin alkuperästä (1969), II § 23.
33 Ks. Dodds 1966, s. 40–41.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29159

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


160

Mika Ojakangas

vuosisadalla voimakkaassa käymistilassa. Jo esisokraatikot Anaksimandrok-
sesta Herakleitokseen olivat kritisoineet perinteistä kreikkalaista uskontoa
ja postuloineet jumalia, jotka abstraktiudessaan olivat kuin varjoja perintei-
siin persoonallisiin jumaliin verrattuna. Eräät sofistit asettivat lopulta jumal-
ten koko olemassaolon kyseenalaiseksi. Tavallisen kansan keskuudessa maal-
listuminen ei kuitenkaan ollut yhtä ilmeistä. Viidennellä vuosisadalla filoso-
fit olivat lopulta melko marginaalinen ilmiö, joiden eksentriset mielipiteet,
jos niitä edes tunnettiin, saatettiin tyrmätä suoralta kädeltä, minkä monien
filosofien kohtalo (maanpako tai kuolema) hyvin osoittaa. Tämä ei kuiten-
kaan tarkoita, etteikö kansakin olisi saanut osaansa maallistumisesta ja osit-
tain myös hyväksynyt sen. Yksi näkökulma tähän kehitykseen on nimen-
omaan tragediakirjallisuus, joka toisin kuin filosofia, oli varsin tunnettua ja
sitä paitsi kansan hyväksymääkin, koska he tragediakisoissa saivat äänestää
suosikkinsa puolesta.

Tragedioissa maallistumiskehitys näkyy siirryttäessä Aiskhyloksesta Euri-
pideeseen. Aiskhyloksen maailma on vielä täynnä jumalallisia tapahtumien
ja tekojen selityksiä, mutta Euripideellä niitä on jo huomattavasti vähem-
män. On totta, että Euripideenkin näytelmissä sankari saattaa syyttää juma-
lia, niin kuin Faidra Afroditea Hippolytoksessa, mutta lopulta kuitenkin käy
useimmiten selväksi, että jumalilla ei ole asiaan mitään osuutta. Aiskhylok-
sen näytelmissä sankarit sen sijaan ovat enemmän tai vähemmän ulkoisten
voimien armoilla. Pääosa on jumalilla, raivottarilla ja pahoilla daimoneilla.
Kaikki riippuu jumalten tahdosta, joten he ovat viime kädessä vastuussa kai-
kesta: ”Niin tahtoo Delfoin herra, Apollon itse”, sanoo Orestes, kun suunnit-
telee äitinsä murhaamista – ja tekonsa jälkeen hän puolustautuu: ”Tekoon
minut kiihti jumala Delfoin, julistain, sen että voin tehdä syyttömästi.” (Hau-
tauhrintuojat 1030–1034.) Tosin Aiskhyloksellakaan asetelma ei ole aivan
näin yksinkertainen. Esimerkiksi Agamemnonissa kuoron syytökset impli-
koivat, että se pitää Klytaimnestraa, joka tappoi aviomiehensä Agamemno-
nin, henkilökohtaisesti vastuullisena pahaan tekoonsa: ”Sinun oli käsi, joka
surmasi. Kukaan ei nouse viattomuuttasi todistamaan” (1505–6). Klytaim-
nestra itse kuitenkin väittää, että se ei ollut hänen vikansa vaan suvun dai-
monin, kostonhaluisen riidan hengen (alastōr):

Nyt julistat, että minun on työ. Mutta väärässä olet, jos näkeväsi luulet mi-
nussa Agamemnonin puolison! Olen suvun onnettomuuden henki, joka sai
kostavaksi hahmoksensa tämän vainajan vaimon ja joka vaati rangaistusta
Atreuksen rikoksesta, hänen inhottavasta juhlastaan. Ja sankari kaatui sovi-
tusuhrina lasten murhasta. (1497–1504.)

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29160

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


161

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Klytaimnestra kyllä myöntää, että hän Agamemnonin ruumis on ”käteni työtä
oikean” (1431), mutta samalla hän kuitenkin väittää, että hänen kätensä ovat
olleet korkeampien voimien armoilla. Lopulta asia jää avoimeksi. Edes kuo-
ro ei ole varma onko Klytaimnestra syyllinen vai onko kyse vain kuninkaal-
lisen suvun daimonista, joka käyttää häntä hyväkseen.34

Tultaessa Aiskhyloksesta Sofokleeseen tapahtuu kuitenkin jo muutos:
syyllinen myöntää yhä useammin syyntakeisuutensa, henkilökohtaisen vas-
tuunsa. Antigonessa Kreon sanoo, että nimenomaan hän, yksin hän, on vas-
tuussa vaimonsa kuolemasta (Eurydike teki itsemurhan, koska hänen poi-
kansa oli tehnyt itsemurhan Antigonen, hänen morsiamensa, itsemurhan ta-
kia…): ”Voi! Milloinkaan ei tämä syy siirry minun tililtäni kenenkään muun
kuolevaisen tilille!” Eikä vain vastuussa siitä, vaan Kreon sanoo suoraan
tappaneensa Eurydiken: ”Minä sinut tapoin, minä onneton, minä… sanon
totuuden!” (Antigone 1317–1320). On kuitenkin huomattava, että Kreonin
mukaan teko ei siirry hänen tililtään kenenkään muun kuolevaisen tilille,
mikä implikoi, että jonkin jumaluuden tilille se sen sijaan voi siirtyä – kuten
Kreon hieman aiemmin järkeileekin: ”Pääni yli joku jumaluus silloin var-
masti kohotti raskaan painon, jolla hän minua löi ja minut pakotti karuille
teille, poljettua onneani iskien, piesten” (Antigone 1270–1280).

Euripideen näytelmissä sankarin syyntakeisuus on sen sijaan melkein jo
sääntö. Tämä ei kuitenkaan ole ainoa seikka, joka erottaa ne edeltäjistään.
Hänen näytelmänsä ovat hyvä esimerkki eräästä toisestakin kehityslinjasta
klassisella ajalla. Aiskhyloksella ja Sofokleella ihmisen tekemä virhe (ha-
martia) on aina jokin teko: esimerkiksi Kreonin väärä päätös Antigoneen
suhteen, joka johtaa edellisen täydelliseen epätoivoon. Paha on toisin sa-
noen aina jotakin objektiivista, jollakin täytyy olla verta käsissään. Vastaa-
vasti tuo veri voitiin poistaa ja samalla objektiivista järjestystä rikkonut vir-
he korjata joidenkin määrättyjen uskonnollisten rituaalien avulla: ”Hänen
verisen kätensä on puhdistanut eläimen aivan nuoren uhriveri”, niin kuin
Aiskhyloksen Eumenideissa sanotaan (450). Faidran tapauksessa (Hippoly-
tos) ei kuitenkaan ole verta vuodatettu. Itse asiassa ei ole tehty mitään pahaa,

34 Yksityiskohtaisemmasta Agamemnon-analyysista ks. Vernant – Vidal-Naquet 1988, s. 72–
76. Vernantin mukaan Aiskhyloksen trilogiaa on luettava päinvastoin kuin yllä: Oresteia ei
suinkaan ole konservatiivinen yritys palauttaa arkaaista Oikeutta eikä edes klassisen ajan
poliksen elämän reflektointia vaan päinvastoin poliksen vallitsevan järjestyksen kritiikkiä.
Niin tai näin, ainakin Aiskhylos kyseenalaistaa Oresteiassa ”alkuajan pyhän oikeuden”, joka
vaatii silmää silmästä ja jonka edustajana raivottaret näytelmässä esiintyvät. (Oresteia, 778).

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29161

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


162

Mika Ojakangas

mitään ei ole tapahtunut. Faidran ainoa synti on hänen intentionsa, likaiset
ajatuksensa, toisin sanoen hänen rakkautensa miehensä poikaan Hippoly-
tokseen: ”Käteni ovat puhtaat – tahra on sydämessäni (miasma frenos)” (315–
320). Tästä syystä käsien rituaalinen peseminenkään ei enää ollut tarpeeksi:
sielun tai sydämen täytyy myös olla puhdas – mikä tulee ilmi yhtä lailla
Euripideen Oresteksessa: ”Käteni ovat puhtaat”, Menelaos sanoo yrittäen
puolustaa itseään, mutta Oresteen mielestä tämä ei riitä, sillä hän välittömäs-
ti lisää: ”mutta ei sydämesi” (1602–1604).

Palataan kuitenkin vielä jumalallisten syntiselitysten katoamiseen Euri-
pideella ja otetaan esimerkiksi Medeia, jota tässä yhteydessä onkin itse asiassa
hyvä verrata Antigoneen. Medeia tappaa lapsensa: mikä voisikaan olla enää
kauheampi esimerkki demonisesta hulluudesta? Kyse ei kuitenkaan ole mis-
tään jumalallisesta hulluudesta (atē) vaan Medeian (1077–1080) omasta rai-
vosta (thymos), joka ylittää hänen laskelmansa (buleimaton) – raivosta, jon-
ka taustalla on loukattu sydän. Kertaakaan Medeia ei yritä väittää, että jokin
ulkopuolinen (atē, alastōr) olisi tullut väliin: hän on itse vastuussa pahasta
teostaan. Tästä todistaa sekin, että Medeia ratkaisevassa kohdassa (1021–
80) painii tunnontuskiensa kanssa: tappaako vaiko ei tappaa? ”Oih! Mitä
teen? Tät’ enää sydän kestä ei…”. Lopulta hän kuitenkin antaa periksi kos-
tonhalulleen, sillä hän ei usko, että raivottaret voisivat konsanaan Jaso-
nille kostaa – lastensa isälle, joka oli jättänyt hänet siitä huolimatta, että oli
ensin saanut hänet pettämään sukulaisensa ja lähtemään kotimaastaan.

Jos tätä näytelmää vertaa Sofokleen Antigoneen, ensimmäisenä pistää sil-
mään, että Medeialta puuttuu laki, johon vedota. Lopussa hän tosin uskoo,
että jopa Zeus on hänen puolellaan – siitä huolimatta, että hän oli tappanut
lapsensa. Tässä vetoamisessa on kuitenkin jotakin epätoivoista, jos sitä ver-
rataan Antigoneen. Antigonessa jumalat edustavat jotakin perinnettä tai ins-
tituutiota: Antigonen Dikē ja tämän ikiaikainen kirjoittamaton laki oikosta
ja siihen kytkeytyvää perhetraditiota, Kreonin Apollo taas polista ja sen po-
liittista järjestystä.35 Medeialla ei kuitenkaan ole kumpaakaan. Hänellä ei

35 Ks. Hegel, Hegel’s Aesthetics: Lectures on Fine Art (1975), s. 464. Tai kuten Jean-Pierre
Vernant kirjoittaa: ”Kyse ei ole tytön edustaman puhtaan uskonnon ja Kreonin edustaman
täydellisen uskonnottomuuden vastakodasta, tai uskonnollisen ja poliittisen hengen vasta-
kohdasta. Kyse on pikemminkin kahdesta erityyppisestä uskonnollisesta tunteesta. Toinen
on perheuskonto, puhtaasti yksityinen ja lähisukulaisten, filoi, pieneen piiriin rajoittuva, kodin
sydämeen ja kuolleiden kulttiin keskittyvä; toinen on julkinen uskonto, jossa kaupunkia
suojelevat jumalat sekoittuvat loppupelissä valtion korkeimpiin arvoihin.” Vernant – Vidal-
Naquet 1988, s. 41

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29162

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


163

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

ole polista, koska nainen on jo lähtökohtaisesti suljettu siitä ulos, mutta hä-
nellä ei oikostakaan, sillä hän petti perheensä auttaakseen Jasonia saamaan
itselleen kultaisen taljan. Hän ei kuitenkaan saanut uutta oikosta Thebasta,
koska samainen Jason, jonka takia hän lähti omasta maastaan, petti hänet.
Tästä syystä hän valittaa:

Teill’ oma koti (patros domoi), kaupunki (polis), teill’ elämän kaikk’ antimet
on, omaiset ja ystävät. Ma koditon ja yksin (apolis), häväisemä nyt sen, joka
minut raakalaisten maasta toi. Emoa mull’ ei, veljeä, ei heimoa, ei ketään,
ken voi kohtaloani kohentaa. (Medeia 250–260.)

Niinpä ainoa legitimaatioperusta hänen omalle karmealle rikokselle on hän
itse: hänen puhtaasti subjektiivinen tunteensa ja vakaumuksensa koston oi-
keutuksesta. Euripideen näytelmissä luonteesta oli tosiaankin tullut ihmisen
kohtalo (ēthos anthrōpō daimon) – ja joka ainakin näin käännettynä kumoaa
koko joukon arkaaisia uskomuksia koskien ihmisen osaa jumalallisten voi-
mien passiivisena temmellyskenttänä. Eikä tämä lienee sattumaa, sillä ni-
menomaan Euripides esitteli tämän Herakleitoksen maksiimin ateenalaisil-
le.

Euripideen subjektiivinen näkökulma asioihin lienee niin ikään syy sille,
miksi Hegelin mielestä Euripideen näytelmissä ei ole enää sitä muotoa an-
tavaa voimaa, joka on ominaista Aiskhyloksen ja Sofokleen näytelmille:
Euripides tarjoaa vain ”abstrakteja sentimentaalisuuksia”,36 Hegel toteaa
tavalla, joka sittemmin toistuu muun muassa A. W. Schlegelillä ja Nietz-
schellä.37 Samalla tavoin kuin sofistien opetuksissa, Euripideen näytelmis-
sä asioiden objektiivisen järjestyksen on korvannut subjektiivinen vakau-
mus, joka asettaa edellisen radikaalisti kyseenalaiseksi. Eikö tähän päde
kuitenkin se, mitä jo aiemmin sanottiin: subjektiivinen vakaumus ei vielä
todista omantunnon olemassaolosta? Voi tosin olla, että tuon vakaumuksen
taustalla oleva sofistinen oivallus ihmisestä ”kaikkien asioiden mittana” on
välttämätön edellytys omantunnon synnylle, mutta subjektiivinen vakau-
mus ei sellaisenaan vastaa omantunnon ilmiötä sellaisena kuin Kant siitä
puhuu. Yhtä hyvin ajatus voi johtaa täydelliseen moraalittomuuteen, niin
kuin Aristofanes Pilvissä näyttää väittävän – ja jonkinlaisesta moraalitto-

36 Hegel, Philosophy of History (1956), s. 279.
37 Schlegelin asenteesta ks. Behler 1986, s. 335–367. Nietzschen vastaavasta ks. The Birth
of Tragedy (1967), §11–12. Nietzsche kutsuu Euripidestä ”esteettisen sokraattisuuden ru-
noilijaksi” (§12), eikä – kuten myöhemmin näemme – kenties aivan syyttä.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29163

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


164

Mika Ojakangas

muudestahan me esimerkiksi Trasymakhoksen ja Kallikleen tapauksissa
voimme puhua.38

Eikö sama koske Medeiaakin? Vai yrittääkö Euripides näytelmässään pu-
hua sittenkin jostakin, jota me kutsuisimme moraaliseksi omaksitunnoksi?
Väittäisin, että yrittää. Itse asiassa omatunto, etenkin ”sisäisenä oikeuskäsit-
telynä”, muodostaa yhden näytelmän keskeisimmistä kohokohdista. Jos
Medeiaa verrataan jälleen Antigoneen, ero on huima. Antigone ei epäröi
hetkeäkään; mitään sisäistä oikeuskäsittelyä ei ole. Medeia sen sijaan muut-
taa mieltään yhdessä ainoassa kohtauksessa kaikkiaan kolme kertaa, koska
potee huonoa omaatuntoa aikeistaan (Medeia 1021–80). Siksi Medeian koh-
dalla voidaan mielestäni puhua omastatunnosta: kyse ei ole pelkästä vakau-
muksesta vaan päätökseen sisältyvästä sisäisestä tuskasta, kolkuttavasta
omastatunnosta. Paras esimerkki tässä suhteessa on kuitenkin Euripideen
Oresteen kuuluisa kohta (392–397), jossa Orestes kertoo Menelaokselle tun-
nontuskistaan:

Orestes: Tässä olen, onnettoman äitini surmaaja.
Menelaos: Olen kuullut, säästä sanojasi, pahanteosta harvoin tulee puhua.
Orestes: Säästäisin kyllä, mutta daimōn on ylen paha minulle.
Menelaos: Mikä sinua vaivaa? Mikä sairaus sinut tuhoaa?
Orestes: Ymmärrys (synesis), sillä tiedän (synoida) tehneeni kamalan teon.

Jos oletetaan, että Oresteen sana synesis, ymmärrys, viittaa tosiasiassa tässä
siihen, mitä me kutsuisimme omaksitunnoksi, ennen kaikkea kolkuttavaksi
omaksitunnoksi, lienee myönnettävä, että kreikkalaisillakin oli omatunto.39

38 Kuten tunnettua, Kallikles – Platonin luoma sofisteja edustava hahmo – edustaa kantaa,
jonka mukaan lait (nomoi) on laadittu, jotta heikot ja huonot voisivat puolustautua vahvoja
ja erinomaisia vastaan, mutta nämä lait eivät ole luonnonmukaisia, sillä luonnon mukaan
vahvojen ja erinomaisten on saatava hallita. Tämä on luonnon laki (nomos fyseōs) ja luon-
toon perustuva oikeus (fyseos dikaion). Platon, Gorgias, 483e, 484c. Tätä Kallikleen edusta-
maa sofistista näkökulmaa vastaan voidaan mielestäni kuitenkin asettaa Antifonin yhtä lail-
la sofistinen kanta. Hänkin asetti nomoksen ja fysiksen vastakkain asettuen jälkimmäisen
kannalle, mutta hänelle fysiksen mukainen elämä on elämää harmoniassa itsensä kanssa,
mikä itse asiassa tuo hänet varsin lähelle lopuksi tarkasteltavaa Sokratesta.
39 Yleisesti ottaen synesistä ei klassisen ajan teksteissä toki tule kääntää omaksitunnoksi,
vakka Nikomakhoksen etiikassa Aristoteles määritteleekin synesiksen arvioivaksi ymmär-
rykseksi. Jonkinlaisesta arvioinnista Oresteen ymmärryksessä on tosin kyse, sillä sehän ar-
vioi negatiivisesti hänen menneitä tekojaan, mutta yleisesti ottaen synesiksen merkitys oli
huomattavasti laajempi ja käyttöyhteydet moninaisemmat kuin se, mihin omatunnolla ny-
kyään viitataan. Sitä paitsi länsimaisessa traditiossa omatunto, etenkin toimintaa ohjaava
omatunto, on liitetty useammin Aristoteleen fronesikseen kuin synesikseen, sillä fronesis,

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29164

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


165

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Mistä muusta tässä ymmärryksessä nimittäin on kyse kuin omantunnon kol-
kutuksesta, joka sinällään, ilman viittausta Haadekseen tai raivottariin, on
jotakin tuskallista? Orestesta ei vaivaa mikään muu kuin hänen oma ymmär-
ryksensä (synesis). Ajatuksen uutuus klassisella ajalla tulee toki ilmi siitä,
että Menelaos ei ilmeisestikään ymmärrä Orestesta: ”Mitä tarkoitat? Viisaus
osoitetaan selvyytenä, ei hämäryytenä.” Hän olisi ymmärtänyt varmasti pa-
remmin, jos Orestes olisi puhunut, niin kuin Aiskhyloksen Oresteiassa pu-
hutaan, vainoavista raivottarista, joiden edessä Orestes Hautauhrintuojissa
(1058) joutuu kauhun valtaan: ”Apollon auta! Vilisee nyt niitä. Ja verta –
niiden silmät verta tihkuu!” Euripides ei näistä mustaviittaisista kostajista
kuitenkaan puhu. Hän puhuu pelkästään synesiksestä, jonka ääni, vaikka
muistuttaakin raivottarien kauheaa hymniä, joka ”kahlitsee sielun, ihmis-
luista ytimen kuivaa” (Eumenidit 330–335), ei tule enää ihmisen ulkopuo-
lelta vaan hänestä itsestään. Ennen kuin kuitenkaan lyödään asialle piste, on
vielä tarkasteltava tuon kokemuksen merkitystä.

Omatunto ja toisen katse

On mielenkiintoista, että Aristoteles ei edes Retoriikassaan, klassisessa oi-
keuspuheen oppikirjassa, puhu omastatunnosta eikä edes syyllisyydentun-
nosta. Hän tosin puhuu luonnollisesta laista, josta sittemmin tuli länsimaissa
omantunnon varsinainen sisältö: omatunto on se sielunosa, joka ilmaisee
ihmiselle luonnollisen lain määräykset, kuten skolastikot asian järkeilivät.
Tämä lienee se syy, miksi Antigonea on pidetty omantunnon edustajana –
sanoohan Aristoteles nimenomaan tässä yhteydessä, että Sofokleen näytel-
mässä Antigone puhuu siitä, mikä on luonnon perusteella oikein (Retoriikka
1373b5–10). Voitaisiin tietenkin huomauttaa, että Sofokleen näytelmässä ei
puhuta sanaakaan siitä, mikä luonnon perusteella on oikein, mutta olennai-
sempaa tässä lienee kuitenkin se jo mainittu tosiasia, että omaatuntoa eikä
edes syyllisyydentuntoa Retoriikasta löydy. Häpeästä siinä sen sijaan puhu-

kuten Aristoteles sanoo, ”antaa määräyksiä, sillä sen päämäärä on se, mitä tulee tehdä ja
mitä ei” (Retoriikka 1143a8–10). Esimerkiksi monet skolastikot pitivät omaatuntoa frone-
siksen eräänä aspektina. Tämä ei kuitenkaan tarkoita, etteikö synesistä oltaisi käytetty kos-
kaan Euripideen tavalla. Esimerkiksi Polybios puhuu Historiassaan (Historiae 18.43.13)
synesiksestä syyttäjänä (katēgoros). Tästä huolimatta esimerkiksi Rodgers esittää, että syne-
siksen kääntäminen omaksitunnoksi kreikkalaisten tragedioiden yhteydessä ei ole koskaan
legitiimiä. Rodgers 1969, s. 241–254.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29165

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


166

Mika Ojakangas

taan paljonkin – ja tämä pakottaa tarkastelemaan edellä hahmoteltua ”oman-
tunnon syntyä” uudelleen. Jospa kreikkalainen huono omatunto olikin ensi
sijassa häpeäntuntoa? Silloin on melko selvää, että heillä ei ollut omaatuntoa
siinä mielessä kuin olen siitä edellä puhunut: sisäisenä tuomarina ja syyttä-
jänä, joka sellaisenaan – ilman että joku toinen ihminen on näkemässä – saa
ihmisessä aikaan pelonsekaista kunnioitusta, kuten Kant omastatunnosta
sanoi.

Mitä on häpeä – tai: mitä se oli kreikkalaisille? Kuunnellaan Aristotelesta.
Hänen mukaansa (Retoriikka 1383b10–15) ”häpeä on eräänlainen tuskan ja
mielen rauhattomuuden laji, joka liittyy sellaisiin läsnä oleviin tai tuleviin
pahoihin asioihin, jotka näyttävät johtavan huonoon maineeseen (adoksia)”.
Edellä sanoin, että Kreon poti huonoa omaatuntoa, koska tajusi toimineensa
väärin Antigonen suhteen, mutta mistä oikeastaan voin sen tietää. Hän sel-
västi poti tuskaa ja mielen rauhattomuutta, mutta tämä tuska ja rauhatto-
muus saattoi olla hyvin seurausta siitä, että hän tiesi tehneensä teon, joka
johtaa huonoon maineeseen – toisin sanoen häpeällisen teon, sikäli kuin
häpeä on, kuten Aristoteles sanoo, ”mielikuva maineen menetyksestä” (Re-
toriikka 1384a20–25). Itse asiassa on hyvin vaikeaa kuvitella kreikkalaista
todellisuutta ottamatta lainkaan huomioon maineen ja sen menetyksen kes-
keisyyttä ihmisten kokemuksessa. Maine oli kaikki kaikessa: yksilö oli mel-
kein yhtä maineensa kanssa. Maine vuorostaan perustui siihen, miten toiset
ihmiset näkivät hänet.40 Tästä syystä toisen katse pikemminkin kuin jokin
Kantin ”pelottava sisäinen ääni”, omatunto, määräsi ihmisen identiteetin:
”Itsetunto on silmissä”, niin kuin kreikkalainen sanonta kuului.

Tietäminen (eidenai) sellaisenaan oli sukua näkemiselle (idein), miksi ei
silloin ”itsensä kanssa tietäminenkin” merkinnyt sitä? Tavallaan se merkitsi-
kin. Sillä ”itsensä kanssa tietämisen” kaikkein pahin seuraus ei suinkaan
ollut se tuska, jonka se aiheutti yksilön sielulle, vaan ne vaikutukset, joita
tällaisella tiedolla oli ihmisen käytökselle muiden edessä: hänestä tuli so-
siaalisesti haavoittuva. Hän alkoi käyttäytyä kuin pelkuri kykenemättä kat-
somaan ihmisiä silmiin ja yrittäen vältellä heitä. Erityisesti se ehkäisi ”va-
paan puheen” tai ”avomielisyyden” (parrhēsia), josta oli tullut poliksen  kun-
niallisen kansalaisen velvollisuus, Ateenan demokraattiseen poliittiseen elä-
mään osallistumisen ehto ja  kunnia-asia, jonka riistäminen sai ateenalaisen
voimaan pahoin.41 Kun Polynikes Euripideen Foinikialaisissa naisissa (390–

40 Aiheesta enemmän ks. esim. Vernant 1991, s. 16–18.
41 Parrhesiasta Kreikan klassisella ajalla ks. esim. Foucault, Fearless Speech (2001).

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29166

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


167

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

392) selittää äidilleen, mikä karkotetun kohtalossa on kaikkein kovinta, hän
viittaa juuri parrhēsiaan: ”Yksi ainoa asia: ettei voi harjoittaa vapaata pu-
hetta/olla avomielinen (ouk ekhei parrhēsian).” Muutenkin Euripides on tässä
suhteessa aikalaistensa linjoilla. Vaikka edellä sanoin, että Euripides toi Hip-
polytoksessa teon lisäksi pelkän tunteen ja intention kreikkalaiseen syntilis-
taan, ei Euripideellekään tunne sinällään ole paha vaan lähinnä sen ulkoiset
vaikutukset: ”Tiesin, että tekoni ja jo pelkkä tunne toisivat minulle huonon
maineen”, niin kuin Faidra lopulta sanoo. Huono maine on niin ikään syy,
miksi hän tekee itsemurhan, ei se, ettei hän jaksa kantaa syyllisyytensä taak-
kaa:

Minut ajaa kuolemaan juuri se, etten koskaan halua häväistä puolisoani ja
lapsia jotka synnytin. Ei, esteettä ja vapaudestaan (parrhēsia = vapaasta pu-
heesta) nauttien saakoot he asua Ateenan kuuluisassa kaupungissa. Olkoon
heillä aina kunniaa äidistään. Sillä rohkeakin mies tuntee olevansa vailla oi-
keutta niin kuin orja, jos hän tietää isänsä ja äitinsä tehneen rikoksen. Jalo
mieli on ainoa joka kestää elämän kilvassa, niin sanotaan. Aivan kuin peili
heijastaa nuoren neidon kasvot, niin aika tuo lopulta ihmisen pahuuden julki.
Kunpa minun kuvani pysyisi kirkkaana. (Hippolytus 419–444.)

Faidra toisin sanoen haluaa säästää miehensä ja lapsensa häpeältä ja tätä
häpeää seuraavalta orjamaiselta käytökseltä. Lisäksi hän haluaa, että hänen
kuvansa pysyisi kirkkaana!

Onko tällä enää mitään tekemistä omatunnon kanssa? Kun Kant puhuu
omastatunnosta, hän ei viittaa sanallakaan ihmisen ulkoiseen käytökseen,
kuvista puhumattakaan. Faidralla on toki huono omatunto vääristä tunteista,
mutta omaatuntoa itseään enemmän häntä vaivaa se, että sen kolkutus näkyy
ulospäin, mikä johtaa huonoon maineeseen. Euripideelläkin vanhat aristo-
kraattiset käsitykset maineesta ja kunniasta näyttävät toisin sanoen asettu-
van omantunnon edelle hyveellisyyden mittarina. Kyse ei ole Kantin sisäi-
sestä tuomarista ja syyllisyydentunnosta tuon tuomarin pelottavan äänen alla
vaan toisen katseesta ja sen edessä koetusta häpeästä. Ei pelosta, että oman-
tunnon kolkutus tulee liian raskaaksi kestää, vaan pelosta, että menettää kas-
vonsa ja samalla maineensa. Olemmeko näin päässeet päämäärään alkupe-
räisen kysymyksen suhteen? Kreikkalaisilla ei siis sittenkään ollut omaatun-
toa, ei ainakaan siinä merkityksessä kuin meille? Näin ainakin voitaisiin aja-
tella, mikäli ei löydettäisi vastaesimerkkejä. Niitä kuitenkin löytyy, ja ne
liittyvät nimenomaan siihen, milloin ihmisen on hävettävä: toisen edessä vai
itsensä edessä.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29167

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


168

Mika Ojakangas

Sokrates

Aristoteleen mielestä häpeää tunnetaan vain toisten edessä ja silloin, kun on
läsnä toisia ihmisiä – erityisesti sellaisia, ”joita ihaillaan tai jotka ihailevat
meitä tai joiden taholta haluttaisiin saada ihailu tai joita tarvitaan johonkin,
mitä ei saada, mikäli maine on mennyt” (Retoriikka 1384b25–35). On to-
dennäköistä, että Aristoteles ilmaisee tässä yleisen kreikkalaisen näkemyk-
sen häpeästä. Tämä ei kuitenkaan tarkoita, etteikö toisenlaistakin näkemystä
häpeästä olisi esitetty, sitä paitsi paljon ennen Aristotelesta, nimittäin sellais-
ta, joka muistuttaa enemmän kristillistä syyllistä omaatuntoa kuin varsinais-
ta häpeää. On tosin totta, että kreikkalaiset eivät tehneet käsitteellistä eroa
häpeän ja syyllisyyden välillä, mutta sen sijaan muutamat heistä puhuivat
häpeästä itsensä edessä:

Ei pidä olla toisten ihmisten edessä enemmän häpeissään kuin itsensä edessä,
eikä tehdä enemmän pahaa silloin, kun kukaan ei tiedä kuin silloin kun kaik-
ki tietävät. Pikemminkin pitäisi tuntea eniten häpeää itseä kohtaan ja tämä
laki täytyy painaa sieluusi, niin ettet tekisi mitään sopimatonta.

Näin kirjoitti Demokritos (fragmentti 264, DK), jonka kirjat Platon ilmei-
sestikin halusi polttaa, mahdollisesti niiden jumalattomuuden takia.42 Onko
tässä fragmentissa nykynäkökulmasta kuitenkaan mitään jumalatonta? Eikö
tässä päinvastoin ilmaista aiempaa paljon ankarampi moraali – sellainen,
joka tekee mahdottomaksi kaiken kaksinaamaisuuden. Jos minä olen sitä,
mitä olen toisten silmissä, on aina mahdollista, että pahuudestani huolimatta
osaan esiintyä vakuuttavasti. Voin säilyttää kasvoni, jos kukaan ei saa selvil-
le, että olen todellisuudessa pahantekijä. Nimenomaan tällaista moraalista
kaksinaamaisuutta vastaan Demokritos hyökkää: ei riitä, että näytät hyvältä,
sinun on oltavakin hyvä. Moraalisen häpeäntunnon laki (nomos) on painet-
tava syvälle sieluun (psykhē).

On totta, että Demokritos ei uskonut jumaliin, kuoleman jälkeiseen elä-
mään eikä etenkään rangaistuksiin, joita pahantekijät muka Haadeksessa
saivat kokea. Noiden rangaistusten takia on turha ”viettää elinaikaansa se-
kaannuksessa ja pelossa”, niin kuin jo aiemmin lainatusta fragmentista (B
297) muistamme – siitä, jossa sana syneidēsis ensimmäistä kertaa säilyneis-
sä kreikkalaisissa kirjoituksissa esiintyy. Tämä taisikin olla se seikka, miksi

42 Laertios, Merkittävien filosofien elämät ja opit (2002), s. 342.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29168

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


169

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Platon niin Demokritosta vihasi. Onko Demokritoksen, Protagoraan opetta-
jan, sanomassa kuitenkaan ristiriitaa? Se, että jumalat ovat vetäytyneet ih-
misten elämästä, ei välttämättä tee heistä moraalittomampia, pikemminkin
päinvastoin. Vasta silloin ihminen tuntee vastuunsa koko painon. Hänen on,
kuten Vieras Platonin Valtiomiehessä (274d–c) sanoo, ”ruvettava itse ohjaa-
maan elämäänsä ja huolehtimaan itsestään”. Itse asiassa kun Demokritos
moittii niitä pahantekijöitä, jotka kärsivät omantunnontuskista siksi, että pel-
käävät tulevia rangaistuksia Haadeksessa, hän ei suinkaan kritisoi omantun-
nontuskia sinällään. Hän kritisoi typeriä uskomuksia. Omantunnontuskien
suhteen hänen asenteensa on, niin kuin yllä olevasta lainauksesta voimme
lukea, täysin positiivinen: jos joku on tehnyt pahaa, hänen on hävettävä sitä,
vaikka mitään Haadesta ei olisi olemassakaan – vaikka ei olisi olemassa
edes yhtään toista ihmistä koko maailmassa. Tässä ei todellakaan ole enää
kyse Aristoteleen häpeästä toisen edessä. Tässä on kyse syyllisyydentunnos-
ta, huonosta omastatunnosta.

Demokritos ei toki ole ainoa laatuaan. Ajatus syyllisyydentunnon ensisi-
jaisuudesta voidaan nimittäin lukea edellä lainatusta Isokrateenkin (Oratio-
nes 1.16) kehotuksesta: ”Älä koskaan toivo kätkeväsi mitään häpeällistä te-
koa, jonka olet tehnyt. Sillä vaikka saattaisit kätkeä sen muilta, sinä tiedät
itsesi kanssa (seautō syneidēseis).” Tässä suhteessa kaikkein moralistisin on
kuitenkin, kuten arvata saattaa, Sokrates – omatuntoetiikan ensimmäinen
apostoli. Sokrates keksii moraalin, joka keskittyy yksinomaan ihmisen
omaantuntoon ja ennen kaikkea huonon omantunnon mahdollisuuteen. Täs-
sä suhteessa hänen etiikkansa poikkeaa radikaalisti perinteisestä kreikkalai-
sesta hyve-etiikasta. Ensinnäkään sen lähtökohtana ei ole jokin hyve – Sok-
rateshan ei edes tiedä, mitä hyve on – vaan pikemminkin jokin paha, ja en-
nen kaikkea se, mitä Sokrates kutsuu vääryydeksi. Hänelle vääryyden vält-
täminen on korkein hyve. Joskus Sokratesta on pidetty jonkinlaisena hyvei-
den puolestapuhujana, mutta tosiasiassa hän ei puhu minkään hyveen puo-
lesta vaan ensisijassa vääryyttä vastaan:

Ihmisellä ei ole milloinkaan oikeutta tehdä väärin, ei vastata vääryyteen vää-
ryydellä eikä edes puolustautua pahoja tekoja vastaan tekemällä itse pahaa
(Kriton 49d–e).

Jos joku tekee väärin, on hänen itse oltava itsensä ensimmäinen syyttäjä (ka-
tēgoros) ja mentävä vapaaehtoisesti ruoskittavaksi, sillä vääryyden kärsimi-
nen on parempaa kuin väärin tekeminen ja väärin tekemisestä rangaistavaksi
joutuminen vuorostaan parempaa kuin rangaistuksen välttäminen, niin kuin

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29169

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


170

Mika Ojakangas

Sokrates Gorgiaassa tähdentää. Jos Sokrates ei kuitenkaan tiedä, mikä on
oikein, miten hän sitten tunnistaa vääryyden? Mitä vääryys on Sokrateelle?
Vääryys on sitä, että ihmisen sielu on niin sanoaksemme ”riitasointuinen
lyyra”, mikä tarkoittaa, että ihminen ei ole ”yhtä mieltä itsensä kanssa”
(Gorgias 482b). Sokrateen vääryyden kriteeri on toisin sanoen yhtä subjek-
tiivinen kuin sofisteilla, mutta toisin kuin useimmat sofistit, Antifonia ken-
ties lukuun ottamatta,43 Sokrates ei tämän kriteerin avulla löydä mitään po-
sitiivista vakaumusta vaan pelkästään jatkuvan riitasoinnun ahdistavan pe-
lon – joka myöhemmän länsimaisen historian valossa ei liene muuta kuin
huonon omantunnon pelkoa. Tästä vääryyden ja huonon omantunnon liitos-
ta johtuen Sokrateen etiikka on ensi sijassa huonon omantunnon välttämisen
etiikkaa.

Enkö edellä kuitenkin sanonut, että Sokrates keksi moraalin, joka keskit-
tyy huonoon omaantuntoon? Kyllä, mutta huonoa omaatuntoa on osattava
välttää oikein – ja se vältetään oikein ainoastaan keskittymällä siihen, sen
aina läsnä olevaan mahdollisuuteen. Ilman huonon omantunnon mahdolli-
suutta moraalisuus ei ylipäätään ole mahdollista. Ensin on toisin sanoen he-
rätettävä huono omatunto, elettävä jatkuvasti sen välittömässä läheisyydessä
ja lakkaamatta ajateltava sitä, vasta sitten sitä voi välttää. Tässä on Sokrateen
moraalifilosofian ja samalla koko myöhemmän omatuntoetiikan paradok-
saalinen perusta: ainoastaan se, joka tunnistaa ja tunnustaa huonon oman-
tunnon mahdollisuuden – joka elää sen välittömässä läheisyydessä, siitä tie-
toisena ja sen ahdistamana – voi ymmärtää, mikä on hyvää ja oikeaa, sillä se,
joka ei näin tee, ei kykene asettamaan edes koko kysymystä oikeasta. Näin
Sokrates ajatteli ja niin ajatteli sittemmin myös Immanuel Kant, jonka mo-
raalilakia voi mielestäni pitää modernin omatuntoetiikan rationalistisena
huipentumana: ”Kukaan ihminen, jolle moraali ei ole samantekevää, ei voi
olla tyytyväinen itseensä, ei voi olla tuntematta katkeraa tyytymättömyyttä
itseensä.”44 Silti ihmisen on pyrittävä tyytyväisyyteen tai, niin kuin Sokrates
sanoisi, sopusointuisen lyyran kaltaiseen sieluun, hyvään omaantuntoon.

43 Fragmentissaan 44a (DK) Antifon sanoo, että se, joka rikkoo lakia joutumatta kiinni,
välttää sekä häpeän että rangaistuksen. Tämä on joskus tulkittu sofistisen epämoraalisuuden
ilmauksena, mutta tosiasiassa kyse voi aivan hyvin moraalista, joka tulee melko lähelle Sok-
rateen vastaavaa. Antifon nimittäin postuloi lain (nomos) lisäksi luonnonmukaiset tai luon-
nostaan syntyneet asiat. Näiden suhteen ihmisen on turha pyristellä, sillä tällöin paha ei saa
rangaistusta siksi, että joku näkee sen vaan luonnostaan, ei ”mielipiteen vuoksi” (doksa)
vaan ”todellisuuden” tai ”totuuden” (alētheia).
44 Hirvonen – Kotkas (toim.) 2004, s. 63, alaviite 35.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29170

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


171

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Koska hyvä omatunto ei kuitenkaan ole merkki vain siitä, että ihminen on
kyennyt välttämättään väärintekoa, vaan samalla siitä, että koko kysymystä
moraalista ei ole asetettu, omatuntoetiikan perusta on, kuten sanottua, para-
doksaalinen. Sokrates oli kuitenkin tästä asetelmasta varsin tietoinen. Hip-
piaan laajemmassa dialogissa (304b–e) Sokrates valaisee tätä asetelmaa
puhuessaan eräästä ”samassa talossa asuvasta lähisukulaisesta”. Kun Hip-
pias ja Sokrates ovat kaunista koskevan keskustelun päätyttyä lähdössä ko-
tiin, Sokrates kadehtii Hippiaan onnea, koska tämä tietää miten ihmisen tu-
lee elää. Itseään hän sen sijaan surkuttelee, koska joutuu aina vain olemaan
”eksyksissä ja ymmällä” sekä toisaalta siitä syystä, että häntä odottaa kotona
muuan lähisukulainen, joka alkaa heti moittia ja herjata häntä, kun hän on
tullut kotiin. Ensimmäisenä mies kysyy, eikö Sokratesta hävetä – tällä kertaa
siitä syystä, että Sokrates on kaupungilla ollessaan puhunut kauniista har-
rastuksista, vaikka ei edes tiedä, mitä kaunis on. ”Ja kun laitasi on näin”,
mies jatkaa, ”etkö voisi yhtä hyvin olla kuollut kuin elossa?” Ei ihme, että
Sokrates sanoo olevansa eksyksissä ja ymmällä.45

Ei liene vaikea arvata, ettei Sokrateella ketään lähisukulaista kotona asu-
nut. Kyse on hänestä itsestään, hänen (syyttävästä) omastatunnostaan, joka,
kuten yllä oleva katkelma osoittaa, havaitsee missä tahansa Sokrateen akti-
viteetissa vääryyden. ”Lähisukulaisen” ankaruudesta huolimatta, vai pitäisi-
kö sanoa sen takia, Sokrates ei kuitenkaan moiti vuorostaan häntä tai yritä
karkottaa häntä talostaan, vaan päinvastoin tunnustaa, että ”tämä kaikki on
kestettävä”. Sillä niin kuin aivan dialogin lopussa Sokrates kreikkalaista sa-
nanpartta lainaten sanoo: ”Kauniit asiat ovat vaikeita.” Toisin sanoen vain
huono omatunto, itsessään ruma, paha ja väärä, onnellisuuden vastakohta,
voi olla kaiken kauniin, hyvän ja oikean perusta. Vain aina vähintäänkin
potentiaalisena läsnä oleva syyllisyydentunto voi perustaa jonkin sellaisen
kuin etiikka. Siksi se on kestettävä. Tämä on, niin luulen, Sokrateen eettinen
perintö länsimaiselle ihmiselle.46

45 Hippiaan laajemman dialogin loppu, ja itse asiassa koko dialogi, on toki läpikotaisin
ironinen, mistä syystä Sokrateen valituksesta omasta kohtalostaankin voidaan panna hänen
ironiansa piikkiin. Kaikessa ironiassa on kuitenkin aimo annos totuutta mukana – ja kun
otetaan huomioon, että viime kädessä kyse on yrityksestä välttää vääryyttä, jonka suhteen
Sokrates on kaikkea muuta kuin ironinen, dialogin lopun ironia asettuu oikeaan (vakavaan)
kontekstiinsa.
46 Hieman samantyyppisestä tulkinnasta ks. Weiss 2005, s. 84. Weissin mukaan ”epäoikeu-
denmukaiset ihmiset eivät mieti epäoikeudenmukaisuutta”, mutta Sokrates on oikeudenmu-
kainen, koska hän miettii sitä alituiseen. Weissille Sokrateen daimonion on ikään kuin todis-
te siitä, että kysymys (epä)oikeudenmukaisuudesta on hänelle aina läsnä.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29171

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


172

Mika Ojakangas

Onko kyse kuitenkaan vain eettisestä perinnöstä? Sillä niin kuin tiede-
tään, Sokrates ei tyytynyt siihen, että vain hän eli huonon omantunnon välit-
tömässä läheisyydessä. Huono omatunto oli juurrutettava kaikkiin Ateenan
kansalaisiin: ”Voi sinua, hyvä mies!”, Sokrates huudahtaa Ateenan miehille:
”Olet viisaudestaan ja voimastaan kuulun mahtavan Ateenan kansalainen,
etkä yhtään häpeä!” Sokrates oli itse omaksunut omatuntoetiikan, mutta se
ei riittänyt hänelle. Muidenkin oli se omaksuttava, jos ei muuten niin hänen
toimintansa avulla, mistä syystä hän kutsuikin itseään ”jumalan paarmaksi”
(vaikka yhtä hyvin häntä voitaisiin kutsua Ateenan omaksitunnoksi), joka
kiertää ympäri ja istuu milloin minnekin ”moitiskelemaan ja herättelemään”
itse kutakin ateenalaisista (Apologia 30e–31a) – jotta he oppisivat häpeä-
mään ei vain toisten läsnä ollessa vaan itsensäkin edessä.47 Eikä Sokrates
nähdäkseni tehnyt tätä vain siitä syystä, että hän halusi ihmisten omaksuvan
omatuntoetiikan yksityiselämässään, vaan näyttää siltä, että hän halusi juur-
ruttaa sen poliksen politiikankin perustaksi. Sanoohan Sokrates, että nimen-
omaan se, mitä hän tekee, on todellista valtiomiestaitoa, ei se, mitä poliksen
hallitsijat ja kansalaiset yleensä: ”Pidän itseäni yhtenä harvoista ateenalai-
sista, etten sanoisi ainoana joka tavoittelee todellista politiikan taitoa; omas-
sa ajassani minä olen ainoa todellinen poliitikko” (Gorgias 521d). Jokaises-
ta oli toisin sanoen tultava eräänlainen ”jumalan paarma”, yhtäältä itse huo-
non omantunnon ahdistama, toisaalta muita moitiskeleva ja heidän huonoa
omaatuntoaan herättelevä kansalainen.

Eikö kuitenkin Sokrateen daimonion yleensä yhdistetä omaantuntoon, ei
niinkään hänen puhettaan ”eräästä kotona asuvasta sukulaisesta”? Toisinaan
yhdistetään, toisiaan taas ollaan vahvasti sitä mieltä, että sillä ei ole mitään
tekemistä omantunnon kanssa.48 Nähdäkseni ei kuitenkaan ole ollenkaan

47 Mainio kuvaus Sokrateen häpäisytyön seurauksista – ja sen onnistumisen vaikeudesta –
löytyy jo edellä mainitusta Pitojen kohdasta (216b–c), jossa jopa Alkibiades joutuu myöntä-
mään häpeävänsä, ainakin Sokrateen edessä: ”Vain tämä yksi mies kaikista saa minut”, hu-
malainen Alkibiades tunnustaa, ”tuntemaan mitä kukaan ei minusta uskoisi: vain hän saa
minut häpeämään. Ja minä häpeän, koska tiedän liiankin hyvin, että vaikka minun on myön-
nettävä, että niin tulisi toimia kuin hän sanoo, ei minussa poistuttuani hänen luotaan kuiten-
kaan ole miestä vastustamaan kunniaa kansan silmissä. Siksi pakenen häntä kuin orjakarku-
ri, ja kun taas näen hänet, häpeän omia puheitani. Joskus toivon, ettei hän olisi ollenkaan
elävien kirjoissa, mutta jos niin todella olisi, tiedän hyvin, että olisin vielä onnettomampi.
En totisesti ymmärrä, mitä minun pitäisi tehdä, että selviäisin tuosta miehestä.”
48 Esimerkiksi Hadotin mukaan Sokrateen daimonion on hahmo, jota ”myöhemmin olisi
kutsuttu moraaliseksi omaksitunnoksi”. Hadot 2002, s. 34. Brisson on täsmälleen vastak-
kaista mieltä, sillä jumalallinen merkki ilmestyy Sokrateelle silloinkin, kun tilanteessa ei

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29172

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


173

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

väärin verrata Sokrateen daimonionia omaantuntoon, etenkin kun se näyttää
toimivan täsmälleen tavalla, joka myöhemmin on liitetty omaantuntoon ja
sen toimintaan. Ensinnäkin Sokrateen daimonion on, niin kuin moderni
omatunto, jotakin perin yksilöllistä ja intiimiä, hänen oma ”jumaluutensa”49

– toisin kuin kreikkalaiset daimonit yleensä. Toiseksi se ilmaisee itsensä,
niin kuin moderni omatuntokin, joko merkin tai ”eräänlaisen äänen” (fōnē
tis)50 muodossa. Kolmanneksi tuo ääni, joka tulee Sokrateesta itsestään ole-
matta kuitenkaan hänen äänensä, ei koskaan kehota häntä tekemään jotakin
vaan ainoastaan varoittaa ryhtymästä johonkin – mikä omasta mielestäni on,
niin kuin lopussa yritän esittää, ainoa tapa, jolla omatunto voi ylipäänsä oh-
jata ihmistä. Mistä Sokrateen daimonion häntä sitten oikein varoittaa? Apo-
logian mukaan se muun muassa sanoo, että Sokrateen on pysyttävä erossa
valtion asioista. Miksi näin? Syynä on jälleen vain ja ainoastaan vääryys,
väärin tekemisen pelko. Valtion asioihin osallistuminen edellyttää Sokra-
teen mukaan nimittäin välttämättä epäoikeudenmukaisia tekoja. Tätä Sokra-
teen daimonion ei kuitenkaan salli. Itse asiassa se ei siedä mitään väärää.51

Se on täsmälleen niin kuin Filonin syneidos, joka ei ”hyväksy mitään pa-
haa”, varottaen Sokratesta, niin kuin hän sanoo, ”vähän väliä ja hyvinkin

ole ”moraalista ulottuvuutta”. Brisson 2005, s. 6. Itse kallistun Hadotin kantaan erityisesti
siksi, että Sokrates jättää jo lähtökohtaisesti sen, mikä ei kuulu moraalin piiriin eli luonnon
tutkimisen, filosofiansa ulkopuolelle. Kaikkeen siihen, mitä Sokrates tarkastelee, sisältyy
toisin sanoen ”moraalinen ulottuvuus” – vaikka Brissonin käyttämä sana ”ulottuvuus (di-
mension)” onkin mielestäni harhaanjohtava: ihminen on Sokrateelle perusolemukseltaan
eettinen, ei jonkin ”ulottuvuuden” mukaan.
49 Toisinaan tosin väitetään, että Sokrateen saama merkki olisi esimerkiksi Apollolta peräi-
sin, mutta ainakin Apologian valossa tällaiselle väitteelle on vaikea löytää tukea. Ks. Bris-
son 2005, s. 4. Jos Sokrateen daimonion olisi ollut Apollon lähettämä, miksi häntä sitten
syytettiin ”uusien jumalien” keksimisestä?
50 On kiinnitettävä huomiota siihen, että Sokrates sanoo Apologiassa ”fōnē tis” (31d). Hän
tosin sanoen puhuu, ei niinkään konkreettisesta todella kuultava äänestä, vaan ”eräänlaises-
ta” tai ”ikään kuin” äänestä, sikäli kuin pronominia ”tis” käytetään usein lieventämään il-
maisua, niin että ilmaisusta tulee enemmän metaforinen. Faidroksessa hän sitä paitsi on vain
”kuulevinaan äänen” (242c).
51 Näin niissäkin kohdissa, joissa daimonion näyttää varoittavan melko vähäpätöisistä ja
moraalisesti neutraaleista seikoista, kuten paikalta poistumisesta Faidroksessa (424b–c),
minusta näyttää, että kyse on, eräistä vastaväitteistä huolimatta, kuitenkin moraalista. Sok-
rates ei voi poistua paikalta, koska hän ”ymmärsi rikkomuksensa” – sen, että hän oli antanut
puheena olleesta aiheesta (rakkaus) väärän todistuksen. Samaa voi mielestäni sanoa Theai-
tetoksen (151a) kohdasta, jossa Sokrateessa ”asustava jumalallinen ääni” kieltää toisiaan
ottamasta joitakin entisiä oppilaita takaisin, koska se tuntuu hänestä väärältä häntä itseään
kohtaan.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29173

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


174

Mika Ojakangas

pienissä asioissa”, milloin hän on toimimaisillaan väärin (Apologia 40a–b).
Kun vääryys, niin kuin edellä nähtiin, paljastaa itsensä sielun riitasointui-
suutena ja huonona omatuntona, Sokrateen daimonion varoittaa häntä toisin
sanoen tekemästä mitään, mistä olisi seurauksena huono omatunto. Sokra-
tes ei voi olla mukana politiikassa, koska hän on varma, että kotona asuva
sukulainen ei jättäisi häntä silloin hetkeksikään rauhaan – mitä Sokrates pi-
tää kuolemaakin huonompana vaihtoehtona. Nimenomaan tuo sukulainen,
huono omatunto, on ensisijainen, Sokrateen kaiken toiminnan negatiivinen
perusta. Siltä daimonion Sokratesta suojelee – kuitenkaan onnistumatta täs-
sä täysin. Eikä sen tule täysin onnistuakaan, sillä ilman sukulaista, jota Sok-
rates haluaa kestää (”tämä kaikki on kestettävä”), ei mitään varoittavaa ään-
tä tarvittaisikaan. Silloin etiikka olisi vain positiivisten tapojen ja lakien
mukaista toimintaa, mutta Sokrateen mielestä tämä ei ole vielä mitään todel-
lista etiikkaa. Moraalinen voi olla vain se, joka kestää omantunnon ahdista-
van äänen jatkuvan läsnäolon, sillä ”kauniit asiat ovat vaikeita”.

Ovatko Sokrateen daimonion ja sukulainen kuitenkaan eri asioita, edelli-
sen ohjatessa ja suojellessa Sokratesta, jälkimmäisen syyttäessä ja herjates-
sa? Vai ovatko ne itse asiassa saman kolikon kaksi puolta? Onko koko jako
ohjaavaan ja syyttävään, ennakoivaan ja jälkeenpäin moittivaan omaantun-
toon täysin keinotekoinen? Entä jos omatunto oppaana ei olekaan muuta
kuin syyttävän omantunnon ennakointia? Jos näin on, ei mitään oikeaan
ohjaavaa omaatuntoa ole koskaan ollutkaan: on vain huono omatunto ja yri-
tys välttää sitä. Tästä syystä kaikki omatuntoetiikka Sokrateesta Kantiin on
tosiasiassa huonon omantunnon etiikkaa. Jos omatunto sanoo jotakin, se sa-
noo yksinomaan sen, että olet aina jo vähintäänkin potentiaalisesti syylli-
nen.

Toisin sanoen vaikka Sokrateen daimonion, joka on kuin onkin ensim-
mäinen esitys omastatunnosta länsimaisessa perinteessä, esittää suojelijan
osaa, on sen olemassaolo todiste siitä, että Sokrates tarvitsee suojelijaa: että
huono omatunto ahdistelee häntä, ei vain kotona vaan ”vähän väliä ja hyvin-
kin pienissä asioissa”. Sokrateen daimonion ”opettaa ja varottaa”, kuten Fi-
lonin omatunto, mutta se opettaa vain varottaen, niin kuin kaikki etiikka,
jonka lähtökohtana on se, mitä länsimaissa on totuttu kutsumaan omaksitun-
noksi. Siksi onkin oikeastaan väärin sanoa, että länsimaisessa traditiossa oi-
keus ja omatunto olisivat olleet aina intiimissä suhteessa keskenään. Se, mikä
on ollut intiimiä Sokrateesta lähtien, on ollut vääryyden ja omantunnon liit-
to. Ja siinä määrin kuin nykyaikainen etiikka on, toisin kuin kreikkalainen
etiikka Sokratesta lukuun ottamatta, olennaisilta piirteiltään nimenomaan

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29174

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


175

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

omantunnon etiikkaa, ei liene ihme, ettei mitään muuta hyvän ja oikean kri-
teeriä ole löydetty kuin ei-paha ja ei-väärä – kaikista uusplatonistista yrityk-
sistä ja aristoteelisten hyve-etiikoiden rynnistyksestä huolimatta.

Lopuksi

Sokrateen mielestä vain omatuntoetiikka, huonon omantunnon pelko, oli
tarpeeksi tehokas keino saada ihmiset välttämään väärin tekemistä – silloin-
kin kun kukaan muu ei ollut näkemässä ja jopa silloin, kun kyseistä tekoa ei
yleisesti ottaen olisi pidetty vääränä. Klassisen ajan kreikkalaisille tämä pel-
ko ei kuitenkaan ollut pääasiallinen syy siihen, miksi ihmiset välttivät väärin
tekemistä, jos se oli syy lainkaan. Yhtäältä he välttivät tekemästä väärin,
koska he pelkäsivät rangaistuksia joko tässä elämässä tai Haadeksessa, sekä
toisaalta siksi, että he pelkäsivät menettävänsä kasvonsa ja hyvän maineen-
sa: ”En voi tehdä pahaa, koska jos teen, menetän maineeni – ja maine on
kaikki kaikessa.” Näin kreikkalaiset järkeilivät viidennen vuosisadan Atee-
nassa, jossa toisen katse oli yksi pääasiallisista identiteetin perusteista ja sa-
malla kontrollin muodoista. Sokrates halusi kuitenkin muuttaa asioita, tuoda
esiin toisia identiteetin perusteita ja kontrollin muotoja. Hän halusi, että ih-
miset olisivat sisäistäneet toisen katseen, mutta ”toinen” ei hänen tapaukses-
saan viitannut enää toiseen ihmiseen vaan johonkin korkeampaan, johonkin
jumalalliseen. Tämä katse sisäistettiin kuitenkin vasta kristillisyyden myötä,
jolloin siitä tuli identiteetin todellinen perusta ja kontrollin tehokkain väline.
Tässä mielessä kristillisyys on ollut sokratismia kansalle.

Lähteet

Aiskhylos: Oresteia. Helsinki: Tammi 2003.
Aristofanes: Naistenjuhla. Teoksessa Kolme komediaa. Helsinki: Gaudeamus 1972.
Aristoteles: Retoriikka. Helsinki: Gaudeamus 1997.
Aristoteles: Nikomakhoksen etiikka. Helsinki: Gaudeamus 1989.
Aristoteles: Politeia. Teoksessa The Athenian constitution. London: Heinemann 1962.
Baylor, Michael G.: Action and Person. Conscience in Late Scholasticism and the Young

Luther. E. J. Brill 1977.
Behler, Ernst: A. W. Schlegel and the Nineteenth-Century Damnatio of Euripides. Greek,

Roman and Byzantine Studies Vol. 27, 1986.
Bosman, Philip: Conscience in Philo and Paul. Tübingen: J.C.B. Mohr 2003.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29175

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


176

Mika Ojakangas

Brisson, Luc: Socrates and the Divine Signal according to Plato’s Testimony: Philosophical
Practice as Rooted in Religious Tradition. Apeiron, Vol. 38, No. 2, 2005.

Cicero, Marcus Tullius: Laeista. Helsinki: WSOY 2004.
Cicero, Marcus Tullius: Pro Cluentio. Teoksessa M. Tulli Ciceronis Orationes, osa I. Oxonii:

e Typographeo Clarendoniano 1957.
Davies, W. D.: Paul and Rabbinic Judaism. London: SPCK 1948.
Diels, Herman – Kranz, Walther: Die Fragmente der Vorsokratiker. Osa II. Berlin: Weid-

mannsche Verlagsbuchhandlung 1969.
Laertios, Diogenes: Merkittävien filosofien elämät ja opit. Helsinki: Summa 2002.
Dodds, E. R.: The Greeks and the Irrational. Berkeley: University of California Press 1966.
Epictetus: The Discourses I–II. Cambridge: Harvard University Press 1959–1961.
Euripides: Foinikialaiset naiset. Teoksessa Helen, Phoenician Women, Orestes. Cambridge:

Harvard University Press 2002.
Euripides: Hippolytos. Teoksessa Hippolytos / Troijan naiset. Helsinki: Gaudeamus 1974.
Euripides: Medeia. Helsinki: Kirja kerrallaan 1999.
Euripides: Orestes. Teoksessa Euripides in Four Volumes. London: Heinemann 1965.
Filon Alexandrialainen: The Works of Philo. Hendrickson Publishers 2004.
Foucault, Michel: Fearless Speech. Los Angeles: Semiotext(e) 2001.
Froment-Maurice, Marc: That Is to Say: Heidegger’s Poetics. Stanford: Standford Universi-

ty Press 1998.
Guthrie, W. K. C.: A History of Greek Philosophy. Vol. III. Cambridge: Cambridge Universi-

ty Press 1969.
Hadot, Pierre: What is Ancient Philosophy? Cambridge: Harvard University Press 2002.
Hegel, G. W. F.: Hegel’s Aesthetics: Lectures on Fine Art. Vol. I. Oxford: Clarendon Press

1975.
Hegel, G. W. F.: Lectures on the Philosophy of Religion Vol. II. Berkeley: University of

California Press 1987.
Hegel, G. W. F.: Oikeusfilosofian pääpiirteet eli luonnonoikeuden ja valtiotieteen perusteet.

Oulu: Pohjoinen 1994.
Hegel, G. W. F.: The Philosophy of History. New York: Dover 1956.
Hieronymus: Commentary on Ezekiel. Teoksessa Timothy C. Potts: Conscience in Medieval

Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press 1980.
Hirvonen, Ari – Kotkas, Toomas (toim.): Immanuel Kant, Radikaali paha. Helsinki: Loki

2004.
Hirvonen, Ari: Oikeuden käynti: Antigonen laki ja oikea oikeus. Helsinki: Loki 2000.
Hobbes, Thomas: Leviathan. Tampere: Vastapaino 1999.
Homeros: Ilias. Helsinki: WSOY 1962.
Isaios: Isaei Orationes. Stutgardiae: Teubner 1963
Isokrates: Isocratis Orationes. Lipsiae: Teubner 1883–1885.
Jebb, Sir Richard: Commentary on Sophocles Antigone, introduction 6. Teoksessa Sophocles:

The Plays and Fragments, with critical notes, commentary, and translation in English
prose. Part III: The Antigone. Cambridge. Cambridge University Press 1900.

Kant, Immanuel: The Metaphysics of Morals. Teoksessa Practical Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press 1996.

Kerferd, G. F.: The Sophistic Movement. Cambridge: Cambridge University Press 1981.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29176

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


177

OIKEUS JA O M ATUNTO K R E I K A N KLASSISELLA AJA L L A

Ksenofon: Anabasis. Teoksessa Xenophon in Seven Volumes, osa 3. London: Heinemann
1968.

Langston, Douglas C.: Conscience and Other Virtues: From Bonaventure to Macintyre. The
Pennsylvania State University Press 2001.

Locke, John: An Essay Concerning Human Understanding. Oxford: The Clarendon Press
1979.

MacGregor, Geddes: Introduction to Religious Philosophy. Houghton: Mifflin 1959.
Marietta, Don. E.: Conscience in Greek Stoicism. Numen: International Review for the His-

tory of Religions, Vol. 17, Dec. 1970.
Menandros: Menander Sententiae. Lipsiae: Teubner 1964.
Nietzsche, Friedrich: Moraalin alkuperästä. Helsinki: Otava 1969.
Nietzsche, Friedrich: The Birth of Tragedy. New York: Random House 1967.
Ostwald, Martin: Ancient Greek Ideas of Law. Teoksessa Philip P. Wiener (toim.): Diction-

ary of the History of Ideas, Vol. II. New York: Charles Scribner’s Sons 1973–74.
Ostwald, Martin: Nomos and the Beginnings of the Athenian Democracy. Oxford: Clarendon

Press 1969.
Platon: Teokset, osat I–VII. Helsinki: Otava 1999.
Pierce, C. A.: Conscience in the New Testament. London: SCM Press 1958.
Plybios: Polybii Historiae. Lipsiae: Teubner 1889–1905.
Potts, Timothy C.: Conscience in Medieval Philosophy. Cambrindge University Press 1980.
Rodgers, V. A.: ”Synesis” and the Expression of Conscience. Greek, Roman and Byzantine

Studies, Vol. 10, 1969.
de Romilly, Jacqueline: The Great Sophists in Periclean Athens. Oxford: Clarendon Press

2002.
Rousseau, Jean-Jacques: Émile eli kasvatuksesta. Helsinki: WSOY 1933.
Sofokles: Antigone. Helsinki: WSOY 1966.
Wallis, R. T.: The Idea of Conscience in Philo of Alexandria. Berkeley: The Centre for Her-

meneutical Studies in Hellenistic and Modern Culture, 1975.
Weiss, Roslyn: For Whom the Daimonion Tolls. Apeiron, Vol. 38, No. 2, 2005.
Vernant, Jean-Pierre: Introduction. Teoksessa  Jean-Pierre Vernant (ed.), The Greeks. Chica-

go: The University of Chicago Press 1991.
Vernant, Jean-Pierre –Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece. New York:

Zone Books 1988.
Zachman, Randall C.: The Assurance of Faith: Conscience in the Theology of Martin Luther

and John Calvin. Minneapolis: Fortress Press 1993.
Zücker, Friedrich: Syneidēsis-Conscientia. Berlin: Gustaf Fischer 1928.

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29177

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


178

Mika Ojakangas

Ojakangas.pmd 21.11.2007, 14:29178

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


179

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

.............................................................................................................................................................................

Pilvi Toppinen

Philip Pettitin republikaaninen vapaus

Tarkasteltaessa yksilön ja yhteiskunnan suhdetta poliittisen filosofian näkö-
kulmasta yhteiskunnallisen vallan ja yksilön vapauden välinen rajanveto on
yksi keskeinen näkemyksiä jakava kysymys. Kuten John Stuart Mill aikoi-
naan pohti teoksessaan Vapaudesta: ”[missä] ovat oikeat rajat yksilön her-
ruudelle oman itsensä ylitse? Missä alkaa yhteiskunnan valta? Kuinka pal-
jon ihmiselämää pitää omistaa individualismille ja kuinka paljon yhteiskun-
nalle?”1 Sitten Millin päivien erilaisia vapauden määritelmiä on esitetty lu-
kemattomia. Karkeasti ottaen useimpien määritelmien mukaan vapaus voi-
daan hahmottaa Isaiah Berlinin dikotomian puitteissa joko negatiivisena va-
pautena ulkoisista rajoitteista tai positiivisena vapautena hallita itse itseään.
Philip Pettitin mukaan tämä jaottelu on kuitenkin harhaanjohtava sikäli, että
yhteiskunnallinen vapaus voidaan hänen mukaansa määritellä oleellisesti
Berlinin esittämistä vapauskäsityksistä poikkeavalla tavalla siten, että va-
paus hahmottuu negatiivisesta ja positiivisesta vapaudesta eroavana republi-
kaanisena vapautena. Tarkastelen tekstissäni tätä Pettitin 1997 teoksessaan
Republicanism: A Theory of Freedom and Goverment esittelemää tapaa
määritellä vapaus vapautena dominoinnista eli arbitraarisesta, mielivaltai-
sesta vallankäytöstä.2

Pettit esittää oman vapauskäsityksensä republikaanisen yhteiskuntateo-
rian puitteissa.3 ”Republikanismilla” viitataan tässä yhteiskunnallisiin teo-
rioihin, joiden innoittajina ovat muinaiset Ateenan ja Rooman tasavallat sekä

1 Mill 1982 [1859], s. 80.
2 Kiitokset hyödyllisistä kommenteista käytännöllisen filosofian laitoksen tutkijoiden työ-
seminaarilaisille.
3 Republikaanisen viitekehyksen kautta näkemyksiään esittäneisiin teoreetikoihin lukeu-
tuvat Pettitin ja Michael Sandelin ohella myös historioitsijat Quentin Skinner ja John Po-
cock, joiden näkemykset nivoutuvat kuitenkin edellä mainittuja tiiviimmin historiallisen re-
publikaanisen ajattelun viitekehykseen.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29179

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


180

Pilvi Toppinen

niihin liitetty aktiivinen, yhteiskunnallisesti suuntautunut käsitys kansalai-
suudesta.4 Siinä missä 1980-luvulla käydyssä liberalismi–kommunitarismi-
keskustelussa huomio kiinnittyi paljolti yhteiskuntafilosofisen näkemyksen
subjektiin5, republikanismissa keskeisiksi teemoiksi nousevat yhteiskunnal-
linen vapaus ja kansalaisuus. Nykyiset uusrepublikaaniset näkemykset voi-
daan jaotella yksinkertaistaen kahteen erilaiseen suuntaukseen sen perus-
teella, kuinka ne näihin kysymyksiin suhtautuvat. Uusateenalainen (myös
vahvaksi kutsuttu) näkemys, jonka juurien katsotaan olevan muinaisen Atee-
nan perinteessä, korostaa aktiivista kansalaisuutta sisällöllisesti palkitseva-
na ja itsessään merkityksellisenä. Uusroomalainen (myös instrumentaaliseksi
kutsuttu), taustallaan muinaisen Rooman tasavalta, puolustaa taas aktiivista
kansalaisuutta lähinnä välineellisenä, demokraattisia instituutioita ja siten
yksilön vapautta turvaavana. Siinä missä uusateenalaisen republikanismin
kannattajat pitävät kansalaisuutta sinänsä arvokkaana, uusroomalaisen suun-
tauksen puolustajat eivät niinkään ota kantaa kansalaisuuden merkitykselli-
syyteen itsessään.6 Uusateenalaiset teoriat voidaan nähdä pitkälti yhteenso-
pivina kommunitaristisiksi kutsuttujen näkemysten kanssa – muun muassa
kommunitaristeihin luettu Michael Sandel on esittänyt oman versionsa re-
publikanismista 1996 teoksessaan Democracy’s Discontent – uusroomalais-
ten, joihin Pettitkin voidaan lukea, muistuttaessa pitkälti vasemman laidan
(left wing) versioita liberaaleista näkemyksistä.7

Pettitin republikaanisen vapauden puolustus käsittää oikeastaan kolme
väitettä. Ensinnäkin hän väittää, että poliittinen vapaus on mahdollista käsit-
teellistää dominoimattomuutena (non-domination) niin, että henkilön voi-
daan katsoa olevan vapaa siinä määrin kuin hän on vapaa arbitraarisesta val-
lankäytöstä. Toinen väite on koskee historian tulkintaa: Pettitin mukaan po-
liittinen vapaus on käsitetty republikaanisen poliittisen ajattelun historiassa,

4 Kansalaisuus koski toki näissä kaupunkivaltioissa vain pientä yhteiskunnallista eliittiä,
vapaita miehiä.
5 Liberalismi–kommunitarismi-debatissa nk. kommunitaristit kritisoivat liberaalien teoree-
tikkojen, erityisesti John Rawlsin, ihmiskuvaa turhan kapeana ja korostivat yhteisön merki-
tystä ihmisen identiteetin muovautumisessa. Ks. esim. Mulhall – Swift 1997.
6 David Held (1996, s. 36–61) luokittelee republikaaniset teoriat kehityksellisiin, joissa pää-
paino on poliittisessa osallistumisessa, ja suojeleviin, joissa ensisijaisena huomion kohteena
on kansalaisten päämäärien ja intressien suojeleminen, mikä näyttäisikin sopivan hyvin ku-
vaamaan Sandelin ja Pettitin näkemysten painotuseroja. Tätä jaottelua ei kuitenkaan jostain
syystä ole juurikaan käytetty kyseisessä keskustelussa.
7 Sandel 1998, s. 325–326; Kymlicka 2001, s. 294.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29180

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


181

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

aina antiikin Roomasta alkaen muiden muassa Ciceron, Machiavellin, Har-
ringtonin, Montesquieun, Rousseaun ja Madisonin toimesta, nimenomaan
edellä mainitulla tavalla. Tosin monet näistä ajattelijoista eivät itse ole mää-
ritelleet itseään republikaaneiksi, mutta Pettitin mukaan heidän ajatuksensa
sopivat republikaanisen tradition puitteisiin nimenomaan vapauskäsitysten-
sä perusteella.8 Kolmanneksi Pettit väittää, että poliittisen vapauden republi-
kaaninen tulkinta on henkiin herättämisen arvoinen, koska sillä on monia
etuja suhteessa nykykeskustelussa vallalla oleviin vaihtoehtoihin. Hän on
sitä mieltä, että republikaaninen tulkinta vapaudesta ja sen vaikutukset yh-
teiskuntafilosofiseen teoriaan sopivat paremmin yhteen intuitiivisten oikeu-
denmukaisuuskäsitystemme kanssa kuin liberalismi ja negatiivinen vapaus,
mutta ne eivät toisaalta ole kuitenkaan yhtä vaativia kuin positiivinen vapaus
itsehallintona. Pettit pyrkii osoittamaan, että hänen republikaanisella vapau-
dellaan on muita vapauden tulkintoja perustavammanlaatuinen rooli poliitti-
sessa ajattelussamme.9

Keskityn tekstissäni tarkastelemaan Pettitin väitteitä poliittisen filosofian
nykykeskustelun puitteissa sivuuttaen historian tulkintaa koskevan väitteen.
Käsittelen aluksi Berlinin dikotomiaa negatiivisesta ja positiivisesta vapau-
desta. Sitten siirryn republikaaniseen vapauteen ja Pettitin väitteisiin, joiden
avulla voidaan hänen mukaansa osoittaa republikaanisen vapauden olevan
erillinen, negatiivisesta ja positiivisesta vapaudesta oleellisesti eroava vapau-
den laji. Lopuksi tarkastelen, mitä ongelmia Pettitin vapauskäsitykseen liit-
tyy.

Kaksi vapauden käsitettä

Poliittisessa filosofiassa tavataan erottaa kaksi näkemystä vapaudesta, joita
on tapana kutsua negatiiviseksi ja positiiviseksi Isaiah Berlinin 1958 klas-
sikkoesseessään ”Kaksi vapauden käsitettä” esittämän jaottelun mukaisesti.
Karkeasti ottaen negatiivisella vapaudella tarkoitetaan vapautta ulkoisista

8 Pettit 1997, s. 19–20. Tämä historiallinen väite on kuitenkin kiistanalainen. Esimerkiksi
Quentin Skinner pitää Pettitin historialuentaa osin harhaanjohtavana. Skinnerin mukaan osa
näistä ajattelijoista oli republikaaneja pikemminkin monarkian vastustamisen mielessä kuin
vapauskäsitystensä perusteella. Skinner 1998, s. 22. Keskityn kuitenkin artikkelissani tee-
maan systemaattisesta näkökulmasta sivuuttaen tämän historian tulkintaan liittyvän deba-
tin.
9 Ks. esim. Pettit 2005.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29181

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


182

Pilvi Toppinen

rajoitteista ja positiivisella vapaudella vapautta itsehallintona. Näiden va-
pauskäsitysten variaatioita on lukemattomia, kuten negatiivista vapauskäsi-
tystä kritisoinut Charles Taylor korostaa. Määritelmien moninaisuudesta huo-
limatta vapauskäsitykset voidaan kuitenkin jakaa kahteen eri ryhmään tiet-
tyjen perheyhtäläisyyksien avulla, joten jakoa negatiivisiin ja positiivisiin
vapauskäsityksiin voidaan sikäli pitää oikeutettuna.10

Klassisena negatiivisen vapauden käsitteen muotoilijana voidaan pitää
Thomas Hobbesia, joka Leviathanissa toteaa vapauden olevan vastustuksen
poissaoloa. Hobbes kuvaa rationaalisten olentojen vapautta metaforalla va-
paasta liikkeestä. Toimija on vapaa, mikäli häntä ei ole hänen voimiensa ja
kykyjensä mahdollistamien rajojen puitteissa estetty toimimasta siten kuin
hän itse haluaa. Keskeistä Hobbesin kannassa on esteiden tai esteinä toimi-
vien uhkien poissaolo.11 Vastaavaan fyysiseen alaan nivoutuvaan hahmo-
tustapaan nojaa myös Berlin, jonka mukaan negatiivisen vapauden tarkem-
pi määrittely sisältyy vastaukseen, joka annetaan kysymykseen: ”Mikä on
se alue, jolla subjekti – ihminen tai ihmisryhmä – saa tai subjektin tulee
saada toimia tai olla niin kuin itse haluaa, muiden ihmisten siihen puuttu-
matta?” Hänen tarjoamansa vastauksen mukaan negatiivinen vapaus käsit-
tää sen alueen, jolla ihminen voi toimia oman tahtonsa mukaan, omien ky-
kyjensä puitteissa. Jos muut supistavat tätä aluetta, voidaan sitä kutsua pa-
kottamiseksi. Pakottamisella viitataan siis muiden ihmisten tarkoitukselli-
seen väliintuloon alueella, jolla subjekti haluaa toimia. Toisaalta Berlin kat-
soo, että mikäli toimijan kyvyttömyys haluamiensa asioiden saavuttamises-
sa on seurausta siitä, miten muut ihmiset ovat järjestäneet asiat, voidaan
tätäkin pitää pakottamisena. ”Pakottamisen käsite ei kuitenkaan kata kaik-
kia kykenemättömyyden muotoja. Jos totean, etten kykene […] ymmärtä-
mään Hegelin tuotannon hämärimpiä kohtia, on omituista väittää sen johtu-
van […] pakottamisesta.” Ylipäätään negatiivisessa mielessä vapaa on Ber-
linin mukaan subjekti, jonka asioihin muut eivät sekaannu. Mitä laajempi
on se ala, jolla toiset eivät puutu subjektin tekemisiin, sitä vapaampi tämä
on.12 Charles Larmore korostaa, ettei Berlinin negatiivisen vapauden määri-
telmä kata vain sitä alaa, missä yksilö voi toimia halujensa mukaan – täl-

10 Taylor 1985.
11 Hobbes 1999 [1651], II:21, ks. myös Pulkkinen 1987, s. 116–117. Tosin järjestyksen
ylläpitämiseksi tätä vapauden alaa on supistettava keskitetyn hallinnon hyväksi, jotta ihmi-
set eivät tuhoaisi toisiaan.
12 Berlin 2001 [1958], s. 47–49.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29182

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


183

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

löinhän kuka tahansa voisi laajentaa vapautensa alaa vain vähentäen tyydyt-
tämättömiä halujaan. Berlinin negatiivisen vapauden alaa supistavat nimen-
omaan valinnan mahdollisuuksia rajoittavat tekijät.13

Negatiivinen vapaus on liberaaleille teoreetikoille tyypillinen tapa hah-
mottaa vapautta yksilön riippumattomuutena muiden ulkoapäin asettamista
rajoitteista. Mutta se, miten negatiivista vapautta tulkitaan, vaihtelee sen
mukaan, millaisesta liberalismista puhutaan: onko kyse oikean laidan äärili-
bertaristeista vai vasemman laidan hyvinvointia ja tasa-arvoa painottavista
egalitaristisista liberaaleista. Taylor huomioi, että oikeamman laidan nega-
tiivisen vapauden tulkinnoille on tyypillistä tietynlaisen mahdollisuuskes-
keisyyden korostus, joka on lähtöisin negatiivisen vapauden hobbeslaisesta
tulkinnasta, jossa vapaus on nimenomaan sitä, että yksilöä ei estä mikään, ja
vapauden ala voidaan laskea määrällisesti siten, että kaikki kiellot supistavat
yhtäläisesti vapauttamme. Hyvinvointiliberalismin puitteisiin lukeutuvien
näkemysten mukaan sen sijaan myös sillä, mihin rajoitteet liittyvät, on oleel-
linen merkitys; vapautta saattaa esimerkiksi loukata enemmän mielipiteen
vapauteen puuttuminen kuin vaikkapa hengenvaarallisen liikennekäyttäyty-
misen kieltävät säännöt. Negatiivisista käsityksistä rakentuukin Taylorin
mukaan turhan yksipuolinen kuva, mikäli ne nähdään ainoastaan mahdolli-
suuskeskeisinä.14

Positiivinen vapaus puolestaan rakentuu autonomian käsitteen ympärille.
Positiivisen vapauskäsityksen puitteissa vapaus ei negatiivisen vapauden ta-
paan samastu liikkeeseen, vaan pikemminkin moraaliolentona olemiseen ja
omien luonnollisten halujen ja mielitekojen asettamiseen moraalille alistei-
siksi. Jean-Jacques Rousseaun mukaan ”pelkän mieliteon noudattaminen on
orjuutta, kun taas sellaisen lain totteleminen, jonka on itse itselleen säätänyt,
on vapautta”.15 Vapaus autonomiana ei siis tarkoita vapautta luonnollisista
haluista vaan vapautta päättää omaa toimintaansa säätelevistä laeista. Siinä
missä negatiivisessa vapaudessa tärkeänä nähdään hallinnon alue, eli sen
alan laajuus, jossa subjekti voi toimia toisten estämättä, positiivisessa va-
paudessa keskeiseksi nousee hallinnan lähde. Positiivisen vapauden perus-
tana voidaan pitää halua päättää omasta elämästään ja teoistaan, kuten Ber-
lin kuvaa, halua ”tiedostaa itsen[sä] ajattelevaksi, tahtovaksi ja toimivaksi

13 Larmore 2001, s. 230.
14 Taylor 1985, s. 211–219.
15 Rousseau 1997 [1762], s. 59.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29183

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


184

Pilvi Toppinen

olennoksi, joka kantaa vastuun valinnoistaan ja kykenee selittämään ne viit-
taamalla omiin ajatuksiinsa ja tavoitteisiinsa”.16

Erilaiset subjektikäsitykset näyttäytyvät positiivisen vapauden yhteydes-
sä oleellisena elementtinä. Positiivista vapautta rationaalisena itsehallintona
voidaan tulkita hyvin eri tavoin subjektikäsityksestä riippuen. Positiivisen
vapauden äärimmäiseen versioon, vapauteen pakottamiseen, ajaudutaan tul-
kittaessa vapauskäsityksen subjekti kollektiiviseksi entiteetiksi, joka pakot-
taa jäsenensä rationaalisen tahtonsa alaiseksi. Tällaisen paternalistis-kollek-
tivistisen tulkinnan mukaan on hyväksyttävää pakottaa ihmisiä ”heidän oman
etunsa vuoksi”, mikäli uskotaan, että he toimisivat itsekin kyseisen tavoit-
teen saavuttamiseksi, jos vain olisivat rationaalisempia. Berlin itse puoles-
taan käsittää yhteiskunnallisen toiminnan subjektiksi yksilön. Toisaalta hän
vastustaa myös atomistis-individualistista näkemystä yksilöstä todeten:
”[m]itä olen, määräytyy suurelta osin siitä, mitä tunnen ja ajattelen; se mitä
tunnen ja ajattelen, määräytyy niistä tuntemuksista ja ajatuksista, jotka ovat
vallalla yhteiskunnassa, johon kuulun.” Myös hallinnan käsitettä voidaan
tulkita eri tavoin, jopa siten, että vapaana pidetään vain sellaista subjektia,
joka kykenee hallitsemaan omia irrationaalisia halujaan.17

Myönteisesti positiiviseen vapauskäsitykseen suhtautuva Taylor korostaa
positiivisen vapauden yhteyttä vallankäyttöön: yksilö on vapaa vain ja ainoas-
taan siinä määrin, kuin hän voi tuloksellisesti ohjata itseään ja vaikuttaa elä-
määnsä. Positiivisen vapauden kohdalla tulkintaerimielisyyksien kohteeksi
nousee kysymys, mitä tällä itsehallinnolla tarkoitetaan. Vaikka positiivista
vapautta voidaan tulkita monin eri tavoin, niin Taylorin mukaan positiivisel-
la vapaudella tarkoitetaan ainakin jossain määrin aina kollektiivista kontrol-
lia yhteisestä elämästä. Toisekseen on myös otettava kantaa siihen, miten
määritellä, mitä yksilö todella haluaa. Entä kuka voi arvioida, onko joku
vapaa vai ei, mikäli vapaus käsitetään positiivisessa mielessä? Taylorin mu-
kaan on mahdollista, ettei itsetiedostuksemme ole täydellistä emmekä vält-
tämättä tunnista keskeisiä tavoitteitamme, mutta silti mikään ulkopuolinen
taho ei voi tietää meitä itseämme paremmin, olemmeko vapaita vai emme.
Siten ihmisiä ei myöskään tulisi ulkoapäin pakottaa vapauden nimissä.18

Mikäli negatiivista ja positiivista vapauskäsitystä voidaan tulkita hyvin-
kin laajalla skaalalla, miten määritellä keskeinen erottava tekijä niiden välil-

16 Berlin 2001 [1958], s. 47 ja 55–57; ks. myös Pulkkinen 1987, s. 120–121.
17 Berlin 2001 [1958], s. 56–60 ja 81.
18 Taylor 1985, s. 213–217.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29184

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


185

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

lä? Berlinin arvion mukaan negatiivisen ja positiivisen vapauden vastakkai-
suus perustuu loogiseen erillisyyteen kysymysten ”kuka hallitsee minua?”
(positiivinen) ja ”miten pitkälti hallitus puuttuu [tai ylipäätään muut puuttu-
vat] asioihini?” (negatiivinen) välillä. Huomionarvoista on, että vaikka Ber-
lin jaottelee vapauden negatiiviseen ja positiiviseen, hän ei itse kuitenkaan
päädy hylkäämään kumpaakaan vapauden lajeista, vaan pitää niitä kumpaa-
kin oleellisena todeten: ”Ei ole kyse kahdesta saman käsitteen tulkinnasta,
vaan kahdesta olennaisesti erilaisesta ja yhteen sovittamattomasta elämän
päämääriä koskevasta asennoitumisesta.” Oleellista onkin Berlinin mukaan
nähdä, että ne molemmat yhdessä muodostavat vapauden alan, jota mikään
yksittäinen luonnehdinta ei tunnu kattavan. Vaikka Berlin hyväksyykin, että
jokainen laki vähentää vapauttamme, ei hän pidä myöskään positiivista va-
pautta itsehallintona merkityksettömänä vapauden elementtinä. Tosin posi-
tiivisen vapauden ensisijainen arvo on Berlinin mukaan instrumentaalista,
keino suojella yksilöiden oikeuksia.19

Republikaaninen vapaus

Nykyrepublikaaneista uusateenalaisen version kannattajat puoltavat positii-
vista vapauskäsitystä, joka voidaan nähdä jatkumona Benjamin Constanti-
nin 1819 määrittelemälle muinaiselle (ancient) vapaudelle, jonka vastinpa-
ria Constantin kutsuu moderniksi vapaudeksi. Tälle positiivisen vapauden
tulkinnalle oleellista on aktiivinen osallistuminen poliittiseen vallankäyttöön.
Muinaisen Ateenan asukkaat olivat vapaita, koska he hallitsivat itseään kol-
lektiivisesti, vaikka heiltä puuttuivat henkilökohtainen itsenäisyys ja kansa-
laisvapaudet. Heidän myös oletettiin uhraavan mukavuutensa kaupunkival-
tion vuoksi. Muinaisen käsityksen mukaan politiikan päämääränä ja tarkoi-
tuksena oli kehittää yhteiskunnan jäsenten hyveellisyyttä, oikeudenmukai-
suutta ja moraalisuutta. Constantinin muinaisen vapauden vastapoolina esit-
tämälle modernille vapaudelle oleellista on puolestaan yksilön vapaa onnel-
lisuuden tavoittelu tai muiden henkilökohtaisten päämäärien toteuttaminen,
jossa poliittisen järjestelmän roolina on lähinnä suojella yksilön oikeuksia ja
vapauksia sekä samaan aikaan olla estämättä yksilöä päämääriensä tavoitte-
lussa. Modernille näkemykselle onkin luonteenomaista käsitys siitä, että
hallinnon tulisi suhtautua neutraalisti erilaisiin käsityksiin hyvästä.20

19 Berlin 2001 [1958], s. 56–60 ja 81–92.
20 Constant 1988, s. 309–328; ks. myös Sandel 1996, s. 4–19.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29185

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


186

Pilvi Toppinen

Keskeistä republikanismille on Sandelin mukaan käsitys, että vapaus edel-
lyttää jaettua itsehallintoa. Tämä idea ei vielä sinällään ole ristiriitainen libe-
ralismin kanssa. Osallistuminen politiikkaan voi olla yksi tapa valita omat
päämääränsä. Sandelin uusateenalaisen republikanismin mukaan osallistu-
minen itsehallintoon tarkoittaa kuitenkin jotain enemmän: se tarkoittaa sitä,
että kansalaiset harkitsevat yhdessä, mikä edistää yhteistä hyvää ja vaikutta-
vat yhdessä poliittisen yhteisönsä kohtaloon. Tämä yhteisen hyvän harkinta
on vaativampaa kuin pelkkä liberalismin edellyttämä kyky tehdä valintoja ja
samalla kunnioittaa toisten tekemiä valintoja. Se vaatii tietoa yhteiskunnalli-
sista asioista, yhteenkuuluvuuden tunnetta, käsitystä yhteiskunnasta koko-
naisuutena sekä moraalista sitoutumista yhteisöön. Osallistuminen itsehal-
lintoon edellyttää, että kansalaisilla on – tai he ovat kykeneviä saavuttamaan
– tiettyjä luonteenpiirteitä tai kansalaishyveitä. Uusateenalainen republika-
nistinen poliittinen filosofia ei siten ole neutraalia erilaisten arvojen ja ta-
voitteiden suhteen. Sandelin mukaan uusateenalainen republikaaninen va-
paus edellyttää pikemminkin politiikkaa, joka kehittää kansalaisissa itsehal-
linnon edellyttämiä ominaisuuksia.21

Pettit edustaa uusateenalaista republikanismia vaatimattomampaa ja instru-
mentaalisempaa uusroomalaista republikanismia. Erona Sandelin uusateena-
laisen republikanismin ja oman versionsa välillä Pettit näkee uusateenalai-
sen kannan populistisemman sävyn ja luottamuksellisemman suhtautumi-
sen demokratiaan. Uusroomalaisen kannan edustajat taas ovat skeptisempiä
demokratian suhteen ja pyrkivätkin ensisijaisesti turvautumaan tyranniaa –
olipa tyrannina sitten enemmistö tai pieni yhteiskunnallinen eliitti – ja yh-
teiskunnallisten ryhmien erimielisyyksiä vastaan. Siinä missä Sandelin uus-
ateenalainen republikanismi sopii Berlinin ja Constantinin dikotomioiden
positiivisten ja muinaisten vapauskäsitysten puitteisiin, Pettit näkee oman
uusroomalaisen republikaanisen vapauskäsityksensä poikkeavan näiden ja-
otteluiden määrittämistä vaihtoehdoista ja olevan mielekkäämpi tapa tulkita
vapautta.22

Pettitin republikanismi-tulkinnan motiivina on argumentoida sellaisen
yhteiskuntafilosofisen näkemyksen puolesta, joka olisi luonteeltaan sekä
epäkollektivistista että epäatomistista.23 Hänen mukaansa republikanismik-

21 Sandel 1996, s. 4–19.
22 Pettit 1993, s. 15–17; 1998, s. 48–49; Sandel 1996, s. 4–19.
23 Epäkollektivistisuudella Pettit viittaa kantaan, jonka mukaan ihmiset ovat enemmän kuin
pelkkiä historiallisen kehityskulun pelinappuloita, individuaalisia toimijoita, ja epäatomis-

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29186

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


187

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

si kutsuttu yhteiskuntafilosofia täyttää nämä kummatkin ehdot, ja tuntuu
myös sopivan paremmin yhteen intuitiivisten oikeudenmukaisuuskäsitystem-
me kanssa kuin liberalismi. Hän pyrkii muokkaamaan republikanismistaan
moderniin pluralistiseen yhteiskuntaan sopivan teorian, joka olisi neutraali
erilaisten arvojen suhteen. Lisäksi hän yrittää tarkoilla institutionaalisilla
normeilla minimoida liikkumavaran, jonka puitteissa oltaisiin riippuvaisia
ihmisten hyvyydestä.24 Pettitin voidaankin nähdä tavoittelevan republika-
nismillaan samankaltaisia päämääriä kuin monet vasemman laidan liberaalit
tavoittelevat, vaikkakin republikaanisen perinteen keinoin.25

Pettitin teorialle keskeistä on vapauden tulkinta dominoimattomuutena
(non-domination). Dominoinnin hän määrittelee valtana rajoittaa toisen toi-
mijan valintoja mielivaltaisin perustein. Hänen mukaansa vapaassa yhteis-
kunnassa kellään ei tule olla valtaa arbitraarisesti, mielivaltaisesti rajoittaa
yksilön valintoja, tai edes potentiaalista mahdollisuutta siihen. Dominointi
on hänen määritelmänsä mukaan vallan muoto, jossa dominoivan osapuolen
tulee olla inhimillinen toimija: yksilö, yhteisö tai vaikkapa joukko jollakin
tietyllä tavalla ajattelevia. Esimerkiksi enemmistön tyranniassa dominoiva-
na osapuolena on enemmistö kansasta. Dominoitava puolestaan on joko in-
dividuaalinen yksilö tai joukko yksilöitä. Dominointi on Pettitin mukaan
negatiivista valtaa, millä hän tarkoittaa, että se kohdistuu dominoinnin koh-
teen kannalta negatiivisten, epätoivottujen seurausten aiheuttamiseen. Konk-
reettisemmin dominointi voi olla joko fyysistä tai henkistä pakottamista tai
uhkailua tai se saattaa myös joissakin tapauksissa verhoutua manipuloinnin
taakse, mutta yleensä kuitenkin kaikki relevantit asianosaiset ovat siitä tie-
toisia, tarkemmin sanottuna tietoisia jonkinlaisen valtasuhteen olemassaolos-
ta.26

Toisen tekoihin puuttumisesta tulee dominointia, kun jollain on tosiasial-
linen mahdollisuus eli valta intentionaalisesti rajoittaa arbitraarisin perus-
tein tietyn valintatilanteen mahdollisia vaihtoehtoja. Rajoittamismahdolli-
suuden täytyy olla reaalinen myös aktuaalisessa maailmassa eikä vain ole-
massa oleva taipumus, joka saattaisi sopivissa olosuhteissa kehittyä kyvyksi
rajoittaa. Lisäksi rajoittamisen tulee olla intentionaalista eikä seurausta vain

tisuudella taas näkemykseen, että ihmiset ovat yksilöllisyydestään huolimatta riippuvaisia
toisistaan ja luonnostaan sosiaalisia.
24 Pettit 1997, s. vii 22 ja 96.
25 Russello 1997.
26 Pettit 1997, s. 78–79.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29187

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


188

Pilvi Toppinen

sattumasta tai muusta tahattomasta toiminnasta. Dominointia määriteltäessä
on oleellista, että dominoivan osapuolen vallassa on valita toimiako (vai ol-
lako toimimatta) arbitraarisesti huomioimatta toiminnan kohteena olevan
intressejä.27

Arbitraarinen rajoittaminen voi olla joko proseduraalista tai substantiaa-
lista, joista kumpaakaan Pettit ei pidä hyväksyttävänä. Toiminta voi olla ar-
bitraarista proseduraalisessa mielessä, vaikka se ei olisikaan toiminnan koh-
teena olevan intressien vastaista. Riittää, että näitä intressejä ei ole otettu
huomioon toiminnassa. Substantiaalisessa mielessä toiminta on arbitraaris-
ta, kun se ei ota huomioon toiminnan kohteina olevien intressejä. Toisaalta
vaihtoehtojen rajoittamisen ei tarvitse olla aktuaalista ollakseen dominoin-
tia, pelkkä mahdollisuus vaihtoehtojen rajoittamiseen riittää.28

Dominoinnin vastapoolina Pettitin vapauskäsityksessä on ”dominoimat-
tomuus” (non-domination), joka on hänen mukaansa vallan muoto siinä missä
dominointikin. Dominoimattomuus edustaa yksilöiden valtaa päättää omas-
ta kohtalostaan. Dominoimattomuus on tila, jossa mielivaltainen rajoittami-
nen on estetty sekä aktuaalisessa että myös muissa mahdollisissa maailmois-
sa; ihmisten ei esimerkiksi tarvitse pyrkiä välttelemään mahdollisia tilantei-
ta, joissa he saattaisivat joutua häirinnän kohteiksi. Esimerkiksi dominoi-
mattomuuden ideaalia edustavassa valtiossa niitä ihmisiä, joilla muutoin oli-
si mahdollisuus muiden arbitraariseen rajoittamiseen, on estetty tekemästä
sitä.29

Myös dominoinnin intensiteetti ja laajuus ovat relevantteja. Dominoinnin
intensiteetillä Pettit viittaa rajoittamisen arbitraarisuuteen, jonka määrä voi
vaihdella; rajoittaminen voi olla enemmän tai vähemmän arbitraarista riip-
puen siitä, kuinka hyvin dominoinnin kohteena olevien intressit on onnistut-
tu huomioimaan. Dominoinnin laajuus taas käsittää niiden alojen tai aluei-
den määrän, joilla dominointi on mahdollista. Saattaa esimerkiksi olla, että
yksilö on tietyllä elämänalueella, kuten vaikkapa työelämässä, dominoinnin
kohteena, vaikka olisikin muilla elämänalueilla vapaa.30 31 Pettit korostaa

27 Ibid., s. 52 ja 78–79; 1996, s. 578–583.
28 Ibid., s. 52–58; Wall 2000.
29 Ibid., s. 69–70.
30 Ibid., s. 58.
31 Ongelmallista kuitenkin on, kuten Steven Wall on huomioinut, kuinka keskenään ristirii-
taisten tekojen erilaisia arvoja voitaisiin sitten konkreettisesti laskea ja vertailla keskenään,
ja kuinka tällaisissa tapauksissa voitaisiin esimerkiksi arvioida tekojen arbitraarisuuden in-
tensiteetin ja laajuuden välisiä eroja. (Wall 2000.)

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29188

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


189

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

vapauden dominoimattomuuden olevan tavoite, joka tulee pyrkiä maksimoi-
maan yhteiskunnassa sekä laajuudeltaan että intensiteetiltään, erityisesti kes-
keisillä elämänalueilla, sillä dominoimattomuuden maksimoinnin myötä
saavutetaan kolme etua: epävarmuus katoaa, tarve mukautua strategisista
syistä valtaa pitävien näkemyksiin katoaa ja sosiaaliset alistussuhteet katoa-
vat.32

Oleellista republikaaniselle vapaudelle on sen soveltaminen yhteiskun-
nalliseen kontekstiin, kuten Pettit kirjoittaa: ”[t]oteuttaakseen republikaani-
sen vapauden on toteutettava republikaaninen yhteiskunta.”33 Dominoimat-
tomuuden ideaalin toteutuksessa Pettit turvautuu Rawlsin reflektiivisen ta-
sapainon menetelmään34, jotta yhteiskunnan instituutiot voidaan organisoi-
da dominoimattomuuden ideaalin kanssa yhteensopiviksi.35 Jotta valtiolli-
sesta vallasta itsessään ei tulisi välinettä arbitraariselle vallankäytölle, sen
tulee Pettitin mukaan täyttää seuraavat ehdot:

1. Valtiojärjestelmän ja valtiollisen vallankäytön tulee perustua lakeihin. La-
kien pitää olla yleisiä ja koskea kaikkia – myös lainsäätäjiä. Lakien tulee
lisäksi olla ymmärrettäviä ja yksiselitteisiä, siten että tuomio- ja toimeen-
panovallan käyttäjillä ei ole mahdollisuutta tulkita niitä arbitraarisesti.

2. Vallan tulee olla hajautettu.
3. Enemmistön valtaa tulee myös rajoittaa siten, ettei enemmistö voi domi-

noida vähemmistöjä tai muuttaa lakeja omien etujensa mukaisiksi. Yhteis-
kunnallisten järjestelyiden tulee ylipäätään olla sellaisia, etteivät ne mah-
dollista enemmistön tyranniaa ja vähemmistöjen sortamista.36

32 Pettit & Braithwaite 1990, s. 26–29; Pettit 1997, s. 97–99. Pettit kuitenkin korostaa, että
vapaus dominoimattomuutena on ensisijaista suhteessa näihin etuihin; muut myönteiset
asiat ovat seurausta vapaudesta dominoimattomuutena eivätkä esiinny itsenäisesti. Pettit
1997, s. 81–90.
33 ”To realize republican liberty, you have to realize republican community.” Pettit 1997, s.
126.
34 Rawlsin reflektiivisen tasapainon menetelmän avulla voidaan sovittaa yhteen koheren-
tiksi kokonaisuudeksi yksittäiset harkitut moraaliarvostelmat sekä laajempi normatiivinen
teoria. Ideana on muokata teoriaa ja arvostelmia siten, että teoria ja yksittäisiä asioita koske-
vat arvostelmat voidaan sovittaa yhteen reflektiivisen prosessin myötä, jossa teoria muok-
kaa käsityksiä oikeasta, väärästä ja oikeudenmukaisesta elämästä, ja käsitykset puolestaan
muokkaavat vastaavasti teoriaa siten, että saavutetaan reflektiiviseksi tasapainoksi kutsuttu
tila, jossa käsitykset ovat sopusoinnussa teorian kanssa. Ks. esim. Rawls 1999 [1971], s. 18–
19 ja 40–45 ja Daniels 1979.
35 Pettit 1997, s. 92 ja 122–126.
36 Ibid., s. 171–174; 1998, s. 50–52

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29189

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


190

Pilvi Toppinen

Pettit painottaa, että oleellisimpia tekijöitä ideaalin valtion organisoinnissa
ja arbitraarisen vallankäytön rajoittamisessa ovat lakia ja lainsäädäntöä kos-
kevat instituutiot. Koska lait väistämättä sisältävät rajoituksia, eivät niiden
sisältämät rajoitukset saa olla arbitraarisia sopiakseen yhteen republikanis-
min kanssa. Lait mahdollistavat vapauden vain, jos ne kunnioittavat ihmis-
ten moninaisia intressejä ja niin kauan kuin ne estävät arbitraarisen vallan-
käytön eivätkä muutu jonkun henkilön tai ryhmän tahdon toteuttamisen vä-
lineiksi. Tällöin lait saattavat kyllä vähentää ihmisten valinnan mahdolli-
suuksia, mutta eivät vapautta.37

Jotta republikaaninen vapaus voitaisiin reaalisesti toteuttaa yhteiskunnas-
sa, lakijärjestelmän lisäksi on oltava myös moraalinen normisto, joka tukee
republikaanisen vapauden toteuttamista koko yhteiskunnan tasolla. Yhteis-
kuntarauhan vakaus edellyttää, että kansalaiset sisäistävät dominoimatto-
muutta tukevat normit ja toimivat pikemminkin niiden velvoittamina eivätkä
vain lakiin liittyvien sanktioiden vuoksi. Näin normit eivät jää liian etäisiksi
arkitodellisuudelle ja kaikki voivat olla varmoja, ettei dominointia harjoi-
teta.38

Dominoimattomuuden ideaali ei ole kuitenkaan sidottu mihinkään tiet-
tyihin institutionaalisiin järjestelyihin vaan sallii yhteiskunnallisen jousta-
vuuden ja kehityksen, tai Pettitin mukaan oikeastaan jopa edellyttää yhteis-
kunnallisten instituutioiden dynaamisuutta. Dynaamisuusvaatimus liittyy
ihmisten partikulaaristen intressien vaihtelevuuteen; jotta yhteiskunnalliset
instituutiot eivät muodostuisi dominoiviksi, tulee niiden muuttua tarpeen
mukaan yksilöiden intressien muutosten mukana.39

Vapauden lajien välistä rajanvetoa

Pettitin väite siis on, että tällä tavoin määritelty republikaaninen vapaus on
oma positiivisesta ja negatiivisesta vapaudesta eroava vapauden lajinsa, joka
on negatiivisen vapauden kanssa yhtenevää siten, että niissä kummassakin
vapaus edellyttää jonkin asian poissaoloa pikemminkin kuin läsnäoloa, ja
positiivisen vapauden kaltainen siinä, että vapauteen liittyvä vaatimus koh-
distuu määräysvaltaan. Tarkastelen seuraavaksi kahta tähän väitteeseen ni-

37 Ibid., s. 36–37 ja 52–58.
38 Ibid., s. 241–270.
39 Ibid., s. 146–147.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29190

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


191

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

voutuvaa elementtiä. Ensinnäkin jotta olisi perusteltua väittää republikaani-
sen vapauden olevan kolmas vapaudenlaji, on osoitettava, että se eroaa oleel-
lisesti sekä positiivisesta että negatiivisesta vapaudesta. Toiseksi on onnis-
tuttava perustelemaan, että on ylipäänsä mielekästä puhua republikaanisesta
vapaudesta vapauden lajina.

Positiivinen vs. republikaaninen vapaus

Pettitin mukaan positiivisella vapaudella tarkoitetaan itsemääräämisoikeut-
ta eli yksilöiden mahdollisuutta päättää itse omista asioistaan. Se edellyttää
pikemminkin jonkin läsnäoloa (rationaalisen itsehallinnon) kuin jonkin pois-
saoloa (arbitraaristen rajoitteiden) ja on siten vahvempi vaatimus kuin nega-
tiivinen vapaus. Positiivista vapautta määrittävää itsemääräämisoikeutta on
tulkittu monin eri tavoin – esimerkiksi ”psykologisena kykynä hallita into-
himoja järjen avulla”. Pettitin mukaan on kuitenkin mielekästä tarkoittaa
sillä nimenomaan oikeutta osallistua demokraattiseen itsehallintoon paikal-
lisessa yhteisössä eli toisin sanoen määrätä itseään koskevista asioista välil-
lisesti osallistumalla yhteisön päätöksentekoon.40

Republikaaninen ja positiivinen vapaus eroavat Pettitin mukaan sikäli,
että vaikka ne edellyttävät kummatkin dominoimattomuutta, positiivinen
vapaus edellyttää kuitenkin lisäksi itsemääräämisoikeutta, mutta republikaa-
ninen vapaus on mahdollista toteuttaa ilman itsemääräämisoikeuden toteut-
tamista. Positiivinen vapaus itsemääräämisenä kohdistuu määritelmällisesti
itseen (mastery over the self), kun taas vapaus dominoimattomuutena koh-
distuu toisten dominoinnin poissaoloon (absence of mastery by others). Po-
sitiivinen vapaus edellyttää itsehallintoa, ja yleensä myös mahdollisuutta
osallistua yhdessä muiden yhteisön jäsenten kanssa yhteistahdon muodosta-
miseen, ja sen välityksellä yhteisistä asioista päättämiseen. Republikaani-
nen vapauskäsitys kyllä painottaa demokraattisen osallistumisen merkitys-
tä, mutta oleellisinta on dominoinnin poissaolo. Pettitin mukaan positiivi-
sessa vapaudessa itsehallinto on ensisijaista, kun republikanismissa itsehal-
linto on tärkeää ainoastaan välineenä tavoiteltaessa ja ylläpidettäessä vapautta
dominoimattomuutena. Republikanismissa dominoinnin estävät rajoitteet
ovat keskeisiä vapauden luomisessa, positiivisessa vapaudessa taas rajoittei-
den laadinta yhdessä luo vapauden.41

40 Ibid., s. 17–18 ja 26.
41 Ibid., s. 18–28 ja 81–82.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29191

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


192

Pilvi Toppinen

Tässä yhteydessä on hyvä huomata, että uusateenalaisen republikanis-
min vapauskäsitys on puolestaan selkeästi positiivinen. Esimerkiksi San-
delin uusateenalaisessa republikanismissa juuri autonominen itsehallinto
nähdään jonakin, jolla on itsessään arvoa, eikä vain instrumentaalisesti
hyödyllisenä.42 Sandel väittääkin, että hylätessään positiivisen vapauden
Pettit itse asiassa hylkää samalla republikanismin keskeisen olemuksen,
jonka muodostaa nimenomaan positiivinen vapaus yhteisöllisenä itsemää-
räämisenä.43

Negatiivinen vs. republikaaninen vapaus

Pettitin mukaan negatiivisella vapaudella tarkoitetaan yleensä yksilön va-
pautta toimia haluamallaan tavalla, ilman että muut rajoittavat toimintaa (ab-
sence of interference by others). Pettit väittää, että negatiivisen vapauden
yhteydessä oleellista on nimenomaan reaalinen rajoittaminen.44 Tällöin ei
olisi kategorisesti väärin, jos joillain on valtaa dominoida toisia, jos he vain
eivät käytä tätä valtaa.45 Vaikka Pettit pitää republikaanista vapautta pohjim-
miltaan negatiivisena siinä mielessä, että se on jonkin poissaoloa, hän erot-
taa sen kuitenkin näin tiukasti määrittelemästään negatiiviseksi kutsumas-
taan vapaudesta osoittamalla, että on tilanteita, joissa rajoittaminen ja domi-
nointi esiintyvät toisistaan erillään:

1. ”Herra ja orja” -esimerkin kautta voidaan kuvata suhdetta, jossa dominoi-
va osapuoli voi mielivaltaisesti rajoittaa dominoitavan valintoja satunnai-
sen mielipiteen tai kiinnostuksen perusteella, ilman että dominoitavan
mielipidettä kysytään tai siitä ollaan edes kiinnostuneita. Vaikka ”herra”
olisi äärimmäisen herttainen eikä koskaan käyttäisi mahdollisuuttaan ra-
joittaa ”orjan” valintoja, herralla on silti mahdollisuus dominoida.

2. ”Laki ja vapaus” -esimerkki taas tuo esiin, että on mahdollista rajoittaa
valinnanmahdollisuuksia ilman, että se kuitenkaan vaikuttaa vähentävästi
vapauteen dominoimattomuutena, jos toimijan valintoja rajoitetaan siten,

42 Kuten Taylor korostaa, tällaisella positiivisella vapaudella ei siis ole välttämätöntä yh-
teyttä näkemykseen, jonka mukaan vapaus tarkoittaa vain ja ainoastaan kollektiivista kont-
rollia yhteiseen elämään. Eikä siten myöskään yhteyttä näkemykseen, jonka mukaan ihmi-
set voidaan pakottaa vapauteen. Taylor 1985, s. 211–212.
43 Sandel 1996, s. 25–58.
44 Tosin tästä monet negatiivisen vapauskäsityksen kannattajat ovat eri mieltä. Ks. mm. Van
Parijs 1999; Patten 1998; Kelly 1999; Larmore 2001; Gaus 2003.
45 Pettit 1997, s. 9 ja 17–18.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29192

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


193

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

ettei rajoittaminen ole luonteeltaan mielivaltaista. Rajoitusten tulee tällöin
olla rajoituksen kohteena olevan omien intressien mukaisia. Esimerkiksi
lait (tai vaikkapa liikennevalot) rajoittavat valinnanmahdollisuuksia, mut-
ta eivät kuitenkaan vähennä vapautta niin kauan, kun ne ovat toimijan int-
ressien mukaisia.46

Republikaaninen vapaus siis vaatii joissain suhteissa enemmän kuin nega-
tiivinen vapaus, koska se edellyttää potentiaalisenkin mielivaltaisen rajoit-
tamisen poissaoloa, ja toisaalta taas vähemmän, koska republikaanista va-
pautta loukkaa ainoastaan mielivaltainen rajoittaminen, eivätkä kaikki ra-
joitukset. Oleellisena erona negatiivisen ja republikaanisen vapauden vä-
lillä voidaan Pettitin mukaan pitää sitä, että ne, jotka kannattavat negatii-
vista vapautta, arvostavat valinnan mahdollisuutta, jolloin oleellista on,
ettei valinnan vaihtoehtoja vähennetä. Ne taas, jotka kannattavat republi-
kaanista vapautta, arvostavat mahdollisuutta dominoimattomaan valintaan,
mutta eivät pelkkää valinnanvapautta.47 Pettit väittää, että negatiivisen va-
pauden puitteissa kaikki rajoitteet nähdään vapautta rajoittavina, kun re-
publikaanisessa vapaudessa tehdään erottelu järkevien rajoitteiden ja do-
minoinnin välillä. Negatiivisessa vapaudessa korostetaan valinnan vapau-
den ensisijaisuutta, republikanismissa taas nostetaan dominoimattomuus
ensisijaiseksi.48

Pettit itsekin epäilee, että hänen jakonsa negatiivisen ja republikaanisen
vapauden välillä on hankalasti hyväksyttävissä erityisesti vasemman laidan
liberalismin kannattajien näkökulmasta, joiden hän arvelee ymmärtävän va-
paudella jotain samansuuntaista kuin hän itse, mutta käyttävän vain eri kä-
sitteistöä sen kuvaamisessa. Hän on aiemmin luokitellut tulkintansa republi-
kaanisesta vapaudesta negatiivisen vapauden toiseksi lajiksi. Esimerkiksi
1993 artikkelissaan ”Negative liberty, Liberal and Republican” hän kirjoit-
taa kahdesta erilaisesta negatiivisen vapauden lajista, jotka kummatkin mää-
rittyvät esteettömyyden kautta; liberalismiin yhdistetyn negatiivisen vapau-
den ollessa vapautta rajoitteista (non-interference) ja republikaanisen va-
pauden mukautuvaa vapautta rajoitteista (resilient non-interference). Vasta
myöhemmin hän määrittelee republikaanisen vapautensa dominoinnin kä-

46 Ibid., s. 22 ja 34–35; Pettit 1998, s. 49–50.
47 Republikaanista vapautta kannattavat saattavat Pettitin mukaan esimerkiksi jopa halvek-
sia sellaisia valinnanmahdollisuuksia, jotka perustuvat yksilön oveluuteen, viehätysvoimaan
yms.
48 Pettit 1997, s. 24–25.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29193

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


194

Pilvi Toppinen

sitteen avulla.49 Kuitenkin hän jo aiemmassa tulkinnassaan pitää republikaa-
nista vapautta liberalismiin yhdistetystä vapaudesta erillisenä. Hänen erotte-
lunsa negatiivisen vapauden ja republikaanisen vapauden välillä onkin saa-
nut osakseen paljon kritiikkiä.

Mikäli vapauden lajit määritellään, kuten Pettit itse ne määrittelee, hyvin
yksiviivaisen tiukasti, voitaneen republikaanista vapautta pitää omana, muista
lajeista eroavana vapauden lajinaan. Näin kapea ja kärjistetty määrittely ei to-
sin ole kovinkaan monen keskitien tai vasemman laidan liberaalin perspektii-
vistä mielekäs, ja lukuisat liberaalit teoreetikot ovatkin kritisoineet Pettitin ra-
janvetoa. Näiden liberaalien perspektiivistä on erityisen ongelmallista hyväk-
syä negatiivisesta vapaudesta niin kapeaa määritelmää kuin mitä Pettit tarjoaa.
Negatiivinen vapaus ja positiivinen vapaus kattavat kumpainenkin laajan jou-
kon käsityksiä, jotka nivoutuvat yhteen lähinnä perheyhtäläisyyksien kautta.
Mikäli käsitteet määriteltäisiin Pettitin esittämällä tavalla, monet vapauden mää-
ritelmät jäisivät näiden kategorioiden ulkopuolelle. Toisaalta monet Pettitin esit-
tämistä republikaanisen vapauden eduista voitaisiin saavuttaa myös negatiivi-
sen vapauden myötä, jos negatiivista vapautta tulkitaan useimpien vasemman
laidan liberaalien tapaan laajempana näkemyksenä. Tällöin negatiivisen ja re-
publikaanisen vapauden välinen erottelu ei ole kovinkaan yksiselitteistä.50

Toisaalta Pettitin käsityksen voidaan nähdä toimivan jonkinlaisena jaka-
jana erilaisten negatiivisen vapauden lajien sisällä. Pettitin käsitys on pitkäl-
ti yhtenevä vasemman laidan hyvinvointiliberalismia kannattavien teoree-
tikkojen puoltaman vapauskäsityksen kanssa, mutta sulkee ulkopuolelleen
oikean laidan liberaalien, toisin sanoen nk. libertaristien hyvin kapean nega-
tiivisen, jossain määrin jopa anarkistisen vapaustulkinnan, jonka mukaan
kaikki yksilön vapautta rajoittavat toimet ovat haitallisia.51 Toisaalta Pettit
nivoo republikaanisen vapauskäsityksensä tiiviimmin yhteen aktiivisen kan-
salaiskäsityksen kanssa kuin moni liberaali – vaikka samanaikaisesti Pettit
korostaa aktiivisella kansalaisuudella olevan vain välinearvoa, erotuksena
uusateenalaisiin republikaaneihin, jotka näkevät aktiivisen kansalaisuuden
sisällöllisesti merkityksellisenä.

49 Ibid.
50 Ks. mm. Van Parijs 1999, s. 191–192; Patten 1998; Kelly 1999; Larmore 2001; Gaus
2003.
51 Libertarismista ks. esimerkiksi Nozick 1974.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29194

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


195

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

Republikaaninen vapaus vapauden lajina

Jos hyväksytään Pettitin kapeat määritelmät muista vapauden lajeista, herää
kysymys republikaanisen vapauden suhteesta näihin muihin vapauden lajei-
hin. Gopal Sreenivasanin ja John Ferejohnin mukaan ongelmana itse asiassa
on, että Pettitin käsityksessä ei ole kyse varsinaisesti vapaudesta. Vaikka
Ferejohn ja Sreenivasan ovat yksimielisiä ongelmasta, he tulkitsevat ongel-
man kuitenkin keskenään eri tavoin.

Ferejohnin mukaan Pettit sekoittaa republikanismissaan päämäärän ja
keinot keskenään. Historiallisesti klassiset republikaanit kannattivat hänen
mukaansa republikaanisia instituutioita päämääränään rakentaa ja ylläpitää
oikeudenmukaista yhteiskuntaa. Stabiili ja luja tasavalta edellytti tietynlai-
sia kansalaisia, jotka puolestaan vaativat tietynlaisia sosiaalisia ja poliittisia
instituutioita. Ferejohn hyväksyy Pettitin tulkinnan klassisista republikaa-
neista dominoimattomuuden ideaalia kannattaneina. Hän kuitenkin näkee
tämän ideaalin vain yhtenä osatekijänä tai välineenä hyvän ja oikeudenmu-
kaisen hallinnon tavoittelussa, ei itsetarkoituksellisena päämääränä. Fere-
johnin mukaan asettaessaan dominoimattomuuden hallinnon päämääräksi
Pettit kääntää klassisen republikaanisen käsityksen päälaelleen ja pyrkii
muokkaamaan republikanismistaan liberaalin arvoneutraaliuden ihanteen
kanssa yhteensopivaa näkemystä, jossa kansalaiset ovat vapaita tavoittele-
maan omia päämääriään kuten haluavat, kunhan he pyrkivät maksimoimaan
dominoimattomuuden ideaalia. Ferejohn korostaa, että vaikka dominoimat-
tomuus, joka turvaa yksilöiden omien päämäärien tavoittelun, on arvokasta,
ihmisten näkemykset sen arvokkuudesta eriävät todennäköisesti melko pal-
jon.52

Pettit toteaa kuitenkin, että keinojen ja päämäärien sekoittamista koske-
vat kriittiset huomiot rakentuvat oletukselle, että ihmisten päämääränä olisi
vain havitella vapaasti omia henkilökohtaisia tavoitteitaan, päämäärä, joka
Pettitin mukaan on lähinnä negatiivisen vapauskäsityksen kannattajien tul-
kinta ihmisten päämäärästä. Republikaanisen vapauskäsityksen kannattajien
päämääränä ei ole turva rajoitteilta vaan ainoastaan arbitraarisilta rajoitteil-
ta. Toisaalta mikä tahansa turva ei kelpaa, vaan ainoastaan immuniteetti ar-
bitraarista rajoittamista vastaan.53

52 Ferejohn 2001, s. 81–83.
53 Pettit 1997, s. 45–46 ja 73–74.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29195

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


196

Pilvi Toppinen

Sreenivasanin mukaan Pettit on oikeassa väittäessään, että republikaani-
nen vapaus ei ole vain keino negatiivisen vapauden saavuttamiseksi. Mutta
vältellessään tätä republikaanisen vapauden ja negatiivisen vapauden väli-
seen suhteeseen nivoutuvaa ongelmaa ja korostaessaan sitä, miten republi-
kaanisessa vapaudessa on oleellista tavoitella nimenomaan valitsemiaan pää-
määriä muiden tätä arbitraarisesti rajoittamatta, Pettit ajautuu ongelmiin po-
sitiivisen ja republikaanisen vapauden välisen suhteen kanssa. Pettit itse si-
vuuttaa positiivisen vapauden tarkastelun huomattavasti negatiivista vapaut-
ta nopeammin kirjoittaen: ”Vapaus henkilökohtaisena itsehallintona on joka
tapauksessa laajempi ideaali kuin vapaus dominoimattomuutena; dominoi-
mattomuutta voi epäilemättä olla ilman itsehallintoa, mutta tuskin voi olla
yhtäkään merkityksellistä itsehallinnon muotoa ilman dominoimattomuut-
ta.”54 Vapaus dominoimattomuutena on siis välttämätön ehto positiiviselle
vapaudelle. Sreenivasanin mukaan tämä ei kuitenkaan riitä vastaamaan po-
sitiivisen vapauden haasteeseen. Voimme kyllä erottaa republikaanisen va-
pauden positiivisesta vapaudesta, mutta positiivisen vapauden ja republikaa-
nisen vapauden välinen suhde on siitä huolimatta ongelmallinen. Ensinnä-
kin positiivisen vapauden ja republikaanisen vapauden päämäärät ovat sa-
mat. Positiivisessa vapaudessa, kuten Pettit sen määrittelee, on kyse vallasta
itse määrätä itsestään. Republikaanisessa vapaudessa on kyse yksilön mah-
dollisuudesta tavoitella itse valitsemiaan päämääriä muiden tätä arbitraari-
sesti rajoittamatta. Toisaalta positiivisen vapauden tapauksessa tarvitaan tur-
vaa nimenomaan arbitraarista rajoittamista vastaan, kun arbitraarinen val-
lankäyttö ymmärretään Pettitin tapaan sellaiseksi vallankäytöksi, jossa ei
huomioida vallankäytön kohteena olevan intressejä. Tämä voidaan havaita
tarkasteltaessa positiivisesti vapaata yksilöä. Niin kauan kuin yksilö voi va-
paasti määrätä itsestään ja toimia määräyksensä mukaisesti hän on positiivi-
sesti vapaa. Mutta siinä tapauksessa, että yksilön itsemääräämisvalta onkin
inkonsistentti jonkun muun – henkilön tai ryhmän – positiivisen vapauden
kanssa, positiivinen vapaus edellyttää nimenomaan vapautta arbitraarisesta
rajoittamisesta. Republikaaninen vapaus voidaankin nähdä välttämättömä-
nä ennakkoehtona positiiviselle vapaudelle.55

54 ”Freedom as personal self-mastery, however, is a richer ideal than that of freedom as non-
domination; there can certainly be non-domination without personal self-mastery, but there
can hardly be any meaningful form of self-mastery without non-domination.” Pettit 1997, s.
81–82
55 Sreenivasan 2001, s. 230–235.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29196

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


197

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

Sreenivasan käyttää asian selittämisessä oheista kaaviota. Kaavion oikeassa
laidassa olevat B ja D turvaavat vasemmassa laidassa olevia vapauksia A ja
C. B-kohdan vaadeoikeudet vapauteen turvaavat A-kohdan negatiivista va-
pautta. D-kohdan immuniteetti arbitraarista rajoittamista vastaan taas turvaa
sekä C-kohdan positiivista vapautta että B-kohdan oikeuksia rajoitteita vas-
taan ja sen myötä myös A-kohdan negatiivista vapautta. Pettit kuitenkin väit-
tää, että D olisi vapauden laji eikä vapautta turvaava tekijä.56 Jotta republi-
kaaninen dominoimattomuuden ideaali voitaisiin nähdä vapauden lajina, ei
riitä, että positiivinen vapaus on erotettavissa ideaalista. Koska republikaa-
ninen dominoimattomuuden ideaali voidaan nähdä välttämättömänä ehtona
positiiviselle vapaudelle ja toisaalta, kuten Pettit itsekin toteaa, republikaa-
ninen ideaali eroaa positiivisesta vapaudesta siinä, että positiivinen vapaus
vaatii enemmän, republikaaninen ideaali voidaankin nähdä positiivista va-
pautta turvaavana tekijänä, ei niinkään omana vapauden lajinaan.57

Mitä seurauksia näillä ongelmilla olisi Pettitin käsitykselle? Tässä Sree-
nivasanin ja Ferejohnin näkemykset eroavat. Sreenivasanin mukaan se ei
kumoaisi Pettitin republikanismin arvoa, vaan republikaanista ihannetta voi-
taisiin pitää silti poliittisesti tavoiteltavana ideaalina.58 Tämä arvio on kui-
tenkin suhteellisen kiistanalainen. Kuten Ferejohn korostaa, mikäli repub-
likaaninen ideaali tulkitaan Pettitin tapaan negatiivisesta vapaudesta erilli-

Vapaudet (päämäärät)

A
Rajoitteiden poissaolo
eli negatiivinen vapaus

C
Valta säätää oman toimintansa

periaatteet ja valta noudattaa näitä
periaatteita eli positiivinen vapaus

Vapauksia turvaavat asiat (keinot)

B
Oikeudet rajoitteita vastaan
eli vaadeoikeus vapauteen

D
Immuniteetti

arbitraarista rajoittamista vastaan
eli republikaaninen vapaus

56 Ibid., s. 231–232.
57 Ibid., s. 230–235.
58 Ibid., s. 235.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29197

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


198

Pilvi Toppinen

senä, eikä itse asiassa vapauden lajina ylipäätään, esiin nousee kysymys
republikaanisen ideaalin ja vapauden välisestä suhteesta ja priorisoinnista.
Vaikka esimerkiksi liberaaleissa yhteiskunnissa vapauden maksimointi näh-
dään suhteellisen yksimielisesti tavoiteltavana päämääränä, turvallisuuden
maksimointi on huomattavasti kiistanalaisempi kysymys ainakin yhteyk-
sissä, joissa turvallisuuden lisääminen kontrastoituu vapauden kanssa. Fe-
rejohn arvioikin, että dominoimattomuuden ideaali voidaan monilta osin
nähdä yleisesti tavoiteltavana, muttei itsestään selvästi maksimoitavana,
kuten Pettit ehdottaa. Maksimoinnin sijaan tulisi pikemminkin hakea sopi-
vaa tasapainoa republikaanisen ideaalin ja muiden arvokkaiden päämää-
rien suhteen.59 60

Republikaaninen vapauskäsitys ja
määrittämättömyyden ongelma

Republikaanisen vapauden merkitystä tarkasteltaessa on oleellista myös
pohtia dominoimattomuuden ideaalin suhdetta siihen nivoutuviin yhteiskun-
tafilosofisiin kysymyksiin. Mihin poliittisen vapauden republikaanisen tul-
kinnan myötä sitoudutaan? Pettit esittää lakia ja vapautta koskevan esimerk-
kinsä myötä, että dominointi, joka ei ole arbitraarista, on republikaanisen
ideaalin puitteissa oikeutettua, mutta mitä näiltä ei-arbitraarisilta rajoituksil-
ta tarkkaan ottaen edellytetään? Pettit itse pitää olennaisena, että kansalaiset
ovat voineet osallistua lakien laadintaan ja että heidän intressinsä on huo-
mioitu päätöksentekoprosessissa. Tätä näkemystä vasten jää kuitenkin poh-
dituttamaan, miten ei-dominoinnin ideaali suhtautuu moniarvoisten yhteis-
kuntien konfliktisiin päätöksentekoprosesseihin.

Pettitin mukaan ei-arbitraarinen rajoittaminen on sellaista, joka onnistuu
tavoittamaan rajoitusten kohteena olevien yhteiset yleiset intressit ja ideat.
Esimerkiksi jos henkilö kannattaa vaikka valtion tasolla tiettyjä veroja tai
rangaistuksia, nämä verot tai rangaistukset ovat hänen yleisten intressiensä
mukaisia, vaikka hän ei itse henkilökohtaisella tasolla palaisikaan halusta

59 Ferejohn 2001.
60 Ja kuten Sandel toteaa, oletettavasti ihmisten käsitykset poikkeavat myös dominoimatto-
muuden keskeisten piirteiden suhteen samoin kuin ne poikkeavat muidenkin päämäärien
suhteen. Sandel 1998, s. 325–327.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29198

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


199

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

maksaa veroja tai tulla rangaistuksi.61 Pettit kutsuu näitä intressejä yhteisiksi
tunnustettaviksi intresseiksi (common avowable interests). Miten tunnustet-
tavat intressit sitten voidaan erottaa muista intresseistä? Pettitin mukaan tun-
nustettavat intressit eivät kohtele ketään erityisellä tavalla ilman yhtei-
seksi intressiksi katsottavaa syytä. Julkinen tunnustettavuus edellyttää myös,
että intressi on tietoinen tai voidaan saattaa tietoisuuteen vailla suurta vai-
vaa. Intressi on Pettitin määritelmän mukaan jaettu niin pitkälle kuin yhtei-
sesti hyväksytyt näkökohdat tukevat sen mukaisia kollektiivisia toimia. Hän
määrittelee yhteisesti hyväksytyt näkökohdat sellaisiksi, jotka jokainen voi
tuoda ongelmitta esiin keskustellessaan toisten kanssa yhteistä toimintaa
koskevista kysymyksistä.62

Mutta millaista olisi valtiollinen vallankäyttö, joka onnistuisi välttämään
enemmistön tyrannian, huomioisi kaikki relevantit vähemmistöt ja heidän
tunnustettavat intressinsä? Pettit tarjoaa vastaukseksi kyseenalaistavaa de-
mokratiaa. Hän näkee demokraattisen vallankäytön vapautta turvaavana te-
kijänä, mutta kuitenkin siitä erillisinä. Hänen republikanismiaan voidaan
kutsua heikoksi siinä mielessä, että demokratia ja poliittinen osallistuminen
päätöksentekoon eivät ole arvoja sinänsä, vaan kannatettavia vain siinä mää-
rin kuin ne edistävät republikaanista vapautta. Keskeistä kyseenalaistavassa
demokratiassa on kansalaisten valta kyseenalaistaa lait tai muut poliittiset
päätökset. Lait ja poliittiset päätökset sekä niiden laadintaan vaikuttavat pe-
rustelut tulee systemaattisesti asettaa kansalaisten kyseenalaistettaviksi, mikä
varmistaa Pettitin mukaan sen, etteivät lait ja päätökset rajoita arbitraarisesti
kansalaisten elämää. Vallankäyttäjät ovat velvoitettuja vastaamaan kansa-
laisten ja opposition tunnustettaviin intresseihin perustuviin haasteisiin ja
huomioimaan ne päätöksiä tehdessään. Hän korostaa, että demokratian kes-
keinen elementti on nimenomaan kyseenalaistamisen mahdollisuus – kaik-
kien niiden, joita lait koskevat, tulee voida ilmaista tunnustettavat intressin-
sä puolueettomilla foorumeilla ja osallistua keskusteluun ja olla siten osalli-
sina lakienlaadintaprosessissa. Hänen kyseenalaistavan demokratiansa ideaa-
lin toiminnan kannalta oleellista on, että kaikki relevantit kannat ja perusteet
ovat edustettuina päätöksentekoprosessissa. Vain niitä perusteluja, jotka lä-
päisevät tällaisen prosessin, voidaan pitää hyväksyttävinä perusteina pää-
töksille.63

61 Pettit 1997, s. 55–56.
62 Ibid., s. 183–200 ja 278; ks. myös McMahon 2005.
63 Pettit 1997, s. 183–200.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29199

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


200

Pilvi Toppinen

Kiinnostavaa kyllä, Pettit ei kuitenkaan tukeudu ajatukseen, jonka mu-
kaan perusteita koskevan deliberaation tuloksena voitaisiin saavuttaa yksi-
mielisyys hyväksyttävistä perusteista. Valtiollista valtaa ei ole Pettitin mie-
lestä mahdollista käytännössä organisoida siten, että se voisi ottaa joka tilan-
teessa kaikkien edut tasavertaisesti huomioon. On siis jossain määrin väis-
tämätöntä, että joka tilanteessa joku kärsii enemmän kuin joku toinen. Kär-
siminen ei kuitenkaan Pettitin mukaan vähennä kärsivän vapautta, mikäli
päätöksentekoprosessi on puolueeton eli huomioi yhtäläisesti myös kärsi-
vän osapuolen kannan ja päätös tehdään siten, että se tukee parhaimmalla ja
tasapuolisimmalla mahdollisella tavalla yhteistä etua. Tässä hän erottaa kol-
me eri tilannetta. Mikäli kiistassa on kyse henkilökohtaisten intressien väli-
sestä ristiriidasta, päätös tulee tehdä yhteisesti hyväksyttyjen proseduurien
mukaan. Tällöin sen, jonka intressien vastainen kyseinen päätös on, tulee
voida nähdä päätöksen määräytyneen tavalla, jonka hänkin hyväksyy. Tilan-
teisiin, joissa taas on kysymys yhteistä intressiä koskevasta erimielisyydes-
tä, Pettit tarjoaa pitkälti ensimmäisen kaltaista ratkaisua. Oleellisinta on, että
osapuolet voivat hyväksyä päätöksentekoprosessin ja vakuuttua siitä, että
prosessin tavoitteena on löytää paras mahdollinen yhteisten intressien mu-
kainen ratkaisu. On kuitenkin myös tilanteita, joissa kiistanalaiseen kysy-
mykseen liittyy niin merkittäviä henkilökohtaisia tai kulttuurisesti perusta-
vanlaatuisia arvoja, etteivät niiden puolustajat voi hyväksyä näkemystensä
vastaista päätöstä reilunkaan prosessin nimissä. Näihin tilanteisiin Pettit tar-
joaa vastaukseksi ryhmäkohtaisia erityisjärjestelyjä.64 65

Pettit näyttää olettavan, että kyseenalaistavan demokraattisen prosessin
seurauksena kohtuuttomat lait ja päätösehdotukset voidaan karsia ja että jäl-
jelle jäävät vaihtoehdot ovat julkisesti perusteltuja, vaikka niistä oltaisiin eri
mieltä. Toisin sanoen, jos muut toimintaehdotukset on deliberaatioprosessin
myötä suljettu pois, voi konfliktitilanteissa olla kyse vain järkevästä erimie-
lisyydestä (idea of reasonable disagreement). Jos oletetaan, että päätöksen-
tekoprosessissa voitaisiin karsia muut kuin järkevän erimielisyyden alaan
kuuluvat vaihtoehdot, näyttäisi kaikesta huolimatta siltä, että Pettitin repub-
likanismin kannalta ongelmalliseksi muodostuu näiden järkevän erimieli-
syyden alaan lukeutuvien vaihtoehtojen välisen valintakriteerin määrittely.

64 Pettitin ”puolustukseksi” todettakoon, että hän ei ole ainoa kyseiseen ad hoc -ratkaisuun
turvautuva, vaan strategia on tyypillinen myös monille liberaaleille teoreetikoille.
65 Pettit 1997, s. 183–200; 1999, s. 178–180; ks. myös McMahon 2005.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29200

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


201

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

Kuten Christopher McMahon huomauttaa, ongelmana on, että näiden vaih-
toehtojen välillä ei voida enää käyttää valintakriteerinä vain dominoimatto-
muuden ideaalia vaan sitä täytyy täydentää muilla poliittisilla arvoilla, eikä
ole selvää, miten näiden elementtien väliset suhteet tulisi määrittää.66

McMahon selventää tätä määrittämättömyyden (indeterminacy) ongel-
maa tarkastellen dominoimattomuuden ideaalin kahta ulottuvuutta, yhteis-
kunnallista ja kansalaisten välistä, sekä valtion roolia prosessissa. Dominoi-
mattomuuden ideaalin puitteissa henkilö on vapaa siinä määrin kuin hän ei
ole alttiina arbitraariselle rajoittamiselle valtion tai toisten kansalaisten ta-
holta. Oletetaan Pettitin tapaan, että tietynlaiset poliittiset instituutiot, eli
kyseenalaistavan demokratian ideaalin mukaiset lainsäädäntö- ja päätöksen-
tekoinstituutiot, estävät valtiota dominoimasta kansalaisiaan. Valtion tulee
kuitenkin suojella kansalaisiaan poliittisin päätöksin ja toimin myös toisten
kansalaisten harjoittamilta arbitraarisilta rajoituksilta. Joidenkin asioiden
suhteen on yhteisten intressien valossa selvää, millaisin päätöksin tämä voi-
daan toteuttaa, mutta monissa tapauksissa päädyttäneen yksimielisyyden si-
jaan järkevään erimielisyyteen. Mikäli jokin ratkaisuehdotus olisi yhden
perustellusta näkökulmasta dominointia ja toisen mukaan taas vastakkainen
ehdotus, ei ole selvää, miten valinta näiden ehdotusten välillä tulisi dominoi-
mattomuuden ideaalin puitteissa tehdä, tilanteessa, jossa ei ole yhtä yhteistä
intressiä, johon tukeutuen kiista tulisi ratkaista. Dominointiin kun Pettitin
mukaan riittää alttius toisten mielivaltaiselle häirinnälle, eli häirinnälle, jota
ei voida oikeuttaa yhteisten intressien kautta. Toisaalta vastaavasti dominoin-
nin kiistämiseen riittää, että uskoo, että kyseessä olevan rajoittaminen voi-
daan oikeuttaa yhteisin intressein.67

Näyttää siltä, että republikaaninen ideaali ei tarjoa ratkaisua järkevään-
kään erimielisyyteen. Jotta tästä määrittämättömyyden ongelmasta selvittäi-
siin, on päätöksentekoon otettava republikaanisen vapauden rinnalle muita
kriteerejä.68 Tällöin palataan vastaavaan ongelmaan kuin vapauden lajien
rajanvedon yhteydessä: miten painottaa republikaanista vapautta suhteessa
muihin elementteihin. Vaikka Pettitin republikaaninen vapauskäsitys auttaa
eksplikoimaan monia vapauden tarkastelun kannalta relevantteja piirteitä,
näyttää kuitenkin siltä, että tähän kysymykseen ei löydy republikaanisen
vapauskäsityksen puitteissa vastausta.

66 McMahon 2005.
67 Ibid.
68 Ibid.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29201

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


202

Pilvi Toppinen

Lähteet

Berlin, Isaiah: Kaksi vapauden käsitettä. Teoksessa Juha Sihvola – Timo Soukola (toim.):
Isaiah Berlin: Vapaus, ihmisyys ja historia. Alkuperäistekstistä Two Concepts of Liberty
suomentanut Timo Soukola. Gaudeamus, Helsinki 2001 [1958], s. 44–102.

Braithwait, John – Pettit, Philip: Not Just Deserts. A Republican Theory of Criminal Justice.
Clarendon Press, Oxford 1990.

Constant, Benjamin: The Liberty of the Ancients Compared with that of Moderns. Alku-
peräistekstistä De la liberté des anciens comparée à celle des modernes kääntänyt Bian-
camaria Fontana. Teoksessa Fontana (toim.): Political Writings. Cambridge University
Press, Cambridge 1988 [1819], s. 309–328.

Daniels, Norman: Wide Reflective Equilibrium and Theory Acceptance in Ethics. The Jour-
nal of Philosophy 76 (1979), s. 256–282.

Ferejohn, John: Pettit’s Republic. Monist 84 (2001), s. 77–97.
Gaus, G. F.: Contemporary Theories of Liberalism. Sage Publications, Lontoo 2003.
Held, David: Models of Democracy. Second Edition. Stanford University Press, Stanford

1996.
Hobbes, Thomas: Leviathan eli kirkollisen ja valtiollisen yhteiskunnan aines, muoto ja valta.

Alkuteoksesta (1651) Leviathan, or the Matter, Forme, and Power of a Commonwealth
Ecclesiasticall and Civil suomentanut Tuomo Aho. Vastapaino, Tampere 1999.

Kelly, Erin: Review of Philip Pettit’s ”Republicanism”. The Philosophical Review 108 (1999),
s. 90–93.

Kymlicka, Will: Contemporary Political Philosophy. Second Edition. Clarendon Press, Ox-
ford 2001.

Larmore, Charles: A Critique of Philip Pettit’s Republicanism. NOUS-Supplement: Philo-
sophical Issues 11 (2001), s. 229–243.

McMahon, Christopher: The Indeterminacy of Republican Policy. Philosophy & Public Af-
fairs 33 (2005), s. 67–93.

Mill, John Stuart: Vapaudesta. Alkuperäisteoksesta On Liberty suomentanut Niilo Liakka,
käännöksen ajanmukaistanut Reima T. A. Luoto. Librum, Helsinki 1982 [1859].

Mulhall, Stephen – Swift, Adam: Liberals and Communitarians. Second edition. Blackwell,
Oxford 1997.

Nozick, Robert: Anarchy, State, and Utopia. Basic Books, New York 1974.
Patten, Alan: Review of Philip Pettit’s ”Republicanism”. Political Studies 46 (1998), s. 808–810.
Pettit, Philip: Negative liberty, Liberal and Republican. European Journal of Philosophy 1

(1993), s. 15–38.
Pettit, Philip: Freedom as Antipower. Ethics 106 (1996), s. 576–604.
Pettit, Philip: Rebublicanism. A Theory of Freedom and Government. Oxford University

Press, Oxford 1997.
Pettit, Philip: Reworking Sandel’s Republicanism. Teoksessa Allen, Anita L. & Milton C.

Regan, Jr (toim.): Debating Democracy’s Discontent. Oxford University Press, Oxford
1998, s. 40–59.

Pettit, Philip: The Domination Complaint. Nomos 46 (2005), s. 67–93.
Pulkkinen, Tuija: Kansalaisyhteiskunta ja valtio. Teoksessa Tuija Pulkkinen: Valtio ja va-

paus. Tutkijaliitto, Helsinki 1989 [1987], s. 111–134.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29202

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


203

PHILIP  PETTITIN REPUBLIKAANINEN VA PAU S

Rawls, John: A Theory of Justice. Revised Edition. Belknap Press, Cambridge 1999 [1971].
Rousseau, Jean-Jacques: Yhteiskuntasopimuksesta. Alkuteoksesta (1762) Du contrat social

ou principes du droit politique suomentanut J. V. Lehtonen. Karisto, Hämeenlinna 1997.
Russello, Gerald J.: Liberal Ends and Republican Means. Seton Hall Law Review 28 (1997),

s. 740–759.
Sandel, Michael: Democracy’s Discontent. The Belknap Press of Harvard University Press,

Cambridge 1996.
Sandel, Michael: Reply to Critics. Teoksessa Allen, Anita L. & Milton C. Regan, Jr. (toim.):

Debating Democracy’s Discontent. Oxford University Press, Oxford 1998, s. 319–335.
Skinner, Quentin: Liberty Before Liberalism. Cambridge University Press, Cambridge 1998.
Sreenivasan, Gopal: A Proliferation of Liberties. Philosophy & Phenomenological Research

63 (2001), s. 229–237.
Taylor, Charles: What’s Wrong with Negative Liberty. Teoksessa Charles Taylor: Philoso-

phy and the Human Sciences; Philosophical Papers 2. Cambridge University Press, Cam-
bridge 1985 [1979], s. 210–229.

Wall, Steven: Republicanism. Mind 109 (2000), 640–644.
Van Parijs, Philippe: Contestatory Democracy versus Real Freedom for All. Teoksessa: Ian

Shapiro – Casiano Hacker-Cordón (toim.): Democracy’s Value. Cambridge University
Press, Cambridge 1999, s. 191–198.

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29203

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


204

Pilvi Toppinen

Toppinen.pmd 21.11.2007, 14:29204

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


205

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

.............................................................................................................................................................................

Annamari Vitikainen

Monikulttuurisuus ja kulttuurisen
ryhmän määrittelyn ongelmat

Usein ajatellaan, että yksilöiden kulttuuriset taustat tulisi ottaa huomioon
mietittäessä tapoja, joilla yksilöt, ryhmät tai yhteiskunnalliset instituutiot
suhtautuvat toisiinsa. Kulttuurin katsotaan olevan olennainen osa yksilön
identiteettiä, ja kulttuurinen sensitiivisyys1, jopa erityiset kulttuuriset va-
paudet tai oikeudet ovat tarpeellisia, jotta yksilöt voivat elää mielekästä,
oman kulttuurinsa mukaista elämää. Keskustelu kulttuureista, kulttuurisis-
ta ryhmistä tai erityisistä kulttuurisista oikeuksista sisältää kuitenkin useita
käsitteellisiä epäselvyyksiä. Yhtäältä puhutaan kulttuurien kunnioittamises-
ta, toisaalta kulttuuristen käytäntöjen suvaitsemisesta. Kulttuurisen identi-
teetin suojelemista käytetään usein perusteena erityisille kulttuurisille oi-
keuksille, mutta käsitykset oikeuksien haltijoista poikkeavat paljonkin toi-
sistaan. Meneillään olevassa keskustelussa erotetaan usein ns. kollektiivi-
sesti harjoitettavat ryhmäoikeudet (kuten ryhmän oikeus määrätä omista
asioistaan) ja yksilöllisesti harjoitettavat ryhmäoikeudet (kuten ryhmän jä-
senten oikeus erityiseen, kulttuurisensitiiviseen kohteluun). Toisinaan erot-
telu tehdään myös niiden tapojen välillä, joille erityisten ryhmäoikeuksien
katsotaan pohjautuvan. Joidenkin oikeuksien voidaan ajatella olevan ole-
massa sinällään, sui generis (kuten kansan oikeus hallita itse itseään), jot-
kut oikeudet taas ovat johdettuja, derivatiivisia ryhmäoikeuksia (kuten ryh-
män jäsenten mandaatillaan antama oikeus eduskunnalle päättää ryhmää
koskevista asioista).2

1 Kulttuurisella sensitiivisyydellä viittaan tapoihin, joilla ihmisten kulttuuriset taustat ote-
taan huomioon heitä koskevissa päätöksissä ja toimintamalleissa. Kulttuurinen sensitiivi-
syys ei välttämättä johda erityisiin kulttuurisiin oikeuksiin tai vapauksiin, mutta antaa pai-
noarvon erilaisille kulttuurisille katsantokannoille ihmisten välisessä kanssakäymisessä,
poliittisessa päätöksenteossa ja institutionaalisissa toimintamalleissa.
2 Ks. esim. Parekh 2000, s. 213–219.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29205

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


206

Annamari Vitikainen

Ongelmallista keskustelussa on kuitenkin, että käsitykset kulttuurisista
ryhmistä tai ryhmän jäsenyyksistä ovat kaikkea muuta kuin yksiselitteisiä.
Kulttuurista sensitiivisyyttä, kulttuurisia vapauksia tai kulttuurisia oikeuksia
perustellaan usein kulttuuristen ryhmien erityisyyden ja kulttuuristen käy-
täntöjen olennaisuuden kautta, mutta harvoin kysytään, millä kriteereillä
kulttuuriset ryhmät tai erityiset kulttuuriset käytännöt oikein määritetään tai
mihin kulttuurisen ryhmän jäsenyys oikein perustuu. Kun otetaan huomioon,
kuinka vahvasti meneillään oleva monikulttuurisuuskeskustelu pohjautuu
nimenomaan kulttuurisia ryhmiä koskevaan keskusteluun ja kuinka helposti
esimerkiksi erityisiä kulttuurisia oikeuksia ollaan jakamassa nimenomaan
kulttuurisen ryhmän jäsenyyden perusteella, onkin tarpeen katsoa, mitä ky-
seiset termit kätkevät taakseen.

Koska keskustelussa kyse on nimenomaan kulttuurisista ryhmistä, aloi-
tan selvittämällä hieman itse kulttuurin käsitteeseen liittyviä taustaoletuksia
ja näiden taustaoletusten merkitystä normatiivisille monikulttuurisuuskysy-
myksille. Tarkastelen kulttuurin käsitettä erityisesti kulttuurin kokonaisval-
taisuuteen liittyvien kysymysten valossa, ja hahmotan samalla niitä ongel-
makohtia, joita kulttuurin määrittelyn väljyys aiheuttaa nimenomaan kult-
tuuristen ryhmien määritykseen. Tuomalla esiin monikulttuurisuus-termin
monitahoisuuden tarkastelen toisaalta kulttuurisen ryhmän homogeenisuu-
teen liitettyjä taustaoletuksia, mutta myös niitä ongelmia, joita ajatus kult-
tuurin homogeenisuudesta tuo meneillään olevaan keskusteluun. Artikkelini
lopuksi palaan kysymyksiin kulttuurisen ryhmän ja ryhmän jäsenyyden
määrittämisestä. Väitän, että sisällöllisten kysymysten lisäksi myös kulttuu-
risen yhteisön3 jäsenyyteen liittyvät ongelmat viittaavat suuntaan, jossa kult-
tuurisen sensitiivisyyden ja kulttuuristen ryhmien välisen kanssakäymisen
tulisi perustua ennemmin yksilökohtaisille arvioinneille kuin ennalta mää-
rätyille kulttuuristen ryhmien ja ryhmäjäsenyyksien määritelmille.

3 Käytän artikkelissani ilmaisuja yhteisö ja ryhmä vaihdannaisesti. Yhteisö-käsitteen voi-
daan katsoa olevan pitkälti angloamerikkalaisesta perinteestä jossain määrin väkisin suoma-
laiseen keskusteluun käännetty laina. Termi yhteisö vastaa tekstissäni pitkälti englanninkie-
listä ilmaisua community ja termien yhteisö/ryhmä vaihdannaisuus heijastelee jo pitkään
keskustelussa jatkunutta monimuotoista ja varsin sekavaa käyttöä termien community/col-
lectivity/group välillä. Community-termin monimuotoisuudesta ja ongelmallisuudesta ks.
esim. Frazer 1999, 76–85.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29206

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


207

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

Kulttuuri kaikenkattavana kokonaisuutena

Perinteisesti kulttuurista puhuttaessa siihen on liitetty ajatus sen kokonais-
valtaisuudesta ja kaikenkattavuudesta. Sir Edward Burnett Tylorin (1871)
klassikoksi muodostunutta määritelmää seuraillen kulttuurin on usein aja-
teltu olevan holistinen kokonaisuus, ihmisten kaikkea toimintaa muovaava
ja joissain tapauksissa jopa määräävä asia. Kulttuuri on normatiivinen sään-
töjärjestelmä, joka ohjaa ja sääntelee ihmisten tapaa elää, syödä, tehdä töitä,
puhua, pitää hauskaa, järjestää sosiaalisia suhteitaan jne.4 Intensiteetti, jolla
kulttuurin katsotaan sääntelevän vaikutuspiirissään olevia ihmisiä, voi toki
vaihdella. Lievimmillään kulttuurin ajatellaan määrittävän ymmärryksem-
me rajoja, mutta jättävän yksilöille laajat vapaudet määrittää myös itse omaa
toimintaansa ja identiteettiään. Vahvimmillaan kulttuurin voidaan katsoa
määräävän yksilön toimintaa ja rakentavan kokonaisuudessaan yksilön iden-
titeetin. Kulttuurin kaikenkattavuus ja kokonaisvaltaisuus peittävät alleen
ajatukset yksilön autonomiasta, jopa yksilöllisyydestä sinänsä. Yksittäiset
ihmiset nähdään kokonaisuudessaan kulttuurinsa edustajina, ja yksittäiset
teot määrittyvät yksinomaan kulttuurisina tekoina. Äärimmilleen vietynä
kulttuurin kokonaisvaltaisuus poistaa yksilöltä vapauden valita, mutta sa-
malla se poistaa myös yksilön vastuun: kulttuuri pakottaa yksilön toimimaan
tietyllä tavalla tai – radikaalimmissa tapauksissa – toimijaksi hahmottuukin
itse kulttuuri, joka ilmaisee itseään yksittäisten pelinappuloittensa kautta.

Poliittisesti ajatus kulttuurin kokonaisvaltaisuudesta on toiminut perus-
teena sekä kulttuurisen tunnustuksen, kulttuurisen sensitiivisyyden että kult-
tuuristen ryhmien itsemääräämisoikeuksien vaateille. Margalitin ja Halber-
talin mukaan kulttuurin kokonaisvaltaisuus on se tekijä, joka erottaa nimen-
omaan kulttuuriset ryhmät muista sosiaalisista ryhmistä.5 Kulttuurin koko-
naisvaltaisuuteen sisältyy ajatus kulttuurista olennaisena, luovuttamattoma-

4 Matthew Festenstein erottelee kolme poliittisessa filosofiassa käytettyä kulttuurin mää-
rittämisen tapaa: normatiivisen, sosiaalisen (societal) ja semioottisen. (Festenstein 2005, s.
13–26.) Artikkelissani tarkastelemani kulttuurin käsite on ensisijaisesti normatiivinen, sillä
se painottaa kulttuuria ihmisten toimintaa sääntelevänä normijärjestelmänä. On kuitenkin
tärkeää huomata, että kulttuuri normatiivisena sääntöjärjestelmänä ei sulje pois ajatusta kult-
tuurista sosiaalisena (kulttuurin institutionaalista kytkeytyneisyyttä korostavana) tai semi-
oottisena (kulttuurin symbolista merkitystä painottavana) järjestelmänä. Päinvastoin kaik-
kien kolmen kulttuurista puhumisen tavan voidaan katsoa nivoutuvan meneillään olevassa
monikulttuurisuuskeskustelussa toisiinsa. (Ibid.)
5 Margalit – Halbertal 1994, s. 497–498; ks. myös Raz 1994, s. 114; Kymlicka 1995, s. 76–
80.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29207

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


208

Annamari Vitikainen

na osana identiteettiämme. Voimme ymmärtää elämäämme ja merkitystäm-
me ainoastaan kulttuurimme kautta. Äärimmilleen vietynä tämän on katsot-
tu johtavan vaateisiin kulttuuristen ryhmien itsemääräämisoikeuksista.6 Lie-
vemmissä muodoissaan kulttuurin kokonaisvaltaisuus ja olennaisuus ihmi-
sen identiteetin muokkaajana johtavat vaateisiin kulttuurisesta sensitiivisyy-
destä, ajatuksesta, jonka mukaan kulttuurin tulisi olla olennainen tekijä mää-
ritettäessä niitä tapoja, joilla eri kulttuuristen ryhmien jäsenet suhtautuvat
toisiinsa.7

Olennaista kulttuurin kokonaisvaltaisuuden ja kulttuurisen ryhmän itse-
määräämisoikeuksien tai kulttuurisen sensitiivisyyden vaateiden välisessä suh-
teessa on linkki kulttuurin sinänsä ja kulttuurisen ryhmän välillä. Kulttuuri
sisällöllisenä ihmisten toimintaa sääntelevänä normijärjestelmänä ei ole ole-
massa sinällään, vaan se liitetään olennaisesti johonkin ihmisjoukkoon, ns.
kulttuuriseen ryhmään. Ryhmää yhdistävänä ja samalla toisista, ryhmään kuu-
lumattomista erottavana tekijänä kulttuuria korostavat katsantokannat asettu-
vat normatiivisessa poliittisessa teoriassa partikularististen, yksilöiden henki-
lökohtaista erityisyyttä korostavien, ja universalististen, kaikkien kansalais-
ten yhteistä ihmisarvoa painottavien katsantokantojen väliin.8 Olennaiseksi

6 Esim. Margalit – Halbertal 1994; Raz 1994; Kymlicka 1995. Kymlickan katsantokannas-
sa olennaista on kuitenkin huomata, että Kymlicka tekee erottelun ns. vahvan yhteisöllisen
kulttuurin ryhmien (societal culture), kuten traditionaalisten kansallisten vähemmistöjen tai
alkuperäiskansojen, sekä esimerkiksi vapaaehtoisesta maahanmuutosta syntyneiden kult-
tuuristen vähemmistöjen välillä. Siinä missä Kymlicka kannattaa ensimmäisten itsemäärää-
misoikeuksia, hän kieltää kyseiset oikeudet jälkimmäisiltä ja ehdottaa tilalle erityisiä oi-
keuksia, joiden tarkoituksena on auttaa kyseisen ryhmän jäseniä sopeutumaan uuteen kult-
tuuriseen yhteisöön kuitenkaan täysin kadottamatta omia kulttuurisia erityispiirteitään. Kym-
licka 1995, s. 74–106.
7 Käytännössä ainakin jonkinasteinen kulttuurisen sensitiivisyyden vaade on vallalla oleva
ajatus meneillään olevassa monikulttuurisuuskeskustelussa. Koska kulttuuri nähdään olen-
naisena osana ihmisen identiteettiä, nähdään muiden antama kulttuurinen tunnustus (recog-
nition) myös olennaisena osana yksilöiden mielekästä ja ihmisarvoista elämää. (Ks. esim.
Taylor 1994, s. 24–25.) On kuitenkin olennaista huomata, että ajatus kulttuurisen tunnus-
tuksen tarpeesta yksilötasolla ei välttämättä johda ajatukseen, jonka mukaan kulttuurin tuli-
si olla olennainen tekijä myös institutionaalisella tasolla, vaan käsitys kulttuurin olennai-
suudesta yksilön identiteetille voidaan sovittaa yhteen myös esimerkiksi valtion neutraaliu-
den ajatuksen kanssa. Ks. esim. Brian Barry ja Chandran Kukathas, jotka kannattavat varsin
erilaisia, mutta valtion neutraaliuden vaateen vakavasti ottavia katsantokantoja. Barry 2001;
Kukathas 2003.
8 Charles Taylorin paljon keskustelua herättänyt essee ”The Politics of Recognition” (1994)
tuo historiallisen analyysin kautta esiin toisaalta universaalia ihmisyyttä, toisaalta yksilöi-
den tai ryhmien erityisyyttä korostavien katsantokantojen monitasoisen ja kaikkea muuta
kuin suoraviivaisen suhteen.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29208

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


209

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

kysymykseksi muodostuu tällöin kysymys ryhmäidentiteeteistä ja niiden vai-
kutuksesta tapoihin, joilla yksilöiden, ryhmien ja/tai instituutioiden tulisi suh-
tautua toisiinsa. Liberaalissa monikulttuurisuuskeskustelussa ajatus kulttuu-
rin tai kulttuurisen yhteisön jäsenyyden olennaisuudesta onkin pakottanut
teoreetikot miettimään, kuinka yhdistää ajatus kulttuurisen ryhmän ja kult-
tuurisen identiteetin tärkeydestä liberaalin demokratian välttämättömiin pe-
rusehtoihin yksilön autonomiasta ja yhtäläisten ihmisoikeuksien kunnioitta-
misesta.9 Kulttuurisen ryhmän ja kulttuurisen ryhmäidentiteetin korostami-
sen vaarana kun on, että perinteisesti kulttuuriin liitetyt ajatukset kulttuurin
kokonaisvaltaisuudesta ja homogeenisuudesta alkavat dominoida keskuste-
lua, ja ryhmäidentiteetistä tulee paitsi ensisijainen myös joustamaton ja yksi-
löille pakotettu poliittisen toimijuuden kategoria.

Miksi juuri kulttuurinen ryhmä?

Perinteinen käsitys kulttuurin kokonaisvaltaisuudesta ihmisten kaikkea elä-
mää sääntelevänä entiteettinä on saanut viimeaikaisessa monikulttuurisuus-
keskustelussa paljon kritiikkiä osakseen. Kulttuureja ei nähdä enää koko-
naisvaltaisina, holistisina kokonaisuuksina, vaan monikulttuurinen maailma
nähdään maailmana, jossa ihmisten toimintaa sääntelevät useat erilaiset nor-
mijärjestelmät. Toisaalta ihmisten nähdään myös itse ammentavan elämänsä
merkityksiä useista eri kulttuureista. Vaikka kokonaisvaltaisten, ihmisten
elämää yksiselitteisesti määrittävien kulttuurien olemassaoloa – tai pikem-
minkin niiden olemassaolon mahdollisuutta – ei kielletä, kyseisenkaltaisia
kulttuureja pidetään pitkälti vain periaatteellisina mahdollisuuksina tai aina-
kin äärimmäisen harvinaisina, yksittäisinä tapauksina.10 Maailman muut-
tuessa kulttuurien konkreettiset ilmenemismuodot ovat muuttuneet, mutta
niin on muuttunut myös itse kulttuurin käsite. Kokonaisvaltaisuus ei ole vält-
tämätön edellytys jonkin normijärjestelmän luokittelemiselle kulttuuriksi.

Kulttuurin kokonaisvaltaisuuden ajatuksen hylkäämiseen liittyy kuiten-
kin useita juonteita. Yhtäältä voidaan ajatella, että yksilöillä voi olla enem-

9 Viimeaikaisessa keskustelussa muiden muassa Seyla Benhabib, Amy Gutmann ja Kwa-
me Anthony Appiah ovat pohtineet nimenomaan erilaisten identiteettikategorioiden ja -ryh-
mien merkitystä liberaalien demokratiakäsitysten sisällä. Ks. esim. Benhabib 2002; Gut-
mann 2003; Appiah 2005.
10 Ks. esim. Benhabib 2002, s. 25–26; Gutmann 2003, s. 47–53; Kukathas 2003, s. 143–
145.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29209

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


210

Annamari Vitikainen

män kuin yksi kulttuuri. Globalisoituvassa maailmassa ihmisten liikkuvuus,
valtioiden rajojen aukeaminen ja siirtolaisuus ovat luoneet tilanteen, jossa
useat kulttuuriset järjestelmät kohtaavat ja osin myös sulautuvat toisiinsa.
Tilanteessa, jossa useat kulttuuriset ryhmät elävät rinnakkain yhteisten po-
liittisten järjestelmien sisällä, on ajatus yhdestä kulttuurista ihmisen yksit-
täisenä normatiivisena sääntöjärjestelmänä vanhentunut. Monikulttuurinen
maailma ei ole maailma, jossa kulttuureita voitaisiin ajatella yksittäisinä
eristyksissä olevina linnakkeina, vaan kulttuurien vuorovaikutus, erilais-
ten käyttäytymis-, toiminta- ja ajattelumallien rinnakkaiselo sekä kulttuu-
risten vaikutteiden saaminen ja antaminen ovat ennemmin normi kuin poik-
keus.11

Toisaalta kokonaisvaltaisuuden ajatuksen hylkääminen liittyy käsitykseen,
jonka mukaan kulttuuria ei tulisi ajatella ihmisten kaikkea toimintaa säänte-
levänä kokonaisuutena. Jotkut toiminnot tai elämänalueet eivät yksinkertai-
sesti kuulu kulttuurisen sääntelyn piiriin. Usein kulttuuri määritelläänkin
väljästi kielen, pukeutumiskoodien, musiikin, juhlapyhien tms. kautta mutta
samalla korostetaan, että minkään yksittäisen osa-alueen ei välttämättä tar-
vitse kuulua kulttuurin sääntelyn piiriin.12 Määrittelyn väljyys mahdollistaa
keskustelun hyvin erityyppisistä kulttuureista ja niihin liittyvistä yleisistä
ongelmakohdista ilman, että ajaudutaan loputtomiin kiistelyihin yksittäisten
kulttuurien olemuksesta ja niiden välttämättömistä ominaisuuksista. Samal-
la mahdollistuu ajatus eri kulttuureista ihmisiä eri tavoin, eri elämänalueilla
ja eri intensiteeteillä sääntelevinä normijärjestelminä.13

Määrittelyn väljyys nostaa kuitenkin välttämättä esiin kysymyksen, millä
kriteereillä jotakin normijärjestelmää voidaan pitää nimenomaan kulttuuri-
sena ja milloin kyse on esimerkiksi poliittisesta, strategisesta tai johonkin
muuhun kuin kulttuuriseen sosiaaliseen ryhmään liittyvästä normijärjestel-
mästä. Kysymys on olennainen, sillä nimenomaan kulttuurin – ei esimerkik-
si poliittisen vakaumuksen tai sosiaalisen statuksen – katsotaan usein olevan
erityisessä asemassa, kun mietitään oikeudenmukaisia mutta samalla ihmis-

11 Käsitys, jonka mukaan yksilöt ammentavat elämänsä merkityksiä useista eri yhteisöistä
ja normijärjestelmistä ei ole uusi. Muiden muassa Michael Sandel katsoo yksilöiden kuulu-
van useisiin eri yhteisöihin ja ammentavan elämänsä merkityksiä useista eri yhteisöistä.
(Sandel 1998 [1983].) Myöhemmässä keskustelussa ns. kosmopoliittisen linjauksen kan-
nattajien on katsottu korostavan tapaa, jolla yksilöiden voidaan katsoa omaavan useita eri
kulttuureita. Ks. esim. Waldron 1995.
12 Gutmann 2003, s. 40.
13 Esim. Parekh 2000, s. 148–151.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29210

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


211

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

ten erilaisuuden huomioon ottavia institutionaalisia toimintamalleja.14 Toi-
saalta myös kriittiset puheenvuorot kulttuurin ensisijaisuudesta ovat lisään-
tyneet, eikä ole lainkaan selvää, miksi nimenomaan kulttuuri eikä esimer-
kiksi sukupuoli, rotu tai seksuaalinen suuntautuneisuus tulisi asettaa ensisi-
jaiseksi huomion kohteeksi mietittäessä tapoja, joilla erilaisten sosiaalisten
ryhmien tulisi suhtautua toisiinsa.15

Ongelmana on, että ei ole lainkaan selvää, voidaanko nimenomaan kult-
tuurisia normijärjestelmiä tai kulttuurisia ryhmiä erottaa millään mielekkäällä
tavalla muista sosiaalisista järjestelmistä tai ryhmistä. Millä olennaisella ta-
valla esimerkiksi ”rotu” tai sukupuoli – molemmat ihmisten toimintaa var-
sin kokonaisvaltaisesti sääntelevinä entiteetteinä – poikkeavat niin sanotusta
kulttuurista? Tai millä tavalla usein nimenomaan kulttuurisina pidetyt us-
konnolliset vakaumukset ja normijärjestelmät poikkeavat esimerkiksi länsi-
maisen, hyvin koulutetun yksilön rationaalisesti valitsemista ideologisista,
aatteellisista tai poliittisista vakaumuksista ja normijärjestelmistä? Ihmisten
elämää sääntelevinä normistoina niin sukupuolijärjestelmä kuin valittu aat-
teellinen suuntautuminenkin sääntelevät varsin kokonaisvaltaisesti yksilöi-
den elämää, ja on olennaista erottaa keskustelun kohteena oleva normijär-
jestelmä itsessään ja tavat – syntymä, kasvatus, valinta – joilla kyseinen nor-
mijärjestelmä on tullut osaksi yksilöiden elämää. Kulttuurin määrittelyn väl-
jyys, inklusiivisuus ja mukautuvaisuus antavat toisaalta erinomaiset mah-
dollisuudet ottaa huomioon useat ihmisten elämää samanaikaisesti sääntele-
vät normijärjestelmät, mutta samalla se kyseenalaistaa itse kulttuurin käsit-
teen käyttökelpoisuuden. Mikäli minkä tahansa normijärjestelmän tai sosiaa-
lisen ryhmän voidaan katsoa olevan kulttuurinen, mitä lisäarvoa termin kult-
tuuri liittäminen kyseiseen normijärjestelmään tai ryhmään sitten tuo?

Kulttuurin kokonaisvaltaisuus vai kulttuurin yksinvalta?

Kaikkein selkeimmin kulttuurin kokonaisvaltaisuuden kritiikki näyttää kui-
tenkin kohdistuvan, ei niinkään kulttuurin kokonaisvaltaisuuteen, vaan sen

14 Young 2000, s. 91; ks. myös. Margalit – Halbertal 1994; Parekh 2000; Kymlicka 1995.
15 Esimerkiksi Iris Marion Young laskee kulttuurin yhdeksi yksilöiden, ryhmien ja instituu-
tioiden välisiin suhteisiin vaikuttavaksi tekijäksi, mutta korostaa, että myös useat muut iden-
titeetit tulisi ottaa yhtä lailla huomioon poliittisissa päätöksentekoprosesseissa. Young 2000,
s. 81–120.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29211

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


212

Annamari Vitikainen

yksinvaltaan – kulttuurisen sääntelyn intensiteettiin. Will Kymlickan mu-
kaan kulttuuri on viitekehys, jossa yksilöt toimivat ja tekevät valintojaan.
Kulttuuri määrittää ymmärryksemme rajat ja valintojemme mahdollisuudet,
mutta se ei pakota meitä toimimaan millään yhdellä ennalta määrätyllä ta-
valla. Yksilöt eivät voi elää mielekästä elämää kulttuurisen kontekstin ulko-
puolella, mutta elämän mielekkyys koostuu nimenomaan valinnoista niiden
elämäntapojen ja toimintamallien välillä, jotka kulttuurinen kehikko tekee
mahdollisiksi.16

Poliittisesti Kymlickan katsantokannan seuraukset ovat kahtaalla. Koska
yksilö voi toteuttaa omaa elämäänsä, tehdä valintojaan ja kehittää itseään
ainoastaan kulttuurisessa kontekstissa, kulttuurisen kontekstin tulisi olla myös
olennainen tekijä mietittäessä tapoja, joilla kulttuurisiin ryhmiin tai ryhmien
jäseniin tulisi suhtautua. Kymlickan mukaan liberaalin länsimaisen yhteis-
kunnan tulisikin ottaa huomioon myös kulttuuristen vähemmistöjen erityis-
piirteet, sillä kulttuurisen kehikon tuhoutuminen voi johtaa tilanteeseen, jos-
sa jotkut jäävät kokonaan vaille kulttuuria ja kulttuurisen yhteisön tuomaa
yhteenkuuluvuuden ja suojan tunnetta. Kulttuurinen sensitiivisyys on perus-
teltua ja jopa välttämätöntä, koska yksilöiden elämä voi olla mielekästä ai-
noastaan kulttuurisessa kontekstissa.17

Olennaista on, että Kymlickan mukaan kulttuuristen erityispiirteiden huo-
mioonottaminen ei perustu kulttuurin sisällön – spesifien arvojen, normien,
tapojen tai käytäntöjen – itseisarvoon, vaan se perustellaan kulttuurisen yh-
teisön jäsenyyden kautta. Yhteisön jäsenyys tai (Kymlicka käyttää termejä
vaihdannaisesti) kulttuurisen kontekstin omaaminen on perusedellytys yksi-
löiden mielekkäälle elämälle, sillä vain kulttuurisessa kontekstissa yksilö
pystyy tekemään mielekkäitä, vapaalle ja ihmisarvoiselle elämälle ominai-
sia valintoja. Kulttuurisen yhteisön jäsenyys, ei niinkään jonkin yksittäisen
kulttuurin sisällöllisen normijärjestelmän omaaminen, on olennainen ja luo-
vuttamaton osa yksilön identiteettiä.18 Kymlickan teorian lähtökohta onkin
yksilö, joskin kulttuuriseen ryhmään kuuluva yksilö, ei suinkaan kulttuuri,
joka sisällöllisenä kaikenkattavana kokonaisuutena määrittäisi yksittäisten
pelinappuloittensa tekemisiä.

Käsityksen kulttuurista yksilöiden toimintaa sääntelevänä mutta ei pakot-
tavana tekijänä voidaan ajatella muokkaavan myös kulttuuristen ryhmien

16 Kymlicka 1989, s. 162–178; Kymlicka 1995, s. 73–106.
17 Ibid.
18 Ibid.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29212

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


213

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

väliseen kanssakäymiseen liittyviä asenteita. Jos katsomme, että yksilöiden
teot tai toimintamallit ovat kulttuurisesti determinoituja, tämä voi johtaa ti-
lanteeseen, jossa emme lähtökohtaisestikaan suhtaudu toisten kulttuurien
edustajiin tasa-arvoisesti tai vastavuoroisen kunnioittavasti. Ajatus kulttuu-
rin määräämistä teoista voi toisaalta johtaa käsitykseen kulttuurin edustajis-
ta kulttuurinsa uhreina ja sitä kautta ennemmin holhoaviin kuin vastavuoroi-
sesti arvostaviin asenteisiin. Toisaalta saatamme ajatella kulttuurien edusta-
jia vankkumattomina kulttuurinsa kannattajina, pakonomaisuudessaan komp-
romissikyvyttöminä ja oudoilla käsityksillään meitä uhkaavina vihollisina,
jolloin suhtautumisemme voi kääntyä holhoavasta vihamieliseksi. Onkin
vaikea nähdä, miten kulttuuristen ryhmien välinen kommunikaatio ja raken-
tava vuorovaikutus voisivat kehittyä, mikäli käsitämme kulttuurin toimin-
taamme korkealla intensiteetillä säänteleväksi, jopa toimintaamme pakotta-
vaksi normi- tai arvojärjestelmäksi.

Toisaalta käsitykseen kulttuurista toiminnan välttämättömänä mutta ei
määräävänä kontekstina sisältyy omanlaisiaan ongelmia. Milloin ja missä
määrin jokin toiminta on nimenomaan, ensisijaisesti tai pelkästään kulttuu-
rista toimintaa? Ja millä kriteereillä erilaisiin ja eriasteisiin kulttuurisiin toi-
mintoihin, käytäntöihin tai tapoihin tulisi suhtautua? Normatiivisessa kes-
kustelussa kulttuurin kokonaisvaltaisuuteen liittyvät kysymykset eivät enää
olekaan kysymyksiä siitä, milloin kulttuuri sääntelee toimintaamme – se sään-
telee toimintaamme aina – vaan siitä, milloin kulttuurin voidaan katsoa sään-
televän toimintaamme siinä määrin, että erityisten kulttuuristen näkökohtien
huomioon ottaminen on perusteltua, jopa välttämätöntä.

Deskriptiivinen monikulttuurisuus ja
homogeenisuuden ongelma

Kulttuurin kaikenkattavuuden lisäksi kulttuurin sisällöllisestä homogeeni-
suudesta on viime aikoina tullut yksi poliittisen teorian kritisoiduimmista
teemoista. Kulttuurit nähdään miltei järjestään heterogeenisinä, liikkuvai-
sina ja muuntuvaisina, väljästi määriteltyinä ja loppuun asti määrittymät-
töminä normi- ja merkkijärjestelminä.19 Sisällöllisesti kulttuurien katso-
taan olevan jatkuvassa muutostilassa ja sekä kulttuurisen yhteisön jäsenil-
lä että yhteisöön kuulumattomilla on eriäviä käsityksiä siitä, mitä kulttuuri

19 Ks. esim. Benhabib 2002, s. 25–26; Carens 2000, s. 15; Parekh 2000, s. 148–151.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29213

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


214

Annamari Vitikainen

pitää sisällään. Tästäkin huolimatta homogeenisen, yhtenäisen kulttuurin
ajatuksen voidaan katsoa yhä leimaavan vahvasti myös tämänhetkistä kes-
kustelua.20

Kulttuurin sisällöllisen homogeenisuuden itsepintainen dominanssi selit-
tyy kuitenkin pitkälti monikulttuurisuuskeskusteluun liittyvillä taustaoletuk-
silla. Yhtäältä monikulttuurisuudella viitataan tilaan, jossa valtion tai muun
poliittisen yhteisön muodostavat useat identiteetiltään eroavat ja identiteet-
tiään jollain tavoin vaalimaan pyrkivät kulttuuriset yhteisöt.21 Tässä mieles-
sä monikulttuurisuus on deskriptiivinen eli kuvaileva termi. Monikulttuuri-
suudella viitataan maailmaan, jonka moninaisuus ilmenee, ei niinkään yksi-
lötasolla, vaan nimenomaan eri ryhmien erilaisten kulttuurien kautta. Des-
kriptiivisenä terminä monikulttuurisuus ei ota kantaa kulttuuristen ryhmien
välisiin suhteisiin, eikä sen sinällään voida katsoa tukevan esimerkiksi mi-
tään erityisiä poliittisia linjauksia. Olennaista kuitenkin on, että deskriptiivi-
senäkin terminä monikulttuurisuuteen liittyy vahva oletus paitsi erillisten
toisistaan poikkeavien kulttuuristen ryhmien olemassaolosta myös ryhmien
halusta säilyttää omat erityiset identiteettinsä.22

Ongelma on, että ajatus kulttuurista jotakin ryhmää yhdistävänä ja samal-
la toisista ryhmistä erottavana tekijänä tuo esiin varsin yksipuolisen kuvan
kulttuurista ja siihen liitetyistä funktioista. Kulttuuri voidaan nähdä myös
ryhmää sisäisesti erottavana ja eriarvoistavana tekijänä. Immanuel Wallers-
tein erottaa toisistaan kaksi kulttuurista puhumisen tasoa. Yhtäältä kulttuu-
rilla viitataan jonkin ryhmän jakamiin tapoihin ja käytäntöihin, jotka luovat
osaltaan kuvaa yhteisöllisyydestä, ryhmän sisäisestä homogeenisuudesta ja
yhteisten arvojen, normien ja traditioiden jakamisesta. Toisaalta kulttuurilla
viitataan usein myös johonkin korkeampaan, ihmisten arkiaskareiden ja
materiaalisen todellisuuden yläpuolelle: ideologioihin, symbolisiin merkki-
järjestelmiin, korkeakulttuuriin.23

20 Benhabib 2002, s. 25–26; Gutmann 2003, s. 38–53; Waldron 1995.
21 Raz 1998, s. 197.
22 Paul Kelly kutsuu deskriptiivistä monikulttuurisuutta ”monikulttuurisuuden olosuhteik-
si” (circumstances of multiculturalism). (Kelly 2005, s. 1–17.) Myös ilmaisu ”kulttuurinen
moninaisuus” on toisinaan käytössä erotukseksi monikulttuurisuudesta normatiivisena dokt-
riinina. Keskustelussa käytetty termistö on kuitenkin varsin monimuotoista ja usein moni-
kulttuurisuudella viitataan – termin käyttötarkoitusta sen enempää selventämättä – deskrip-
tiiviseen monikulttuurisuuteen, keskustelun normatiivisiin kysymyksiin ja/tai monikulttuu-
risen politiikan moninaisiin ilmenemismuotoihin.
23 Wallerstein 1990.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29214

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


215

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

Kumpaankin kulttuurista puhumisen tapaan sisältyy kuitenkin ongelmia.
Ensimmäisen käyttötavan hankaluutena on, että määritettäessä kulttuurista
ryhmää ajaudutaan väistämättä joko kehäpäätelmiin tai arbitraaristi valittui-
hin ryhmänmäärityksen kriteereihin. Samalla yritykset nimetä johonkin kult-
tuuriin olennaisesti kuuluvia toimintamalleja vesittyvät havaintoihin kult-
tuurin sisäisestä moninaisuudesta ja kulttuurien välisistä samankaltaisuuk-
sista. Kulttuuri – ensimmäisessä merkityksessään – näyttääkin varsin ylimal-
kaiselta ja käyttökelvottomalta termiltä, joka parhaimmillaan antaa ainoas-
taan triviaaleja selityksiä ihmisten käyttäytymiselle ja tavoille, joilla jokin
(so. kulttuuri) vaikuttaa ihmisten olemiseen, toimimiseen ja identiteettiin.
Toinen kulttuurista puhumisen tapa – kulttuuri ryhmää sisäisesti jakavana
tekijänä – taas liitetään helposti ryhmän sisäisiin epätasa-arvoisuuksiin ja
ryhmän ns. eliitin etujen ajamiseen.24

Olennaista Wallersteinin tulkinnassa kuitenkin on, että nämä kaksi kult-
tuurista puhumisen tapaa sekoittuvat alinomaa toisiinsa. Sekoittuessaan ne
luovat käsitystä maailmasta, jossa kulttuurisen ryhmän sisäiset epätasa-ar-
voisuudet tulevat oikeutetuiksi kulttuurisen ryhmän yhtenäisyyden ja kult-
tuurin ihmisiä yhdistävän voiman varjolla. Yhteiskunnan parempiosaisten,
ns. kulttuurisen eliitin, määrittämät arvot ja ideaalit näyttäytyvät – eivät suin-
kaan eliitin omina kulttuurisina arvoina muiden rinnalla – vaan nimenomaan
yhteiskuntaa yhdistävinä, aitoina yhteiskunnallisina ideaaleina. Samalla kult-
tuurinen eliitti näyttäytyy yhteiskuntaa yhdistävien, aitojen kulttuuristen ar-
vojen itseoikeutettuna edustajana.25 Wallersteinilaisen tulkinnan mukaan
kulttuurit ovat väistämättä heterogeenisiä ja monitulkintaisia, mutta näyt-
täytyvät homogeenisinä siististi määritettyinä kokonaisuuksina.

Kenen kulttuuri on aito kulttuuri?

Wallersteinilainen ajatus kulttuurista sekä ryhmää yhdistävänä että sisäisesti
erottavana tekijänä istuu hyvin myös viimeaikaisiin monikulttuurisuuskes-
kusteluihin. Kun Gurpreet Kaur Bhattin näytelmä Behzti (Häpeä) oli tulossa
ensi-iltaan Birminghamissa joulukuussa 2004, nousivat monikulttuurisuu-
den, suvaitsevaisuuden ja sananvapauden kysymykset jälleen pintaan britti-
läisessä yhteiskunnallisessa keskustelussa. Bhattin, itse Britanniassa synty-

24 Ibid.
25 Ibid.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29215

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


216

Annamari Vitikainen

neen sikhinaisen, kirjoittamassa näytelmässä raiskauksen ja murhan tapah-
tumapaikkana on sikhitemppeli. Näytelmä on musta komedia, joka nostaa
esiin useita uskonnolliseen tekopyhyyteen ja moraaliseen rappioon liittyviä
kysymyksiä. Sikhiyhteisön johtajat katsoivat näytelmän halventavan koko
sikhiyhteisöä ja antavan väärän kuvan sikhiuskosta. Väkivaltaisuuksien ta-
kia ja lisäväkivaltaisuuksien pelossa näytelmä hyllytettiin.26

Mielenkiintoiseksi Birminghamin tapauksen tekee tapa, jolla näytelmän
hyllyttämisen puolesta ja sitä vastaan olevat argumentit esitettiin, sekä eri-
tyisesti se, keiden katsottiin olevan kyseisten katsantokantojen takana. Siinä
missä näytelmän vastustajien katsottiin edustavan sikhiyhteisöä, näytelmän
esittämisen puolestapuhujien katsottiin edustavan lähinnä länsimaista libe-
raalia taideyhteisöä ilmaisunvapauden ja suvaitsevaisuuden ideaaleineen.
Kysymykset sikhiyhteisön sisäisestä kritiikistä – sukupuolen, rodun, uskon-
non ja kulttuurin välisistä jännitteistä – olivat keskustelussa esillä, mutta
ensisijaisesti debatti nähtiin nimenomaan sikhiyhteisön ja länsimaisen libe-
raalin yhteiskunnan välisenä kädenvääntönä.27

Birminghamin tapaus on hyvä esimerkki paitsi keskusteluissa esiintyväs-
tä tendenssistä homogenisoida keskustelun kohteena olevat yhteisöt myös
wallersteinilaisesta ajatuksesta kulttuuria yhdistävän ja sisäisesti erottavan
tekijän sekoittumisesta. Siitäkin huolimatta, että näytelmän kirjoittaja ja
monet näytelmän esittämisen puolestapuhujista olivat itse sikhejä, sikhi-
yhteisön mielipide yhdistettiin keskusteluissa yhteisön uskonnollisten joh-
tajien mielipiteisiin. Wallersteinilaista terminologiaa käyttäen ns. kulttuuri-
nen eliitti – sikhiyhteisön patriarkaaliset uskonnolliset johtajat – puhui koko
yhteisön puolesta ja määritti samalla yhteisön ”todellisia”, ”aitoja” kulttuu-
risia arvoja. Toisaalta myös laajempi yhteiskunnallinen keskustelu näytti hy-
väksyvän uskonnollisten johtajien mielipiteiden ”aitouden” yhdistäessään
nuoret, näytelmän puolesta puhuvat shikhit, ei suinkaan sikhikulttuurin, vaan
länsimaisten liberaalien arvojen kannattajiksi. Ongelmana on, että jos hy-
väksytään, että joidenkin ryhmän jäsenten mielipiteet, arvot ja uskomukset
ovat aidompia ja olennaisemmin kyseiseen kulttuuriin kuuluvia kuin tois-
ten, ajatus kulttuurisen yhteisön sisäisestä heterogeenisuudesta jää varsin
kapeaksi. Yhtäältä on mielekästä kysyä, miksi juuri kulttuuristen johtajien
arvot määritetään ryhmää edustaviksi, aidoiksi kulttuurisiksi arvoiksi. Toi-
saalta voidaan myös kysyä, miksi liberaalit suvaitsevaisuuden ja ilmaisun-

26 Ks. esim. Tripathi 2005; Grillo 2007.
27 Ks. Grillo 2007, s. 6–7.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29216

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


217

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

vapauden arvot määritetään nimenomaan länsimaisiksi, välttämättä sikhi-
kulttuuriin kuulumattomiksi arvoiksi. Puhuivatko nuoret näytelmän esittä-
misen puolella olevat sikhit sananvapauden ja suvaitsevaisuuden puolesta
omaa sikhikulttuuriaan vastaan, vai puhuivatko he kenties oman, myös sa-
nanvapauden ja suvaitsevaisuuden arvot sisältävän kulttuurinsa puolesta van-
hoja, uskonnollisten johtajien määrittämiä käsityksiä vastaan?

Monikulttuurinen politiikka ja moninaisuuden haaste

Deskriptiivisen merkityksensä lisäksi monikulttuurisuudella viitataan usein
myös normatiiviseen ja poliittiseen merkitykseen. Monikulttuurisuus on po-
liittinen doktriini, jonkinasteinen välimuoto segregationistisen (kulttuuristen
ryhmien eriyttämiseen ja erillään pitämiseen tähtäävän) ja assimilatiivisen (vä-
hemmistökulttuurien valtakulttuuriin sulauttamiseen pyrkivän) lähestymista-
van välillä. Monikulttuurisen politiikan pyrkimyksenä on kulttuuristen ryh-
mien harmoninen yhteiselo yhteisessä poliittisessa yhteisössä tavalla, joka pys-
tyisi ottamaan huomioon ryhmien erilaisuuden ja kulttuurisen identiteetin tär-
keyden. Monikulttuurinen politiikka – tavat, joilla monikulttuuriseen (norma-
tiivisessa mielessä) yhteiseloon pyritään – on kuitenkin hyvin moninaista. Yh-
täällä kulttuurisille ryhmille voidaan antaa erityisiä kulttuurisia oikeuksia tai
vapauksia ja kannustaa niitä myös julkisin varoin ylläpitämään omia kulttuuri-
sia erityispiirteitään. Toisaalla minimaalisen kulttuurisen tunnustuksen voidaan
katsoa palvelevan parhaiten monikulttuurisen yhteiskunnan tarpeita.28

Usein poliittiseen monikulttuurisuuteen liitetään myös kulttuuristen ryh-
mien tasa-arvon ideaali. Länsimaisen liberaalin yhteiskunnan katsotaan toi-
mivan pitkälti omien kulttuuristen normiensa mukaan, ja koska kulttuuris-
ten vähemmistöjen normien katsotaan olevan ristiriidassa vallalla olevien
normien kanssa, tämä asettaa yhteiskunnan sisällä olevat vähemmistöt epä-
tasa-arvoiseen asemaan. Kulttuuristen erityispiirteiden ja kulttuurisen iden-
titeetin suojelemisella, jopa kulttuuriseen erityisyyteen kannustamisella,
pyritään tilaan, jossa kulttuurivähemmistöjen ei tarvitsisi kärsiä suhteetto-
masti toisen kulttuurisen normiston mukaan elämisestä. Pyrkimys kulttuu-
risten ryhmien tasa-arvoon ja kulttuuristen erityispiirteiden suojelemiseen

28 Viimeaikaisessa keskustelussa ehkä eniten keskustelua herättäneitä erityyppisiä poliitti-
sen monikulttuurisuuden suuntauksia edustavat Brian Barry (2001), Chandran Kukathas
(2003), Will Kymlicka (2001) ja Bikhu Parekh (2000).

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29217

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


218

Annamari Vitikainen

nähdään legitiiminä, koko yhteiskuntaa koskevana tehtävänä.29 Poliittisesti
monikulttuurisissa yhteiskunnissa käydäänkin jatkuvaa keskustelua kulttuu-
risen monimuotoisuuden ja ns. kulttuuristen konfliktien aiheuttamista haas-
teista, ei vain yksittäisten kansalaisten, vaan myös – ja ennen kaikkea – yh-
teiskunnallisten instituutioiden toiminnassa.

Usein kysymykset kulttuuristen eroavaisuuksien tuomista haasteista
muotoutuvat kysymyksiksi yksittäisistä kulttuurisista käytännöistä sekä ta-
voista, joilla näihin yksittäisiin käytäntöihin tulisi suhtautua. Miten libe-
raalin länsimaisen yhteiskunnan tulisi suhtautua esimerkiksi ympärileik-
kaukseen, hunnuttautumiseen tai pakkoavioliittoon? Tulisiko muslimity-
töille antaa erityisvapauksia koulun liikuntatunneilla, tai tulisiko rastafa-
rien ganjan käyttöä katsoa läpi sormien? Kulttuurien välisten ristiriitojen
konkretisointi spesifeihin kulttuurisiin käytäntöihin on mielekästä, sillä
konkretisoinnin avulla konflikteja aiheuttavat tekijät pystytään yksilöimään,
eikä koko kulttuuria – koko ihmisten elämää sääntelevää normatiivista ke-
hikkoa – tarvitse nähdä konfliktin syynä. Jokaisessa kulttuurisessa yhtei-
sössä on käytäntöjä, jotka vaikuttavat nuhtelemisen arvoisilta, mutta ei ole
mielekästä leimata koko kulttuuria jonkin kulttuuriin liitettävän yksittäi-
sen käytännön vuoksi.30

Keskustelun painottuminen yksittäisiin kulttuurisiin käytäntöihin ja nii-
den aiheuttamiin ristiriitoihin ei kuitenkaan ole ongelmatonta. Paljon kes-
kustelua herättäneessä artikkelissaan ”Is Multiculturalism Bad for Women”
(1999)31 Susan Moller Okin tuo esiin muutamia yksittäisiin käytäntöihin ja
niihin liittyviin ongelmiin keskittymisessä piileviä vaaroja. Okinin mukaan
normatiivinen monikulttuurisuuskeskustelu jättää usein huomiotta kulttuu-
reihin liittyvät suuremmat rakenteelliset ongelmat, kuten sukupuolten väli-
sen epätasa-arvon. Kulttuurit – eivätkä ainoastaan länsimaisen liberaalin
yhteiskunnan sisällä elävät vähemmistökulttuurit, vaan kaikki kulttuurit –
ovat pitkälti patriarkaalisia, miehiseen dominanssiin perustuvia normijärjes-
telmiä, joiden yhtenä olennaisena tehtävänä on kontrolloida kulttuurisen
yhteisön alistettua osapuolta, naista. Okinin mukaan tämä näkyy muun muas-
sa siinä, että suurin osa ns. kulttuurisista käytännöistä on ensisijaisesti nais-
ten elämään vaikuttavia käytäntöjä. Maailmassa, jossa ns. yksityiseen sfää-

29 Raz 1998.
30 Benhabib 2002, s. 41; Gutmann 2003, s. 17; Raz 1998, ks. myös Parekh 2000, s. 172–
176.
31 Okin 1999.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29218

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


219

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

riin – kotiin ja perheeseen – liittyvät tehtävät kohdistuvat yhä ensisijaisesti
naisiin, avioliittoon, lisääntymiseen, lasten kasvatukseen, perhe-elämään jne.
liittyvät kulttuuriset käytännöt vaikuttavat välttämättä ensisijaisesti ja enem-
män naisiin kuin miehiin.

Okin jatkaa, että siitäkin huolimatta, että ns. kulttuuriset käytännöt ovat
usein nimenomaan naisten elämään vaikuttavia käytäntöjä, kulttuuriset ryh-
mät ovat järjestäytyneet tavalla, jossa miehet ovat sellaisessa asemassa, jos-
sa he pystyvät tuomaan julki omia käsityksiään kulttuurista ja kulttuuristen
käytäntöjen sisällöistä. Mikäli väite kulttuurista miehisen, naisiin kohdistu-
van dominanssin takaajana pitää paikkansa, keskustelussa yksittäisistä kult-
tuurisista käytännöistä ja niihin kohdistuvista suhtautumismalleista on omat
vaaransa. Jos otamme huomioon ainoastaan kulttuurin patriarkaalisten joh-
tajien käsitykset kulttuurisista käytännöistä, niiden tärkeydestä ja sisällöstä,
teemme hallaa kulttuurisen ryhmän kaikkein heikoimmille – naisille – ja
kaikille niille, jotka eivät hyväksy patriarkaalisen eliitin itseoikeutettuja kä-
sityksiä kulttuuristen käytäntöjen sisällöistä.32

Mitä ovat kulttuuriset käytännöt?

Ainoa kulttuurisiin käytäntöihin liittyvä ongelma ei kuitenkaan ole käytän-
töjen sisällöllisen määrityksen heterogeenisuus, vaan ymmärrys siitä, mitä
ylipäänsä ovat nimenomaan kulttuuriset käytännöt, teot tai toiminnot. Yhte-
nä monikulttuurisuuskeskustelun yleisenä konsensuksena näyttää olevan, että
yksilöiden teot, halut ja pyrkimykset ovat ainakin jossain määrin heidän kult-
tuurinsa33 muokkaamia. Kulttuuri voi toimia yksilön tekojen motivaattori-
na, ja kulttuurisesti motivoituneen toiminnan ajatellaan olevan, jos ei mo-
raalisesti välttämätöntä, ainakin moraalisesti sallittua.34 Usein ns. kulttuuri-
sia tekoja ja käytäntöjä pyritäänkin määrittämään pitkälti toimijan motivaa-
tion kautta. Mikäli toiminnan voidaan katsoa olevan kulttuurisesti motivoi-
tunutta, tällaiseen toimintaan tulisi myös suhtautua tavalla, joka ottaa huo-
mioon toimijan erityisen kulttuurisen taustan.

32 Ibid.
33 Kulttuuri tässä tapauksessa tarkoittaa kulttuuria laajassa merkityksessään sisältäen myös
esimerkiksi sukupuoleen, rotuun, seksuaaliseen suuntautumiseen tms. liittyvät normijärjes-
telmät.
34 Appiah 2005, s. 65

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29219

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


220

Annamari Vitikainen

Ongelmana on, että toiminta voi olla kulttuurisesti motivoitunutta lukui-
silla eri tavoilla. Yhtäältä yksilön voidaan katsoa toimivan kulttuurisen taus-
tansa motivoimana, niiden kulttuuristen arvojen ja normien sääntelemänä,
joiden hän katsoo olevan olennainen osa sekä omaa että kulttuurinsa identi-
teettiä. Yksilö voi esimerkiksi avioitua vanhempiensa vaatimalla tavalla,
koska hän näkee kyseisen käytännön olevan olennainen osa hänen ja kult-
tuurisen yhteisönsä olemusta. Toisaalta hän voi toimia kyseisen kaavan mu-
kaan, koska näkee tämän välineenä sopeutua kulttuuriseen yhteisöön. Toi-
minnan motivaatio voi olla sekä substantiaalinen että instrumentaalinen, eikä
rajanveto aina ole selvä. Usein yksilöiden toimintaa ohjaavat sekä kulttuu-
risten normien ja käytäntöjen sisäistäminen että yhteisöön sopeutumisen
halu.35

Toisaalta on myös muistettava, että kulttuurisesti motivoitunut toiminta
voi olla myös toimintaa, jonka pääasiallisena tarkoituksena ei suinkaan ole
kulttuurin arvojen tai normien mukaisesti toimiminen tai sopeutuminen kult-
tuuriseen yhteisöön, vaan kulttuurin puolustaminen ulkopuolisia ja/tai yh-
teisön sisältä kumpuavia vaikutteita vastaan. Lievimmillään puolustautumi-
nen voi olla esimerkiksi yhteisön sisäisen etiketin, kuten pukeutumissääntö-
jen tiukentamista tai ryhmän yhteiskunnallista eristäytymistä, mutta äärim-
milleen vietynä se voi olla myös uhkailua, pelottelua tai väkivaltaa joko yh-
teisön omia jäseniä ja/tai ulkopuolisia kohtaan. Toisaalta kulttuurisesti moti-
voiduksi toiminnaksi on katsottava myös toiminta, jonka pääasiallisena tar-
koituksena on muuttaa kulttuurisessa yhteisössä vallalla olevia käytäntöjä
tai toisaalta erottautua kyseisestä yhteisöstä.

Ongelmana on, että jos kulttuurisen sensitiivisyyden vaateen katsotaan
kohdistuvaan toimintaan, joka on kulttuurisesti motivoitunutta, miltei mikä
tahansa toiminta voidaan määrittää toiminnaksi, jonka arvioinnissa erityi-
set kulttuuriset näkökohdat tulisi ottaa huomioon. Voi toki olla mielekästä
erottaa toisistaan esimerkiksi intentionaaliset kulttuurin puolustamiseksi
tehdyt teot ja toisaalta kulttuurin normijärjestelmän mukaisesti, ikään kuin
huomaamatta tehdyt teot, mutta tämä ei ratkaise ongelmaa, miten kysei-
senkaltaisiin tekoihin tulisi suhtautua. Milloin ja millä perusteilla teosta
tulee kulttuurinen nimenomaan siinä mielessä, että sitä arvioitaessa ja sii-
hen suhtauduttaessa tekijän kulttuuriset taustat tulisi erityisesti ottaa huo-
mioon? Ei ole lainkaan itsestään selvää, miksi esimerkiksi yhteisössä val-
lalla olevien käytäntöjen mukaisen toiminnan tulisi olla sen enempää kult-

35 Van Broeck 2001, s. 21–23.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29220

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


221

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

tuurista sensitiivisyyttä vaativaa kuin toiminnan, joka sotii yhteisön val-
lalla olevia käytäntöjä vastaan. Mikäli kulttuuristen taustojen huomioon-
ottaminen ja kulttuurinen sensitiivisyys on perusteltua nimenomaan sik-
si, että kulttuuri on olennainen ja luovuttamaton osa yksilön identiteet-
tiä, tulisi kaikkiin kulttuurisesti motivoituihin tekoihin suhtautua sensitii-
visesti.

Kulttuuri, ryhmä ja kulttuurinen ryhmä

Korostaessaan kulttuurin sisällön sijaan kulttuurisen kontekstin eli kulttuu-
risen ryhmän jäsenyyden merkitystä Will Kymlicka pyrkii välttämään kult-
tuurin sisällölliseen homogeenisuuteen ja muuntumattomuuteen liittyviä
ongelmia. Koska kulttuurisessa ryhmässä voi olla eriäviä käsityksiä kult-
tuurin sisällöstä ja koska vallitsevat kulttuuriset sisällöt voivat ajan kulues-
sa muuttua, poliittisessa päätöksenteossa ei ole mielekästä antaa liikaa pai-
noarvoa millekään yksittäiselle kulttuuriselle tulkinnalle. Päinvastoin Kym-
licka korostaa, että kulttuurisen ryhmän jäsenet määrittävät – ja heillä tulisi
myös olla oikeus määrittää – itse, millaiset normi- ja arvojärjestelmät ky-
seisessä kulttuurisessa yhteisössä ovat kulloinkin vallalla.36 Korostamalla
ryhmää ja ryhmän jäsenyyttä kulttuurin sisällön sijaan Kymlicka pyrkii myös
välttämään arvoarvostelmia kulttuurien sisällöistä ja päätyykin puhumaan
ns. neutraalin monikulttuurisen politiikan puolesta, jonka mukaan valtion
tai muun poliittisen yhteisön tehtävänä ei ole ottaa kantaa kulttuuristen ryh-
mien kulttuurisen sisällön arvoon, vaan mahdollistaa tasa-arvoisesti kult-
tuuristen ryhmien mahdollisuus ylläpitää – niin halutessaan – omia kult-
tuurisia erityispiirteitään.37 Kymlickalle kulttuurinen ryhmä on olennainen
poliittinen kategoria ja kulttuurisen yhteisön jäsenyys – ei kulttuurin sisältö
– olennainen yksilöiden elämää sääntelevä ja mielekkään elämän mahdol-
listava asia.

Ajatukseen kulttuurisen yhteisön jäsenyyden (siis kulttuurisen konteks-
tin) ensisijaisuudesta liittyy kuitenkin omat ongelmansa. Ensinnäkään ei ole

36 Kymlicka 1995, s. 104–105.
37 Kymlicka 1995, s. 113. Vastakkaista näkökulmaa edustaa muiden muassa Joseph Raz,
jonka mukaan kaiken poliittisen toiminnan tulisi kannustaa yksilöitä tavoittelemaan perus-
tellusti hyvää elämää sekä välttämään pahoja tai merkityksettömiä valintoja. Raz 1986, s.
133.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29221

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


222

Annamari Vitikainen

lainkaan selvää, miten kulttuurinen yhteisö tulisi määrittää. Bikhu Parekh
luonnehtii kulttuurista yhteisöä seuraavasti:

Kulttuurisessa yhteisössä on kaksi elementtiä, kulttuurinen ja yhteisöllinen.
Sillä on kulttuurin määrittämä sisältö ja yhteisöllinen pohja, joka koostuu
niistä miehistä ja naisista, jotka jakavat kyseisen kulttuurin.38

Erottelu kulttuurin sisällön ja ryhmän välillä on mielekäs, sillä usein käsi-
tykset kulttuurin tärkeydestä ja olennaisuudesta yksilön identiteetille eroa-
vat nimenomaan siinä, millainen painoarvo toisaalta kulttuurin sisällölle ja
toisaalta yhteisöön kuulumiselle annetaan.39 Luonnehdinnan ongelmana on
kuitenkin sen yleisluontoisuus ja epäinformatiivisuus. Mikäli kulttuurin aja-
tellaan olevan väljästi määritelty, koko ajan muuttuva ja sisäisesti kiistan-
alainen ihmisten elämää sääntelevä normijärjestelmä, millä kriteereillä mää-
ritetään ne naiset ja miehet, joiden katsotaan jakavan tämän väljästi määri-
tellyn, heterogeenisen ja kaiken aikaa muuntuvan abstraktin normijärjestel-
män? Mikäli kulttuurinen ryhmä määritetään puhtaasti jaetun sisällöllisen
kulttuurin – kulttuuristen tapojen, käytäntöjen, normien, arvojen ja usko-
musten – perusteella, kulttuurisen sisällön tulisi olla edes jollakin tavalla
spesifioitu, jotta voisimme millään mielekkäällä tavalla erotella kulttuurisia
ryhmiä toisistaan. Parekh kuitenkin painottaa, että yhteisön jäsenten käsi-
tykset kulttuurin sisällöstä ovat moninaiset, eivätkä kaikki kulttuurisen yh-
teisön jäsenet välttämättä hyväksy yhteisön vallitsevia kulttuurisia arvoja tai
käytäntöjä.40 Näyttääkin siltä, että ollakseen millään tavoin mielekäs ja hyö-
dyllinen käsite, kulttuurinen ryhmä tulisi määrittää myös jonkun muun kuin
ns. jaetun kulttuurisen sisällön perusteella.

Parekhin tavoin Kymlicka perustaa tulkintansa kulttuurisesta ryhmästä
käsitykseen ryhmästä jotakin jakavana entiteettinä, mutta toisella tasolla kuin
Parekh. Siinä missä Parekh korostaa myös kulttuurin sisällön – arvojen, nor-
mien ja käytäntöjen – jakamista, Kymlickan mukaan kulttuurinen ryhmä
määrittyy ryhmän yhteisen perinnön – jaetun historian, kielen, alueellisen

38 ”A cultural community has two dimensions, cultural and communal. It has a content in
the form of a particular culture, and a communal basis in the form of a group of men and
women who share that culture.” Parekh 2000, s. 154.
39  Esimerkiksi Kymlicka painottaa ryhmään kuulumiseen liittyviä etuisuuksia, kun taas
Margalit ja Halbertal korostavat kulttuurin sisällön tärkeyttä yksilön identiteetille.
40 Ibid.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29222

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


223

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

yhtenäisyyden, laillisen statuksen jne. – mukaisesti.41 Jaettu historia, kieli
tai alueellinen yhtenäisyys määrittävät jotkut ihmiset samaan ryhmään kuu-
luviksi, mutta eivät sinällään sanele tapoja, joilla ryhmän jäsenet tulkitsevat
kulttuurinsa sisältöä. Kymlickan luonnehdinta kulttuurisesta ryhmästä mah-
dollistaa ajatuksen ryhmään liitettävän kulttuurin sisällöllisestä heterogeeni-
suudesta sekä myös kulttuurin sisällöllisestä muuntuvuudesta. Ongelmana
on, että määrittäessään kulttuurista ryhmää nimenomaan historian tai perin-
teisen alueellisen yhtenäisyyden kautta Kymlicka tulee vakiinnuttaneeksi itse
kulttuurisen ryhmän. Samalla määritys lähentelee kehämäisyyttä. Jotta voim-
me määrittää kulttuurisen ryhmän sen yhteisen historian kautta, on meidän
ensin määritettävä ryhmä, jonka historiaa voimme tarkastella.42 Poliittisesti
jonkin ihmisjoukon määrittäminen kulttuuriseksi ryhmäksi on kuitenkin
merkityksellistä, sillä erityiset kulttuuriset oikeudet tai vapaudet voidaan
asettaa koskemaan, ei suinkaan kulttuuria sinänsä, vaan nimenomaan jota-
kin kulttuurista ryhmää (kollektiivisesti harjoitettavat ryhmäoikeudet) tai
jonkun kulttuurisen ryhmän yksittäisiä jäseniä (yksilöllisesti harjoitettavat
ryhmäoikeudet).

Ryhmän jäsenyys ja jäsenenä kohteleminen

Joseph Raz luonnehtii kulttuurisen ryhmän jäsenyyttä seuraavasti:

Osittain ryhmän jäsenyydessä on kysymys vastavuoroisesta tunnustamisesta.
Tyypillisesti henkilö kuuluu sellaiseen [kulttuuriseen] ryhmään jos, muiden
edellytysten lisäksi, muut ryhmän jäsenet tunnustavat henkilön kuuluvan ky-
seiseen ryhmään. Muut edellytykset (esimerkiksi ryhmään syntyminen tai
ryhmän kulttuurin jakaminen) ovat normaalisti syitä, joiden perusteella hen-
kilö tunnustetaan ryhmään kuuluvaksi.43

Razin luonnehdintaan kulttuurisen yhteisön jäsenyydestä liittyy kaksi moni-
kulttuurisuuskeskusteluissa vahvasti vallalla olevaa ajatusta. Yhtäältä ajatus

41 Kymlicka 1989, s. 168; 1995, s. 76; 2001, s. 53.
42 Appiah 2005, s. 136–137.
43 ”Membership in the group is, in part, a matter of mutual recognition. Typically, one be-
longs to such groups if, among other conditions, one is recognised by other members of the
group to belong to it. The other conditions (which may be the accident of birth or the sharing
of the group culture etc.) are normally grounds cited as reasons for such recognition.” Raz
1994, s. 115.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29223

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


224

Annamari Vitikainen

kulttuuriseen ryhmään syntymisestä – tai ainakin siihen kasvamisesta – liit-
tyy osaltaan käsitykseen kulttuurisen ryhmän jäsenyyden ei-vapaaehtoisuu-
desta. Koska ihmiset eivät valitse kulttuuriaan tai kulttuurisen yhteisön jäse-
nyyttään, kulttuurin ajatellaan olevan erityisen olennainen ja huomioon otet-
tava asia myös poliittisesti. Samalla ajatus kulttuuriseen ryhmään kuulumi-
sesta juuri syntymän tai kasvatuksen kautta luo varsin vakaan, jopa ongel-
mattoman kuvan kulttuurisen yhteisön jäsenyydestä. Myös Kymlicka kat-
soo kulttuurisen yhteisön jäsenyyden olevan pitkälti muuntumaton, synty-
peräisesti määritetty, ja että yksilön kulttuuriset kytkökset ovat poliittisesti
olennaisia niin kauan kunnes yksilö päättää vapaaehtoisesti lähteä kulttuu-
ristaan.44

Olennaista Razin määritelmässä kuitenkin on, että kulttuurisen yhteisön
jäsenyys ei suinkaan määrity pelkästään tai ensisijaisesti esimerkiksi yhtei-
söön syntymisen tai yhteisön normijärjestelmän hyväksymisen kautta, vaan
nimenomaan yhteisön jäseneksi tunnustamisen pohjalta. Raz jatkaa, että ”ne,
jotka täyttävät ne muut edellytykset, mutta joita ryhmä ei kuitenkaan tun-
nusta, ovat korkeintaan marginaalisia tai ongelmallisia ryhmän jäseniä”.45

Raz painottaa, että erityisesti kulttuurisen yhteisön muiden jäsenten tunnus-
tus on olennainen määritettäessä yksilön jäsenyyttä kulttuurisessa ryhmäs-
sä, joskin myös yleisellä tunnustuksella on osuutensa määritettäessä kult-
tuurista ryhmää ja sen jäsenyyttä.46

Poliittisen monikulttuurisuuskeskustelun valossa ajatus erityisesti kult-
tuurisen yhteisön sisäisestä tunnustuksesta vaikuttaa kuitenkin varsin vaja-
vaiselta. Mietittäessä tapoja, joilla länsimaisen liberaalin yhteiskunnan tulisi
suhtautua erilaisiin kulttuurisiin ryhmiin, olennaisiksi kysymyksiksi muo-
dostuvat toisaalta kulttuurisen yhteisön ulkopuolinen tunnustus ja toisaalta
kysymys siitä, millä tavoin kyseistä ryhmää tai ryhmän jäseniä kohdellaan.
Yhteisön jäsenenä kohteleminen ei kuitenkaan ole ryhmän jäsenyyden mää-
ritystä seuraava tekijä, vaan olennainen osa sitä tapaa, jolla ryhmän jäsenyys
tulee määritetyksi.

Viime aikoina paljon nimenomaan ryhmän jäsenten käyttäytymiseen ja
kohteluun huomiota kiinnittänyt teoreetikko Kwame Anthony Appiah mää-

44 Kymlicka 1995, s. 84–101.
45 ”Those who meet those other conditions and are yet rejected by the group are at best
marginal or problematic members of it.” Raz 1994, s. 115. Ks. myös Parekh kulttuurisen
ryhmän jäsenyyden rajatapauksista, 2000, s. 148.
46 Raz 1994, s. 115.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29224

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


225

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

rittää sosiaalisia identiteettejä – kulttuurinen identiteetti mukaan luettuna –
kolmiosaisen rakenteellisen analyysin kautta. Appiahin mukaan on ensinnä-
kin oltava jokin nimilappu (label), joka määrittää jotakin (sisällöllisesti vielä
määrittymätöntä) ryhmää. Esimerkiksi saamelaiset, romanit ja suomalaiset
(mutta myös naiset, mustat, homot jne.) ovat nimilappuja, jotka katsotaan
yleisesti järkeviksi, jotakin ryhmää kuvaaviksi nimityksiksi. Se, keiden kat-
sotaan kuuluvan kyseisen nimilapun kuvaamaan ryhmään, taas määrittyy
kahden tekijän perusteella: itseidentifikaation ja ulkoisen määrittämisen kaut-
ta. Itseidentifikaatiolla Appiah tarkoittaa tapaa, jolla joku identifioi itsensä
esimerkiksi suomalaiseksi ja myös toimii (ainakin toisinaan) tietyllä tavalla
nimenomaan siksi, että katsoo olevansa suomalainen (esimerkiksi huutaa
”hurraa” urheilukilpailuissa tietyssä tilanteessa, koska katsoo tämän olevan
suomalaiselle sopivaa toimintaa). Ulkoisella määrittämisellä Appiah taas
viittaa tapaan, jolla muut katsovat yksilön kuuluvan jonkin nimilapun mer-
kitsemän ryhmän jäseneksi ja myös kohtelevat häntä kyseisen ryhmän jäse-
nenä, esimerkiksi suomalaisena (tarjotessaan suomenkielistä sanomalehteä
jonkun muunkielisen sijaan).47 Olennaista on, että sekä itseidentifikaatioon
että ulkoiseen määrittämiseen liittyvät tavat toimia tai kohdella jotakuta tie-
tyllä kyseiseen nimitykseen liitetyllä tavalla, sillä jonkin ryhmän jäsenyy-
teen liittyvät vahvasti myös ajatukset siitä, millä tavoin kyseisen ryhmän
jäsenten on sopivaa käyttäytyä ja millä tavoin heitä olisi sopivaa kohdella.48

Konkreettiset tavat, joilla joku toimii – ja katsoo sopivaksi toimia – jonkun
yhteisön jäsenenä tai joilla jotakuta kohdellaan yhteisön jäsenenä, voivat
toki vaihdella, mutta ajatus itseidentifikaation ja ulkoisen määrittämisen oleel-
lisuudesta yhteisön jäsenyyden määrittämisessä pysyy.

Hyvänä puolena ryhmän jäsenyyden määrittämisessä itseidentifikaation
ja ulkoisen määrittämisen kautta on, että määritys ottaa huomioon myös
mahdollisuuden kulttuuristen ryhmien koostumukselliseen muuntumiseen,
ryhmästä poistumiseen ja ryhmään liittymiseen. Samalla kyseinen ryhmän
jäsenyyden määrityksen tapa antaa osviittaa siitä, kuinka monimutkainen on
kysymys – ei vain kulttuurien sisällöistä tai kulttuurisen ryhmän yleisestä
määrityksestä – myös kulttuurisen ryhmän jäsenyydestä. Itseidentifikaation
ja ulkoisen määrittämisen suhde onkin kaikkea muuta kuin suoraviivainen.
Yhtäältä kulttuurisen yhteisön (laitettakoon sille vaikka nimilappu L) jäse-

47 Appiah 2005, s. 65–71.
48 Appiah 2005, s. 108.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29225

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


226

Annamari Vitikainen

neksi itsensä identifioiva henkilö voi hyvin ajatella itse olevansa L, vaikka
toiset – mielsivät he itsensä sitten L:ksi tai eivät – eivät ajattele henkilön
kuuluvan L:n joukkoon. Ajatellaan esimerkiksi tilannetta, jossa yhteisön L
jäseneksi itsensä identifioivaa henkilöä ei yhtäkkiä tunnustetakaan (syystä
tai toisesta) yhteisön L jäseneksi. Otettakoon esimerkiksi birminghamilai-
nen nuori sikhinainen, jonka kieltäytyminen näytelmänsä sensuroinnista ai-
heuttaa naisen eristämisen yhteisöstä, vaikka nainen itse katsoo siihen kuu-
luvansa. Tai toinen nuori nainen, joka joutuu homoseksuaalisuutensa takia
perheensä, sukunsa ja yhteisönsä hylkäämäksi. Toisaalta ympäröivä yhteis-
kunta, sen lailliset järjestelmät ja instituutiot, saattavat yhä mieltää ja koh-
della naista yhteisön jäsenenä – riippumatta siitä, mitä nainen tai muut yhtei-
söön itsensä lukevat naisen ryhmän jäsenyydestä sanovat.

Kun tarkastellaan yhteisöön kuulumista laajemmasta, yhteiskunnallisesta
perspektiivistä, näyttää siltä, että poliittisesti olennaiseksi muodostuu, ei suin-
kaan Razin esittämä yhteisön sisäinen tunnustus, vaan nimenomaan laajem-
pi yhteiskunnallinen tunnustus. Mikäli henkilö määritetään ulkoisesti, insti-
tutionaalisella tasolla yhteisön jäseneksi, hän on myös oikeutettu kyseisen
ryhmän jäsenille suunnattuun erityiseen kohteluun – tarkoitti tämä sitten eri-
tyisiä kulttuurisia oikeuksia tai yleisempää kulttuurista sensitiivisyyttä. Aja-
tus yhteisön jäsenten mielipiteen kuuntelemisesta ryhmän jäsenyyttä määri-
tettäessä ei toki ole vieras, mutta se on kehämäinen. Mikäli määritämme
yhteisön jäsenyyttä yhteisön jäsenten käsitysten mukaan, on meillä oltava jo
valmiiksi käsitys siitä, keitä yhteisön jäsenet oikein ovat.

Näyttääkin siltä, että määritettäessä jotakin kulttuurista yhteisöä ja kult-
tuurisen yhteisön jäsenyyttä, joudumme väistämättä tilanteeseen, jossa mää-
ritetyn yhteisön sisään jää mitä moninaisimpia tapoja paitsi käsittää kulttuu-
risen yhteisön jaettu ”kulttuuri” myös tapoja, joilla yhteisön jäsenet katsovat
kuuluvansa yhteisöön. Steven Lukesin sanoin ”[missä tahansa määritetyssä
yhteisössä] tulee olemaan ihmisiä, jotka identifioivat itsensä kyseiseen ryh-
mään, mutta siellä tulee olemaan myös näennäisidentifioitujia, puoli-identi-
fioitujia, ei-identifioitujia, entisiä identifioitujia, moni-identifioitujia ja vas-
taanidentifioitujia”49 – puhumattakaan tavoista, joilla erityyppiset identifioi-
tujat tunnustavat toistensa jäsenyyden. Ottaen huomioon kulttuuriseen ryh-
mään ja ryhmän jäsenyyteen liittyvät ongelmallisuudet näyttää suorastaan
absurdilta, että ajatus siitä, keiden tulisi nauttia erityisistä kulttuurisista oi-

49 ”There will be identifiers, but there will also be quasi-identifiers, semi-identifiers, non-
identifiers, ex-identifiers, multi-identifiers and anti-identifiers.” Lukes 2003, s. 142.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29226

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


227

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

keuksista tai vapauksista – tai keiden kohdalla erityiset kulttuuriset taustat
tulisi ottaa huomioon – määritetään nimenomaan kulttuurisen yhteisön jäse-
nyyden perusteella. Mikäli haluamme pitää kiinni erityisten kulttuuristen
oikeuksien ja vapauksien, kulttuuristen taustojen huomioonottamisen tai
kulttuurisen sensitiivisyyden tärkeydestä, ei näitä kuitenkaan ole mielekästä
liittää ns. kulttuurisiin ryhmiin tai ryhmän jäsenyyksiin. Päinvastoin, jos suh-
taudumme vakavasti niin kulttuurin sisällölliseen heterogeenisuuteen kuin
kulttuurisen yhteisön jäsenyyden heterogeenisuuteen, meidän on ajateltava,
että kulttuurinen sensitiivisyys on perusteltua, ei johonkin ryhmään kuulu-
misen vuoksi, vaan silloin, kun se on tarpeellista, oli kyse sitten henkilön
”kulttuurisesta”, ideologisesta, poliittisesta, seksuaalisesta tai muusta taus-
tasta.

Lähteet

Appiah, K. A.: The Ethics of Identity. Princeton, New Jersey: Princeton University Press,
2005.

Barry, B.: Culture and Equality: an Egalitarian Critique of Multiculturalism. Cambridge:
Polity Press, 2001.

Benhabib, S.: The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era. Princeton
and Oxford: Princeton University Press, 2002.

Van Broeck, J.: Cultural Defence and Culturally motivated Crimes (Cultural Offences), Eu-
ropean Journal of Crime, Criminal Law and Criminal Justice, Vol 9/1 (2001), 1–32.

Carens, J.: Culture, Citizenship, and Community: A Contextual Exploration of Justice as
Evenhandedness. Oxford: Oxford University Press, 2000.

Festenstein, M.: Negotiating Diversity: Culture, Deliberation, Trust. Cambridge: Polity Press,
2005.

Frazer, E.: The Problems of Communitarian Politics: Unity and Conflict. Oxford: Oxford
University Press, 1999.

Grillo, R. D.: Licence to Offend?, Ethnicities, Vol 7 (2007), 5–29.
Gutmann, A.: Identity in Democracy. Princeton: Princeton University Press, 2003.
Kelly, P.: Introduction, teoksessa Kelly, P. (ed.): Multiculturalism Reconsidered: Culture and

Equality and Its Critics. Cambridge: Polity Press, 2005.
Kukathas, C.: The Liberal Archipelago: A Theory of Diversity and Freedom. Oxford Political

Theory, 2003.
Kymlicka, W.: Liberalism, Community, and Culture. Oxford: Oxford University Press, 1989.
Kymlicka, W.: Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford: Claren-

don Press, 1995.
Kymlicka, W.: Politics in the Vernacular: Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship.

Oxford: Oxford University Press, 2001.
Lukes, S.: Liberals and Cannibals: The Implications of Diversity. London, New York: Verso,

2003.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29227

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


228

Annamari Vitikainen

Margalit, A. – Halbertal, M.: Liberalism and the Right to Culture, Social Research, Vol. 61
(1994), 491–510.

Okin, Susan Moller: Is Multiculturalism Bad for Women, teoksessa Cohen, J. – Nussbaum,
M. – Howard, M. (eds), Is Multiculturalism Bad for Women? Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 1999.

Parekh, B.: Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. Basing-
stone, Hampshire: Palgrave, 2000.

Raz, J.: The Morality of Freedom. Oxford: Clarendon Press, 1986.
Raz, J.: National Self-Determination, teoksessa Raz, J., Ethics in the Public Domain: Essays

in the Morality of Law and Politics. Oxford: Clarendon Press, 1994.
Raz, J.: Multiculturalism”, Ratio Juris, Vol. 11, No. 3 (1998), 193–205.
Sandel, M.: Liberalism and the Limits of Justice. Cambridge: Cambridge University Press,

1998 [1983].
Taylor, C.: The Politics of Recognition, teoksessa Gutmann, A. (ed.), Multiculturalism. Prin-

ceton, New Jersey: Princeton University Press, 1994.
Tripathi, S.: Drawing a Line, Index on Censorship, 2, 2005.
Tylor, Sir. E. B.: Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, Philoso-

phy, Religion, Language, Art and Custom. New York: Gordon Press, 1973 [1871].
Waldron, J.: Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative,  teoksessa Kymlicka, W.

(ed.), The Rights of Minority Cultures. Oxford, New York, 1995.
Wallerstein, I.: Culture as the Ideological Battleground of the Modern World-System, Theo-

ry, Culture & Society, Vol 7, No 3 (1990), 31–55.
Young, I. M.: Inclusion and Democracy. Oxford: Oxford University Press, 2000.

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29228

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


229

M O N I K U LT T U U R I S U U S JA K U LTTUURISEN RY H M Ä N MÄÄRITTELY N O N G E L M AT

Kirjoittajat

Heta Aleksandra Gylling
VTT, FM, dosentti, käytännöllisen filosofian laitos, Helsingin yliopisto

Ari Hirvonen
OTT, yleisen oikeustieteen yliopistonlehtori, Helsingin yliopisto

Jari Kauppinen
FT, tutkija, Helsingin yliopisto

Toomas Kotkas
OTT, tutkija, Tutkijakollegium, Helsingin yliopisto

Arto Laitinen
YTT, tutkija, Tutkijakollegium, Helsingin yliopisto

Iivi Anna Masso
VTT, tutkija, käytännöllisen filosofian laitos, Helsingin yliopisto

Kimmo Nuotio
oikeustieteen professori, Helsingin yliopisto

Mika Ojakangas
VTT, dosentti, Tutkijakollegium, Helsingin yliopisto

Pilvi Toppinen
VTM, tutkija, käytännöllisen filosofian laitos, Helsingin yliopisto

Annamari Vitikainen
FM, tutkija, käytännöllisen filosofian laitos, Helsingin yliopisto

...........................................................................................................................................................................

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29229

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6


230

Annamari Vitikainen

Vitikainen.pmd 21.11.2007, 14:29230

https://c-info.fi/info/?token=KiOBGqYzDponKCDK.hVNLvqEEIh8dUht2g17rzw.7xzmsPvsDDlFocn7u4yRIFEzK-lNlVkLCwiNStizDPs43GZHNvfLSONI_Rx2Xzxq1nOOfaZHFKAzfcHeMZ4Xdqe-FnBZPRSJCdOdcPJy9Az9KhJRmpSnnt9hE3GswIaJHeKFtrJDJXstnQhPDwiw9wlt1E7xmNmGjs7fpruQ8Ik89NZqlIushsvT2YC771ZgOnqheEFQB6m6

