
PAPERS AND MONOGRAPHS OF THE FINNISH INSTITUTE AT ATHENS VOL. IX

THE EASTERN MEDITERRANEAN 
IN THE LATE ANTIQUE AND 

EARLY BYZANTINE PERIODS

Edited by
Maria Gourdouba, Leena Pietilä-Castren and Esko Tikkala

HELSINKI 2004



©Suomen Ateenan-instituutin säätiö (Foundation of the Finnish Institute at Athens), Helsinki 2004

ISSN 1237-2684 
ISBN 951-98806-3-1

Printed in Greece by D. Layias -  E. Souvatzidakis S.A., Athens 2004

Cover·. Detail o f a map by N icolas Sanson D’ Abbeville, Paris 1665. Finnish Institute at Athens



Contents

Preface i

LÄSZLO BORHY Ewige Zeit -  Ewiges Leben: Das Deckengemälde
aus B r ig e t io  und das kosmologische Zimmer
des Cosmas Indicopleustes 1

SEPPO HEIKKINEN The Poetry of Venantius Fortunatus:
The Twilight of Roman Metre 17

GUNNAR AF HÄLLSTRÖM From Chaos to Cosmos -  Interpreting
the'Hierarchies of Pseudo-Dionysius 33

STEFANIE A.H. KENNELL Latin Bishops and Greek Emperors: Ennodius’
Missions to Constantinople 41

GEORGIOS PALLIS The Early Christian Attica: the Area of Maroussi 59

IOANNIS VOLANAKIS Frühchristliche Monumente auf der
Insel Rhodos -  ein Überblick 75

List of Figures 95



Ewige Zeit -  Ewiges Leben:
Das Deckengemälde aus Brigetio und das kosmologische 

Zimmer des Cosmas Indicopleustes*

Läszlo Borhy

Fundumstände und Struktur

In den Jahren 1994-1996 wurden teilweise zusammenhängende Fragmente eines 
Deckengemäldes in der Zivilstadt von B r ig e t io  (heute Komärom/Szo'ny; Fundort 
Vasarter) in einem Wohnhaus (Gebäude Nr. I, Raum Nr. 1 und Nr. 2.) freigelegt.* 1 
Zwar lagen die Fragmente in zwei nebeneinander liegenden Räumen, doch gehörten 
sie, wie sich im Laufe der Restaurierung im Sommer 1998 herausstellte, zum 
Tonnengewölbe des Raumes Nr. 1. Die zerstreute Lage der Malereien der eingestürzten 
Decke ist durch spätere Störungen zu erklären.

In der Mitte der Decke ist im weißen Hintergrund als Grundfläche ein 
kreisförmiges Medaillon (Durchm.: 160 cm) zu sehen (Abb. 1), dessen Rahmung aus 
breiteren hellblauen (außen) und roten Kreislinien (innen) mit einem schmalen 
Streifen (Farbe identisch mit der Grundfläche) dazwischen besteht. In der Mitte der 
Kreiskomposition ist eine halbnackte weibliche Gestalt mit flatterndem grünen Mantel 
dargestellt, die neben einem nach rechts schreitenden Pferd schwebt. Das Pferd ist in 
außergewöhnlicher Position von unten zu sehen. Sein Maul und das Gesicht der Frau 
werden einander zugewendet, wobei das am Zügel gehaltene Pferd nach hinten schaut. 
In den vier Ecken der Decke sind die Personifikationen der vier Jahreszeiten (H o ra e )  
als Büsten dargestellt (Abb. 2). Unter den vier Panthern (Abb. 3) der vier Längsseiten 
ist je ein grünes, mit roten Streifen dekoriertes Vorhangmotiv zu beobachten, das unten 
durch einen roten Streifen abgeschlossen wird. Dieser Streifen schließt die Wölbung 
des Tonnengewölbes ab, darunter fängt die Wand an.

Diese Studie, die ich als Forschungsstipendiat der Alexander von Humboldt-Stiftung im Seminar für Alte 
Geschichte der Universität Heidelberg verfasst habe, stellt die überarbeitete und erweiterte Variante meines am 
13. März 2002 in Athen, am Finnischen Archäologischen Institut gehaltenen Vortrages dar. Für die Einladung 
nach Athen und die Möglichkeit der Veröffentlichung dieses Vortrages bin ich Frau Direktorin Dr. Leena Pietilä- 
Castren zu Dank verpflichtet.
1 Zu den seit 1992 laufenden Grabungen und zu den Wandmalereien L. Borhy, Pannoniaifalfestmeny. A Negy 
Evszak, az Ido es a csillagok äbräzoläsa a brigetioi mennyezetfestmenyen, Budapest 2001, mit sämtlicher 
Literatur bis 2000; L. Borhy, Die Personifikationen der Vier Jahreszeiten (Horae) auf dem römischen 
Deckengemälde von Brigetio/Väsärter, Anodos. Studies o f  Ancient World 2 (2002) 41-51; L. Borhy, Die 
Kosmologie des Deckengemäldes aus Brigetio (FO: Komärom/Szony-Väsärter), Plafonds et voütes a l ’epoque 
antique. Resumes du Ville Colloque International de l 'Association Internationale pour la Peintitre Murale 
Antique (Budapest-Veszprem, 15-19 mai 2001). L. Borhy (ed.), Budapest 2001, 9-10; L. Borhy, Hellenistische 
Kosmologie auf einem provinzialrömischen Deckengemälde aus Brigetio (FO: Komärom/Szony-Vasarter, 
Ungarn), Anodos. Studies o f Ancient World 1 (2001) 27-31; Harsänyi - Kurovszky 2002, 151-169.



2 Läszlo Borhy

Abb. 1. Die zentrale Kreiskomposition des Deckengemäldes in 
der Ausstellung des Klapka-György -Museums, Komärom.

Abb. 2. Zeichnerische Rekonstruktion des Deckengemäldes von Brigetio.



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 3

Vier Jahreszeiten: Himmels- und Zeitsymbolik

Die Darstellung der Jahreszeiten entspricht vollkommen jener Ikonographie, die sich 
bis zur römischen Kaiserzeit herauskristallisierte und schematisierte. Typologisch 
gehören sie zu den weiblichen Porträtbüsten mit den für die gegebene Jahreszeit 
charakteristischen Früchten als Attributen im Haar, die sowohl auf Mosaiken und 

r Wandmalereien, bzw. auf Reliefs
- _ . « £ &

"•ws

Abb. 3. Darstellung eines der vier Panther 
auf dem Deckengemälde.

Vorkommen:2 Der fragmenta-
rische Kopf des Frühlings (V er)
trägt höchstwahrscheinlich einen 
Blumenkranz (Abb. 4a), die Haare 
des Sommers (A e s ta s) werden mit 
einem Kranz aus Getreideähren 
geschmückt (Abb. 4b), im Haar 
des Herbstes (A u tu m n u s) sind 
Weintrauben sichtbar (Abb. 4c). 
Der Kopf des Winters (H ie m s ) 
wird durch ein Tuch bedeckt 
(Abb. 4d). Sie sind jung und 
wunderschön,3 mit rosiger Haut.4 
Sommer und Herbst tragen einen 
Ohrring aus Goldfaden mit einer 
Perle (Abb. 4b und 4c), wodurch 
sie eindeutig als weibliche 
Jahreszeitenpersonifikationen 
(H o ra e )  zu identifizieren sind.

Obwohl einige Forscher
j ,  ·Α · ' ' aus der Zahl der Jahreszeitenper-

- > ' � '  V - � - Bonifikationen darauf schließen,
dass sie sich als ideale Dekora-
tionen für die Ecken viereckiger 
Räume oder viereckiger bzw. 
quadratischer Flächen eignen,5 
können wir im Falle des an-

spruchsvoll ausgeführten Deckengemäldes von B r ig e t io  mit Recht behaupten, dass 
sich hinter der Darstellung der H o r a e  ein tieferer Sinn verbirgt.

2* Abad Casal 1990, 523-524 und 536: “Busts with attributes only in the hair”, mit weiteren Gruppen. Zu den 
Jahreszeitenpersonifikationen zusammenfassend s. A. Rapp, s.v. Horai, Ausfiihrliches Lexikon der griechischen 
und römischen Mythologie. W.H. Roscher (hrsg.), Leipzig 1886-1890,2712-2741; P. Stengel, s.v. Horai, RE  8.2 
(1913) 2300-2313; E. Simon, s.v. Stagioni,EAA 1 (1966) 468-473; Th. Heinze, s.v. Horai,N P 5 (1998) 716-717. 
Weiterhin s. Hanfmann 1951 und die Monographie von F. Matz, Ein römisches Meisterwerk: Der 
Jahreszeitensarkophag Badminton - New York, Berlin 1958, und M. Lawrence, Season Sarcophagi of 
Architectural Type, AJA 62 (1958) 273-295; R. Ling, The Seasons in Romano-British Mosaic Pavements, 
Britannia 14(1983) 13-22 und M. Dufkovä, Noch zu Jahreszeiten-Sarkophagen, L F 115 (1992) 161-163.
3 Quint. Smyrn. 1,50-51,4,142; Pollux 8,106,· Anth. Pal. 5,70.
4 Nonnos, Dion. 11,487; 47,90.
5 Dazu s. Parrish 1984,13.



4 Läszlo Borhy

Die Jahreszeitenpersonifikationen in der offiziellen kaiserzeitlichen Kunst -  u.a. 
auf der A r a  P a d s , 6 auf Münzen,7 Triumphbögen8 -  betonen die allgemeine, durch die 
Siege der Kaiser errungene Sicherheit des Römischen Imperiums und seiner Bewohner. 
In der Spätantike bekommen die Jahreszeitenpersonifikationen eine eher allegorische 
Deutung, wie aus einem Blatt der N o t i t ia  D ig n i ta tu m  hervorgeht: Die allegorische 
Darstellung der D iv in a  E le c t io  wird um die vier Ecken durch die Personifikationen der 
Vier Jahreszeiten begleitet, die das ewige Bestehen des unerschütterlichen Römischen 
Reiches verkünde.9 Die Jahreszeitenpersonifikationen waren aber auch in der

® T. De Hammond, Pax Augusta and the Horai on the Ara Pads, AJA 94 (1990) 663-677.
7 S. seit Hadrian: BMC III, S. CXXXI 278 No. 312, pi. 52, 10: SAEC(ulum) AUR(eum). Jahreszeiten-
personifikationen zusammen mit anderen Begriffen, wie z. B.felicitas temporum, saeculi felicitas, felicia  
tempora usw. bei Parrish 1984, 13 und Abad Casal 1990,519-520 mit weiterer Literatur.
8 Auf Triumphbögen das erste Mal in Beneventum dargestellt: M. Rotili, L 'Arco di Traiano a Benevento, Roma 
1972, 76, Tav. XLIX-LII. Sie tauchen auch in Rom auf den Triumphbögen des Septimius Severus bzw. 
Konstantin I auf: R. Brilliant, The Arch o f  Septimius Severus in the Roman Forum, Rome 1967, 120; H.P. 
L’Orange &A. v. Gerkan, Der spätantike Bildschmuck des Konstantinbogens, Berlin 1939, 159.
9 Not. dign. 45; P.C. Berger, The Insignia o f the Notitia Dignitatum. A Contribution to the Study o f Late Antique 
Illustrated Manuscripts, New York-London 1981,134-141, Fig. 45; C. NeiraFaleiro, Crisis y declive del imperio 
romano en coordenadas textuales. La Notitia Dignitatum, RArq 18.198 (1997) 40-42. Zu den Darstellungen s. 
folgende Manuskripte : Monacensis. Clm. 10291, fol. 200r; Paris, Bibliotheque Nationale, M. 3. d. 15 La. Eine 
Facsimile-Ausgabe der editio princeps der Notitia Dignitatum (Basel 1552, herausgegeben in der Druckerei von 
Hieronymus Frobenius von Sigismundus Gelenius) s. neuerdings von L. Borhy, Notitia utraque cum Orientis 
turn Occidentis ultra Arcadii Honoriique Caesarum tempora, Budapest 2003, bes. S. 82-83 mit weiterer Literatur. 
Der nimbus als Attribut der Jahreszeitenpersonifiktationen, s. z. B. Sens, Musee Municipal, polychromes Mosaik 
(225-275 n.Chr.), zitiert bei Abad Casal 1990, 536.

Abb. 4a. Frühling. Abb. 4b. Sommer.

Abb. 4c. Herbst. Abb. 4d. Winter.



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 5

Privatsphäre auf Mosaiken, in Wandmalereien und auf Deckengemälden anwesend.10 
In Speisesälen dargestellte H o m e  wiesen ohne politischen Inhalt auf den Reichtum des 
Villenbesitzers hin.11 Im tr ic l in iu m  des Kaiserpalastes von Ravenna wird diese 
Deutung auch inschriftlich bekräftigt: S u m e  q u o d  a u tu m n u s  q u o d  /  v e r  q u o d  b ru m a  
q u o d  a e s ta s  / a lte r n is  r e p a r a n t e t / t o t o  c re a n t in o r b e .12

Die Interpretation der Jahreszeitenpersonifikationen auf dem Deckengemälde 
von B r ig e t io  hat aber mit der offiziellen Kunst oder mit den oben geschilderten 
Deutungen nichts zu tun. Da sie die Schlüsselfiguren für das Verstehen der 
Darstellungen des Deckengemäldes von B r ig e t io  darstellen, müssen wir uns im 
folgenden mit einem ihrer Aspekte näher beschäftigen.

Es konnte kein Zufall gewesen sein, dass die Herauskristallisierung der 
Ikonographie der Darstellung der Vier Jahreszeiten im Hofe jenes Ptolemaios 
Philadelphos II stattfand, dessen festliche Prozession, bei der die jungen, weiblichen 
Gestalten der H o r a i  in ihrer endgültig gefestigten Form bzw. mit den Früchten als 
Attributen das erste Mal erschienen, von A. Alföldi folgenderweise charakterisiert 
wird: “Was die Symbolgestalten der Jahreszeiten anbelangt, so ist ihre Anwendung in 
der Kunstsymbolik durch die frühen Diadochen im Rahmen der Schaustellung der 
kosmischen Glücksträume in der authentischen Beschreibung der Aufzüge des 
Ptolemaios Philadelphos gesichert” .13 Auch wir sollten hinter der Darstellung der 
H o m e  in B r ig e t io  kosmologische Zusammenhänge suchen.

Bei der Analyse der allegorischen Sprache des Deckengemäldes stellte sich 
heraus, dass es sich bei der Gesamtkomposition um die Darstellung der nördlichen 
Halbkugel des Himmelgewölbes handelt. Die einzelnen Details sind anhand der 
Beschreibungen jener Dichter zu verstehen, die einen wesentlichen Beitrag zur 
Entwicklung und Festigung der Ikonographie der Jahreszeitenpersonifikationen 
während des Hellenismus leisteten: Es handelt sich nicht nur um Kallimachos und 
Theokritos, sondern auch um den berühmten Astronomen, Aratos, dessen Werk über 
die Himmelserscheinungen, P h a in o m e n a , Darstellungen enthalten haben dürfte, die 
wohl die zeitgenössischen Beschreibungen der Horen, die mit den hellenistischen 
Kunstwerken gut zu vergleichen sind, beeinflusst haben.14

Es wird auf dem Deckengemälde von B r ig e t io  eine durch ein göttliches Wesen 
beherrschte kosmische Harmonie, eine Weltordnung dargestellt, die durch die 
zyklische Wiederkehr der Jahreszeiten begreiflich, beschreibbar und darstellbar 
wurde. Dieses göttliches Wesen könnte — laut z. B. Zenon und Chrysippos -  eine 
p n e u m a  oder d iv in a  m e n s  gewesen sein, welche die ganze Welt in Einklang, 
sy m p a th e ia , brachte. Oder wie es z. B. Cicero formulierte: . . .s o le m , lunam  s te lla sq u e ,

10 S. bei Schwinzer 1979, 87-90, bzw. M. Schleiermacher, Die Jahreszeitenfresken von Nida-Heddemheim, KJ 
24 (1991) 213-218 ; Parrish 1984, passim; Parrish 1995, passim.
11 Parrish 1984, 13. ebda: “In general, therefore, the seasons represented notions o f recurrent happiness and 
well-being -  pleasurable thoughts for the private mosaic-owner”; Schwinzer 1979, 94: “als Ausdruck von 
Lebensgenuß”. S. noch op. eil. 87-90, Kat. Nr. 22-24, z. B. Casa dei Vettä, großes triclinium (Q) und das sog. 
Ixionszimmer (ebenfalls triclinium). Zu Mosaiken in Speisesälen s. Brandenburg 1968, 64: “gängiges Schema 
für die Dekoration von Speiseräumen”.
12 Quint. Smyrn. 4,134-136; Brandenburg 1968, 62-63.
13 A. Alfoldi, Aion in Merida und Aphrodisias, Madrider Beiträge 6, Mainz 1979, 6-7.
14 Hanfmann 1951, 112-13 (s. z. B. Kat. 13.: Tazza Farnese); D. Parrish, s.v. Annus, L!MC 1.1 (1981)799.



6 Läszlö Borhy

v id is se n t, c u m q u e  te m p o ru m  m a tu r ita te s , m u ta tio n e s  v ic is s i tu d in e s q u e  c o g n o v is se n t, 
s u s p ic a t i  e s s e n t  a l iq u a m  e x c e l le n te m  e s s e  p r a e s ta n te m q u e  n a tu r a m , q u a e  h a e c  
e jfe c is s e t,  m o v e re t, re g e r e t, g u b e r n a r e t .15 Diese d iv in a  m e n s , dieses Weltprinzip war 
manchmal mit Zeus identisch,15 16 es ordnete sogar die notwendige Arbeit in der 
Landwirtschaft an, und bestimmte im Zusammenhang damit den Wechsel der 
Jahreszeiten. Cicero formulierte es wie folgt: S a tu rn u m  a u te m  eu m  e s s e  v o lu eru n t, q u i 
cu rsu m  e t  c o n v e r s io n e m  s p a t io r u m  a c  te m p o ru m  c o n tin e r e tu n d  fügt etymologisierend 
hinzu, dass . . .S a tu rn u s  a u te m  e s t  a p p e lla tu s , q u o d s a tu r a r e tu r  a n n is ...17

Die H o r a e  werden also auf dem Deckengemälde nicht einfach als bloße 
Jahreszeitenpersonifikationen dargestellt, sondern sie fuhren das Auge des Betrachters 
in einen ganz anderen Bereich, nämlich in die himmlische Sphäre hinüber, die von der 
irdischen -  und architektonisch gesehen von den Motiven der Seitenwände -  an den vier 
Seiten durch je ein Vorhangmotiv (k a ta p e ta sm a ) getrennt werden (Abb. 2).18 In dieser 
Sphäre weisen die H o r a e  auf die zyklische, jährliche Erneuerung, also auf den Begriff 
des Jahres hin, welches erst in der römischen Kunst anhand einer komplizierten, 
allegorisch-symbolischen Bildsprache veranschaulicht werden konnte. Laut antiker 
Auffassung drehten sich die Jahreszeiten -  und dadurch das Jahr und die Zeit auch -  in 
Kreisform herum, wie es bereits Platon formulierte.19 20 Bei Cicero wird diese 
kreisförmige Bewegung mit der Bewegung des Himmels verbunden und für den 
Zeitraum eines Jahres definiert: cu m  a u te m  im p e tu m  c a e l i  cu m  a d m ir a b i l i  c e le r i ta te  
m o v e r i v e r t iq u e  v id e a m u s  c o n s ta n tis s im e  co n fic ien tem  v ic is s itu d in e s  a n n iv e r s a iia s  cum  
su m m a  s a lu te  e t  c o n s e r v a tio n e  re ru m  o m n iu m , d u b ita m u s , q u in  e a  n o n  so lu m  ra tio n e  
f ia n t ,  s e d  e tia m  e x c e l le n t i d iv in a q u e  r a t io n e l20 Seneca nannte es ro ta  a n n i, während 
Macrobius es als o r b is  a n n u s  bezeichnete.21 Laut platonischer Auffassung sind Himmel 
und Zeit gleichzeitig entstanden und existieren immer und ewiglich, wie die ewige 
Natur.22 Diese Vorstellung spiegelt sich bei Lukrez wider, der sich das Jahr, an n u s, als 
Raum, s p a t iu m , folgenderweise vorstellte: a n n u s ...  i d s p a t iu m .. .  / a n n u a  S o l  in  q u o  
c o n s u m it  te m p o r a  c u r s u . Diese Auffassung steht in engem Zusammenhang mit den 
Ewigkeitsvorstellungen, wobei die Jahreszeitenpersonifikationen des Deckengemäldes 
von B r ig e tio  als Allegorien der ewigen Zeit (gr. αιών; lat. an n u s, a e vu m , C a e lu s  A e te rn u s  
usw.) betrachtet werden können, die sich am Himmel herumdrehte.23

15 Cic. nat.deor. 1,36. Zur sympatheia vgl. L. Käkosy, Egyiptomi es antik csillaghit, Budapest 1978,271-273.
16 A. Bouche-Leclerq, L ’Astrologie grecqtte, Paris 1899,29; Hanfmann 1951,107. Zur Zyklizität und Regelung 
der Jahreszeiten s. Manil. 1,555-572 (nach Aratos); M. Erren, Die Phainomena des Aratos von Sohi. 
Untersuchungen zum Sach- und Sinnverständnis. Zeitschrift für Klassische Philologie. Einzelschriften (hrsg. 
von K. Büchner, H. Gundel, H. Nesselhauf), Heft 19, Wiesbaden 1967, 51-52: “Bauemlehrer, ...er dirigiert die 
Arbeit, indem er für jede einzelne landwirtschaftliche Arbeit den Zeitpunkt angibt”.
12 Cic. nat.deor. 2,25; Abad Casal 1990, 514, Kat. Nr. 26; Serv. Aen. 3,104: dicitur deus esse aeternitatis et 
saeculorum.
18 Nag Hammadi Codices Π.4,94,4ίΓ., zitiert bei L. Käkosy, Feny is  kaosz. A koptgnosztikus ködexek, Budapest 1984, 
88-90; s. dazu noch G. Zuntz,Αϊόη in der Literatur der Kaise/zeit, Wien 1992,44 (polyeimona) und 47 (theia Physis).
19 PI. Ti. 39d.
20 Cic. nat.deor. 2,38. Zum circulus als astrologischer Begriff s. Le Boeuffle 1987, 88-90.
21 Sen. Herc.f. 180; Macr. Sat. 1,21,13. S. noch mit weiteren Quellen bei Parrish 1995, 176.
22 PI. Ti. 38b-c; vgl. H. Leisegang, Die Begriffe der Zeit und Ewigkeit im späteren Platonismus, Münster i. W. 
1913,6.
23 Parrish 1995, 190-191.



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 7

Der Himmel stellte in der antiken Kosmologie einen Teil des Universums (gr. 
κόσμος oder ουρανός; lat. m u n d u s , m u n d u s o m n is  oder U n iversu m ) dar.24 Der Himmel 
bedeckt alles (q u o d  te g i t  o m n ia  c a e lu m ),25 und war der höchste (p a r s  m u n d i su m m a )  
bzw. am weitesten entfernte Teil der Welt (c a e lu m  ip s u m  q u o d  e x tre m u m  a tq u e  
u ltim u m  e s i ) ,26 welcher wegen der Sterne s te l l i f e r a  hieß.27 Die höchste himmlische 
Sphäre bekrönte das Weltall, weshalb diese als Kreis (c ir c u lu s) veranschaulicht wurde, 
und halo (gr. άλως) oder c o ro n a  (lat.) hieß.28 Und schließlich hier, ganz oben, befanden 
sich die als Fixsterne verewigten (k a ta s te r is m o s) mythologischen Gestalten.29

Das zentrale Medaillon des Deckengemäldes von B r ig e t io  stellt die obersten 
Sphären des Himmels, den von einem ewigen Feuer — p y r  te c h n ik o n , welches durch 
einen roten Kreis veranschaulicht wird (Abb. 1) — umgebenen Äther mit den 
Fixsternen A n d r o m e d a  und P e g a s o s  (P e g a s u s  oder H ip p o s  bzw. E q u u s) dar (gr. παρ- 
ανατέλλοντα; lat. c o n s  f e l la t io ) . Die ikonographische Ähnlichkeit Andromedas mit der 
Darstellung der Nereiden fällt ins Auge, diese Anknüpfung kann aber aufgrund der 
griechischen Mythologie leicht gefunden werden: Kassiopeia, die Mutter Andromedas 
verglich die Schönheit ihrer Tochter mit der der Nereiden, wodurch Andromeda von 
Poseidon, der mit Amphitrite, einer Nereide verheiratet war, bestraft und an eine 
Felswand gefesselt dem Ketos ausgesetzt wurde. Pegasos ist aufgrund seines goldenen 
Pferdezaumzeuges (gr. χρυσάμπυξ χαλινός), das von A th e n a  C h a lin it is  -  laut 
Pindaros30 -  an Bellerophon geschenkt wurde, bzw. aufgmnd seiner merkwürdigen, 
sogar beispiellosen Darstellungsweise vom unten, als Fixstern erkennbar.

Die zentrale Kreiskomposition in der römischen Kunst und Architektur

Die Darstellung der Kreiskomposition, genau in der Mitte des Deckengewölbes, weist 
auf enge Parallelen in der Architektur hin: Kreisförmige Öffnungen auf Kuppeln (gr. 
όπαΐον, lat. o c u lu s )  erweisen sich seit spätrepublikanischer Zeit als unerlässlicher 
Bestandteil der Thermenanlagen in Kampanien.31 Bis in die Zeit Neros verfügten

24 J. Bollok, A VI. ekloga kozmologiäjänak härtere, 41.1-2 (1997) 54-57; Vgl. Arist. cael. 2,1,283 b. 26;
Cic. Tim. 2,4. (PI. Ti. 28b) : omne igitur hoc, quicquid est, cui mundi caelique noinen indimus, uniin id est; Piin. 
nat. 2,1: mundum et hoc quodcumque nomine alio caelum appellare libuit, cuius circumflexu degunt cuncta; 
Chalc. 98 (151, 3W .): caelum quoque usurpantes mundum omnem vocamus.
25 Ov.met. 1,5.
26 Cic. div. 2,91.
27 Macr. somn. 2,4,8: prima illa stellifera (sc. sphaera), quae proprio nomine caelum dicitur; ibid. 1,11,10: 
caelum quod aplanes sphaera vocitatur... Zu den Epitheta (z. B. stellifer, stelliger, sidereus, signifer, astrifer, 
astriger, flammiger) des Wortes Himmel s. Le Boeuffle 1987, 77.
28 Sen. nat. 1,2,1: hunc (i.e. circulum) Graeci halo vocant, nos dicere coronam aptissime posswnus; Piin. nat. 
2,98: circa solis orbem ceu spiceae coronae ... Existunt eaedem coronae circa lunam et circa mobilia caeloque 
inhaerentia. Zusammenfassend s. bei Le Boeuffle 1987, 106, s.v. Corona.
29 Manit 5,616: hie dedit Andromedae caelum. Ον. fast. 5,114: ilia (i.e. Capella) dati caelumpraemia lactis habet. 
39 Pind. Ol. 13,63-86 und Paus. 2,4,1. S. dazu A. Helder, Bellerophon es Pegasos. Görög dombormu a 
Szepmüveszeti Müzeumban, OMSZME 4 (1924-1926) 1-9; N. Yalouris, Athena als Herrin der Pferde, MH  7 
(1950), 19-101, und T. Gericke, Die Bändigung des Pegasos, MDAI(R) 71 (1956) 193-201. Die typologische
Einstufung der goldenen Beschläge auf der Darstellung des Pferdes in Brigetio s. bei L. Borhy, Wandmalereien 
aus Brigetio (Komorom/Szöny-Väsärter) und der Grabhügel 2 von Inota. S. K. Palägyi (hrsg.), Akten des 4. 
Internationalen Tagung über römerzeitliche Hügelgräber, Veszprem 13-15. September 1996, BalK 5 (1997) bes. 
Abb. 2-3.



Läszlo Borhy

jedoch weder die Kuppeln, noch die Kuppelöffnungen über einen kosmologischen 
Inhalt: Darauf weisen einerseits die wenigen bekannten frühen Kuppeldekorationen,31 32 
andererseits die Beschreibungen über die Funktion der Kuppelöffnungen eindeutig 
hin.33 Erst während der Regierungszeit Neros begegnen uns solche Tendenzen, die 
darauf schließen lassen, dass Nero ganz absichtlich die sich in der Kuppel und 
Kuppelöffnung steckenden Möglichkeiten als erster der römischen Kaiser zu seiner 
Selbstdarstellung als Herrscher des Weltalls sowohl in der Kaiserpropaganda,34 als 
auch in der Architektur ausnutzte.35 Seither wurden die Kaiserpaläste, die immer über 
mindestens einen mehreckigen oder kreisförmigen, mit Kuppeln oder zumindest 
Gewölben gedeckten Festsaal verfügten, als Nachahmung des Universums in der 
kaiserzeitlichen Architektur allgemein akzeptiert.36 Die Spitze dieser Entwicklung 
erreichte die römische Architektur unter Hadrian durch die Vollendung des 
hinsichtlich seiner Proportionen bereits in der Antike als das am vollkommensten 
geltenden Pantheon in Rom. Kein einziges der einzelnen Details war in der früheren 
italisch-römischen Architekturgeschichte vorher unbekannt: Weder der kreisförmig- 
zylindrische Unterteil, der in den wohl bekannten th o lo i sogar in der stadtrömischen 
Architektur anwesend war,37 noch der Oberteil mit Kuppel und o c u lu s . Etwas ganz 
neues stellten aber die vollkommene, aufeinander bezogene Harmonie der Einzelteile 
im Inneren, bzw. die Gesamtwirkung ihres riesigen, vorher niemals errungenen und 
auch in der Antike nie übertroffenen Ausmaßes dar.38 Jener Teil, der die Phantasie der 
Besucher des Pantheons seit der Antike am meisten in Bewegung setzt, ist der o c u lu s , 
die einzige Quelle für die natürliche Beleuchtung des Inneren des Gebäudes.39 K. De 
Fine Licht — obwohl er es nicht nachweisen kann — rechnet damit, dass die 
Kuppelöffnung durch die sichtbar gewordenen Himmelserscheinungen (Licht am 
Tage und Dunkelheit in der Nacht, Sonne und Mond, die Sterne oder der Himmel

31 Zusammenfassend s. R. Staccioli, Le “rotonde” delle terme pompeiane, ArchClass 7 (1955) 75-84 und De 
Fine Licht 1966,205-206; Lucchini 1996, 83.
32 S. z. B. die Basilikathermen in Herculaneum, deren Kuppel mit in grün-blauischem Wasser schwimmenden 
Fischen bemalt wurde: Diese Dekoration erweckt die Illusion des Badens unter freiem Himmel: Lucchini 1996,83.
33 Vitr. 5,10,5: die mit einer Metallplatte (clipeus aeneus) verschließbare Kuppelöffnung diente zur Regelung 
der Temperatur und der Lichtverhältnisse in der sudatio bzw. im laconicum.
34 Dio 62,6,2: Nero ließ das purpurfarbige parapetasma über dem Zuschauerraum eines Amphitheaters mit 
seinem Bild als Wagenlenker dekorieren, wobei er mit den Attributen von Sol-Helios, mit goldenen Sternen 
umgegeben, erschien.
35 S. den heute oktogonalen, urspünglich jedoch vermutlich kreisförmigen Saal \nder Domus Aurea: Suet. Nero 
31: praecipua cenationum rotunda, quaeperpeiuo diebus ac noctibus vice mundi circumagerelur.
36 Wie A. Alföldi es formulierte: “Die Wohnung des Kosmokrators ist das Himmelsgewölbe”, Alföldi 1935, 
Insignien und Tracht der römischen Kaiser, MDAI(R) 50 (1935) 128. S. noch H. Flasche, Similitudo templi (Zur 
Geschichte einer Metapher), DVLG 23 (1949) 81-125; R. Bloch, Le symbolisme cosmique et les monuments 
religieux dans Titalle ancienne. Le symbolisme cosmique des monuments religieux. Actes de la conference 
internationale ά Rome, avril-mai 1955. Istituto italiano per il medio e estremo Oriente. Serie orientale 14, Roma 
1957, 17-29; ibid. M. Eliade, Centre du monde, temple, maison, 57-82; P. Hommel, Giebel und Himmel, in 
MDAI(I) 7 (1957) 11-55. Vgl. Ov. met. 1,170-176 und Mart. 7,56 bzw. 8,36,7-12 (bes. ebenda Zeile 12: par 
domus est caelo sed minus est domino).
37 Lucchini 1996,47-48 (z. B. Vestatempel, Tempel der Fortuna Huiusce Diei, Largo Argentina, Tempel B).
38 Durchmesser der Kuppel (gleichzeitig Höhe des Pantheons): 43.20 m; Durchmesser des oculus: 8.853 m. De 
Fine Licht 1966, passim; W.-D. Heilmeyer, Apollodorus von Damaskus, der Architekt des Pantheon, JD A I90 
(1975), 316-347; W.L. MacDonald, The Pantheon. Design, Meaning, and Progeny, London 1976; Heilmeyer 
1990,107-114; Sperlin'gT 999, passim.
39 Heilmeyer 1990, passim.



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 9

selbst) vielleicht metaphysische Gedanken in den Besuchern erweckt haben dürfte.40 
Man kann jedoch behaupten, dass solche kosmologischen Gedanken erst später, und 
nicht unbedingt bereits zur Zeit der Errichtung des Pantheons entstanden. Abgesehen 
davon, dass das Gebäude ein Spiel mit den für die am vollkommensten gehaltenen 
geometrischen Körpern (Kubus, Kugel, Halbkugel) darstellt, mit denen man sowohl 
die Schönheit, als auch die Form des Kosmos zum Ausdruck bringen konnte, dürfte es 
sich vielleicht darum gehandelt haben, dass ein in der römischen Architektur seit 
langem bekannter Bautyp in monumentalem Ausmaß ausgeführt wurde, und sich mit 
den unter Nero ins Leben gerufenen kosmologischen Symbolsystemen vereinigte.

Den einzigen Beweis für die Auffassung der Ähnlichkeit der Kuppel des 
Pantheons und des Himmels aus der Antike liefert uns Cassius Dio,41 wodurch die 
Vorstellungen vom kosmologischen Inhalt der Kuppel, die sich mit der Errichtung der 
D o m u s  A u re a  unter Nero entfalteten und mit der Vollendung des Pantheons unter Hadrian 
gefestigten, im ersten Drittel des 3. Jh.s n.Chr. schriftlich bekräftigt wurden. Die 
halbkugelförmige Kuppel, deren Querschnitt einen Halbkreis darstellt, konnte mit ihrer 
Form -  laut antiker Auffassung -  die Gestalt des Universums veranschaulichen. Auf die 
Person der Herrscher bezogen hieß es, man konnte ihre Ansprüche auf die Selbst-
verherrlichung als Kosmokrator, d.h. Herrscher des Weltalls mit der Verwirklichung der 
Kuppel und Kuppelöffnung zum Ausdruck bringen, während sie im Privatbereich mit 
solchen Deutungen wie Ewigkeit, Kontinuität und Sicherheit in Verbindung standen. 
Damit kehren wir zu den Jahreszeitenpersonifikationen auf dem Deckengemälde von 
B r ig e t io  zurück, die nicht nur die zyklische Wiederkehr der ewigen Zeit 
veranschaulichen, sondern auch auf den Raum ihrer Bewegung, den Himmel hindeuten.

Das Tonnengewölbe aus B r ig e t io : symbolischer Rundbau mit Kuppel

Die Decke des Raumes Nr. 1. im Gebäude I von B r ig e tio  weist leider keine Kuppelform 
auf. Es handelt sich dabei jedoch um ein Tonnengewölbe, deren Querschnitt -  wie im 
Falle der halbkugelförmigen Kuppeln -  einen Halbkreis darstellt (Radius: 145 cm).42 
Geht man einen Schritt weiter, kann noch eine Parallele zwischen Kuppel und

40 De Fine Licht 1966,218.
41 Dio 53,27,2.
42 Während der Restaurierung des Deckengemäldes wurden von den Restauratorinnen E. Harsänyi und Zs. 
Kurovszky solche, in die Oberfläche eingeritzten Zeichen entdeckt, die nicht nur die Rekonstruktion des 
Ablaufes der Etappen der Verfertigung des Deckengemäldes erlauben, sondern wichtige Hinweise auf das 
geometrische Grundsystem, nämlich auf die commodulatio und Quadratur des Kreises liefern. Der genau 
halbkreisförmige Querschnitt des Deckengemäldes hat einen Radius von 145 cm, der 5 moduli entspricht, da die 
eingeritzten Zeichen auf der Decke auf eine geometrische Grundeinheit von 29 cm schließen lassen, die den 
modulus der Proportionen der Bemalung der Decke darstellt. Dies weist auf ein sehr detailliert geplantes und 
wohl überlegt ausgeführtes Deckengemälde hin. Aufgrund dieser Angaben kann man vielleicht die innere Höhe 
des bemalten, und mit einem halbkreisförmigen Tonnengewölbe gedeckten Raumes theoretisch auf das Doppelte 
des Radius, d.h. auf 290 cm (10 moduli) setzen. In diesem Fall könnte sogar der halbkreisförmige Querschnitt 
theoretisch zu einem solchen Kreis ergänzt werden, der den Boden des Raumes berühren wurde. Dass solche 
Spiele mit geometrischen Formationen (Kreis und Quadrat; Kugel und Kubus) während der römischen Kaiserzeit 
existierten, beweisen nicht nur die Quellen (s. Vitr. 3,1,5-6. und Ä. Szabö, Roma quadrata, RhM 87 (1938) 160- 
169) sondern auch Bauten, wie das Pantheon in Rom (s. dazu Sperling 1999, 105, 110, Abb. 58), oder die Villa 
Hadriani in Tivoli (H. Herter, Die Rundform in Platons Atlantis und ihre Nachwirkung in der Villa Hadriani, 
Ä/iMN.F. 96 (1953) 1-20). Zu den geometrischen Zeichnungen s. Harsänyi - Kurovszky 2002, 151-169.



10 Läszlö Borhy

Abb. 5. Die dreidimensionale Vorstellung des illusionistischen tholos auf dem Deckengemälde 
von Brigetio mit kreisförmigen Architrav und illusionistischer Koppelöffnung (oculus), 

in der Mitte mit den Fixsternen Andromeda und Pegasos.

Abb. 6. Die theoretische Rekonstruktion der Höhe (290 cm) des Zimmers 
mit Tonnengewölbe mit halbkreisförmigem Querschnitt (Radius: 145 cm).



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 11

Tonnengewölbe gezogen werden: wie der o c u lu s  im Pantheon die Sterne, Himmels-
körper, mit einem Wort die himmlische Sphäre in ihrer physischen Wirklichkeit im 
Inneren eines Gebäudes zu sichtbar macht, so lässt die zentrale Kreiskomposition auf 
dem Deckengemälde von B rig e tio  wie eine illusionistische Kuppelöffiiung die höchsten 
Fixsterne der nördlichen Halbkugel, Andromeda und Pegasos erblicken. Die rote Farbe 
der Kreiskomposition (Abb. 1) weist schließlich auf den feurigen Äther, die am weitesten 
entfernte, höchste, und das Weltall bekrönende Zone des Himmels hin, während die 
Kreiskomposition selbst den Architrav eines derartigen th o lo s  darstellt, die durch vier 
geradlinigen Girlanden säulenartig an vier Konsolen unterstützt und zwischen denen mit 
vier herunterhängenden Vorhängen dekoriert wird (Abb. 5).43 Damit können wir 
behaupten, dass die Komposition des Deckengemäldes von B r ig e t io  auf dem 
Tonnengewölbe mit einer komplizierten Symbolsprache eine illusionistische Kuppel 
darstellt, wobei das Bildprogramm des Deckengemäldes eben dem Inhalt entspricht, den 
die Kuppel, mit oder ohne weitere Dekorationen, bloß mit ihrer architektonischen Form 
(auf kreisförmige Grundfläche gesetzte Halbkugel mit halbkreisförmigem Querschnitt) 
zum Ausdruck bringen kann. Halbkugelförmige Kuppel und Tonnengewölbe mit 
halbkreisförmigem Querschnitt wurden in B r ig e t io  austauschbar (Abb. 6): Da das 
gesamte Bildprogramm auf Kuppel adaptiert wurde, kam der gewölbten Fläche, die 
selbst symbolisch war, eine besondere Bedeutung zu.

Cosmas Indicopleustes: Die symbolische Kuppel als Ausdrucksform der 
Himmelssymbolik

Obwohl das Bildprogramm des Deckengemäldes von B r ig e t io  über keine genauen 
Parallelen verfügt, lassen sich die einzelnen Elemente in die Symbolsprache der 
römischen kaiserzeitlichen Kunst hervorragend einfügen und gut identifizieren bzw. 
interpretieren. Dies geht vor allem aus spätrömisch-frühbyzantinischen Kuppel-
darstellungen und Kuppelbeschreibungen eindeutig hervor. Alles, was Weltall 
(K o s m o s , O u r a n o s ) , Naturelemente (Winde, Donner, Blitz usw.), Ewigkeit (Aion, 
Nyx) und himmlische Sphären (Aither) usw. anbelangt, taucht in den symbolischen 
Darstellungen eines mit Inschriften versehenen, leider aber nur durch textliche 
Überlieferung bekannten Kuppelmosaiks vermutlich in einer Thermenanlage in 
Antiochia aus dem 6. Jh. (Abb. 7) auf.44 Diese beinahe abstrakte, mit religiösen 
Visionen durchwobene Symbolsprache kann man auch hinter den unverzierten 
Kuppeln aus dem 6. Jh. vermuten, die in Hymnen verewigt wurden 45

43 Zu dieser Agnoszierung führte mich der Hinweis von Herrn Dr. Antero Tammisto während meines 
Aufenthaltes am Institutum Classicum der Universität Helsinki im Herbst 1999, der mich darauf aufmerksam 
machte, dass die Girlanden nicht einfach als bloße, horizontal ausgebreitete pflanzliche Dekorationen, sondern 
als vertikale Säulen zu sehen sind. Für seine freundliche Hilfe möchte ich mich auch an dieser Stelle herzlichst 
bedanken.
44 loh. Gaz. 314-343. Dazu s. Friedländer 1912, 165-224.
45 Hagia Sophia in Constantinopel: Paulus Silentiarius 196-197,308-310,466-467,471-472,481-491,506-508, 
529-530, 668-672; Hagia Sophia in Edessä: Codex Vaticanus Syriacus 95, fol. 49-50; Zur Interpretation s. A. 
Dupont-Sommer, Une Hymne syriaque sur la cathedrale d ’Edesse, CArch 2 (1947) 29-39, und A. Grabar, Le 
temoignage d’une Hymne syriaque sur l’architecture de la cathedrale d ’Edesse au VIe siede sur la symbolisme 
de l’edifice chretien, CArch 2 (1947) 41-67.



12 Läszlo Borhy

Abb. 7. Die zeichnerische Rekonstruktion der Kuppelverzierung (Mosaik? Gemälde?) 
der Badeanlage (?) in Antiochia (?) aufgrund der Beschreibung von Joannes Gazaeus aus dem 6. Jh.

Zu dieser Reihe von Decken- und Kuppelverzierungen schließt sich die in 
seinem Werk T o p o g r a p h ia  C h r is t ia n a  verfertigte Zeichnung des Cosmas Indico- 
pleustes an (Abb. 8),46 welche seine Vorstellungen vom Universum in einer ganz 
merkwürdigen Form zeigt. Im Buch IV handelt es sich um eine rechteckige, 
zimmerartige Darstellung, welche oberhalb durch eine Wölbung abgeschlossen 
(k a m a r a , k a m a r o e id e s ) wird, und sie auf diese Art und Weise den o u r a n o s
veranschaulicht. Während einige Einzelheiten -  wie die Längs- und Schmalseiten des 
Zimmers (von Cosmas als o ik o s  und th o lo s  bezeichnet) als Himmelsrichtungen, 
Ozean, Erde, Sonne usw. -  durch Inschriften angedeutet werden, taucht ebenfalls eine 
gut lesbare Symbolsprache auf, deren Elemente teilweise mit einigen Darstellungen 
aus der älteren Kaiserzeit, und auf diese Weise mit einigen Details auf dem 
Deckengemälde von B r ig e t io , verglichen werden können.

Cosmas unterscheidet die Sphären des Himmels, wobei er von einer unteren 
und oberen Zone spricht: In der erst benannten wohnen die Menschen und die Engel, 
die letztere gehört dem Herrscher des Ouranos. Diese zweifache Teilung erinnert uns 
an die Struktur des Deckengemäldes von B r ig e t io ,  wobei zwischen Aer (untere 
Sphäre) und Äther (oberste Sphäre) durch blaue und rote Farbe ein Unterschied

46 Cosm. Ind. 4,2-3. S. dazu die Kritik von Photios in Bibi. 36; W. Wolska, La topographie chretienne de Cosmas 
Indicopleustes. Theologie et Science au VI siede, Bibliotheque byzantine 3, Paris 1962,112,143, und W. Wolska- 
Conus, Cosmas Indicopleustes. Topographie chretienne I, Sources chretiennes 141, Paris 1968, 531-569.



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 13

Abb. 8. Das kosmologische Zimmer von Cosmas Indicopleustes.

gemacht wurde (Abb. 9). Die oberste Zone mit den Fixsternen Andromeda und 
Pegasos im illusionistischen o c u lu s  weist auf den Himmel hin; bei Cosmas wird diese 
Sphäre auf dem Tonnengewölbe mit goldenen Sternen auf dunkelblauem Hintergrund 
veranschaulicht.

Es gibt aber ein weiteres wichtiges gemeinsames Element zwischen den beiden, 
eine Zeitspanne von ungefähr 300 Jahre überbrückenden Darstellungen. Es handelt 
sich nämlich um die Kreiskomposition in der Mitte beider Deckengemälde: in 
B r ig e t io  mit den Fixsternen Andromeda und Pegasos, und auf der Decke des 
kosmologischen Zimmers von Cosmas Indicopleustes mit der Büste von Christus in 
der Mitte (Abb. 8-9). Es besteht darüber kein Zweifel, dass diese letztgenannte 
Kreiskomposition sich vom (Pseudo-)Oculus der heidnischen Kunst ableiten lässt: 
Während im Falle des Deckengemäldes von B r ig e t io  durch die Himmelssymbolik 
(Vorhangmotiv, Vier Jahreszeiten, blaue Luft, roter Äther, Andromeda, Pegasos) der 
Raum der Bewegung der ewigen Zeit, und dadurch die Ewigkeit erscheint, wird auf der 
Zeichnung von Cosmas Indicopleustes durch die goldenen Sterne auf dunkelblauem 
Hintergrund ebenfalls der Himmel, durch den o c u lu s  mit der Büste von Christus aber 
der Raum des ewigen Lebens symbolisiert.

Wie vorher erörtert, weisen gewölbte Decken, so auch beide Tonnengewölbe auf 
die Symbolsprache der Kuppeln hin: Während das Deckengemälde von B r ig e t io  mit 
Hilfe der Mittel der Kunst einen horizontal ausgebreiteten illusionistischen th o lo s  mit 
girlandenartigen Säulen, Architrav und o cu lu s  auf einer nicht darstellbaren, illusionis-



14 Läszlö Borhy

tischen Kuppel zu veranschau-
lichen versucht, liefern die 
detaillierten Kommentare des 
Cosmas Indicopleustes zu seinen 
eigenen Zeichnungen wichtige 
Hinweise auf die Grenzen und 
Schwierigkeiten der Darstellung 
bzw. Beschreibung derartiger 
symbolischen Flächen: Die von 
ihm verwendete Terminologie zur 
Bezeichnung dieses gewölbten 
Raumes (k a m a r a , k a m a r o e id e s ) ,
schwankt nämlich zwischen o ik o s
und th o lo s .

Die Jahreszeitenpersonifi-
kationen am Rande des gesamten 
Tonnengewölbes sind als Über- 
führungsmotive in die himm-
lische Sphäre zu interpretieren, 
die durch ihr Wesen auf den 
Raum der ewigen Zeit, d.h. auf 
den Himmel und auf das Weltall 
mit dem Äther einerseits, mit den 

beiden obersten Fixsternen andererseits hindeuten. Das Deckengemälde trägt einen 
tiefen sophistischen, kosmologischen Sinn, der der Weltanschauung jener Epoche, 
d.h. Ende des 2./erstes Drittel des 3. Jh.s n.Chr., vollkommen entspricht, wobei die 
Verehrung der anthropomorphen Gottheiten durch die von Naturkräften und 
Elementen teilweise abgelöst wurde.47 Wie K. Lehmann hinsichtlich der weiteren 
Entwicklungsgeschichte sehr treffend formulierte: ’’All these are expressions of the 
systematic Byzantine mind. But the basic idea of this vision of an intellectualized and 
spiritualized heaven on the dome, like that of many of its individual elements, is clearly 
rooted in a now aging antique tradition.”48

Abb. 9. Die zeichnerische Rekonstruktion 
des Zimmers von Brigetio mit Deckengemälde 
auf dem Tonnengewölbe mit halbkreisförmigem 

Querschnitt.

Lehrstuhl für Archäologie der Antike 
Eötvös-Loränd - Universität, Budapest

47 Die Wandmalereien sind der letzten Bauphase des Hauses zuzuschreiben. Die absolute Chronologie kann 
durch Terra Sigillata-Funde, die im Terrazzo-Boden der letzten Bauphase ans Tageslicht kamen, nur ungefähr 
bestimmt werden: unter den Ziegel- und Steinbrocken des Gehniveaus sind auch einige Fragmente von 
Sigillatagefäßen gefunden worden, die aus rheinländischen Werkstätten stammen, und das letzte Drittel des 2. 
Jh.s n.Chr. als terminus a quo liefern. Die obersten Schichten der gesamten Grabung enden mit spätseverischen 
Münzen (Elagabal, Severus Alexander), die als terminus ante quem für die Datierung der Wandmalereien, 
zumindest in diesem Raum des Hauses, herangezogen werden können. .
48 K. Lehmann, The Dome of Heaven, Modern Perspectives in Western Art History. An Anthology o f  20th- 
century Writings on the Visual Arts. W. E. Kleinbauer (ed.), New York 1971,252.



Ewige Zeit -  Ewiges Leben 15

Bibliographie

A A rc h H u n g  = A c ta  A r c h a e o lo g ic a  A c a d e m ia e  S c ien tia ru m  H u n g a r ic a e  
Abad Casal 1990 = L. Abad Casal, s.v. Horae, L I M C 5.1, 1990,510-538.
A JA  = A m e r ic a n  J o u r n a l o f  A rch a eo lo g y )
Alföldi 1949-1950 = A. AlfÖldi, Die Geschichte des Throntabemakels, N o ttv C lio  1-2 

(1949-1950)537-566.
A n tT a n  = A n tik  T a n u lm ä n yo k  
A n tT a r d =  A n tiq u ite  T a rd ive  
A r c h C la s  =  A r c h e o lo g ia  C la s s ic a  
B a l K =  B a lä c a i  K ö z le m e n y e k
B M C  =  C o in s  o f  th e  R o m a n  E m p ir e  in  th e  B r it is h  M u seu m
Brandenburg 1968 = H. Brandenburg. Bellerophon Christianus? Zur Deutung des 

Mosaiks von Hinton St. Mary und zum Problem der Mythendarstellungen in 
der kaiserzeitlichen dekorativen Kunst, R Q A  63 (1968) 49-86.

C A rch  = C a h ie rs  a rc h e o lo g iq u e s
De Fine Licht 1966 = K. De Fine Licht, T h e  R o tu n d a  in R o m e . A  S tu d y  o f  H a d r ia n  ’s  

P a n th e o n , Jutland Archaeological Society Publications VIII, Copenhagen 
1966.

D V L G  =  D e u tsc h e  V ie r te lja h re ssc h r if tfü r  L ite ra tu rw isse n sc h a ft u n d  G e is te sg e sc h ic h te  
E A A  =  E n c ic lo p e d ia  d e l l ’A r te  A n tic a , C la s s ic a  e  O r ie n ta le
Friedländer 1912 = P. Friedländer, J o h a n n e s  vo n  G a za  u n d  P a u lu s  S ile n t ia r iu s .  

K u n s tb e s c h r e ib u n g e n  ju s t i n ia n i s c h e r  Z e it . Sammlung wissenschaftlicher 
Kommentare zu griechischen und römischen Schriftstellern, Leipzig - Berlin 
1912.

Hanfmann 1951 = G.M.A. Hanfmann, T h e S e a so n  S a rc o p h a g u s  in  D u m b a r to n  O a k s  
I—II, Cambridge MA 1951.

Harsänyi - Kurovszky 2002 = E. Harsänyi & Zs. Kurovszky, Traces of geometric 
constructions on the second century A.D. Roman ceiling composition of Szony, 
A A rc h H u n g  53 (2002) 151-169.

Heilmeyer 1990 = W.-D. Heilmeyer, Über das Licht im Pantheon, L ic h t  
u n d  A r c h i te k tu r . Schriften des Seminars für Klassische Archäologie der 
Freien Universität Berlin. Heilmeyer & W. Hoepfner (hrsg.), Tübingen 1990, 
107-114.

J D A I  =  J a h rb u c h  d e s  D e u ts c h e n  A rc h ä o lo g is c h e n  In s titu ts  
K J =  K ö ln e r  J a h rb u c h  f ü r  Vor- u n d  F rü h g e sc h ic h te
Le Boeuffle 1987 = A. Le Boeuffle, A s tro n o m ie , a s tro lo g ie . L e x iq u e  la tin , Paris 1987. 
L F  =  L is ty  F ilo lo g ic k e
L I M C  = L e x ic o n  Ic o n o g r a p h ic u m  M y th o lo g ia e  C la s s ic a e
Lucchini 1996 = F. Lucchini, P a n th e o n , Monument! dell’architettura 1, Roma 1996. 
M D A I(I )=  M itte ilu n g e n  d e s  D e u ts c h e n  A rc h ä o lo g isc h e n  In s ti tu ts  (A bt. I s ta n b u l)  
M D A I(R )=  M itte ilu n g e n  d e s  D e u ts c h e n  A rc h ä o lo g isc h e n  In s ti tu ts  (R öm . A b t.)
M H =  M u seu m  H e lv e tic u m  
N o u v C lio  = N o u v e lle  C lio  
N P  = D e r  N e u e  P a u ly
O M S Z M E  = O r s z ä g o s  M a g y a r  S z e p m ü v e s z e t i  M itzeu m  E v k ö n y v e i
Parrish 1984 = D. Parrish, S e a so n  M o s a ic s  o f  R o m a n  N o rth  A fr ic a , Rome 1984.



16 Läszlo Borhy

Parrish 1995 = D. Parrish, The Mosaic of Aion and the Seasons from Hai'dra (Tunisia): 
An Interpretation of Its Meaning and Importance, A n tT a rd  3(1995) 167-191.

R A r q  =  R e v is ta  d e  A rq u e o lo g ia
R E  = P a u ly  - W isso w a , R e a le n c y c lo p ä d ie  d e r  c la s s is c h e n  A lte r tu m s w is s e n s c h a f t
R h M =  R h e in isc h e s  M u seu m
R Q A  =  R ö m is c h e  Q u a r ta l s c h r i f t  f ü r  c h r i s t l ic h e  A l te r tu m s k u n d e  u n d  f ü r  K ir c h e n -

g e s c h ic h te
Schwinzer 1979 = E. Schwinzer, S c h w e b e n d e  G r u p p e n  in  d e r  p o m p e ja n is c h e n  

W a n d m a lere i. Beiträge zur Archäologie 11. R. Hampe, T. Hölscher & E. Simon 
(hrsg.), Würzburg 1979.

Sperling 1999 = G. Sperling, D a s  P a n th e o n  in  R o m a . A b b i ld  u n d  M a ß  d e s  K o s m o s , 
Neuried 1999.




