PAPERS AND MONOGRAPHS OF THE FINNISH INSTITUTE AT ATHENS VOL.1X

THE EASTERN MEDITERRANEAN
IN THE LATE ANTIQUE AND
EARLY BYZANTINE PERIODS

Edited by
Maria Gourdouba, Leena Pietila-Castrén and Esko Tikkala

HELSINKI 2004



©Suomen Ateenan-instituutin sditié (Foundation of the Finnish Institute at Athens), Helsinki 2004

ISSN 1237-2684
ISBN 951-98806-3-1

Printed in Greece by D. Layias — E. Souvatzidakis S.A., Athens 2004

Cover: Detail of a map by Nicolas Sanson D’ Abbeville, Paris 1665. Finnish Institute at Athens



Contents

Preface

LASZLO BORHY

SEPPO HEIKKINEN

GUNNAR AF HALLSTROM

STEFANIE A.H. KENNELL

GEORGIOS PALLIS

IOANNIS VOLANAKIS

List of Figures

Ewige Zeit — Ewiges Leben: Das Deckengemilde
aus Brigetio und das kosmologische Zimmer
des Cosmas Indicopleustes

The Poetry of Venantius Fortunatus:
The Twilight of Roman Metre

From Chaos to Cosmos — Interpreting
the Hierarchies of Pseudo-Dionysius

Latin Bishops and Greek Emperors: Ennodius’
Missions to Constantinople

The Early Christian Attica: the Area of Maroussi

Frithchristliche Monumente auf der
Insel Rhodos — ein Uberblick

17

33

4]

59

75

95



Ewige Zeit — Ewiges Leben:
Das Deckengemilde aus Brigetio und das kosmologische
Zimmer des Cosmas Indicopleustes®

Laszl6 Borhy

Fundumstinde und Struktur

In den Jahren 1994-1996 wurden teilweise zusammenhéngende Fragmente eines
Deckengemildes in der Zivilstadt von Brigetio (heute Komarom/Szény; Fundort
Vasartér) in einem Wohnhaus (Gebdude Nr. I, Raum Nr. [ und Nr. 2.) freigelegt.!
Zwar lagen die Fragmente in zwei nebeneinander liegenden Rdumen, doch gehérten
sie, wie sich im Laufe der Restaurierung im Sommer 1998 herausstellte, zum
Tonnengewdlbe des Raumes Nr. 1. Die zerstreute Lage der Malereien der eingestiirzten
Decke ist durch spétere Storungen zu erklaren.

In der Mitte der Decke ist im weiflen Hintergrund als Grundfliche ein
kreisformiges Medaillon (Durchm.: 160 cm) zu sehen (Abb. 1), dessen Rahmung aus
breiteren hellblanen (auflen) und roten Kreislinien (innen) mit einem schmalen
Streifen (Farbe identisch mit der Grundfldache) dazwischen besteht. In der Mitte der
Kreiskomposition ist eine halbnackte weibliche Gestalt mit flatterndem griinen Mantel
dargestellt, die neben einem nach rechts schreitenden Pferd schwebt. Das Pferd ist in
auflergewdhnlicher Position von unten zu sehen. Sein Maul und das Gesicht der Frau
werden einander zugewendet, wobei das am Ziigel gehaltene Pferd nach hinten schaut.
In den vier Ecken der Decke sind die Personifikationen der vier Jahreszeiten (Horae)
als Biisten dargestellt (Abb. 2). Unter den vier Panthern (Abb. 3) der vier Langsseiten
istje ein griines, mit roten Streifen dekoriertes Vorhangmotiv zu beobachten, das unten
durch einen roten Streifen abgeschlossen wird. Dieser Streifen schlieft die Wolbung
des Tonnengewdlbes ab, darunter fangt die Wand an.

* Diese Studie, die ich als Forschungsstipendiat der Alexander von Humboldt-Stiftung im Seminar fiir Alte
Geschichte der Universitidt Heidelberg verfasst habe, stellt die iiberarbeitete und erweiterte Variante meincs am
13. Miérz 2002 in Athen, am Finnischen Archdologischen Institut gehaltenen Vortrages dar. Fiir dic Einladung
nach Athen und die Méglichkeit der Verdffentlichung dieses Vortrages bin ich Frau Direktorin Dr. Leena Pietilé-
Castrén zu Dank verpflichtet.

! Zu den seit 1992 laufenden Grabungen und zu den Wandmalereien L. Borhy, Pannoniai falfestmény, A Négy
Evszak, az 1dé és a csillagok dbrazoldsa a brigetiéi mennyezetfestményen, Budapest 2001, mit simtlicher
Literatur bis 2000; L. Borhy, Die Personifikationen der Vier Jahreszeiten (Horae) auf dem rémischen
Deckengemiilde von Brigetio/Visartér, Anodos. Studies of Ancient World 2 (2002) 41-51; L. Borhy, Die
Kosmologie des Deckengemildes aus Brigetio (FO: Komarom/Szény-Vasartér), Plafonds ef voiites a I'épogue
antique. Résumes du Ville Collogue International de I'Association Internationale pour la Peinture Murale
Antique (Budapest-Veszprém, 15-19 mai 2001). L. Borhy (éd.), Budapest 2001, 9-10; L. Borhy, Hellenistische
Kosmologie auf einem provinzialrémischen Deckengemiilde aus Brigetio (FO: Komarom/Szdny-Vasartér,
Ungarn), Anodos. Studies of Ancient World 1 (2001) 27-31; Harsényi - Kurovszky 2002, 151-169.



Laszlo Borhy

Abb. 1. Die zentrale Kreiskomposition des Deckengemaldes in
der Ausstellung des Klapka-Gyorgy -Museums, Komarom.

Abb. 2. Zeichnerische Rekonstruktion des Deckengemiildes von Brigetio.



Ewige Zeit — Ewiges Leben 3

Vier Jahreszeiten: Himmels- und Zeitsymbolik

Die Darstellung der Jahreszeiten entspricht vollkommen jener Ikonographie, die sich
bis zur rémischen Kaiserzeit herauskristallisierte und schematisierte. Typologisch
gehoren sie zu den weiblichen Portritbiisten mit den fiir die gegebene Jahreszeit
charakteristischen Friichten als Attributen im Haar, die sowohl auf Mosaiken und
— — - Wandmalereien, bzw. auf Reliefs
vorkommen:?2 Der fragmenta-
rische Kopf des Frithlings (Ver)
triagt hochstwahrscheinlich einen
Blumenkranz (Abb. 4a), die Haare
des Sommers (4estas) werden mit
einem Kranz aus Getreidedhren
geschmiickt (Abb. 4b), im Haar
des Herbstes (Autumnus) sind
Weintrauben sichtbar (Abb. 4c).
Der Kopf des Winters (Hiems)
wird durch ein Tuch bedeckt
(Abb. 4d). Sie sind jung und
wunderschdn,? mit rosiger Haut.4
Sommer und Herbst tragen einen
Ohrring aus Goldfaden mit einer
Perle (Abb. 4b und 4c), wodurch
sie eindeutig als weibliche
Jahreszeitenpersonifikationen
(Horae) zu identifizieren sind.
Obwohl einige Forscher
aus der Zahl der Jahreszeitenper-
sonifikationen darauf schlief3en,
dass sie sich als ideale Dekora-
e g tionen fiir die Ecken viereckiger
Abb. 3. Darstellung eines der vier Panther Raume oder viereckiger bzw.
auf dem Deckengemilde. quadratischer Fldchen eignen,>
kénnen wir im Falle des an-
spruchsvoll ausgefiihrten Deckengeméldes von Brigetio mit Recht behaupten, dass
sich hinter der Darstellung der Horae ein tieferer Sinn verbirgt.

2. Abad Casal 1990, 523-524 und 536: “Busts with attributes only in the hair”, mit weiteren Gruppen. Zu den
Jahreszeitenpersonifikationen zusammenfassend s. A. Rapp, s.v. Horai, Ausfiihrliches Lexikon der griechischen
und romischen Mythologie. W.H. Roscher (hrsg.), Leipzig 1886-1890, 2712-2741; P. Stengel, s.v. Horai, RE 8.2
(1913)2300-2313; E. Simon, s.v. Stagioni, 44 7 (1966) 468-473; Th. Heinze, s.v. Horai, NP 5 (1998) 716-717.
Weiterhin s. Hanfmann 1951 und die Monographie von F. Matz, Ein rémisches Meisterwerk: Der
Jahreszeitensarkophag Badminton - New York, Berlin 1958, und M. Lawrence, Season Sarcophagi of
Architectural Type, 4J4 62 (1958) 273-295; R. Ling, The Seasons in Romano-British Mosaic Pavements,
Britannia 14 (1983) 13-22 und M. Dufkov4, Noch zu Jahreszeiten-Sarkophagen, LF 115 (1992) 161-163.

3 Quint. Smyrn. 1,50-51,4,142; Pollux 8,106, Anth. Pal. 5,70.

4 Nonnos, Dion. 11,487; 47,90.

S Dazus. Parrish 1984, 13.



4 LaszIlé Borhy

Abb. 4c. Herbst. Abb. 4d. Winter.

Die Jahreszeitenpersonifikationen in der offiziellen kaiserzeitlichen Kunst—u.a.
auf der Ara Pacis,b auf Miinzen,” Triumphbdgen® — betonen die allgemeine, durch die
Siege der Kaiser errungene Sicherheit des Romischen Imperiums und seiner Bewohner.
In der Spitantike bekommen die Jahreszeitenpersonifikationen eine eher allegorische
Deutung, wie aus einem Blatt der Notitia Dignitatum hervorgeht: Die allegorische
Darstellung der Divina Electio wird um die vier Ecken durch die Personifikationen der
Vier Jahreszeiten begleitet, die das ewige Bestehen des unerschiitterlichen Rémischen
Reiches verkiinde.? Die Jahreszeitenpersonifikationen waren aber auch in der

6 T. De Hammond, Pax Augusta and the Horai on the Ara Pacis, AJ4 94 (1990) 663-677.

7 8. seit Hadrian: BMC 111, S. CXXXI 278 No. 312, pl. 52, 10: S4EC(ulum) AUR(eum). Jahreszeiten-
personifikationen zusammen mit anderen Begriffen, wie z. B. felicitas temporum, saeculi felicitas, felicia
tempora usw. bei Parrish 1984, 13 und Abad Casal 1990, 519-520 mit weiterer Literatur.

8 Auf Triumphbdgen das erstc Mal in Beneventum dargestellt: M. Rotili, L’Arco di Traiano a Benevento, Roma
1972, 76, Tav. XLIX-LIL Sie tauchen auch in Rom auf den Triumphbdgen des Septimius Severus bzw.
Konstantin I auf: R. Brilliant, The Arch of Septimius Severus in the Roman Forum, Rome 1967, 120; H.P.
L’Orange & A. v. Gerkan, Der spdtantike Bildschmuck des Konstantinbogens, Berlin 1939, 159.

9 Not. dign. 45; P.C. Berger, The Insignia of the Notitia Digvitatum. A Contribution to the Study of Late Antique
Hlustrated Manuscripts, New York-London 1981, 134-141, Fig. 45; C. Neira Faleiro, Crisis y declive del imperio
romano en coordenadas textuales. La Notitia Dignitatum, RArg 18.198 (1997) 40-42. Zu den Darstellungen s.
folgende Manuskripte : Monacensis. Clm. 10291, fol. 200r; Paris, Bibliothéque Nationale, M. 3. d. 151.a. Eine
Facsimile-Ausgabe der editio princeps der Notitia Dignitatum (Basel 1552, herausgegeben in der Druckerei von
Hieronymus Frobenius von Sigismundus Gelenius) s. neuerdings von L. Borhy, Notitia utraque cum Orientis
tum Occidentis ultra Arcadii Honoriique Caesarum tempora, Budapest 2003, bes. S. 82-83 mit weiterer Literatur.
Der nimbus als Attribut der Jahreszeitenpersonifiktationen, s. z. B. Sens, Musée Municipal, polychromes Mosaik
(225-275 n.Chr.), zitiert bei Abad Casal 1990, 536.



Ewige Zeit— Ewiges Leben 5

Privatsphére auf Mosaiken, in Wandmalereien und auf Deckengemélden anwesend.!?
In Speisesilen dargestellte Horae wiesen ohne politischen Inhalt auf den Reichtum des
Villenbesitzers hin.!! Im triclinium des Kaiserpalastes von Ravenna wird diese
Deutung auch inschriftlich bekriftigt: Sume quod autumnus quod / ver quod bruma
quod aestas / alternis reparant et/ toto creant in orbe.12

Die Interpretation der Jahreszeitenpersonifikationen auf dem Deckengemilde
von Brigetio hat aber mit der offiziellen Kunst oder mit den oben geschilderten
Deutungen nichts zu tun. Da sie die Schliisselfiguren fiir das Verstehen der
Darstellungen des Deckengemaildes von Brigetio darstellen, miissen wir uns im
folgenden mit einem ihrer Aspekte nédher beschéftigen.

Es konnte kein Zufall gewesen sein, dass die Herauskristallisierung der
Ikonographie der Darstellung der Vier Jahreszeiten im Hofe jenes Ptolemaios
Philadelphos II stattfand, dessen festliche Prozession, bei der die jungen, weiblichen
Gestalten der Horai in ihrer endgiiltig gefestigten Form bzw. mit den Friichten als
Attributen das erste Mal erschienen, von A. Alfoldi folgenderweise charakterisiert
wird: “Was die Symbolgestalten der Jahreszeiten anbelangt, so ist ihre Anwendung in
der Kunstsymbolik durch die frithen Diadochen im Rahmen der Schaustellung der
kosmischen Gliickstraume in der authentischen Beschreibung der Aufziige des
Ptolemaios Philadelphos gesichert™.13 Auch wir sollten hinter der Darstellung der
Horae in Brigetio kosmologische Zusammenhénge suchen.

Bei der Analyse der allegorischen Sprache des Deckengemaldes stellte sich
heraus, dass es sich bei der Gesamtkomposition um die Darstellung der nérdlichen
Halbkugel des Himmelgewolbes handelt. Die einzelnen Details sind anhand der
Beschreibungen jener Dichter zu verstehen, die einen wesentlichen Beitrag zur
Entwicklung und Festigung der Ikonographie der Jahreszeitenpersonifikationen
wihrend des Hellenismus leisteten: Es handelt sich nicht nur um Kallimachos und
Theokritos, sondern auch um den beriihmten Astronomen, Aratos, dessen Werk tiber
die Himmelserscheinungen, Phainomena, Darstellungen enthalten haben diirfte, die
wohl die zeitgendssischen Beschreibungen der Horen, die mit den hellenistischen
Kunstwerken gut zu vergleichen sind, beeinflusst haben.!4

Es wird auf dem Deckengemalde von Brigetio eine durch ein gottliches Wesen
beherrschte kosmische Harmonie, eine Weltordnung dargestellt, die durch die
zyklische Wiederkehr der Jahreszeiten begreiflich, beschreibbar und darstellbar
wurde. Dieses gottliches Wesen kdnnte — laut z. B. Zenon und Chrysippos — eine
pneuma oder divina mens gewesen sein, welche die ganze Welt in Einklang,
sympatheia, brachte. Oder wie es z. B. Cicero formulierte: ...solem, lunam stellasque,

10°S. bei Schwinzer 1979, 87-90, bzw. M. Schleiermacher, Die Jahreszeitenfresken von Nida-Heddernheim, K/
24 (1991)213-218 ; Parrish 1984, passim; Parrish 1995, passim.

I parrish 1984, 13. ebda: “In general, therefore, the seasons represented notions of recurrent happiness and
well-being — pleasurable thoughts for the private mosaic-owner”; Schwinzer 1979, 94: “als Ausdruck von
LebensgenuB8”. S. noch op. cit. 87-90, Kat. Nr. 22-24, z. B. Casa dei Vettii, groBes triclinium (Q) und das sog.
Ixionszimmer (ebenfalls /riclinium). Zu Mosaiken in Speisesilen s. Brandenburg 1968, 64: “géingiges Schema
fiir die Dekoration von Speiseriumen”.

12 Quint. Smyrn. 4,134-136; Brandenburg 1968, 62-63.

13 AL AlfSldi, dion in Mérida und Aphrodisias, Madrider Beitrige 6, Mainz 1979, 6-7.

14 Hanfmann 1951, 112-13 (s. z. B. Kat. 13.: Tazza Farnese); D. Parrish, s.v. Annus, LIMC 1.1 (1981) 799.



6 Laszlé Borhy

vidissent, cumque temporum maturitates, mutationes vicissitudinesque cognovissent,
suspicati essent aliquam excellentem esse praestantemque naturam, quae haec
effecisset, moveret, regeret, gubernaret.'> Diese divina mens, dieses Weltprinzip war
manchmal mit Zeus identisch,!¢ es ordnete sogar die notwendige Arbeit in der
Landwirtschaft an, und bestimmte im Zusammenhang damit den Wechsel der
Jahreszeiten. Cicero formulierte es wie folgt: Saturnum autem eum esse voluerunt, qui
cursum et conversionem spatiorum ac temporum contineret und fugt etymologisierend
hinzu, dass ...Saturnus autem est appellatus, quod saturaretur annis...\’

Die Horae werden also auf dem Deckengemailde nicht einfach als blofie
Jahreszeitenpersonifikationen dargestellt, sondern sie fithren das Auge des Betrachters
in einen ganz anderen Bereich, ndmlich in die himmlische Sphére hiniiber, die von der
irdischen —und architektonisch gesehen von den Motiven der Seitenwénde — an den vier
Seiten durch je ein Vorhangmotiv (katapetasma) getrennt werden (Abb. 2).!8 In dieser
Sphire weisen die Horae auf die zyklische, jahrliche Erneuerung, also auf den Begriff
des Jahres hin, welches erst in der romischen Kunst anhand einer komplizierten,
allegorisch-symbolischen Bildsprache veranschaulicht werden konnte. Laut antiker
Auffassung drehten sich die Jahreszeiten — und dadurch das Jahr und die Zeit auch — in
Kreisform herum, wie es bereits Platon formulierte.!® Bei Cicero wird diese
kreisformige Bewegung mit der Bewegung des Himmels verbunden und fiir den
Zeitraum eines Jahres definiert: cum autem impetum caeli cum admirabili celeritate
moveri vertique videamus constantissime conficientem vicissitudines anniversarias cum
summa salute et conservatione rerum omnium, dubitamus, quin ea non solum ratione
fiant, sed etiam excellenti divinaque ratione??° Seneca nannte es rota anni, wihrend
Macrobius es als orbis annus bezeichnete.?! Laut platonischer Auffassung sind Himmel
und Zeit gleichzeitig entstanden und existieren immer und ewiglich, wie die ewige
Natur.22 Diese Vorstellung spiegelt sich bei Lukrez wider, der sich das Jahr, annus, als
Raum, spatium, folgenderweise vorstellte: annus... id spatium... / annua Sol in quo
consumit tempora cursu. Diese Auffassung steht in engem Zusammenhang mit den
Ewigkeitsvorstellungen, wobei die Jahreszeitenpersonifikationen des Deckengeméldes
von Brigetio als Allegorien der ewigen Zeit (gr. aicv; lat. annus, aevum, Caelus Aeternus
usw.) betrachtet werden konnen, die sich am Himmel herumdrehte.23

15 Cic. nat.deor. 1,36. Zur sympatheia vgl. L. Kakosy, Egyiptomi és antik csiflaghit, Budapest 1978, 271-273.
16 A. Bouché-Leclerq,  'Astrologie grecque, Paris 1899, 29; Hanfmann 1951, 107. Zur Zyklizitit und Regelung
der Jahreszeiten s. Manil. 1,555-572 (nach Aratos); M. Erren, Die Phainomena des Aratos von Soloi.
Untersuchungen zum Sach- und Sinnverstandnis. Zeitschrift fiir Klassische Philologie. Einzelschriften (hrsg.
von K. Biichner, H. Gundel, H. Nesselhauf), Heft 19, Wiesbaden 1967, 51-52: “Bauernlehrer, ...er dirigiert die
Arbeit, indem er fiir jede einzelne landwirtschaftliche Arbeit den Zeitpunkt angibt”.

17 Cic. nat.deor. 2,25; Abad Casal 1990, 514, Kat. Nr. 26; Serv. den. 3,104: dicitur deus esse aeternitatis et
saeculorum.

18 Nag Hammadi Codices I1.4,94,4fF., zitiert bei L. Kakosy, Fény és kdosz. A kopt gndsztikus kodexek, Budapest 1984,
88-90; s. dazu noch G. Zuntz, Aion in der Literatur der Kaiserzeit, Wien 1992, 44 (polyeimona) und 47 (theia Physis).
19 p1. 71, 39d.

20 Cic. nat.deor. 2,38. Zum circulus als astrologischer Begriff's. Le Bocuffle 1987, 88-90.

21 Sen. Herc.f. 180; Macr. Sat. 1,21,13. S. noch mit weiteren Quellen bei Parrish 1995, 176.

22 PL. 7i. 38b-c; vgl. H. Leisegang, Die Begriffe der Zeit und Ewigkeit im spéiteren Platonismus, Miinster i. W.
1913, 6.

23 parrish 1995, 190-191.



Ewige Zeit — Ewiges Leben 7

Der Himmel stellte in der antiken Kosmologie einen Teil des Universums (gr.
xbopog oder odpavés; lat. mundus, mundus omnis oder universum) dar.24 Der Himmel
bedeckt alles (quod tegit omnia caelum),?> und war der héchste (pars mundi summa)
bzw. am weitesten entfernte Teil der Welt (caelum ipsum quod extremum atque
ultimum est),26 welcher wegen der Sterne stellifera hieB.2” Die hochste himmlische
Sphire bekronte das Weltall, weshalb diese als Kreis (circulus) veranschaulicht wurde,
und halo (gr. 8Awc) oder corona (lat.) hie3.28 Und schliefilich hier, ganz oben, befanden
sich die als Fixsterne verewigten (katasterismos) mythologischen Gestalten.29

Das zentrale Medaillon des Deckengemaildes von Brigetio stellt die obersten
Sphéren des Himmels, den von einem ewigen Feuer — pyr technikon, welches durch
einen roten Kreis veranschaulicht wird (Abb. 1) — umgebenen Ather mit den
Fixsternen Andromeda und Pegasos (Pegasus oder Hippos bzw. Equus) dar (gr. mwop-
avatéhhovra; lat. constellatio). Die ikonographische Ahnlichkeit Andromedas mit der
Darstellung der Nereiden fallt ins Auge, diese Ankniipfung kann aber aufgrund der
griechischen Mythologie leicht gefunden werden: Kassiopeia, die Mutter Andromedas
verglich die Schonheit ihrer Tochter mit der der Nereiden, wodurch Andromeda von
Poseidon, der mit Amphitrite, einer Nereide verheiratet war, bestraft und an eine
Felswand gefesselt dem Ketos ausgesetzt wurde. Pegasos ist aufgrund seines goldenen
Pferdezaumzeuges (gr. ypvodumvl yohwéc), das von Athena Chalinitis — laut
Pindaros30 — an Bellerophon geschenkt wurde, bzw. aufgrund seiner merkwiirdigen,
sogar beispiellosen Darstellungsweise vom unten, als Fixstern erkennbar.

Die zentrale Kreiskomposition in der romischen Kunst und Architektur

Die Darstellung der Kreiskomposition, genau in der Mitte des Deckengewdlbes, weist
auf enge Parallelen in der Architektur hin: Kreisformige Offnungen auf Kuppeln (gr.
omaiov, lat. oculus) erweisen sich seit spatrepublikanischer Zeit als unerlasslicher
Bestandteil der Thermenanlagen in Kampanien.3! Bis in die Zeit Neros verfiigten

24 ] Bollék, A VI. ekloga kozmoldgidjanak hattere, AntTan 41.1-2 (1997) 54-57; Vgl. Arist. cael. 2,1,283 b. 26;
Cic. Tim. 2,4. (PL. Ti. 28b) : omne igitur hoc, quicquid est, cui mundi caelique nomen indimus, unim id est; Plin.
nat. 2,1: mundum et hoc quodcumque nomine alio caelum appellare libuit, cuius circumflexu degunt cuncta;
Chalc. 98 (151, 3W.) : caelum quoque usurpantes mundum omnem vocamus.

25 Ov. met. 1,5.

26 Cic. div. 2,91.

27 Macr. somn. 2,4,8: prima illa stellifera (sc. sphaera), quae proprio nomine caelum dicitur; ibid. 1,11,10:
caelum quod aplanes sphaera vocitatur... Zu den Epitheta (z. B. stellifer; stelliger, sidereus, signifer, astrifer
astriger; flammiger) des Wortes Himmel s. Le Boeuffle 1987, 77.

28 Sen. nat. 1,2,1: hunc (i.c. circulum) Graeci halo vocant, nos dicere coronam aptissime possumus; Plin. nat.
2,98: circa solis orbem ceu spiceae coronae ... Existunt eaedem coronae circa lunam et circa mobilia caeloque
inhaerentia. Zusammenfassend s. bei Le Boeuffle 1987, 106, s.v. Corona.

29 Manil. 5,616: hic dedit Andromedae caelum. Ov. fast. 5,114 : illa (i.e. Capella) dati caelum praemia lactis habet.
30 Pind. OI. 13,63-86 und Paus. 2,4,1. S. dazu A. Hekler, Bellerophon és Pegasos. Gérdg dombormi a
Szépmiivészeti Miizeumban, OMSZME 4 (1924-1926) 1-9; N. Yalouris, Athena als Herrin der Pferde, MH 7
(1950), 19-101, und T. Gericke, Die Bindigung des Pegasos, MDAI(R) 71 (1956) 193-201. Die typologische
Einstufung der goldenen Beschlige auf der Darstellung des Pferdes in Brigetio s. bei L. Borhy, Wandmalereien
aus Brigetio (Komorom/Szony-Vasartér) und der Grabhiigel 2 von Inota. S. K. Palagyi (hrsg.), Akten des 4.
Internationalen Tagung iiber romerzeitliche Hiigelgraber; Veszprém 13-15. September 1996, BalK 5 (1997) bes.
Abb. 2-3.



8 Laszlé Borhy

jedoch weder die Kuppeln, noch die Kuppeloffnungen {iber einen kosmologischen
Inhalt: Darauf weisen einerseits die wenigen bekannten frithen Kuppeldekorationen,32
andererseits die Beschreibungen iiber die Funktion der Kuppeléffnungen eindeutig
hin.33 Erst wihrend der Regierungszeit Neros begegnen uns solche Tendenzen, die
darauf schlieBen lassen, dass Nero ganz absichtlich die sich in der Kuppel und
Kuppeloffnung steckenden Moglichkeiten als erster der rémischen Kaiser zu seiner
Selbstdarstellung als Herrscher des Weltalls sowohl in der Kaiserpropaganda,34 als
auch in der Architektur ausnutzte.35 Seither wurden die Kaiserpalidste, die immer iiber
mindestens einen mehreckigen oder kreisformigen, mit Kuppeln oder zumindest
Gewdolben gedeckten Festsaal verfiigten, als Nachahmung des Universums in der
kaiserzeitlichen Architektur allgemein akzeptiert.3¢ Die Spitze dieser Entwicklung
erreichte die rémische Architektur unter Hadrian durch die Vollendung des
hinsichtlich seiner Proportionen bereits in der Antike als das am vollkommensten
geltenden Pantheon in Rom. Kein einziges der einzelnen Details war in der fritheren
italisch-réomischen Architekturgeschichte vorher unbekannt: Weder der kreisformig-
zylindrische Unterteil, der in den wohl bekannten tholoi sogar in der stadtrémischen
Architektur anwesend war,37 noch der Oberteil mit Kuppel und oculus. Etwas ganz
neues stellten aber die vollkommene, aufeinander bezogene Harmonie der Einzelteile
im Inneren, bzw. die Gesamtwirkung ihres riesigen, vorher niemals errungenen und
auch in der Antike nie {ibertroffenen Ausmalles dar.38 Jener Teil, der die Phantasie der
Besucher des Pantheons seit der Antike am meisten in Bewegung setzt, ist der oculus,
die einzige Quelle fiir die natiirliche Beleuchtung des Inneren des Gebaudes.3 K. De
Fine Licht — obwohl er es nicht nachweisen kann - rechnet damit, dass die
Kuppeloffnung durch die sichtbar gewordenen Himmelserscheinungen (Licht am
Tage und Dunkelheit in der Nacht, Sonne und Mond, die Sterne oder der Himmel

31 Zusammenfassend s. R. Staccioli, Le “rotonde” delle terme pompeiane, ArchClass 7 (1955) 75-84 und De
Fine Licht 1966, 205-206; Lucchini 1996, 83.

32 3. z. B. dic Basilikathermen in Herculaneum, deren Kuppel mit in griin-blauischem Wasser schwimmenden
Fischen bemalt wurde: Diese Dekoration erweckt die Illusion des Badens unter freiem Himmel: Lucchini 1996, 83.
33 Vitr. 5,10,5: die mit einer Metallplatte (clipeus aeneus) verschlieBbare Kuppeldffnung diente zur Regelung
der Temperatur und der Lichtverhéltnisse in der sudatio bzw. im laconicum.

34 Dio 62,6,2: Nero lieB das purpurfarbige parapetasma iiber dem Zuschauerraum eines Amphitheaters mit
seinem Bild als Wagenlenker dekorieren, wobei er mit den Attributen von Sol-Helios, mit goldenen Sternen
umgegeben, erschien.

35 3. den heute oktogonalen, urspiinglich jedoch vermutlich kreisformigen Saal in der Domus Aurea: Suet. Nero
31: praecipua cenationum rotunda, quae perpetuo diebus ac noctibus vice mundi circumageretur.

36 Wie A. Alfoldi es formulierte: “Die Wohnung des Kosmokrators ist das Himmelsgewdlbe”, Alfoldi 1935,
Insignien und Tracht der rémischen Kaiser, MDAI(R) 50 (1935) 128. S. noch H. Flasche, Similitudo templi (Zur
Geschichte einer Metapher), DVLG 23 (1949) 81-125; R. Bloch, Le symbolisme cosmique et les monuments
réligieux dans 1’Italie ancienne. Le symbolisme cosmique des monuments réligieux. Actes de la conférence
internationale @ Rome, avril-mai 1955. Istituto italiano per il medio e estremo oriente. Serie orientale 14, Roma
1957, 17-29; ibid. M. Eliade, Centre du monde, temple, maison, 57-82; P. Hommel, Giebel und Himmel, in
MDAI(I) 7 (1957) 11-55. Vgl. Ov. met. 1,170-176 und Mart. 7,56 bzw. 8,36,7-12 (bes. ebenda Zeile 12: par
domus est caelo sed minus est domino).

37 Lucchini 1996, 47-48 (z. B. Vestatempel, Tempel der Fortuna Huiusce Diei, Largo Argentina, Tempel B).

38 Durchmesser der Kuppel (gleichzeitig Hohe des Pantheons): 43.20 m; Durchmesser des oculus: 8.853 m. De
Fine Licht 1966, passim; W.-D. Heilmeyer, Apollodorus von Damaskus, der Architekt des Pantheon, JDAZ 90
(1975), 316-347; W.L. MacDonald, The Pantheon. Design, Meaning, and Progeny, London 1976; Heilmeyer
1990, 107-114; Sperling 1999, passim.

39 Heilmeyer 1990, passim.



Ewige Zeit— Ewiges Leben 9

selbst) vielleicht metaphysische Gedanken in den Besuchern erweckt haben diirfte.40
Man kann jedoch behaupten, dass solche kosmologischen Gedanken erst spéter, und
nicht unbedingt bereits zur Zeit der Errichtung des Pantheons entstanden. Abgesehen
davon, dass das Gebdude ein Spiel mit den fiir die am vollkommensten gehaltenen
geometrischen Korpern (Kubus, Kugel, Halbkugel) darstellt, mit denen man sowohl
die Schonheit, als auch die Form des Kosmos zum Ausdruck bringen konnte, diirfte es
sich vielleicht darum gehandelt haben, dass ein in der romischen Architektur seit
langem bekannter Bautyp in monumentalem Ausmal ausgeftihrt wurde, und sich mit
den unter Nero ins Leben gerufenen kosmologischen Symbolsystemen vereinigte.
Den einzigen Beweis fiir die Auffassung der Ahnlichkeit der Kuppel des
Pantheons und des Himmels aus der Antike liefert uns Cassius Dio,*! wodurch die
Vorstellungen vom kosmologischen Inhalt der Kuppel, die sich mit der Errichtung der
Domus Aurea unter Nero entfalteten und mit der Vollendung des Pantheons unter Hadrian
gefestigten, im ersten Drittel des 3. Jh.s n.Chr. schriftlich bekriftigt wurden. Die
halbkugelformige Kuppel, deren Querschnitt einen Halbkreis darstellt, konnte mit ihrer
Form — laut antiker Auffassung — die Gestalt des Universums veranschaulichen. Auf die
Person der Herrscher bezogen hief es, man konnte ihre Anspriiche auf die Selbst-
verherrlichung als Kosmokrator, d.h. Herrscher des Weltalls mit der Verwirklichung der
Kuppel und Kuppeléffnung zum Ausdruck bringen, wiahrend sie im Privatbereich mit
solchen Deutungen wie Ewigkeit, Kontinuitat und Sicherheit in Verbindung standen.
Damit kehren wir zu den Jahreszeitenpersonifikationen auf dem Deckengemalde von
Brigetio zuriick, die nicht nur die zyklische Wiederkehr der ewigen Zeit
veranschaulichen, sondern auch auf den Raum ihrer Bewegung, den Himmel hindeuten.

Das Tonnengewdlbe aus Brigetio: symbolischer Rundbau mit Kuppel

Die Decke des Raumes Nr. 1. im Gebaude I von Brigetio weist leider keine Kuppelform
auf. Es handelt sich dabei jedoch um ein Tonnengewdlbe, deren Querschnitt — wie im
Falle der halbkugelférmigen Kuppeln — einen Halbkreis darstellt (Radius: 145 cm).42
Geht man einen Schritt weiter, kann noch eine Parallele zwischen Kuppel und

40 De Fine Licht 1966, 218.

41 Di0 53,27,2.

42 Wiihrend der Restaurierung des Deckengemildes wurden von den Restauratorinnen E. Harsanyi und Zs.
Kurovszky solche, in die Oberfldche eingeritzten Zeichen entdeckt, die nicht nur die Rekonstruktion des
Ablaufes der Etappen der Verfertigung des Deckengemildes erlauben, sondern wichtige Hinweise auf das
geometrische Grundsystem, ndmlich auf die commodulatio und Quadratur des Kreises liefern. Der genau
halbkreisformige Querschnitt des Deckengemildes hat einen Radius von 145 cm, der 5 moduli entspricht, da die
eingeritzten Zeichen auf der Decke auf eine geometrische Grundeinheit von 29 c¢m schliefien lassen, die den
modulus der Proportionen der Bemalung der Decke darstellt. Dies weist auf ein sehr detailliert geplantes und
wohl iiberlegt ausgefiihrtes Deckengemalde hin. Aufgrund dieser Angaben kann man vielleicht die innere Héhe
des bemalten, und mit einem halbkreisformigen Tonnengewdibe gedeckten Raumes theoretisch auf das Doppelte
des Radius, d.h. auf 290 cm (10 moduli) setzen. In diesem Fall konnte sogar der halbkreisformige Querschnitt
theoretisch zu einem solchen Kreis erginzt werden, der den Boden des Raumes beriihren wiirde. Dass solche
Spiele mit geometrischen Formationen (Kreis und Quadrat; Kugel und Kubus) wiihrend der romischen Kaiserzeit
existierten, beweisen nicht nur die Quellen (s. Vitr. 3,1,5-6. und A. Szab6, Roma quadrata, RhM 87 (1938) 160-
169) sondern auch Bauten, wie das Pantheon in Rom (s. dazu Sperling 1999, 105, 110, Abb. 58), oder die Villa
Hadriani in Tivoli (H. Herter, Die Rundform in Platons Atlantis und ihre Nachwirkung in der Villa Hadriani,
RhM N.F. 96 (1953) 1-20). Zu den geometrischen Zeichnungen s. Harsanyi - Kurovszky 2002, 151-169.



10 Laszlé Borhy

Abb. 5. Die dreidimensionale Vorstellung des illusionistischen tholos auf dem Deckengemilde
von Brigetio mit kreisformigen Architrav und illusionistischer Koppeloffnung (oculus),
in der Mitte mit den Fixsternen Andromeda und Pegasos.

Abb. 6. Die theoretische Rekonstruktion der Hohe (290 cm) des Zimmers
mit Tonnengewdibe mit halbkreisformigem Querschnitt (Radius: 145 cm).



Ewige Zeit— Ewiges Leben 11

Tonnengewélbe gezogen werden: wie der oculus im Pantheon die Sterne, Himmels-
korper, mit einem Wort die himmlische Sphire in ihrer physischen Wirklichkeit im
Inneren eines Gebéudes zu sichtbar macht, so lasst die zentrale Kreiskomposition auf
dem Deckengemélde von Brigetio wie eine illusionistische Kuppel6ffnung die hochsten
Fixsterne der nordlichen Halbkugel, Andromeda und Pegasos erblicken. Die rote Farbe
der Kreiskomposition (Abb. 1) weist schlieBlich auf den feurigen Ather, die am weitesten
entfernte, hochste, und das Weltall bekronende Zone des Himmels hin, wahrend die
Kreiskomposition selbst den Architrav eines derartigen tholos darstellt, die durch vier
geradlinigen Girlanden séulenartig an vier Konsolen unterstiitzt und zwischen denen mit
vier herunterhdngenden Vorhdngen dekoriert wird (Abb. 5).4> Damit kénnen wir
behaupten, dass die Komposition des Deckengeméldes von Brigetio auf dem
Tonnengewdlbe mit einer komplizierten Symbolsprache eine illusionistische Kuppel
darstellt, wobei das Bildprogramm des Deckengeméldes eben dem Inhalt entspricht, den
die Kuppel, mit oder ohne weitere Dekorationen, blof3 mit ihrer architektonischen Form
(auf kreisformige Grundflidche gesetzte Halbkugel mit halbkreisformigem Querschnitt)
zum Ausdruck bringen kann. Halbkugelformige Kuppel und Tonnengewdlbe mit
halbkreisformigem Querschnitt wurden in Brigetio austauschbar (Abb. 6): Da das
gesamte Bildprogramm auf Kuppel adaptiert wurde, kam der gewdlbten Fléche, die
selbst symbolisch war, eine besondere Bedeutung zu.

Cosmas Indicopleustes: Die symbolische Kuppel als Ausdrucksform der
Himmelssymbolik

Obwohl das Bildprogramm des Deckengemaildes von Brigetio iiber keine genauen
Parallelen verfiigt, lassen sich die einzelnen Elemente in die Symbolsprache der
romischen kaiserzeitlichen Kunst hervorragend einfiigen und gut identifizieren bzw.
interpretieren. Dies geht vor allem aus spatromisch-frithbyzantinischen Kuppel-
darstellungen und Kuppelbeschreibungen eindeutig hervor. Alles, was Weltall
(Kosmos, Ouranos), Naturelemente (Winde, Donner, Blitz usw.), Ewigkeit (Aion,
Nyx) und himmlische Sphéren (Aither) usw. anbelangt, taucht in den symbolischen
Darstellungen eines mit Inschriften versehenen, leider aber nur durch textliche
Uberlieferung bekannten Kuppelmosaiks vermutlich in einer Thermenanlage in
Antiochia aus dem 6. Jh. (Abb. 7) auf.#4 Diese beinahe abstrakte, mit religiosen
Visionen durchwobene Symbolsprache kann man auch hinter den unverzierten
Kuppeln aus dem 6. Jh. vermuten, die in Hymnen verewigt wurden.45

43 Zu dieser Agnoszierung fithrte mich der Hinweis von Herrn Dr. Antero Tammisto wihrend meines
Aufenthaltes am Institutum Classicum der Universitit Helsinki im Herbst 1999, der mich darauf aufmerksam
machte, dass die Girlanden nicht einfach als blofe, horizontal ausgebreitete pflanzliche Dekorationen, sondern
als vertikale Séulen zu sehen sind. Fiir seine freundliche Hilfe mochte ich mich auch an dieser Stelle herzlichst
bedanken.

44 oh. Gaz. 314-343. Dazu s. Friedlinder 1912, 165-224.

45 Hagia Sophia in Constantinopel: Paulus Silentiarius 196-197, 308-310, 466-467,471-472, 481-491, 506-508,
529-530, 668-672; Hagia Sophia in Edessa: Codex Vaticanus Syriacus 95, fol. 49-50; Zur Interpretation s. A.
Dupont-Sommer, Une Hymne syriaque sur la cathédrale d’Edesse, CArch 2 (1947) 29-39, und A. Grabar, Le
témoignage d’une Hymne syriaque sur I’architecture de la cathédrale d’Edesse au Vle siécle sur la symbolisme
de I’édifice chrétien, CArch 2 (1947) 41-67.



12 Laszlo Borhy

=

\ &
\

e " L \ {
Tor® ebpes

=Y

L

ropaac

a B ]
HOTOE B zatypec !‘"?‘J

Abb. 7. Die zeichnerische Rekonstruktion der Kuppelverzierung (Mosaik? Gemilde?)
der Badeanlage (?) in Antiochia (?) aufgrund der Beschreibung von Joannes Gazaeus aus dem 6. Jh.

Zu dieser Reihe von Decken- und Kuppelverzierungen schlief3t sich die in
seinem Werk Topographia Christiana verfertigte Zeichnung des Cosmas Indico-
pleustes an (Abb. 8),% welche seine Vorstellungen vom Universum in einer ganz
merkwiirdigen Form zeigt. Im Buch IV handelt es sich um eine rechteckige,
zimmerartige Darstellung, welche oberhalb durch eine Wolbung abgeschlossen
(kamara, kamaroeides) wird, und sie auf diese Art und Weise den ouranos
veranschaulicht. Wahrend einige Einzelheiten — wie die Langs- und Schmalseiten des
Zimmers (von Cosmas als oikos und tholos bezeichnet) als Himmelsrichtungen,
Ozean, Erde, Sonne usw. — durch Inschriften angedeutet werden, taucht ebenfalls eine
gut lesbare Symbolsprache auf, deren Elemente teilweise mit einigen Darstellungen
aus der dlteren Kaiserzeit, und auf diese Weise mit einigen Details auf dem
Deckengemilde von Brigetio, verglichen werden konnen.

Cosmas unterscheidet die Sphéren des Himmels, wobei er von einer unteren
und oberen Zone spricht: In der erst benannten wohnen die Menschen und die Engel,
die letztere gehort dem Herrscher des Ouranos. Diese zweifache Teilung erinnert uns
an die Struktur des Deckengemildes von Brigetio, wobei zwischen Aér (untere
Sphire) und Ather (oberste Sphire) durch blaue und rote Farbe ein Unterschied

46 Cosm. Ind. 4,2-3. S. dazu die Kritik von Photios in Bibl. 36; W. Wolska, La topographie chrétienne de Cosmas
Indicopleustés. Théologie et Science au VIsiécle, Bibliothéque byzantine 3, Paris 1962, 112, 143, und W. Wolska-
Conus, Cosmas Indicopleustés. Topographie chrétienne 1, Sources chrétiennes 141, Paris 1968, 531-569.



Ewige Zeit — Ewiges Leben 13

Abb. 8. Das kosmologische Zimmer von Cosmas Indicopleustes.

gemacht wurde (Abb. 9). Die oberste Zone mit den Fixsternen Andromeda und
Pegasos im illusionistischen oculus weist auf den Himmel hin; bei Cosmas wird diese
Sphére auf dem Tonnengewdlbe mit goldenen Sternen auf dunkelblauem Hintergrund
veranschaulicht.

Es gibt aber ein weiteres wichtiges gemeinsames Element zwischen den beiden,
eine Zeitspanne von ungefihr 300 Jahre {iberbriickenden Darstellungen. Es handelt
sich ndmlich um die Kreiskomposition in der Mitte beider Deckengemailde: in
Brigetio mit den Fixsternen Andromeda und Pegasos, und auf der Decke des
kosmologischen Zimmers von Cosmas Indicopleustes mit der Biiste von Christus in
der Mitte (Abb. 8-9). Es besteht dariiber kein Zweifel, dass diese letztgenannte
Kreiskomposition sich vom (Pseudo-)Oculus der heidnischen Kunst ableiten ldsst:
Wihrend im Falle des Deckengemaéldes von Brigetio durch die Himmelssymbolik
(Vorhangmotiv, Vier Jahreszeiten, blaue Luft, roter Ather, Andromeda, Pegasos) der
Raum der Bewegung der ewigen Zeit, und dadurch die Ewigkeit erscheint, wird auf der
Zeichnung von Cosmas Indicopleustes durch die goldenen Sterne auf dunkelblauem
Hintergrund ebenfalls der Himmel, durch den oculus mit der Biiste von Christus aber
der Raum des ewigen Lebens symbolisiert.

Wie vorher erortert, weisen gewdlbte Decken, so auch beide Tonnengewdlbe auf
die Symbolsprache der Kuppeln hin: Wihrend das Deckengemaélde von Brigetio mit
Hilfe der Mittel der Kunst einen horizontal ausgebreiteten illusionistischen tholos mit
girlandenartigen Sdulen, Architrav und oculus auf einer nicht darstellbaren, illusionis-



14 LaszIlo Borhy

tischen Kuppel zu veranschau-
lichen versucht, liefern die
detaillierten Kommentare des
Cosmas Indicopleustes zu seinen
eigenen Zeichnungen wichtige
Hinweise auf die Grenzen und
Schwierigkeiten der Darstellung
bzw. Beschreibung derartiger
symbolischen Flachen: Die von
ihm verwendete Terminologie zur
Bezeichnung dieses gewdlbten
Raumes (kamara, kamaroeides),
schwankt ndmlich zwischen oikos
und tholos.

Die Jahreszeitenpersonifi-
kationen am Rande des gesamten
Tonnengewdlbes sind als Uber-
fiihrungsmotive in die himm-

Abb. 9. Die zeichnerische Rekonstruktion lische Sphére zu interpretieren,
des Zimmers von Brigetio mit Deckengemilde die durch ihr Wesen auf den
auf dem Tonnengewdlbe mit halbkreisformigem

Raum der ewigen Zeit, d.h. auf
den Himmel und auf das Weltall
mit dem Ather einerseits, mit den
beiden obersten Fixsternen andererseits hindeuten. Das Deckengemalde tréigt einen
tiefen sophistischen, kosmologischen Sinn, der der Weltanschauung jener Epoche,
d.h. Ende des 2./erstes Drittel des 3. Jh.s n.Chr., vollkommen entspricht, wobei die
Verehrung der anthropomorphen Gottheiten durch die von Naturkriften und
Elementen teilweise abgelost wurde.47 Wie K. Lehmann hinsichtlich der weiteren
Entwicklungsgeschichte sehr treffend formulierte: ”All these are expressions of the
systematic Byzantine mind. But the basic idea of this vision of an intellectualized and
spiritualized heaven on the dome, like that of many of'its individual elements, is clearly
rooted in a now aging antique tradition.”48

Querschnitt.

Lehrstuhl fiir Archdologie der Antike
Eé6tvos-Lorand -Universitdt, Budapest

47 Die Wandmalereien sind der letzten Bauphase des Hauses zuzuschreiben. Die absolute Chronologie kann
durch Terra Sigillata-Funde, die im Terrazzo-Boden der letzten Bauphase ans Tageslicht kamen, nur ungefahr
bestimmt werden: unter den Ziegel- und Steinbrocken des Gehniveaus sind auch einige Fragmente von
SigillatagefdBen gefunden worden, die aus rheinlédndischen Werkstétten stammen, und das letzte Drittel des 2.
Jhus n.Chr. als terminus a quo liefern. Die obersten Schichten der gesamten Grabung enden mit spétseverischen
Miinzen (Elagabal, Severus Alexander), die als terminus ante quem fiir die Datierung der Wandmalereien,
zumindest in diesem Raum des Hauses, herangezogen werden kénnen.

48 K. Lehmann, The Dome of Heaven, Modern Perspectives in Western Art History. An Anllrology of 20th-
century Writings on the Visual Arts. W. E. Kleinbauer (ed.), New York 1971, 252.



Ewige Zeit —- Ewiges Leben 15

Bibliographie

AArchHung = Acta Archaeologica Academiae Scientiarum Hungaricae

Abad Casal 1990 = L. Abad Casal, s.v. Horae, LIMC 5.1, 1990, 510-538.

AJA = American Journal of Archaeology

Alfoldi 1949-1950 = A. Alfoldi, Die Geschichte des Throntabernakels, NouvClio 1-2
(1949-1950) 537-566.

AntTan = Antik Tanulmanyok

- AntTard = Antiquité Tardive

ArchClas = Archeologia Classica

BalK = Balacai Kozlemények

BMC = Coins of the Roman Empire in the British Museum

Brandenburg 1968 = H. Brandenburg. Bellerophon Christianus? Zur Deutung des
Mosaiks von Hinton St. Mary und zum Problem der Mythendarstellungen in
der kaiserzeitlichen dekorativen Kunst, RQOA4 63 (1968) 49-86.

CArch = Cahiers archéologiques

De Fine Licht 1966 = K. De Fine Licht, The Rotunda in Rome. A Study of Hadrian's
Pantheon, Jutland Archaeological Society Publications VIII, Copenhagen
1966.

DVLG = Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte

EAA = Enciclopedia dell’Arte Antica, Classica e Orientale

Friedldander 1912 = P. Friedldnder, Johannes von Gaza und Paulus Silentiarius.
Kunstbeschreibungen justinianischer Zeit. Sammlung wissenschaftlicher
Kommentare zu griechischen und rémischen Schriftstellern, Leipzig - Berlin
1912.

Hanfmann 1951 = G.M.A. Hanfmann, The Season Sarcophagus in Dumbarton Oaks
1-II, Cambridge MA 1951.

Harséanyi - Kurovszky 2002 = E. Harsanyi & Zs. Kurovszky, Traces of geometric
constructions on the second century A.D. Roman ceiling composition of Szény,
AArchHung 53 (2002) 151-169.

Heilmeyer 1990 = W.-D. Heilmeyer, Uber das Licht im Pantheon, Licht
und Architektur. Schriften des Seminars fiir Klassische Archéologie der
Freien Universitdt Berlin. Heilmeyer & W. Hoepfner (hrsg.), Tiibingen 1990,
107-114.

JDAI= Jahrbuch des Deutschen Archdologischen Instituts

KJ= Kolner Jahrbuch fiir Vor- und Friithgeschichte

Le Boeuffle 1987 = A. Le Boeuffle, Astronomie, astrologie. Lexique latin, Paris 1987.

LF = Listy Filologicke

LIMC = Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae

Lucchini 1996 = F. Lucchini, Pantheon, Monumenti dell’architettura 1, Roma 1996.

MDAI(l)= Mitteilungen des Deutschen Archdologischen Instituts (Abt. Istanbul)

MDAI(R)= Mitteilungen des Deutschen Archdologischen Instituts (Rom. Abt.)

MH = Museum Helveticum

NouvClio = Nouvelle Clio

NP = Der Neue Pauly

OMSZME = Orszdgos Magyar Szépmiivészeti Miizeum Evkonyvei

Parrish 1984 = D. Parrish, Season Mosaics of Roman North Afiica, Rome 1984.



16 LaszIlé Borhy

Parrish 1995 =D. Parrish, The Mosaic of Aion and the Seasons from Haidra (Tunisia):
An Interpretation of Its Meaning and Importance, AntTard 3 (1995) 167-191.

RArg= Revista de Arqueologia

RE = Pauly - Wissowa, Realencyclopdidie der classischen Altertumswissenschaft

RhM = Rheinisches Museum

RQA = Rémische Quartalschrift fiir christliche Altertumskunde und fiir Kirchen-
geschichte

Schwinzer 1979 = E. Schwinzer, Schwebende Gruppen in der pompejanischen
Wandmalerei. Beitrage zur Archiologie 11. R. Hampe, T. Holscher & E. Simon
(hrsg.), Wiirzburg 1979.

Sperling 1999 = G. Sperling, Das Pantheon in Roma. Abbild und Maf3 des Kosmos,
Neuried 1999.





